
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (2017)

Heft: 4

Artikel: Brückenbauer oder Propagandist? : Der Ex-Bischof Pier Paolo Vergerio
und die Drei Bünde

Autor: Bernhard, Jan-Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-730819

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-730819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


452

Brückenbauer oder Propagandist? Jan Andrea Bernhard

Der Ex-Bischof Pier Paolo Vergerio und die Drei Bünde

Einleitung

Ende 1549 bezeichnete Pier Paolo Vergerio (1498-1565) in seiner
Schrift De battesimo e de fiumi che nascono ne paesi de signori
Grisoni (Basel 1550) die Gewissensfreiheit in den Drei Bünden als

Rettungsanker für die nach Freiheit dürstenden Italiener: Während

die wieder erwachende Botschaft des Evangeliums in Italien
behindert und verfolgt werde, könne sie sich hier in den hohen

Bergen sicher und ruhig entfalten, frei von allen Inquisitoren und
Verwaltern von Aberglauben und Finsternis.1
Gemäss dem Zeugnis von Vergerio waren also die Drei Bünde ein
Ort der Freiheit, ein Ort, wo das Evangelium frei verkündet werden

konnte. In dieses Land ist Vergerio, ehemaliger Bischof von
Capodistria, im Jahre 1549 vor der römischen Inquisition geflohen.

Vier Jahre später verliess er die Drei Bünde und zog an den
Hof von Herzog Christoph von Württemberg. Er hinterliess in
den Drei Bünden ein zwiespältiges Bild: Einerseits gebührt ihm
unbestritten ein grosses Verdienst um die Einführung der
Reformation im Oberengadin, im Bergell (Sotto Porta) und im Veltlin,
weswegen er auch eine eigene Synode für die «Südtäler» gründen
wollte, andererseits ist sein forsches, ja radikales Vorgehen gegen
herkömmliche kirchliche Riten wie Wallfahrt oder Heiligenverehrung,

so z.B. in Casaccia oder Vicosoprano, aber auch im Veltlin,

bekannt. Einerseits pflegte er eine freundschaftliche, respektvolle

Korrespondenz mit Vadian und Bullinger, andererseits
überwarf er sich mit Comander. Es erstaunt daher kaum, dass die

ntUe citti della Italia perche non conofcono)
odiato er perfeguitato, egli in queftaalta rocca
fuggendo fi pud ftarfccuro er quieto, er non ß
uedono,çr non ßfentono per queftimonti quel"
le certe fiere,çr que certi monftri de lnquißtori,
de Auditori,de Legati,Ii quali per tenere in credi
to le loro fuperftitioni er impieta,lo uadano cac
ciando,Ucerando,cr diffamando. Li Signori
Grifoni da bene, non comportano che queßa pra
uageneratione fi pojjaauicinare alle terre loro.

«Lob der Freiheit in Graubünden»

- Vergerios Zeugnis in

seiner Schrift De battesimo e
de fiumi... (1550).



Pier Paolo Vergerio und die Drei Bünde 453

Pier Paolo Vergerio (1498 —

1565).

Urteile in der Forschung und in den einschlägigen Lexika über
ihn ganz unterschiedlich ausfallen: ein «Heterodoxer» (Pfister),
ein «polemista attraverso l'Europa del Cinquecento» (Rozzo), ein

«Propagandist» (Pierce), der «evangelische Nuntius Europas»
(Bonorand), oder ein Mann, in dem «irregeleitete Uberzeugungstreue

und gekränkte Eitelkeit, echt propagandistischer Eifer mit
fanatischem Romhass und ruhelose Geschäftigkeit unlösbar
verbunden» sind (Jedin).

Die italienische Reformation

Im Jahre 2017 wird in ganz Europa 500 Jahre Reformation gefeiert.

Wenn auch das Jahr 1517 eher eine nationale Komponente
belegt, nämlich den sogenannten Thesenanschlag Luthers am 31.

Oktober 1517 an der Schlosskirche zu Wittenberg, so ist doch die



454

Reformation als solche ein gesamteuropäisches, transnationales
Phänomen, das aus Renaissance und Humanismus erwachsen ist.
Zentral und dezentral herrschte in ganz Europa eine Aufbruchstimmung:

Es wurden Reformen in Kirche und Theologie gefordert

(«Antiklerikalismus»), neue Erkenntnisse wurden dank des

Buchdrucks schnell und weit verbreitet («Popularisierung des

Wissens») und die herkömmliche Herrschaftsordnung wurde
angezweifelt («Demokratisierung»). Die Drei Bünde liegen eingebettet

inmitten Europas, inmitten all der Länder, die an diesem

Aufbruch teilnahmen: Italienische Bauleute errichteten in Ofen
(heute: Budapest) Renaissancepaläste, gedruckte Bücher wurden
aus Deutschland nach Italien transportiert, das Handelszentrum
Chiavenna stand in regem Austausch mit Genf, Lyon und Basel,
und viele gelehrte Bündner absolvierten Studien in Padua,
Mailand, Pavia, Basel, Wittenberg, Heidelberg, Ingoldstadt, Strass-

burg, Tübingen oder Wien, später auch in Genf und Zürich.
Grundsätzlich lässt sich erkennen, dass die Kontakte der Drei
Bünde zum südlich gelegenen Italien weit vielseitiger waren, als in
der Forschung während langer Zeit festgehalten wurde. Ein
einzelnes Beispiel soll dies illustrieren: In einem Brief vom November

1552 lässt Vergerio Grüsse von Francesco Bonetto an Bullinger

ausrichten.2 Bonetto stammte aus Bergamo und kam um 1550
als Glaubensflüchtling in die Drei Bünde. Wenig später geriet er
im Zusammenhang mit seiner Tätigkeit in die Hände der
venezianischen Inquisition, weswegen Friedrich von Salis-Samedan
nach Venedig abgeordnet wurde, um ihn mittels einer Kaution
freizukaufen. Später wirkte Bonetto in Chur als Kaufmann und

genoss, wie die Korrespondenz belegt, bei Bullinger und auch bei
den reformierten Predigern Bündens hohes Ansehen.
In Italien entstanden seit den 20er-Jahren des 16. Jahrhunderts
dezentral verschiedene «Reformationszentren», die freilich
verschiedene reformhumanistische Ansichten vertraten: Es waren
Bibelhumanisten, Spiritualisten, Evangelisten, Täufer usw., die
Reformen in der Kirche forderten. Dabei ist an die Republik
Venedig zu denken, an die Herzogtümer Ferrara und Mailand, die

Republik Genua, an das Grossherzogtum Toscana wie auch an
den Kirchenstaat und das spanisch-habsburgische Vizekönigtum
Neapel. Bezeichnend für die dezentral sich organisierenden
reformationsfreundlichen Gruppierungen war, dass es keine einheitliche

theologische Ansicht, kein zentrales Bekenntnis gab und
niemand «Führungsverantwortung» übernahm. So gestalteten
sich die einzelnen «Reformationszentren» ganz verschieden: In
Venedig fand um 1550 ein Täuferkonzil statt, in Padua gab es an



Pier Paolo Vergerio und die Drei Bünde 455

«Der erste Kanzelredner
Italiens». Bernardino Ochino
(1487-1564) um 1540-auf
dem Titelblatt von Dialogi
quattro... (Venedig 1540).

der Universität reformatorische Zirkel, in Vicenza wurden fast
alle Schichten von reformatorischem Gedankengut erfasst, in Fer-
rara (ein päpstliches Lehen) setzte sich Renata di Francia, Tochter
Ludwigs XII., für Humanisten und Glaubensflüchtlinge ein -
auch Calvin hielt sich bei ihr auf -, die Handelsstädte Modena
und Genua waren vor allem Umschlagplätze neuer Ideen
(Buchhandel), im Herzogtum Mailand entwickelten sich mehrere Klö-



456

ster (Dominikaner, Augustiner-Eremiten usw.) zu bibelhumanistischen

Ausbildungsstätten, die aus dem Grossherzogtum Toscana
stammenden Florentiner Humanisten waren später in ganz Europa

bekannt (Vermigli, Florio, Sozzini usw.) und schliesslich ist
auch auf den Kreis um Juan de Valdés zu verweisen, in dem Schriften

von Erasmus, Luther und Melanchthon gelesen worden sind.
Am bekanntesten ist sicher der «erste Kanzelredner Italiens», der

Kapuzinergeneral Bernardino Ochino aus dem Valdés-Kreis.
Den verschiedenen theologischen Richtungen (Täufer, Antitrini-
tarier, Solafideisten, Libertinisten usw.) war allerdings gemeinsam,

dass sie alle Erasmus von Rotterdan verehrten und einen
starken «Evangelismus», entsprungen aus einem erasmischen

Bibelhumanismus, vertraten. Die Reaktion des Kirchenstaates bzw.
der römischen Kirche auf diese dezentralen Reformbewegungen
war eindeutig: Bereits 1523 wurden die Bücher Luthers auf den
Index gesetzt - fortan mussten reformatorische Schriften anonym
oder mit einem fingierten Autor gedruckt werden.3 Bald darauf
predigte im Veltlin Fra Modesto Scrofeo, Inquisitor aus Como,
gegen die «lutheranische Häresie»; in weniger als zwei Monaten
fanden dreissig Prozesse statt, mit differenzierten Katalogen von
Anklagepunkten. Diese deuten darauf hin, dass sich unter den

Beschuldigten bereits Anhänger der Reformation befanden. Im Jahre
1542 wurde das Officium, sacrae inquisitionis feierlich wieder

eingesetzt, so dass eine systematische Verfolgung der «Häretiker»
möglich wurde. Die römische Inquisition war ein Glaubensgericht,

bei dem zur Wahrheitsfindung Folter, Kerker und Verbrennung

angewandt wurde.
Wollten sie nicht in die Hände der Inquisitoren fallen, standen
den Reformgesinnten in der Folge drei Möglichkeiten offen: Sie

lebten als «Nikodemiten», indem sie ihr Bekenntnis nicht öffentlich

preisgaben und dem Schein nach der römischen Kirche
angehörten; sie ergriffen die Flucht und verliessen Italien - man spricht
in diesem Fall von der «emigrazione delle intelligenze»4; oder sie

widerriefen und kehrten in den Schoss der Mutterkirche zurück.
Eine Rückkehr wurde bekanntlich bei den einzelnen Personen

ganz unterschiedlich verarbeitet: Der eine wurde zu einem

überzeugten Vertreter der römischen Kirche, ein anderer verfiel in
schwere Depression.
Der bekannteste Fall ist sicher Francesco Spiera. Er wurde um
1502 in Citadella (bei Padua) geboren, studierte Jurisprudenz und
sympathisierte spätestens seit 1542 mit dem italienischen
«Evangelismus». Im Jahre 1548 kam er deswegen vor das Inquisitionsgericht

in Venedig (24. Mai bis 20. Juli), wo er seine protestan-



Pier Paolo Vergerio und die Drei Bünde 457

' ~-\j *' • ' •
_

' Erste gedruckte Schrift von
Vergerio aus der Druckerei
Landolfi in Poschiavo.

Euàrigelio,o£ perGifc'
' """ • ïuCrifto./--

Adrc rioftro,chc (ei ne'ci«
cli, noi-ientiamo, che Io.-

fpincO jChè cihai donaco
[reride'teftimonione'cuo^

4

ti hoftrii che fiamo tuoi. ;.1
fi'gliuoli, : Si ci da ardirc di ch inmarci
padre Padrc ädunque'Padre', il quäle; •

' habirilafunellamaeftâ,&cternitàdê' •" y
• cfeli,inqucllaluceinacce(fibile, Ôdfâf,

• che noi poucrelii ftando qua giu.nel pel
• Icgrinaggio di que fia v/ca mortale, 6d - •

"Caliginoia patiamo tance aflitioni, ô£ /"
•perieçucioni da'.tuoi nçmici, &C vuoi V
che per "quefte ,v/e, SC per'qucftffog?
gern" infîmi fi venga ad illuftrare:, ä co^'

• jïofcere,à (anrifi'car il tuo nome ; S/a il-
luflrato,fiaclTalcato,fiaran:ifîc3CÔque5 '

•

ftöruo nômebênedecro>6C/a doctrina '
del tuo Buange!io,Ia quale cofi forte O
râfprezzara.concultatajbeftêmiata da
L'j - A molu

tische Haltung mit einem Schwur widerrief. In der Folge stürzte
er in schwere Depressionen und starb am 27. Dezember in Padua.

An seinem Krankenlager wurde er von bedeutenden Gelehrten

ganz Europas besucht, unter anderem vom Ungarn Zsigmond
Gyalui Torda, dem Italiener Francesco Negri, dem Istrier Pier
Paolo Vergerio, dem Schotten Henry Scrimger oder dem Italiener
Giorgio Siculo, der am 23. Mai 1551 wegen seines Glaubens in
Ferrara erhängt worden war. Unter dem Eindruck des Todes von



458

Spiera, der in der damaligen Gelehrtenwelt einen breiten
literarischen Widerhall fand, sagte Vergerio sich endgültig vom alten
Glauben los. In der vom Basler Professor Celio Secondo Curione
herausgegeben Francisci Spierae Historia (Basel 1550) betonte
Vergerio insbesondere, dass die misericordia Gottes über seiner
iustitia stehe.

Im Jahre 1549 hat Bischof Vergerio also endgültig seinen Bruch
mit der römischen Kirche vollzogen. Er verzichtete auf sein
Bischofsamt in Capodistria und floh ins Veltlin - die Emigration
stellte für ihn, wie für hunderte andere, die einzige Möglichkeit
weiteren Wirkens dar. In der neu eröffneten Druckerei in Pos-
chiavo liess er noch im gleichen Jahr die Oratione de perseguitati
& forusciti per l'Euangelio (1549) drucken. Die Flucht ins Veltlin
stellt gewissermassen einen Endpunkt einer «langen Reise» dar,
und es wurde erstmals offenkundig, dass «Saulus sich zum Paulus»

gewandelt hatte.
Natürlich waren die Reformschriften verschiedener Humanisten,
die evangelische Lehre und das Anliegen der Reformatoren
Vergerio seit den 20er-Jahren bekannt - er hatte aber nicht nur sie

gelesen, sondern auch die Bibel. Erstmals verdächtig geworden
war er 1539/40, als er als päpstlicher Nuntius in Rom Kontakte
nicht nur mit vom «Evangelismo» beeinflussten Geistlichen wie
Kardinal Gasparo Contarini, sondern auch mit in Rom ansässigen

Spiritualisten und sogenannten «riformati francese» pflegte. Um
1544 wurde Vergerio beim Nuntius von Venedig wegen
Häresieverdachts denunziert. Ein Jahr später erhielt die Inquisition in
Venedig Meldung, dass Vergerio in seinem Bistum (wie er sage)
«Missbräuche ahnde», womit freilich die reformatorische Predigt
- in einem Brief an Francesco Donà erwähnte Vergerio explizit
die Notwendigkeit von Reformen - gemeint war: Leugnung des

Fegefeuers, Kritik an der Heiligenverehrung, Gnadenlehre und
anderes. In seinen Predigten bediente er sich einer klaren und
einfachen Sprache. Von ihm geprägte Sätze gingen von Mund zu
Mund, die Zuhörer wurden zu Multiplikatoren seiner Ansichten.
Auch andere Bischöfe - man denke an Jacopo Nacchianti, Bischof

von Chioggia - äusserten die gleiche Kritik an der Kirche, doch
bedienten sie sich einer sehr gelehrten Sprache, so dass das
einfache Volk ihre Predigten oft nicht verstand. Gerade in den
Inquisitionsakten über Vergerio wird die kommunikative Kraft seiner
Botschaft deutlich.
Die Verhandlungen über seine Person fanden während Vergerios
Teilnahme am Konzil von Trient statt. Schliesslich rief der «Con-
siglio dei Dieci» Vergerio nach Venedig. Seine Bücher und Briefe



Pier Paolo Vergerio und die Drei Bünde 459

wurden zwar untersucht und beschlagnahmt, der Rat entschied
sich aber gegen eine Prüfung durch den Nuntius. Prompt legte

Papst Paul III. Protest ein. Vergerio tauchte daraufhin unter - er
wurde zwar an verschiedenen Orten gesehen, doch das Bistum
liess er verwaist zurück. Der Tod von Spiera und der durch den

«Consiglio dei Dieci» verfügte «Arrest» bewegten ihn schliesslich,

auf sein Bischofsamt zu verzichten.
Der Fall Spiera und der Fall Vergerio sind zwar ganz verschiedener

Art, führen aber zu grundsätzlichen Erkenntnissen: Bis zu
dem Moment, in dem eine Person von der römischen Kirche
Abschied nahm, lag oft ein langer schmerzlicher Weg. Jeder Reformgesinnte

lief dabei nicht nur regelmässig die Gefahr, aufzufliegen,
sondern musste sich auch immer wieder fragen, welchen Weg er
«im Falle» wählen würde.

Pier Paolo Vergerio (1498-1565)

Vergerios Leben aus Bündner Perspektive
Vergerio, der vier ältere Brüder und zwei Schwestern hatte, wurde
1498 in Capodistria (heute: Köper), damals ein Teil der Republik
Venedig, geboren, und gehörte dem lokalen Adel an, der ein

ausgeprägtes Bildungsinteresse hatte. Er war ein Nachkomme des

Humanisten Pietro Paolo Vergerio d.Ä (1370-1444). Nach dem
Studium der Jurisprudenz in Padua arbeitete Vergerio zuerst als

Richter in Verona (1522-24), dann als Advokat in der Republik
Venedig (1524-32). Bereits als Doktor der Rechte (1528) hat er
erstmals Deutschland besucht, und zwar begleitete er den päpstlichen

Legaten Lorenzo Campeggio an den Reichstag zu Augsburg

(1530), wo er Melanchthon kennenlernte. Infolge seiner
Verdienste wurde er 1532 von Papst Clemens VII. als päpstlicher
Nuntius am Hofe von König Ferdinand I. eingesetzt, um die
deutschen Fürsten für die Teilnahme an dem in Mantua geplanten
Konzil zu werben. So hielt er sich 1533-35 in Augsburg auf, ja traf
sich am 6./7. November 1535 gar zu einer Unterredung mit
Luther und Bugenhagen in Wittenberg. Luther berichtet darüber in
seinen Tischreden, Vergerio in seinen päpstlichen Nuntiaturbe-
richten.5
Als Dank für seine Bemühungen als Nuntius ernannte ihn Papst
Paul III. im April 1536 zum Bischof von Kroatien (Modrus), im
Juli schliesslich zum Bischof von Capodistria. In dieser Funktion
widmete der Jurist Vergerio sich intensiv dem Studium theologischer

Schriften und der Lektüre der Bibel. Weiterhin nahm er



460

Vergerio in der reformierten
Kirche S. Niculö (Pontresina).

Aufgaben der päpstlichen Nuntiatur - man denke an das

Religionsgespräch in Worms (1540) und dasjenige in Regensburg (1541),
wo er unter anderem mit Calvin, Bucer, Melanchthon oder Capi-
to zusammentraf - wahr, und konnte so sein Netzwerk ausbauen.
Wiederholte Aufenthalte in Rom, wo er sich, wie bereits
festgehalten, auch mit italienischen Reformern («Spiritualisten») traf,
offenbarten ihm immer mehr, dass es innerhalb der Kirche
massgebende Reformen brauchte. Solche initiierte er ab 1540 auch in
seinem eigenen Bistum.
Seine «Exkommunikation», die ihn am 3. Juli 1549 zwang, als

Bischof von Capodistria zu «resignieren», verstand er aber nicht als

grundsätzliche Resignation von seinem Amt. Seine erste
protestantische Druckschrift, die Instruttione christiana (Poschiavo
1549), beendet er mit: «Vergerio (per la Dio gratia) Vescovo di
Christo.»6 Als solcher glaubte er bis im April 1549 nach England
fliehen zu können. Im Mai treffen wir Vergerio im Veltlin an, wo
er auf Baldassare Altieri, einen anderen Glaubensflüchtling, traf.
Gemeinsam zogen sie nach Chiavenna, dann nach Chur, jedoch



Pier Paolo Vergerio und die Drei Bünde 461

bereits im August erschien er in Poschiavo, wo Dolfin Landolfi
seine Druckerei eingerichtet hatte. Im Oktober begab sich Vergerio

nach St. Gallen, wo er drei Tage bei Vadian logierte, zog dann
weiter nach Basel, um sich mit verschiedenen Druckern in Verbindung

zu setzen - hier wohnte er bei Celio Secondo Curione. Im
Dezember kehrte er über Zürich zurück in die Bündner Südtäler.
Schliesslich meldete er anfangs Januar in einem Brief an Calvin
den Beginn seiner Tätigkeit als Prediger in Vicosoprano.7 Bis im
Herbst 1553 war er zwar offiziell Pfarrer von Vicosoprano, doch
sein Leben zeichnete sich durch ein unstetes Itinerar aus. Er war
in der Pfarrei oft abwesend, was auch zu Klagen führte. Einerseits
besuchte er Reformatoren und reformgesinnte Gelehrte in Chur,
Zürich, Strassburg, Bern, Basel, Lausanne sowie Genf, andererseits

war er um die Durchführung der Reformation in Casaccia,

Soglio, Bondo, Pontresina oder Samedan sowie in einzelnen
Gemeinden des Veltlins bemüht. Bei seiner Abwesenheit wurde er

von Pietro Parisotto, Pfarrer in Samedan und Bever, vertreten,
sowie von Celso Martinengo, der sich von Juli 1551 bis März 1552

in Vicosoprano aufhielt, bevor er nach Genf weiterzog.
Noch im Januar 1553 meldete Vergerio an Bullinger, dass er einen
Ruf des Herzogs von Württemberg ausschlage, um «das Veltlin
nicht preiszugeben.»8 Die ungünstigen Umstände im Sommer
1553 bewogen ihn schliesslich, das Angebot doch noch anzunehmen.

Sein Nachfolger in Vicosoprano wurde Aurelio Scitarca,
«ein Mann von seltener Gelehrsamkeit, der aus dem Gestank des

Gefängnisses von Genua entwichen war, wo er wegen seines
Bekenntnisses zum Evangelium drei Jahre zugebracht hatte.»9

Seit Ende 1553 nahm Vergerio zahlreiche diplomatische Aufträge
im Reich, in den Drei Bünden oder in Polen wahr. Er wurde zum
Förderer der evangelischen Sache in Polen, Kroatien, Slowenien,
Kärnten und andernorts. Massgebend war für ihn jeweils die
Zusammenarbeit mit den vor Ort tätigen Reformgesinnten bzw.
Reformatoren, so unter anderem auch mit Primoz Trubar in Slowenien.

Als Folge seiner Bemühungen hielt er sich beispielsweise um
1556 in Königsberg, 1558 in Villach oder 1561 wieder in Chiaven-
na auf. Uberhaupt kehrte er seit den 60er-Jahren regelmässig nach
Südbünden zurück, meist von Zürich her kommend.
Als Vergerio am 4. Oktober 1565 in Tübingen verstarb, hinter-
liess er einen reichen handschriftlichen und gedruckten Nachlass.
Insbesondere durch seine gedruckten Schriften hat er auch nach
seinem Tode in ganz Europa Widerhall erfahren, doch wie zu
Lebzeiten blieb er eine der umstrittendsten Persönlichkeiten des

16. Jahrhunderts. Die Altgläubigen zeigten sich bestürzt über die



462

Konversion eines Bischofs, wohingegen derselbe Akt bei den

Protestanten umso grössere Freude auslöste. Mit letzteren stand

er dennoch da und dort in einem konfliktiven Verhältnis; man
warf ihm vor, sich oft nicht klar genug gegen Nonkonformisten
abgegrenzt und sich auf keine protestantische Richtung abschliessend

festgelegt zu haben. Schliesslich wird von Vertretern
verschiedenster theologischer Couleur regelmässig sein polemisches,
ja propagandistisches und eigenmächtiges Vorgehen zwecks
Einführung der Reformation kritisiert. Bis heute bleibt der streitbare

Vergerio umstritten.

Das Eintreten für die evangelische Sache

Faktisch führte Vergerio auch nach seinem Abschied von der
römischen Kirche seine «diplomatische Nuntiatur» weiter, jetzt aber
im Dienste des Evangeliums. Als «vescovo di Christo» machte er
von Vicosoprano wie auch von Tübingen aus für die evangelische
Sache mehrere Reisen, pflegte eine ausgedehnte Korrespondenz
mit Reformatoren, Flumanisten, Fürsten oder Regenten, und
führte diplomatische Tätigkeiten im Auftrag des Herzogs von
Württemberg aus. Dabei sticht ins Auge, dass ihm Italien bzw. das

Veltlin und die italienischen Reformgesinnten zeitlebens am Herzen

lagen. So setzte er sich beispielsweise für Vincenzo Pordano,
einst am Hofe der evangelisch gesinnten Herzogin Renata von
Ferrara, später Lateinlehrer in Sondrio, ein und wandte sich seinetwegen

an Rudolf Gwalther in Zürich - er möge dem «profugus ex
Italia propter testimonium Iesu Christi» Hilfe leisten.10

Im Dienste des Evangeliums war er zudem publizistisch äusserst

produktiv. Von insgesamt etwa 200 Werken, die teils polemischer,
teils theologisch-katechetischer, teils aber auch apologetischer Natur

sind, hat er allein in den vier Jahren seines Aufenthaltes in den

Drei Bünden rund 50 Schriften veröffentlicht. Von mehreren
Schriften haben wir heute nur noch indirekt Kenntnis. Weil solche
konfisziert worden sind - viele seiner Bücher waren auf dem Index
Ubrorum prohibitorum (Rom 1559)11 - oder (im Falle katechetischer

Schriften) so stark zerlesen waren, haben sich manchmal
keine Exemplare mehr erhalten. Seine wichtigsten Drucke teilen
sich auf in (a) Katechismen, von den sich vier verschiedene erhalten

haben, (b) Schriften über Schicksale italienischer Glaubensgeschwister,

so z.B. La historia di M. Francesco Spiera, il quale per
havere in varii modi negata la conosciuta verita dell'Evangelio,
casco in una misera desperatione ([Basel] 1551), und (c) polemische



Pier Paolo Vergerio und die Drei Bünde 463

MATTH, XXL
Déitur gentißcientifrußus eiiti.

M. D. LV.

H- b" pf
A' i' '' " Jl'

G f3 LI SVETIGA MA*
T : V S H A,S DAI PERVlZH VTA

Slouenski Iefig preo*
bernenu

EV ANGE L I VM D. N. I E S V

Chn'fti,Au chore Matthceo^nunc
primum uerfum in linguam

Schlaukann

Schriften an römische Geistliche wie seine Risposta del Vescovo

Vergerio ad un libro del Nausea Vescovo di Vienna scritto in laude
del Concilio Tridentino (Poschiavo 1552). Eine Auswertung seiner
Schriften aus den genannten drei Themenbereichen würde genügen,

um Vergerios Theologie angemessen zu würdigen. Leider ist
dies bis heute ein Desiderat der Forschung.

Slowenisches Neues Testament

(1555), mit persönlicher
Widmung Vergerios an Heinrich

Bullinger.



464

Vergerio war freilich nicht nur selbst publizistisch produktiv,
sondern setzte sich auch massgeblich für die Verbreitung evangelischen

Schrifttums anderer Autoren und in verschiedenen Sprachen

ein. Der Bergeller Humanist Antonius Stuppa gab Vergerios
ursprünglich in Italienisch verfasste Schrift Aquae consecratae seu

(ut vocant) benedictae (Basel 1550) in Latein heraus, Vergerio
sandte an Bullinger das von Trubar herausgegebene slowenische
Ta evangeli Svetiga Matevsha (Tübingen 1555) mit handschriftlicher

Zueignung, oder er widmete Negris Schrift De Fanini Fa-
ventini, ac Dominici Bassanensis morte... (Poschiavo 1550) Vadian
in St. Gallen. Zwar kam ihm in diesen Bemühungen sein grosses
Netzwerk durchaus zugute, doch kam es immer wieder vor, dass

Bücher ihren Bestimmungsort nicht bzw. verspätet erreichten. So

meldete Vergerio am 26. Februar 1553 aus Chiavenna, dass das

Fass mit Büchern aus Basel noch nicht angekommen sei.12

Bei Druck und Vertrieb von reformatorischen Schriften nahm die
Druckerei Landolfi von Poschiavo seit 1550 eine besonders wichtige

Stellung ein. Die regelmässige Durchreise des Buchdruckers
Pietro Perna aus Basel trug dazu nicht unwesentlich bei. In Basel

war es nach 1550 verboten, in «neuen» Fremdsprachen zu
drucken, d.h. in Spanisch, Englisch und Italienisch.13 So wurde die
Druckerei Landolfi zur Hauptvertriebszentrale italienischer
Schriften der Reformation. Nicht erstaunlich, dass die Druckerei
der venezianischen Inquisition schon 1549 ein Dorn im Auge war,
später im Index librorum prohibitorum von Papst Paul IV.
erschien, und schliesslich im Juni 1561 der päpstliche Nuntius
Bernardino Bianchi beim Bündner Bundstag vorstellig wurde und die

Entfernung der Druckerei aus Poschiavo verlangte. Obschon der

Bundstag das Ansinnen mit dem Argument ablehnte, dass die in
Poschiavo gedruckten Schriften nicht gegen Gottes Wort
Verstössen würden, ersuchte Vergerio Herzog Christoph um einen
ansehnlichen Geldbeitrag, um dafür sorgen zu können, dass die
Druckerei Landolfi nicht in katholische Hände kam - der Vorposten

des Protestantismus sollte nicht zu einer katholischen Hochburg

werden.

Vergerios Tätigkeit war seit 1549 geprägt von den Bemühungen
um die Einführung der Reformation. Seine wortgewaltige Predigt

führte nach dem Gottesdienst oft zur Beseitigung von
Heiligenbildern oder Kruzifixen. Am Vortage des Himmelfahrtsfestes

1551 soll er in Casaccia so energisch gegen die Wallfahrt
gepredigt haben, dass am nächsten Tag die Kirche San Gaudenzio
«gesäubert» und die Gebeine des hl. Gaudentius in die Maira
geworfen wurden. Die Predigt des Evangeliums stand im Zentrum



Pier Paolo Vergerio und die Drei Bünde 465

seiner Tätigkeiten - in Vicosoprano predigte er, sofern er denn
nicht auf Reisen war, gar dreimal die Woche. Im Veltlin, so
berichtet Vergerio, habe er beinahe überall gepredigt und das

Evangelium ausgesät.14 Allerdings war sein Erfolg dort weit bescheidener

als im Bergeil, wo Anfang 1553 in allen Gemeinden die
Messe abgeschafft war. In Sondrio - die «Neugläubigen» zählten
etwa 250 Seelen - zeigten sowohl Altgläubige wie auch Täufer
wenig Verständnis für seinen Eifer. Die Vertreter der Veltliner
Talschaftsgemeinden verlangten Anfang Februar seine Ausweisung

- sonst könnten sie für nichts garantieren. Vergerio hielt
gegenüber Bullinger rechtfertigend fest: «Tuus Vergerius ingres-
sus est cum praedicatione evangelii...»15

Vergerio hatte in diesen Monaten an allen Fronten zu kämpfen: Im
Veltlin war er nicht mehr willkommen, Comander und seine

Getreuen lehnten die Schaffung einer eigenständigen Synode für die

protestantischen Geistlichen in Südbünden und den Untertanenlanden

strikte ab, und Vergerios Widerstand gegen die verpflichtende

Geltung der von Gallicius verfassten und von Bullinger
genehmigten Confessio Raetica (1553) war erfolglos. Die Kumulation
der ungünstigen Umstände bewegten ihn schliesslich, dem bereits
seit längerem erfolgten Ruf an den Flof des Herzogs Christoph
von Württemberg im Herbst 1553 Folge zu leisten.

Dank seines grossen Netzwerkes blieb Vergerio auch nach seinem

Wegzug mit den Drei Bünden verbunden, ja versuchte gar hin
und wieder, im Veltlin Einfluss zu nehmen, unter anderem durch
die Einführung des Brenz'sehen Katechismus, den er ins
Italienische übersetzt hatte.16 Als Vergerio im Frühling 1562 erneut in
den Drei Bünden weilte, erstattete er dem Herzog von Württemberg

Bericht über die kirchliche Lage in den Drei Bünden,
insbesondere im Veltlin.17 Nicht unbedeutend für seine Netzwerkarbeit

waren freilich seine intensiven Kontakte mit Heinrich
Bullinger. Mit keinem andern Reformator hatte er mehr Briefe -
seit 1549 waren es über 150 - gewechselt. Die Briefe kamen von
überall her: Chur, Chiavenna, Vicosoprano, Baden, Schaffhausen,

Augsburg, Strassburg, Tübingen, Reutlingen, Königsberg usw.
Neben seiner Anteilnahme am Lauf der Reformation in den Drei
Bünden und ihren Untertanenlanden zeigte er in seiner
Korrespondenz mit Bullinger auch lebhaftes Interesse am Gang der
einzelnen Sitzungsperioden des Konzils von Trient, an der Entwicklung

der Genfer Reformation, an der Reformation in England
und schliesslich an der systematischen Verbreitung reformatorischen

Schriftguts - es war das lebhafte Interesse an der Verbreitung

des Evangeliums.



466

Brückenbauer oder Propagandist?

Pier Paolo Vergerio hat gleichzeitig gespalten und geeint. Nicht
nur die heutige Forschung ist sich in ihrem Urteil uneinig,
sondern auch die Zeitgenossen: Mainardo war erleichtert, als Vergerio

das Veltlin verliess, weil er «die Gemeinden störe...»18, Gallicius
bedauerte seinen Weggang nicht, Bullinger hingegen stellte ihm
ein vorteilhaftes Zeugnis aus.

Als Vergerio im Januar 1553 den Ruf an den Hof des Herzogs von
Württemberg noch ausschlug, tat er dies, weil er in Sorge darum

war, dass das Veltlin wieder mehr in den Einflussbereich der

Altgläubigen falle. In Briefen an Bullinger wird deutlich, dass das

Eintreten für die evangelische Sache Hauptmotivation seines

Verbleibs war. Wenn er die evangelische Sache in «Gefahr»

glaubte, sah er sich gezwungen, radikal vorzugehen. Gleichzeitig
konnte er - wie Francesco Negri - auch gegenüber sogenannten
Nonkonformisten wie Curione, Siculo oder Sozzini eine gewisse
«Toleranz» üben, sofern sie für die evangelische Sache eintraten.

Vergerio war sich durchaus bewusst, dass «Evangeliumspropaganda»

spaltend sein konnte, doch durch seine «Offenheit»
gegenüber den verschiedenen protestantischen Richtungen konnte
er auch Brücken schlagen: In Chiavenna hat er im Streit zwischen
Mainardo und Negri wegen einer drohenden Kirchenspaltung zu
vermitteln versucht, und er bemühte sich auch um ein «orthodoxes»

Bekenntnis für Camillo Renato. Tatsächlich hat Vergerio
versucht, vor allem zum linken Flügel der Reformation Brücken

zu bauen. Dies ist sicher ein Grund, warum Ulrich Pfister ihn als

«heterodox»19 beurteilt - hatte Vergerio in Sondrio doch auch mit
Sozzini zusammengearbeitet. Später sollte sich Sozzini jahreweise
in Zürich in der Obhut Bullingers aufhalten.
Die Prüfung des reformatorischen Schrifttums Vergerios offenbart,

dass er sich zwar theologisch entwickelt hat, doch aber

immer der reformatorischen Lehre konform, d.h. orthodox, war. Er
lehrte die Trinitätslehre und die Kindertaufe, verstand, wie Bullinger,

die Prädestinationslehre als eine Erwählungslehre, argumentierte

in der Abendmahlslehre entsprechend der Zürcher
Vereinbarung (1549)20, unterschied aber Gesetz und Evangelium eher in
einem lutherischen Sinne. Eindeutig «nonkonformistische»
Ansichten hat er scharf gegeisselt, so beispielsweise auch die Theologie

von Camillo Renato. Er zeigte sich über Curiones Schrift De
amplitudine beati regni Dei, dialogi sive libri duo (Poschiavo
1554) wegen ihres Heilsuniversalismus besorgt; die libertinische
Haltung einzelner italienischer Glaubensflüchtlinge bewegte ihn



Pier Paolo Vergerio und die Drei Bünde 467

C OE L 11
SECVNDI CVRIONIS

DE AMPLITVDINE
BEATI REGNI DEI,

DIALOGI SIVE
LIERI DVO.

Curiones Schrift De amplitudi-
ne (Poschiavo 1554) wurde
von Vergerio wegen ihres
Heilsuniversalismus kritisiert.

AD SIGISMVNDVM
AVGVSTVM POLO-
niae regem potentis ^

fimum, er demcntißimum.
* ^

-- --

\ f.- ^* V <- •.

ii.Thß.f '. \ '*!
Ni JSpiritm ne exü'nguite : Prophetic

rne contemnite.

•i Î * 4»
QleiyiiS- 1MY1S

facio 2*-hronofin-
C-SC- DC7t<ùf-

schliesslich auch, seine Instruttione christiana (1549) in der zweiten

Edition (1550) in einem Libertinismus-kritischen Sinne zu
ergänzen.
Natürlich ist in diesem Zusammenhang zu fragen, warum Vergerio

die Confessio Raetica (1553) nicht unterschreiben wollte? War
er so beleidigt, dass es keine Südsynode geben sollte? Viel eher

mag eine andere Erfahrung massgebend gewesen sein: Das Erlebnis

des Todes von Francesco Spiera - eine Folge des «Bekenntniszwangs»

der Inquisition - und seine daraus resultierende Flucht



468

Vergerios «Marke» in seiner

V trgtrio (per U î)îo gutit) lnstruttionechristiana (1549)

y efcouo 4i C iriflo.

in das «freie Land in den hohen Bergen» erlaubten offenbar keine

«Einschränkung» der evangelischen Freiheit mehr. Vergerio war
ja nicht der einzige, der die Confessio Raetica nicht unterschrieben

hatte. Es seien Michelangelo Florio in Soglio, Girolamo Tur-
riani in Plurs oder Bartolomeo Sylvius in Pontresina, später im
Veltlin, genannt - sie alle wirkten während längerer Zeit in den

Drei Bünden, ohne die Confessio Raetica je unterschrieben zu
haben. Wie später Mino Celsi lehnten sie alle einen verordneten
Glaubenszwang ab.

Bezüglich der italienischen Reformation ist die Bedeutung des

«Evangelismus» als massgebendes Kennzeichen bekannt. Im
Sinne eines strengen Bibelhumanismus durfte, nach Ansicht
Vergerios, das Evangelium zwar spaltend sein, nicht aber ein
Bekenntnis, da es nicht wie die Bibel Gottes Wort war. Der
Bekenntniszwang wirkte sich auch in den Drei Bünden spaltend aus, und
insofern war dieser auch «inquisitorisch». Dies widersprach
Vergerios evangelischer Uberzeugung.
Wohl mit einem gewissen Recht schrieb Celio Secondo Curione
über seinen Freund: «Vergerio hat die römische Mitra noch nicht

ganz abgelegt.»23 Die römische Mitra hat er zwar abgelegt, doch
blieb er zeitlebens «vescovo di Christo», der für das Evangelium
Jesu Christi Zeugnis ablegte.

Dieser Beitrag ist die ausformulierte Version eines Referates, das der Autor am 29.
Mai 2017 an der Theologischen Hochschule Chur gehalten hat. Endnoten werden
verwendet, um notwendige Quellenangaben zu den mündlichen Ausführungen zu
liefern: es wird aber bewusst von der Anführung der Sekundärliteratur sowie von einer
Würdigung der unzähligen Probleme der Vergerio-Forschung abgesehen, da dies den
Rahmen des Beitrags sprengen würde.

Der Theologe und Historiker Jan-Andrea Bernhard ist Lehrbeauftragter an der
theologischen und philosophischen Fakultät der Universität Zürich.

Adresse des Autors:
PD Dr. Jan-Andrea Bernhard, Strada Veglia 1, 7130 Strada i.O./llanz



Pier Paolo Vergerio und die Drei Bünde 469

Endnoten

1 Pier Paolo Vergerio, Del battesimo e de fiumi che nas-

cono ne paesi de signori Grisoni, s.l.lPoschiavo] 1550,
A6v-A7r.

2 Pier Paolo Vergerio an Heinrich Bullinger, 15. November
1552, in: Jan-Andrea Bernhard, Briefe an Heinrich Bullinger

im Blick auf Entstehung, Abfassung und Rezeption der
«Confessio Raetica» (1552/53), Zwa 40 (2013), 55f.

3 Philipp Melanchthon nannte sich Ippofilo die Terrane-

gra, Huldrych Zwingli Coricius Cogelius, Martin Bucer Are-
tius Telinus usw.

4 Emidio Campi, Protestantesimo nei secoli. Fonti e
documenté Bd. 1: Cinquecento e Seicento, Torino 1991, 9.

5 WAB 7, 322, 4-11 ; WAT 5, 633-635; NBD 1.1, 539-547
(Nr. 218).

6 Pier Paolo Vergerio, Instruttione Christiana, Poschiavo

1549, a iiijr.

7 Pier Paolo Vergerio an Johannes Calvin, 5. Januar 1550,
in: CO 13 (=CR 41), 512f, Nr. 1336

8 Pier Paolo Vergerio an Heinrich Bullinger, 23. Januar

1553, in: Traugott Schiess (ed.), Bullingers Korrespondenz
mit den Graubündnern, Bd. 1, Basel 1904, 281 f, Nr. 201.

9 Pier Paolo Vergerio an Heinrich Bullinger, 3. September
1553, in: Schiess I, 319f, Nr. 224.

10 Pier Paolo Vergerio an Rudolf Gwalther, 20. Juni 1552,
in: Emidio Campi, Ein italienischer Briefwechsel. Pier Paolo

Vergerio an Rudolf Gwalter, in: Hans Ulrich Bächtold
(ed.), Von Cyprian zur Walzenprägung: Streiflichter auf
Zürcher Geist und Kultur der Bullingerzeit. Prof. Dr. Rudolf

Schnyder zum 70. Geburtstag, Zug 2001, 70.

11 Index auctorum, et librorum, Rom 1559, C3v.

12 Pier Paolo Vergerio an Heinrich Bullinger, 26. Februar
1553, in: Schiess I, 287, Nr. 205.

13 Dies erklärt, warum L'g Nuof Sainc Testamaint
(1560) in Basel ohne Ortsangabe gedruckt wurde.

14 Pier Paolo Vergerio an Heinrich Bullinger, 2. Januar
1553, in: Schiess I, 278f, Nr. 199.

15 Pier Paolo Vergerio an Heinrich Bullinger, 15. Februar
1553, in: Schiess I, 284, Nr. 203.

16 Johannes Brenz, Fondamento della religione Christiana,

per uso della Valtellina, Tübingen 1553.

17 Pier Paolo Vergerio an Herzog Christoph von
Württemberg, 6. April und 20. Mai 1562, in: Conradin Bono-
rand, Vadian und Graubünden. Aspekte der Personen- und

Kommunikationsgeschichte im Zeitalter des Humanismus
und der Reformation, Chur 1991, 218-220.

18 Agostino Mainardo an Heinrich Bullinger, 3. September

1553, in: Schiess I, 318f, Nr. 223.

19 Ulrich Pfister, Konfessionskirchen, Glaubenspraxis
und Konflikt in Graubünden, 16.-18. Jahrhundert, Würzburg

2012, 337.

20 Gemeint ist damit der Consensus Tigurinus (1549),
d.h. die Einigung zwischen Calvin und Bullinger in der
Abendmahlsfrage.

21 Pier Paolo Vergerio, Uno brieve, et semplice modo
s.l. 1550.

22 Mino Celsi, In haereticis coercendis quatenus progre-
di liceat... disputatio, s.l. [Basel] 1577.

23 Celio Secondo Curione an Wolfgang Musculus, 1.

August 1550, in: Friedrich Trechsel. Die protestantischen
Antitrinitarier vor Faustus Socin, Heidelberg 1839, 113.


	Brückenbauer oder Propagandist? : Der Ex-Bischof Pier Paolo Vergerio und die Drei Bünde

