Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (2017)

Heft: 4

Artikel: Bruckenbauer oder Propagandist? : Der Ex-Bischof Pier Paolo Vergerio
und die Drei Bunde

Autor: Bernhard, Jan-Andrea

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-730819

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-730819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

452

Briickenbauer oder Propagandist?

Der Ex-Bischof Pier Paolo Vergerio und die Drei Biinde

Einleitung

Ende 1549 bezeichnete Pier Paolo Vergerio (1498-1565) in seiner
Schrift De battesimo e de fiumi che nascono ne paesi de signori
Grisoni (Basel 1550) die Gewissensfreiheit in den Drei Biinden als
Rettungsanker fiir die nach Freiheit diirstenden Italiener: Wih-
rend die wieder erwachende Botschaft des Evangeliums in Italien
behindert und verfolgt werde, konne sie sich hier in den hohen
Bergen sicher und ruhig entfalten, frei von allen Inquisitoren und
Verwaltern von Aberglauben und Finsternis.!

Gemiss dem Zeugnis von Vergerio waren also die Drei Biinde ein
Ort der Freiheit, ein Ort, wo das Evangelium frei verkiindet wer-
den konnte. In dieses Land ist Vergerio, ehemaliger Bischof von
Capodistria, im Jahre 1549 vor der rémischen Inquisition geflo-
hen. Vier Jahre spiter verliess er die Drei Biinde und zog an den
Hof von Herzog Christoph von Wiirttemberg. Er hinterliess in
den Drei Biinden ein zwiespiltiges Bild: Einerseits gebiihrt ihm
unbestritten ein grosses Verdienst um die Einfiihrung der Refor-
mation im Oberengadin, im Bergell (Sotto Porta) und im Veltlin,
weswegen er auch eine eigene Synode fir die «Stidtiler» griinden
wollte, andererseits ist sein forsches, ja radikales Vorgehen gegen
herkommliche kirchliche Riten wie Wallfahrt oder Heiligenver-
ehrung, so z.B. in Casaccia oder Vicosoprano, aber auch im Velt-
lin, bekannt. Einerseits pflegte er eine freundschaftliche, respekt-
volle Korrespondenz mit Vadian und Bullinger, andererseits
uberwarf er sich mit Comander. Es erstaunt daher kaum, dass die

nelle cittd della Yealia ( perche non conofcono)
odiato ¢ perfeguitato, egliin quefta alta rocca
fuggendo fi pué Qar fecuro ¢r quieto, & non fi
uedono, ¢ non fifentono per queftimonti quel-
le certe fiere, ¢ que certi monftri de Inquifitori,
de Auditori,de Legati,li quali per tenerein credi
to le loro fuperftitioni ¢ impietd,lo uadano cac
ciando,lacerando,cs- diffamando.  Li Signori
Grifoni dabene, non comportano che quefta pra
ua generatione fi poffaauicinare alle terre loro.

Jan-Andrea Bernhard

«Lob der Freiheit in Graubln-
den» — Vergerios Zeugnis in
seiner Schrift De battesimo e
de fiumi ... (1550).



Pier Paolo Vergerio und die Drei Bunde 453

Pier Paolo Vergerio (1498 —
1565).

Urteile in der Forschung und in den einschligigen Lexika {iber
ihn ganz unterschiedlich ausfallen: ein «Heterodoxer» (Pfister),
ein «polemista attraverso I’Europa del Cinquecento» (Rozzo), ein
«Propagandist> (Pierce), der «evangelische Nuntius Europas»
(Bonorand), oder ein Mann, in dem «irregeleitete Uberzeugungs-
treue und gekrinkte Eitelkeit, echt propagandistischer Eifer mit
fanatischem Rombhass und ruhelose Geschiftigkeit unlosbar ver-

bunden» sind (Jedin).

Die italienische Reformation

Im Jahre 2017 wird in ganz Europa 500 Jahre Reformation gefei-
ert. Wenn auch das Jahr 1517 eher eine nationale Komponente
belegt, naimlich den sogenannten Thesenanschlag Luthers am 31.
Oktober 1517 an der Schlosskirche zu Wittenberg, so ist doch die



454

Reformation als solche ein gesamteuropdisches, transnationales
Phinomen, das aus Renaissance und Humanismus erwachsen ist.
Zentral und dezentral herrschte in ganz Europa eine Aufbruch-
stimmung: Es wurden Reformen in Kirche und Theologie gefor-
dert («Antiklerikalismus»), neue Erkenntnisse wurden dank des
Buchdrucks schnell und weit verbreitet («Popularisierung des
Wissens») und die herkommliche Herrschaftsordnung wurde an-
gezweifelt («Demokratisierung»). Die Drei Biinde liegen einge-
bettet inmitten Europas, inmitten all der Linder, die an diesem
Aufbruch teilnahmen: Italienische Bauleute errichteten in Ofen
(hente: Budapest) Renaissancepaliste, gedruckte Biicher wurden
aus Deutschland nach Italien transportiert, das Handelszentrum
Chiavenna stand in regem Austausch mit Genf, Lyon und Basel,
und viele gelehrte Biindner absolvierten Studien in Padua, Mai-
land, Pavia, Basel, Wittenberg, Heidelberg, Ingoldstadt, Strass-
burg, Tibingen oder Wien, spiter auch in Genf und Ziirich.
Grundsitzlich lisst sich erkennen, dass die Kontakte der Drei
Biinde zum siidlich gelegenen Italien weit vielseitiger waren, als in
der Forschung wihrend langer Zeit festgehalten wurde. Ein ein-
zelnes Beispiel soll dies illustrieren: In einem Brief vom Novem-
ber 1552 lasst Vergerio Griisse von Francesco Bonetto an Bullin-
ger ausrichten.? Bonetto stammte aus Bergamo und kam um 1550
als Glaubensflichtling in die Drei Biinde. Wenig spiter geriet er
im Zusammenhang mit seiner Tatigkeit in die Hinde der vene-
zianischen Inquisition, weswegen Friedrich von Salis-Samedan
nach Venedig abgeordnet wurde, um ihn mittels einer Kaution
freizukaufen. Spiter wirkte Bonetto in Chur als Kaufmann und
genoss, wie die Korrespondenz belegt, bei Bullinger und auch bei
den reformierten Predigern Biindens hohes Ansehen.

In Italien entstanden seit den 20er-Jahren des 16. Jahrhunderts
dezentral verschiedene «Reformationszentren», die freilich ver-
schiedene reformhumanistische Ansichten vertraten: Es waren
Bibelhumanisten, Spiritualisten, Evangelisten, Tadufer usw., die
Reformen in der Kirche forderten. Dabei ist an die Republik Ve-
nedig zu denken, an die Herzogtiimer Ferrara und Mailand, die
Republik Genua, an das Grossherzogtum Toscana wie auch an
den Kirchenstaat und das spanisch-habsburgische Vizekonigtum
Neapel. Bezeichnend fiir die dezentral sich organisierenden refor-
mationsfreundlichen Gruppierungen war, dass es keine einheit-
liche theologische Ansicht, kein zentrales Bekenntnis gab und
niemand «Fihrungsverantwortung» iibernahm. So gestalteten
sich die einzelnen «Reformationszentren» ganz verschieden: In
Venedig fand um 1550 ein Téduferkonzil statt, in Padua gab es an



Pier Paolo Vergerio und die Drei Binde 455

N
»\\\\\\\:x:\“\\\\\ '
\ )

NN

der Universitit reformatorische Zirkel, in Vicenza wurden fast
alle Schichten von reformatorischem Gedankengut erfasst, in Fer-
rara (ein papstliches Lehen) setzte sich Renata di Francia, Tochter
Ludwigs XII., fiir Humanisten und Glaubensfliichtlinge ein —
auch Calvin hielt sich bei ihr auf —, die Handelsstidte Modena
und Genua waren vor allem Umschlagplitze neuer Ideen (Buch-
handel), im Herzogtum Mailand entwickelten sich mehrere Kl6-

«Der erste Kanzelredner
Italiens». Bernardino Ochino
(1487-1564) um 1540 — auf
dem Titelblatt von Dialogi
quattro ... (Venedig 1540).



456

ster (Dominikaner, Augustiner-Eremiten usw.) zu bibelhumanis-
tischen Ausbildungsstitten, die aus dem Grossherzogtum Toscana
stammenden Florentiner Humanisten waren spiter in ganz Euro-
pa bekannt (Vermigli, Florio, Sozzini usw.) und schliesslich ist
auch auf den Kreis um Juan de Valdés zu verweisen, in dem Schrif-
ten von Erasmus, Luther und Melanchthon gelesen worden sind.
Am bekanntesten ist sicher der «erste Kanzelredner Italiens», der
Kapuzinergeneral Bernardino Ochino aus dem Valdés-Kreis.
Den verschiedenen theologischen Richtungen (Taufer, Antitrini-
tarier, Solafideisten, Libertinisten usw.) war allerdings gemein-
sam, dass sie alle Erasmus von Rotterdan verehrten und einen
starken «Evangelismus», entsprungen aus einem erasmischen Bi-
belhumanismus, vertraten. Die Reaktion des Kirchenstaates bzw.
der romischen Kirche auf diese dezentralen Reformbewegungen
war eindeutig: Bereits 1523 wurden die Biicher Luthers auf den
Index gesetzt — fortan mussten reformatorische Schriften anonym
oder mit einem fingierten Autor gedruckt werden.? Bald darauf
predigte im Veltlin Fra Modesto Scrofeo, Inquisitor aus Como,
gegen die «lutheranische Hiresie»; in weniger als zwei Monaten
fanden dreissig Prozesse statt, mit differenzierten Katalogen von
Anklagepunkten. Diese deuten darauf hin, dass sich unter den Be-
schuldigten bereits Anhinger der Reformation befanden. Im Jahre
1542 wurde das Officium sacrae inquisitionis feierlich wieder ein-
gesetzt, so dass eine systematische Verfolgung der «Hiretiker»
moglich wurde. Die rémische Inquisition war ein Glaubensge-
richt, bei dem zur Wahrheitsfindung Folter, Kerker und Verbren-
nung angewandt wurde.

Wollten sie nicht in die Hinde der Inquisitoren fallen, standen
den Reformgesinnten in der Folge drei Moglichkeiten offen: Sie
lebten als «Nikodemiten», indem sie thr Bekenntnis nicht 6ffent-
lich preisgaben und dem Schein nach der romischen Kirche ange-
horten; sie ergriffen die Flucht und verliessen Italien — man spricht
in diesem Fall von der «emigrazione delle intelligenze»*; oder sie
widerriefen und kehrten in den Schoss der Mutterkirche zuriick.
Eine Riickkehr wurde bekanntlich bei den einzelnen Personen
ganz unterschiedlich verarbeitet: Der eine wurde zu einem tiber-
zeugten Vertreter der romischen Kirche, ein anderer verfiel in
schwere Depression.

Der bekannteste Fall ist sicher Francesco Spiera. Er wurde um
1502 1n Citadella (bei Padua) geboren, studierte Jurisprudenz und
sympathisierte spatestens seit 1542 mit dem italienischen «Evan-
gelismus». Im Jahre 1548 kam er deswegen vor das Inquisitions-
gericht in Venedig (24. Mai bis 20. Juli), wo er seine protestan-



Pier Paolo Vergerio und die Drei Binde 457

*s,  Erste gedruckte Schrift von

Y P e - '. PR Gl Ly 2 1 ) |
CORATIONBE:DE PERe " - GEiReGas™
i feguini & forsfei per b 1 -

S Briargelio,& perGies 1 7
e pone= - JROEIE s . o vy S
'.'-;3'!’-‘3' l . s ks O ‘.

2 Adrenoftro,cheleing’cis
{ eli, noi-fentiamo, che lo:

"¢ fpirito, che ci hai donarto

rende teltimonione’cuos - |

. 2% ri- noftri; che fiamo tuoi. . ;
figliwoli ,: & cida ardire di chiamarci. |

padre. Padreadunque Padre, ilquale. + 7.7
“habitila (u nellamae®ta, & crernitd de™ ..
- cieli, inquellaluceinacceflibile, & fai, "~~~ °
- ¢he noi poucrelliftando qua git.nel pel /
- legrinaggio di quefta vita morrale, & -
-caliginofa patiamo tante aflicioni ; &
‘ -[éer?cg:utfoni da’.cuoi nemici; & vuoi
che per quefte vie, & per queftifogs -

gertiinfimifi vengaad illuftrare; 2 cos™

-nsofcere,d Gantificar il tuonome, Siaile .
. luftraco,fiaeffalcato,fiafantificacoquer 7 7
fto ruo nome bénedetto, & fladoterina ..~ -
del tuo Buangelio;la quale cofi forte ez
rafprezzara,conculcara,befigmiata da
B, . Tk, . o @y mold

34

o
wt
-

-
‘e
v e

tische Haltung mit einem Schwur widerrief. In der Folge stiirzte
er in schwere Depressionen und starb am 27. Dezember in Padua.
An seinem Krankenlager wurde er von bedeutenden Gelehrten
ganz Europas besucht, unter anderem vom Ungarn Zsigmond
Gyalui Torda, dem Italiener Francesco Negri, dem Istrier Pier
Paolo Vergerio, dem Schotten Henry Scrimger oder dem Italiener
Giorgio Siculo, der am 23. Mai 1551 wegen seines Glaubens in
Ferrara erhingt worden war. Unter dem Eindruck des Todes von



458

Spiera, der in der damaligen Gelehrtenwelt einen breiten litera-
rischen Widerhall fand, sagte Vergerio sich endgiiltig vom alten
Glauben los. In der vom Basler Professor Celio Secondo Curione
herausgegeben Francisci Spierae ... Historia (Basel 1550) betonte
Vergerio insbesondere, dass die misericordia Gottes iber seiner
iustitia stehe.

Im Jahre 1549 hat Bischof Vergerio also endgiltig seinen Bruch
mit der romischen Kirche vollzogen. Er verzichtete auf sein Bi-
schofsamt in Capodistria und floh ins Veltlin — die Emigration
stellte fiir ihn, wie fiir hunderte andere, die einzige Moglichkeit
weiteren Wirkens dar. In der neu erdffneten Druckerei in Pos-
chiavo liess er noch im gleichen Jahr die Oratione de perseguitati
& forusciti per I'Enangelio (1549) drucken. Die Flucht ins Veltlin
stellt gewissermassen einen Endpunkt einer «langen Reise» dar,
und es wurde erstmals offenkundig, dass «Saulus sich zum Pau-
lus» gewandelt hatte.

Nattirlich waren die Reformschriften verschiedener Humanisten,
die evangelische Lehre und das Anliegen der Reformatoren Ver-
gerio seit den 20er-Jahren bekannt — er hatte aber nicht nur sie
gelesen, sondern auch die Bibel. Erstmals verdachtig geworden
war er 1539/40, als er als papstlicher Nuntius in Rom Kontakte
nicht nur mit vom «Evangelismo» beeinflussten Geistlichen wie
Kardinal Gasparo Contarini, sondern auch mit in Rom ansissigen
Spiritualisten und sogenannten «riformati francese» pflegte. Um
1544 wurde Vergerio beim Nuntius von Venedig wegen Hiresie-
verdachts denunziert. Ein Jahr spiter erhielt die Inquisition in
Venedig Meldung, dass Vergerio in seinem Bistum (wie er sage)
«Missbrauche ahnde», womit freilich die reformatorische Predigt
— in einem Brief an Francesco Doni erwihnte Vergerio explizit
die Notwendigkeit von Reformen — gemeint war: Leugnung des
Fegefeuers, Kritik an der Heiligenverehrung, Gnadenlehre und
anderes. In seinen Predigten bediente er sich einer klaren und ein-
fachen Sprache. Von ihm geprigte Sitze gingen von Mund zu
Mund, die Zuhorer wurden zu Multiplikatoren seiner Ansichten.
Auch andere Bischofe — man denke an Jacopo Nacchianti, Bischof
von Chioggia — dusserten die gleiche Kritik an der Kirche, doch
bedienten sie sich einer sehr gelehrten Sprache, so dass das ein-
fache Volk ihre Predigten oft nicht verstand. Gerade in den Inqui-
sitionsakten iiber Vergerio wird die kommunikative Kraft seiner
Botschaft deutlich.

Die Verhandlungen tiber seine Person fanden wihrend Vergerios
Teilnahme am Konzil von Trient statt. Schliesslich rief der «Con-
siglio dei Dieci» Vergerio nach Venedig. Seine Biicher und Briefe



Pier Paolo Vergerio und die Drei Blinde 459

wurden zwar untersucht und beschlagnahmt, der Rat entschied
sich aber gegen eine Priifung durch den Nuntius. Prompt legte
Papst Paul III. Protest ein. Vergerio tauchte daraufhin unter — er
wurde zwar an verschiedenen Orten gesehen, doch das Bistum
liess er verwaist zurtick. Der Tod von Spiera und der durch den
«Consiglio dei Dieci» verfiigte «Arrest» bewegten ihn schliess-
lich, auf sein Bischofsamt zu verzichten.

Der Fall Spiera und der Fall Vergerio sind zwar ganz verschie-
dener Art, fithren aber zu grundsitzlichen Erkenntnissen: Bis zu
dem Moment, in dem eine Person von der romischen Kirche Ab-
schied nahm, lag oft ein langer schmerzlicher Weg. Jeder Reform-
gesinnte lief dabei nicht nur regelmissig die Gefahr, aufzufliegen,
sondern musste sich auch immer wieder fragen, welchen Weg er
«im Falle» wihlen wiirde.

Pier Paolo Vergerio (1498-1565)

Vergerios Leben aus Biindner Perspektive

Vergerio, der vier dltere Briider und zwei Schwestern hatte, wurde
1498 in Capodistria (beute: Koper), damals ein Teil der Republik
Venedig, geboren, und gehorte dem lokalen Adel an, der ein aus-
gepragtes Bildungsinteresse hatte. Er war ein Nachkomme des
Humanisten Pietro Paolo Vergerio d.A (1370-1444). Nach dem
Studium der Jurisprudenz in Padua arbeitete Vergerio zuerst als
Richter in Verona (1522-24), dann als Advokat in der Republik
Venedig (1524-32). Bereits als Doktor der Rechte (1528) hat er
erstmals Deutschland besucht, und zwar begleitete er den pipst-
lichen Legaten Lorenzo Campeggio an den Reichstag zu Augs-
burg (1530), wo er Melanchthon kennenlernte. Infolge seiner Ver-
dienste wurde er 1532 von Papst Clemens VII. als papstlicher
Nuntius am Hofe von Konig Ferdinand I. eingesetzt, um die
deutschen Fiirsten fiir die Teilnahme an dem in Mantua geplanten
Konzil zu werben. So hielt er sich 1533-35 in Augsburg auf, ja traf
sich am 6./7. November 1535 gar zu einer Unterredung mit Lu-
ther und Bugenhagen in Wittenberg. Luther berichtet dartiber in
seinen Tischreden, Vergerio in seinen papstlichen Nuntiaturbe-
richten.’

Als Dank fiir seine Bemithungen als Nuntius ernannte ihn Papst
Paul III. im April 1536 zum Bischof von Kroatien (Modrus), im
Juli schliesslich zum Bischof von Capodistria. In dieser Funktion
widmete der Jurist Vergerio sich intensiv dem Studium theolo-
gischer Schriften und der Lektiire der Bibel. Weiterhin nahm er



460

Vergerio in der reformierten
Kirche S. Niculo (Pontresina).

Aufgaben der papstlichen Nuntiatur — man denke an das Religi-
onsgesprach in Worms (1540) und dasjenige in Regensburg (1541),
wo er unter anderem mit Calvin, Bucer, Melanchthon oder Capi-
to zusammentraf — wahr, und konnte so sein Netzwerk ausbauen.
Wiederholte Aufenthalte in Rom, wo er sich, wie bereits festge-
halten, auch mit italienischen Reformern («Spiritualisten») traf,
offenbarten ithm immer mehr, dass es innerhalb der Kirche mass-
gebende Reformen brauchte. Solche initiierte er ab 1540 auch in
seinem eigenen Bistum.

Seine «Exkommunikation», die ithn am 3. Juli 1549 zwang, als Bi-
schof von Capodistria zu «resignieren», verstand er aber nicht als
grundsitzliche Resignation von seinem Amt. Seine erste prote-
stantische Druckschrift, die Instruttione christiana (Poschiavo
1549), beendet er mit: «Vergerio (per la Dio gratia) Vescovo di
Christo.»® Als solcher glaubte er bis im April 1549 nach England
flichen zu kénnen. Im Mai treffen wir Vergerio im Veltlin an, wo
er auf Baldassare Altieri, einen anderen Glaubensfliichtling, traf.
Gemeinsam zogen sie nach Chiavenna, dann nach Chur, jedoch



Pier Paolo Vergerio und die Drei Binde 461

bereits im August erschien er in Poschiavo, wo Dolfin Landolfi
seine Druckerei eingerichtet hatte. Im Oktober begab sich Verge-
rio nach St. Gallen, wo er drei Tage bei Vadian logierte, zog dann
weiter nach Basel, um sich mit verschiedenen Druckern in Verbin-
dung zu setzen — hier wohnte er bei Celio Secondo Curione. Im
Dezember kehrte er iiber Ziirich zuriick in die Biindner Studtiler.
Schliesslich meldete er anfangs Januar in einem Brief an Calvin
den Beginn seiner Tatigkeit als Prediger in Vicosoprano.” Bis im
Herbst 1553 war er zwar offiziell Pfarrer von Vicosoprano, doch
sein Leben zeichnete sich durch ein unstetes Itinerar aus. Er war
in der Pfarrei oft abwesend, was auch zu Klagen fithrte. Einerseits
besuchte er Reformatoren und reformgesinnte Gelehrte in Chur,
Ziirich, Strassburg, Bern, Basel, Lausanne sowie Genf, anderer-
seits war er um die Durchfiihrung der Reformation in Casaccia,
Soglio, Bondo, Pontresina oder Samedan sowie in einzelnen Ge-
meinden des Veltlins bemiiht. Bei seiner Abwesenheit wurde er
von Pietro Parisotto, Pfarrer in Samedan und Bever, vertreten, so-
wie von Celso Martinengo, der sich von Juli 1551 bis Mirz 1552
in Vicosoprano aufhielt, bevor er nach Genf weiterzog.

Noch im Januar 1553 meldete Vergerio an Bullinger, dass er einen
Ruf des Herzogs von Wiirttemberg ausschlage, um «das Veltlin
nicht preiszugeben.»® Die ungiinstigen Umstinde im Sommer
1553 bewogen ihn schliesslich, das Angebot doch noch anzuneh-
men. Sein Nachfolger in Vicosoprano wurde Aurelio Scitarca,
«ein Mann von seltener Gelehrsamkeit, der aus dem Gestank des
Gefingnisses von Genua entwichen war, wo er wegen seines Be-
kenntnisses zum Evangelium drei Jahre zugebracht hatte.»’

Seit Ende 1553 nahm Vergerio zahlreiche diplomatische Auftrige
im Reich, in den Drei Biinden oder in Polen wahr. Er wurde zum
Forderer der evangelischen Sache in Polen, Kroatien, Slowenien,
Kirnten und andernorts. Massgebend war fir ihn jeweils die Zu-
sammenarbeit mit den vor Ort titigen Reformgesinnten bzw. Re-
formatoren, so unter anderem auch mit Primoz Trubar in Slowe-
nien. Als Folge seiner Bemiithungen hielt er sich beispielsweise um
1556 in Konigsberg, 1558 in Villach oder 1561 wieder in Chiaven-
na auf. Uberhaupt kehrte er seit den 60er-Jahren regelmissig nach
Sudbinden zuriick, meist von Ziirich her kommend.

Als Vergerio am 4. Oktober 1565 in Tiibingen verstarb, hinter-
liess er einen reichen handschriftlichen und gedruckten Nachlass.
Insbesondere durch seine gedruckten Schriften hat er auch nach
seinem Tode in ganz Europa Widerhall erfahren, doch wie zu
Lebzeiten blieb er eine der umstrittendsten Personlichkeiten des
16. Jahrhunderts. Die Altglaubigen zeigten sich bestiirzt tiber die



462

Konversion eines Bischofs, wohingegen derselbe Akt bei den
Protestanten umso grossere Freude ausloste. Mit letzteren stand
er dennoch da und dort in einem konfliktiven Verhiltnis; man
warf ithm vor, sich oft nicht klar genug gegen Nonkonformisten
abgegrenzt und sich auf keine protestantische Richtung abschlies-
send festgelegt zu haben. Schliesslich wird von Vertretern ver-
schiedenster theologischer Couleur regelmissig sein polemisches,
ja propagandistisches und eigenmichtiges Vorgehen zwecks Ein-
fihrung der Reformation kritisiert. Bis heute bleibt der streitbare
Vergerio umstritten.

Das Eintreten fiir die evangelische Sache

Faktisch fithrte Vergerio auch nach seinem Abschied von der ré-
mischen Kirche seine «diplomatische Nuntiatur» weiter, jetzt aber
im Dienste des Evangeliums. Als «vescovo di Christo» machte er
von Vicosoprano wie auch von Tiibingen aus fiir die evangelische
Sache mehrere Reisen, pflegte eine ausgedehnte Korrespondenz
mit Reformatoren, Humanisten, Fiirsten oder Regenten, und
fithrte diplomatische Titigkeiten im Auftrag des Herzogs von
Wiirttemberg aus. Dabei sticht ins Auge, dass ihm Italien bzw. das
Veltlin und die italienischen Reformgesinnten zeitlebens am Her-
zen lagen. So setzte er sich beispielsweise fiir Vincenzo Pordano,
einst am Hofe der evangelisch gesinnten Herzogin Renata von
Ferrara, spater Lateinlehrer in Sondrio, ein und wandte sich seinet-
wegen an Rudolf Gwalther in Ziirich — er moge dem «profugus ex
Italia propter testimonium Iesu Christi» Hilfe leisten.'

Im Dienste des Evangeliums war er zudem publizistisch dusserst
produktiv. Von insgesamt etwa 200 Werken, die teils polemischer,
teils theologisch-katechetischer, teils aber auch apologetischer Na-
tur sind, hat er allein in den vier Jahren seines Aufenthaltes in den
Drei Biinden rund 50 Schriften veréffentlicht. Von mehreren
Schriften haben wir heute nur noch indirekt Kenntnis. Weil solche
konfisziert worden sind — viele seiner Biicher waren auf dem Index
librorum probibitorum (Rom 1559)"" — oder (im Falle kateche-
tischer Schriften) so stark zerlesen waren, haben sich manchmal
keine Exemplare mehr erhalten. Seine wichtigsten Drucke teilen
sich auf in (a) Katechismen, von den sich vier verschiedene erhal-
ten haben, (b) Schriften tiber Schicksale italienischer Glaubensge-
schwister, so z.B. La historia di M. Francesco Spiera, il quale per
havere in varii modi negata la conosciuta verita dell’Evangelio,
casco in una misera desperatione ([Basel] 1551), und (c) polemische



Pier Paolo Vergerio und die Drei Bliinde 463

Slowenisches Neues Testa-
ment (1555), mit personlicher
Widmung Vergerios an Hein-
rich Bullinger.

o GELISVETIGA MA-
. T.VSHASDAIPERVIZHVTA
" Slouenski Iefig preo-
bernen,
EVANGELIVM D. N.IESV
Chrifti, Authore Matthao,nunc
- primum uverfumin lingyam
} ~ ~ Schlauicam. :
R

} | _i“\“ } )

MATTH XXI :
- Dabitur gentifacienti fructus eivs.

' Mo‘ D¢ LV#

: }_/ ’ b i .@,, r,./ . | ylj.l']’f’ gl A‘ M
S el A

Schriften an romische Geistliche wie seine Risposta del Vescovo
Vergerio ad un libro del Nausea Vescovo di Vienna scritto in laude
del Concilio Tridentino (Poschiavo 1552). Eine Auswertung seiner
Schriften aus den genannten drei Themenbereichen wiirde genti-
gen, um Vergerios Theologie angemessen zu wiirdigen. Leider ist
dies bis heute ein Desiderat der Forschung.



464

Vergerio war freilich nicht nur selbst publizistisch produktiv, son-
dern setzte sich auch massgeblich fiir die Verbreitung evange-
lischen Schrifttums anderer Autoren und in verschiedenen Spra-
chen ein. Der Bergeller Humanist Antonius Stuppa gab Vergerios
urspriinglich in Italienisch verfasste Schrift Aquae consecratae seu
(ut vocant) benedictae (Basel 1550) in Latein heraus, Vergerio
sandte an Bullinger das von Trubar herausgegebene slowenische
Ta evangeli Svetiga Matevsha (Tubingen 1555) mit handschrift-
licher Zueignung, oder er widmete Negris Schrift De Fanin: Fa-
ventini, ac Dominici Bassanensis morte ... (Poschiavo 1550) Vadian
in St. Gallen. Zwar kam ihm in diesen Bemiithungen sein grosses
Netzwerk durchaus zugute, doch kam es immer wieder vor, dass
Biicher ihren Bestimmungsort nicht bzw. verspitet erreichten. So
meldete Vergerio am 26. Februar 1553 aus Chiavenna, dass das
Fass mit Biichern aus Basel noch nicht angekommen sei1."

Bei Druck und Vertrieb von reformatorischen Schriften nahm die
Druckerei Landolfi von Poschiavo seit 1550 eine besonders wich-
tige Stellung ein. Die regelmassige Durchreise des Buchdruckers
Pietro Perna aus Basel trug dazu nicht unwesentlich bei. In Basel
war es nach 1550 verboten, in «neuen» Fremdsprachen zu dru-
cken, d.h. in Spanisch, Englisch und Italienisch.”® So wurde die
Druckerei Landolfi zur Hauptvertriebszentrale italienischer
Schriften der Reformation. Nicht erstaunlich, dass die Druckere1
der venezianischen Inquisition schon 1549 ein Dorn im Auge war,
spater im Index librorum probibitorum von Papst Paul IV. er-
schien, und schliesslich im Juni 1561 der papstliche Nuntius Ber-
nardino Bianchi beim Biindner Bundstag vorstellig wurde und die
Entfernung der Druckerei aus Poschiavo verlangte. Obschon der
Bundstag das Ansinnen mit dem Argument ablehnte, dass die in
Poschiavo gedruckten Schriften nicht gegen Gottes Wort ver-
stossen wurden, ersuchte Vergerio Herzog Christoph um einen
ansehnlichen Geldbeitrag, um dafiir sorgen zu kénnen, dass die
Druckerei Landolfi nicht in katholische Hinde kam — der Vorpo-
sten des Protestantismus sollte nicht zu einer katholischen Hoch-
burg werden.

Vergerios Tatigkeit war seit 1549 gepragt von den Bemiihungen
um die Einfithrung der Reformation. Seine wortgewaltige Pre-
digt fithrte nach dem Gottesdienst oft zur Beseitigung von Hei-
ligenbildern oder Kruzifixen. Am Vortage des Himmelfahrts-
festes 1551 soll er in Casaccia so energisch gegen die Wallfahrt
gepredigt haben, dass am nichsten Tag die Kirche San Gaudenzio
«gesiubert» und die Gebeine des hl. Gaudentius in die Maira ge-
worfen wurden. Die Predigt des Evangeliums stand im Zentrum



Pier Paolo Vergerio und die Drei Binde 465

seiner Tatigkeiten — in Vicosoprano predigte er, sofern er denn
nicht auf Reisen war, gar dreimal die Woche. Im Veltlin, so be-
richtet Vergerio, habe er beinahe tiberall gepredigt und das Evan-
gelium ausgesit.'* Allerdings war sein Erfolg dort weit beschei-
dener als im Bergell, wo Anfang 1553 in allen Gemeinden die
Messe abgeschafft war. In Sondrio — die «Neuglaubigen» zihlten
etwa 250 Seelen — zeigten sowohl Altgliubige wie auch Taufer
wenig Verstandnis fiir seinen Eifer. Die Vertreter der Veltliner
Talschaftsgemeinden verlangten Anfang Februar seine Auswei-
sung — sonst kdnnten sie fiir nichts garantieren. Vergerio hielt
gegentiber Bullinger rechtfertigend fest: «Tuus Vergerius ingres-
sus est cum praedicatione evangelii...»®®

Vergerio hatte in diesen Monaten an allen Fronten zu kimpfen: Im
Veltlin war er nicht mehr willkommen, Comander und seine Ge-
treuen lehnten die Schaffung einer eigenstindigen Synode fiir die
protestantischen Geistlichen in Siidbtinden und den Untertanen-
landen strikte ab, und Vergerios Widerstand gegen die verpflich-
tende Geltung der von Gallicius verfassten und von Bullinger ge-
nehmigten Confessio Raetica (1553) war erfolglos. Die Kumulation
der ungtinstigen Umstiande bewegten ihn schliesslich, dem bereits
seit lingerem erfolgten Ruf an den Hof des Herzogs Christoph
von Wirttemberg im Herbst 1553 Folge zu leisten.

Dank seines grossen Netzwerkes blieb Vergerio auch nach seinem
Wegzug mit den Drei Biinden verbunden, ja versuchte gar hin
und wieder, im Veltlin Einfluss zu nehmen, unter anderem durch
die Einfiihrung des Brenz’schen Katechismus, den er ins Italie-
nische {ibersetzt hatte.!® Als Vergerio im Friithling 1562 erneut in
den Drei Biinden weilte, erstattete er dem Herzog von Wiirttem-
berg Bericht iiber die kirchliche Lage in den Drei Biinden, insbe-
sondere im Veltlin.”” Nicht unbedeutend fiir seine Netzwerkar-
beit waren freilich seine intensiven Kontakte mit Heinrich
Bullinger. Mit keinem andern Reformator hatte er mehr Briefe —
seit 1549 waren es iiber 150 — gewechselt. Die Briefe kamen von
tiberall her: Chur, Chiavenna, Vicosoprano, Baden, Schaffhausen,
Augsburg, Strassburg, Tiibingen, Reutlingen, Konigsberg usw.
Neben seiner Anteilnahme am Lauf der Reformation in den Drei
Biinden und ihren Untertanenlanden zeigte er in seiner Korre-
spondenz mit Bullinger auch lebhaftes Interesse am Gang der ein-
zelnen Sitzungsperioden des Konzils von Trient, an der Entwick-
lung der Genfer Reformation, an der Reformation in England
und schliesslich an der systematischen Verbreitung reformato-
rischen Schriftguts — es war das lebhafte Interesse an der Verbrei-
tung des Evangeliums.



466

Briickenbauer oder Propagandist?

Pier Paolo Vergerio hat gleichzeitig gespalten und geeint. Nicht
nur die heutige Forschung ist sich in ihrem Urteil uneinig, son-
dern auch die Zeitgenossen: Mainardo war erleichtert, als Verge-
rio das Veltlin verliess, weil er «die Gemeinden store...»'%, Gallicius
bedauerte seinen Weggang nicht, Bullinger hingegen stellte ihm
ein vorteilhaftes Zeugnis aus.

Als Vergerio im Januar 1553 den Ruf an den Hof des Herzogs von
Wiirttemberg noch ausschlug, tat er dies, weil er in Sorge darum
war, dass das Veltlin wieder mehr in den Einflussbereich der Alt-
gliubigen falle. In Briefen an Bullinger wird deutlich, dass das
Eintreten fiir die evangelische Sache Hauptmotivation seines
Verbleibs war. Wenn er die evangelische Sache in «Gefahr»
glaubte, sah er sich gezwungen, radikal vorzugehen. Gleichzeitig
konnte er — wie Francesco Negri — auch gegeniiber sogenannten
Nonkonformisten wie Curione, Siculo oder Sozzini eine gewisse
«Toleranz» tiben, sofern sie fiir die evangelische Sache eintraten.
Vergerio war sich durchaus bewusst, dass «Evangeliumspropa-
ganda» spaltend sein konnte, doch durch seine «Offenheit» ge-
gentliber den verschiedenen protestantischen Richtungen konnte
er auch Briicken schlagen: In Chiavenna hat er im Streit zwischen
Mainardo und Negri wegen einer drohenden Kirchenspaltung zu
vermitteln versucht, und er bemiihte sich auch um ein «ortho-
doxes» Bekenntnis fiir Camillo Renato. Tatsachlich hat Vergerio
versucht, vor allem zum linken Fliigel der Reformation Briicken
zu bauen. Dies ist sicher ein Grund, warum Ulrich Pfister ithn als
«heterodox»'"? beurteilt — hatte Vergerio in Sondrio doch auch mit
Sozzini zusammengearbeitet. Spater sollte sich Sozzini jahreweise
in Ziirich in der Obhut Bullingers aufhalten.

Die Pritfung des reformatorischen Schrifttums Vergerios offen-
bart, dass er sich zwar theologisch entwickelt hat, doch aber im-
mer der reformatorischen Lehre konform, d.h. orthodox, war. Er
lehrte die Trinititslehre und die Kindertaufe, verstand, wie Bullin-
ger, die Priadestinationslehre als eine Erwihlungslehre, argumen-
tierte in der Abendmahlslehre entsprechend der Ziircher Verein-
barung (1549)%, unterschied aber Gesetz und Evangelium eher in
einem lutherischen Sinne. Eindeutig «<nonkonformistische» An-
sichten hat er scharf gegeisselt, so beispielsweise auch die Theolo-
gie von Camillo Renato. Er zeigte sich tiber Curiones Schrift De
amplitudine beati regni Dei, dialogi sive libri duo (Poschiavo
1554) wegen ihres Heilsuniversalismus besorgt; die libertinische
Haltung einzelner italienischer Glaubensfliichtlinge bewegte ihn



Pier Paolo Vergerio und die Drei Binde 467

Curiones Schrift De amplitud/-

SECVNDI CVRIONIS

DE AMPLITVDINE

BEATI REGNI DEI,
DIALOGI SIVE
LIBRI DVO.

AD SIGISMVNDVM
AVGVSTVM POLO:
NIAE REGEM POTENTIS :
‘ ﬁmum,@-clmmttﬁzmum. 5‘ v, 2N

1. Thefl. 5. -". X

o -
Spiritum ne extinguite : Prophetias \_g. ;
e contemnite ;

255 4
C/a‘r’vss- m'ru(anrulﬁ 'Banr-
€10 A""'D'bﬂ(éfo anranoﬁn—

3&1[&7‘1, Y Donanit-

schliesslich auch, seine Instruttione christiana (1549) in der zwei-
ten Edition (1550) in einem Libertinismus-kritischen Sinne zu
erganzen.

Natiirlich ist in diesem Zusammenhang zu fragen, warum Verge-
rio die Confessio Raetica (1553) nicht unterschreiben wollte? War
er so beleidigt, dass es keine Stidsynode geben sollte? Viel eher
mag eine andere Erfahrung massgebend gewesen sein: Das Erleb-
nis des Todes von Francesco Spiera — eine Folge des «Bekenntnis-
zwangs» der Inquisition — und seine daraus resultierende Flucht



468

V ergerio ¢per la Dio gratit)
Vefcoyo &i C brifle.

in das «freie Land in den hohen Bergen» erlaubten offenbar keine
«Einschrinkung» der evangelischen Freiheit mehr. Vergerio war
ja nicht der einzige, der die Confessio Raetica nicht unterschrie-
ben hatte. Es seien Michelangelo Florio in Soglio, Girolamo Tur-
riani in Plurs oder Bartolomeo Sylvius in Pontresina, spater im
Veltlin, genannt — sie alle wirkten wihrend lingerer Zeit in den
Drei Biinden, ohne die Confessio Raetica je unterschrieben zu ha-
ben. Wie spiter Mino Celsi lehnten sie alle einen verordneten
Glaubenszwang ab.

Beziiglich der italienischen Reformation ist die Bedeutung des
«Evangelismus» als massgebendes Kennzeichen bekannt. Im
Sinne eines strengen Bibelhumanismus durfte, nach Ansicht Ver-
gerios, das Evangelium zwar spaltend sein, nicht aber ein Be-
kenntnis, da es nicht wie die Bibel Gottes Wort war. Der Bekennt-
niszwang wirkte sich auch in den Drei Biinden spaltend aus, und
insofern war dieser auch «inquisitorisch». Dies widersprach Ver-
gerios evangelischer Uberzeugung.

Wohl mit einem gewissen Recht schrieb Celio Secondo Curione
tber seinen Freund: «Vergerio hat die rémische Mitra noch nicht
ganz abgelegt.»” Die romische Mitra hat er zwar abgelegt, doch
blieb er zeitlebens «vescovo di Christo», der fiir das Evangelium
Jesu Christi Zeugnis ablegte.

Dieser Beitrag ist die ausformulierte Version eines Referates, das der Autor am 29.
Mai 2017 an der Theologischen Hochschule Chur gehalten hat. Endnoten werden
verwendet, um notwendige Quellenangaben zu den mindlichen Ausflhrungen zu
liefern; es wird aber bewusst von der Anfiihrung der Sekundérliteratur sowie von einer
Wirdigung der unzéhligen Probleme der Vergerio-Forschung abgesehen, da dies den
Rahmen des Beitrags sprengen wiirde.

Der Theologe und Historiker Jan-Andrea Bernhard ist Lehrbeauftragter an der theolo-
gischen und philosophischen Fakultat der Universitat Zirich.

Adresse des Autors:
PD Dr. Jan-Andrea Bernhard, Strada Veglia 1, 7130 Strada i.0./llanz

Vergerios «Marke» in seiner
Instruttione christiana (1549).



Pier Paolo Vergerio und die Drei Binde 469

Endnoten

1 Pier Paolo Vergerio, Del battesimo e de fiumi che nas-
cono ne paesi de signori Grisoni, s.l.[Poschiavo] 1550,
ABv-ATr.

2 Pier Paolo Vergerio an Heinrich Bullinger, 15. November
1652, in: Jan-Andrea Bernhard, Briefe an Heinrich Bullin-
ger im Blick auf Entstehung, Abfassung und Rezeption der
«Confessio Raetica» (1652/53), Zwa 40 (2013), b5f.

3 Philipp Melanchthon nannte sich Ippofilo die Terrane-
gra, Huldrych Zwingli Coricius Cogelius, Martin Bucer Are-
tius Telinus usw.

4 Emidio Campi, Protestantesimo nei secoli. Fonti e do-
cumenti. Bd. 1: Cinquecento e Seicento, Torino 1991, 9.

5 WAB 7, 322, 4-11; WAT 5, 633-635; NBD 1.1, 5639-547
(Nr. 218).

6 Pier Paolo Vergerio, Instruttione christiana, Poschiavo
1549, aiiijr.

7 Pier Paolo Vergerio an Johannes Calvin, 5. Januar 1550,
in: CO 13 (=CR 41), 512f, Nr. 1336

8 Pier Paolo Vergerio an Heinrich Bullinger, 23. Januar
1653, in: Traugott Schiess (ed.), Bullingers Korrespondenz
mit den Graubindnern, Bd. 1, Basel 1904, 281f, Nr. 201.

9 Pier Paolo Vergerio an Heinrich Bullinger, 3. September
1553, in: Schiess |, 3191, Nr. 224.

10 Pier Paolo Vergerio an Rudolf Gwalther, 20. Juni 1552,
in: Emidio Campi, Ein italienischer Briefwechsel. Pier Pao-
lo Vergerio an Rudolf Gwalter, in: Hans Ulrich Bachtold
(ed.), Von Cyprian zur Walzenpriagung: Streiflichter auf
Zircher Geist und Kultur der Bullingerzeit. Prof. Dr. Rudolf
Schnyder zum 70. Geburtstag, Zug 2001, 70.

11 Index auctorum, et librorum, Rom 1559, C3v.

12 Pier Paolo Vergerio an Heinrich Bullinger, 26. Februar
1553, in: Schiess |, 287, Nr. 205.

13 Dies erklart, warum L'g Nuof Sainc Testamaint ...
(1560) in Basel ohne Ortsangabe gedruckt wurde.

14 Pier Paolo Vergerio an Heinrich Bullinger, 2. Januar
1563, in: Schiess |, 278f, Nr. 199.

15 Pier Paolo Vergerio an Heinrich Bullinger, 15. Februar
1553, in: Schiess |, 284, Nr. 203.

16 Johannes Brenz, Fondamento della religione christia-
na, per uso della Valtellina, Tubingen 1553.

17 Pier Paolo Vergerio an Herzog Christoph von Wirt-
temberg, 6. April und 20. Mai 1562, in: Conradin Bono-
rand, Vadian und Graublnden. Aspekte der Personen- und
Kommunikationsgeschichte im Zeitalter des Humanismus
und der Reformation, Chur 1991, 218-220.

18 Agostino Mainardo an Heinrich Bullinger, 3. Septem-
ber 1553, in: Schiess |, 318f, Nr. 223.

19 Ulrich Pfister, Konfessionskirchen, Glaubenspraxis
und Konflikt in Graubtinden, 16.-18. Jahrhundert, Wiirz-
burg 2012, 337.

20 Gemeint ist damit der Consensus Tigurinus (1549),
d.h. die Einigung zwischen Calvin und Bullinger in der
Abendmahlsfrage.

21 Pier Paolo Vergerio, Uno brieve, et semplice modo ...,
s.l. 1550.

22 Mino Celsi, In haereticis coercendis quatenus progre-
di liceat ... disputatio, s.I. [Basel] 1577.

23 Celio Secondo Curione an Wolfgang Musculus, 1.
August 1550, in: Friedrich Trechsel. Die protestantischen
Antitrinitarier vor Faustus Socin, Heidelberg 1839, 113.



	Brückenbauer oder Propagandist? : Der Ex-Bischof Pier Paolo Vergerio und die Drei Bünde

