
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (2016)

Heft: 1

Artikel: Gipfelstürmende Geistlichkeit : was sie auf die Spitze trieb

Autor: Ratti, Fadri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632663

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beiträge

16

Gipfelstürmende Geistlichkeit - Fadn Ratti

was sie auf die Spitze trieb

Exemplarisch dargestellt an Placidus a Spescha,
Luzius Pol und Ludwig Theobald

Am 26. April 1336 will der Humanist und Geistliche Francesco
Petrarca (1304-1374) den 1912 Meter hohen Mont Ventoux in
der Provence bestiegen haben. Diese Besteigung wird gern als

ein Übergang vom Mittelalter in die Neuzeit bezeichnet1 und
als Beginn des modernen Alpinismus gesehen.2 1387 erklommen

der aus Zürich stammende Mönch Nikolaus Bruder und
fünf weitere Geistliche den behördlich gesperrten Gipfel des

Pilatus - und wurden prompt verhaftet, weil sie den in einem
See versenkten Ungeist des Pontius Pilatus gestört hätten.
Entmythologisiert wurde die Sage vom Pilatus-See im 16. Jahrhundert

durch den St. Galler Humanisten und Reformator Johannes

von Watt, genannt Vadian (1484-1551), und vom Luzerner
Stadtpfarrer Johannes Müller (1549-1604). Unabhängig
voneinander bestiegen sie den Berg, ohne damit Sturm und Gewitter
heraufzubeschwören. 1788 erklomm der Disentiser Pater Placidus

a Spescha «zufälligerweise und aus Wunderwitz»3 im
Alleingang das Rheinwaldhorn (3402m ü.M.) und meinte, damit
höher als Horace Benedict de Saussure (1740-1799) gestiegen

zu sein, der 1787 die erste wissenschaftliche Besteigung des

Mont Blanc (4810 m ü.M.) bestritten hatte. Die Begehung des

Mont Blanc veranlasste den aufgeklärten Kärntner Fürstbischof
Franz Xaver Graf von Salm Reifferscheid (1749-1822), die
Erstbesteigung des Grossglockners (3798m ü.M.) zu organisieren
(1800). Am 14. Juli 1865 erreichte unter der Führung von
Edward Whymper (1840-1911) eine Gruppe von sieben Bergsteigern,

darunter Reverend Charles Hudson (1828-1865), zum
ersten Mal den höchsten Punkt des Matterhorns (4478 m ü. M.).
Bei einem Seilriss im Abstieg verunglückte Hudson zusammen
mit drei Mitstreitern tödlich. Drei Tage später erreichte Johann
Anton Carell (1829-1890) den Monte Cervino von der italie-



Gipfelstürmende Geistlichkeit - was sie auf die Spitze trieb 17

nischen Seite her; den Weg zum Erfolg hatte der kühne Abbe
Arne Gorret (1838-1907) geebnet.
Diese wenigen Beispiele illustrieren, dass zahlreiche Geistliche

von Anfang an mit an der Spitze der Besteigung von Alpengipfeln

waren. Dutzende weitere liessen sich anfügen. Bemerkenswert

ist: Die bergsteigenden Geistlichen, ob Pfarrer, Priester oder
Mönche, verteilen sich über den gesamten Alpenbogen und über
verschiedene Jahrhunderte der Geschichte des Alpinismus
hinweg. Was trieb und treibt Geistliche buchstäblich auf die Spitze?
Ist es einfach, «weil sie [die Berge] da sind», so George Mallory
(1886-1924), oder «aus Spass an der Freud'», so der schottische

Bergsteiger Hamish Mclnnes ("'1930) Welche Beweggründe lassen

sich ausmachen, wenn man die Berichte ihrer Bergreisen und

Expeditionen liest? Und finden sich darunter auch solche, die

man «spirituell» nennen könnte?

Wandel in der Alpenwahrnehmung

Seit dem Untergang des weströmischen Reiches waren die Alpen
ein weisser Fleck auf der Landkarte. Im Herzen Europas gelegen,
wurden sie von Süden nach Norden und von Osten nach Westen

von Reisenden, Pilgern und Soldaten überquert. Auf die Alpweiden

aber stieg man, abgesehen von ein paar Jägern und Kristallsuchern,

kaum hinauf. Bis ins 16. Jahrhundert hinein galten sie

Alpen als «locus horribilis», als schreckliche Wüstenei, von
Geschichten über Teufel und Ungeheuer umrankt. Ab dem 14.

Jahrhundert wurden die Städte am Rande der Alpen zu wichtigen
Orten für die Entstehung des Humanismus und das Werden der
Reformation. Ein erstes, noch begrenztes Interesse an den Bergen
entstand. Gelehrte Humanisten, allen voran der Zürcher
Naturforscher Conrad Gessner (1516-1565), wandten sich den Pflanzen

zu, sammelten Fossilien, Mineralien, Kuriositäten, interessierten

sich für Geschichten von Teufeln und Ungeheuern und
versuchten, Klima und Gebirgsformationen zu verstehen. Unter
diesem Eindruck begann man auch die Alpen anders wahrzunehmen.

Gessner etwa traf 1541 für sich die ungewöhnliche Entscheidung,

«alljährlich auf mehrere - oder wenigstens auf einen [Gipfel]

- zu klettern, und zwar zu der Jahreszeit, wenn die Blumen
blühen, damit ich diese untersuchen und meinem Körper edle

Ertüchtigung sowie zugleich meiner Seele Genuss bieten kann.»4
Gessner sah die Alpen als «Theater des Herrn», welches zur
Meditation über den grossen Baumeister veranlasst. In der Schweiz



18

zirkulierten Heldengeschichten wie jene des Wilhelm Teils,
mythologischer Urstoff für das 18. und das 19. und dann für die
Geistige Landesverteidigung im 20. Jahrhundert.
Die ersten Besteiger der Alpen beschränkten sich in ihren
Berichten ausschliesslich auf Beschreibungen von Topographie,
Alpenfauna, Herstellung von Bergkäse und ähnlichem. Die Berge
waren für sie einfach Grenzpunkte oder -linien. Erst im 18.

Jahrhundert tauchen in Bezug auf die Alpen Berichte, eigene

Erfahrungen und Reflexionen auf.5 Uberhaupt gilt das 18. Jahrhundert
als die Schlüsselepoche in der Geschichte der Wahrnehmung der

Alpen, in dem ein zunehmendes Interesse an den Bergen
entstand. Das «Alpenerlebnis» wird erst unter bestimmten ideen-
und mentalitätsgeschichtlichen Voraussetzungen möglich, «als

einmalige, und in diesem Masse erstmalige Auseinandersetzung
des Menschen mit der Gebirgslandschaft.»6 Die Alpen versprachen

nun, trotz der Mühen und Gefahren, Befriedigung. Aus
dem «Schreckensort» wurde der «locus amoenus», der Garten
des Glücks, das Idyll, das unberührte Paradies. Zum Wandel in
der Wahrnehmung der Alpen trugen massgeblich zwei
literarische Werke bei. Zum einen Albrecht Hallers (1708-1777)
monumentales Gedicht Die Alpen von 1729/ Es war inspiriert von
Johann Jakob Scheuchzer (1672-1733), der den Faden Gessners

aufgenommen hatte und Gott als grossen Baumeister sah, der in
weiser Voraussicht handelte.8 Das andere Werk, das den Blick auf
die Alpen veränderte, war Julie oder Die neue Heloise, 1761

veröffentlicht von Jean-Jacques Rousseau (1712-1778), dem Apostel
des «edlen Wilden». Da träumt der Hauslehrer Saint-Preux nach
einer Exkursion durch verschiedene Walliser Täler, «in dieser
Landschaft mit Julie eine unschuldige und beständige Liebe zu
erleben, hier, unter Bergbauern, in liebreizender Natur.»9
Mit dem Rufe: «Natur! Zurück zur Natur!» wurde die Revolution

gegen die Aufklärung entfacht, die den Menschen auf das

selbstgenügsame Subjekt beschränkte. Das Menschenbezogene
wurde fortan gemieden, der Urzustand des Menschen in den bis

dahin «unberührten» Alpen gesucht. Das Ziel konnte «nur die
unmenschlichste Natur sein, und diese fand man in den bisher

gemiedenen Alpen.»10 Beide Werke beeinflussten Menschen, «die
nach dem spirituellen Erlebnis der Alpen suchten.»11

Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832) führte das Erbe von
Haller und Rousseau weiter. Für ihn bestand zwischen Mensch
und Natur eine feste Verbundenheit, um deren Erleben er sich

immer wieder bemühte. So besuchte er auch 1779 und 1797 die
Schweiz. Dagegen stellten sich Immanuel Kant (1724-1804) und



Gipfelsturmende Geistlichkeit - was sie auf die Spitze trieb 19

Der Piz Badus/Six Madun
wurde von allen drei im
Artikel beschriebenen Geistlichen

bestiegen, von Placidus
a Spescha im August 1785,
von Luzius Pol im Juli 1788
und von Ludwig Theobald
zwischen 1854 und 1860
(Foto Fadri Ratti)

in seinem Gefolge Friedrich Schiller (1759-1805), die sich der
Welt der Ideen mit ihren Idealen wie Freiheit zuwandten. Beide

sind bezeichnenderweise nie in die Alpen gereist.
An die Aufklärung schloss sich die Zeit der Romantik an. Sie

wandte sich von der Antike und ihren klassischen Idealen ab hin

zu Gefühl, Leidenschaft, Sehnsucht, eigenem Erleben und Seele.

Die Alpen wurden zur erträumten Idylle - voller Fantasie, voller
Sehnsucht, ein unerreichbares Ideal. In ganz Europa wurde
Schillers Wilhelm Teil zu einem Symbol für nationale Freiheit
und Demokratie. Vor allem Briten, die nach der Niederlage
Napoleon Bonapartes (1769-1821) bei Waterloo 1815 weite Teile des

Globus beherrschten, aber auch andere Europäer und Einheimische

entdeckten die Schweiz als Reiseland, als Ort der Verheis-

sung ihrer Träume. Die Alpen wurden als der Ort gesehen, an
dem die Zeit wie durch ein Wunder stehen geblieben war.
Gepaart mit der Fantasievorstellung vom wiedergefundenen
Ursprung und vom Goldenen Zeitalter entstand der sogenannte
«Alpenmythos». Die Alpen wurden zur idealen Projektionsfläche,

zum «Gegenbild» der Moderne.
Ab Mitte des 19. Jahrhunderts wurden die Bergreisen zunehmend
als «Eroberungen» gesehen. Dies hing mit der politischen Situation

des Imperialismus und des damit verbundenen Kolonialismus

zusammen. Massgeblich dazu beigetragen haben die
vielgelesenen Werke von Leslie Stephen (1832-1904) und Edward
Whymper (1840-1911). Metaphern aus Krieg, Spiel, Sport und
Theater hatten fortan Konjunktur. 1857 wurde in London der



20

Alpine Club gegründet, der älteste Alpenverein der Welt, zu
deren Gründungsmitgliedern zahlreiche Geistliche gehörten.
Zwischen 1854 und 1865 kam es zu zahlreichen Erstbesteigungen.
Das sogenannt «goldene Zeitalter» des Bergsteigens endete

abrupt mit dem Absturz Hudsons bei der Erstbesteigung des

Matterhorns am 14. Juli 1865.

Ein Bündner Dreigestirn in der Geschichte der
Entdeckung der Alpen

Unter den alpenbegeisterten Geistlichen Graubündens ist Pater
Placidus a Spescha (1752-1833) die wohl prominenteste Figur.
Spescha suchte seine zahlreichen Bergfahrten in einen grösseren
Kontext zu stellen. Selbstbewusst mass er sich mit dem grossen
Schweizer Naturforscher Horace Benedict de Saussure (1740—

1799). Er stand im Kontakt mit Johann Gottfried Ebel (1764-
1830), dem Verfasser der ersten Reiseführer durch die Schweiz.
Neben Placidus Spescha drängt sich sein «Bündner Zwiege-
stirn»,12 Pfarrer Luzius Pol (1754-1828) auf. Die beiden standen
auch im Kontakt miteinander und hegten den Plan eines gemeinsamen

geographischen Werkes über Graubünden.
Als dritter bergsteigender Geistliche soll hier Pfarrer Gottfried
Ludwig Theobald (1810-1869) aus Hanau näher betrachtet werden.

Theobald war 1848 als Liberaler in die Schweiz geflohen,
wo er zuerst in Genf und dann in Graubünden lebte. Mit seinen

Naturbilder[n] aus den Rätischen Alpen veröffentlichte er 1860

das erste Reisebuch für die Bergwelt Graubündens.

«Naturwissenschaft und Theologie gehen halt immer
auseinander»

Diese sarkastische Erkenntnis hat Ludwig Theobald aufgrund
seiner negativen Erfahrungen mit den Vertretern der Genfer
Orthodoxie in den 1850er-Jahren formuliert. Für sie war es undenkbar,

dass ein Pfarrer Naturwissenschaft betrieb. Seinem Vater
folgend hatte Theobald Theologie studiert, sich aber unmittelbar
nach Studienabschluss der Naturwissenschaft zugewandt.13
Zweimal jedoch war er als Seelsorger tätig, einmal, als er seinen
kranken Vater ein Jahr lang in dessen Gemeinde vertrat, ein
anderes Mal, nachdem er nach Genf geflohen war und seine Freunde
ihm eine Stelle als Prediger der deutsch-protestantischen Ge-



Gipfelstürmende Geistlichkeit - was sie auf die Spitze trieb 21

meinde verschafft hatten. Die Genfer Orthodoxen hintertrieben
Theobald. Da wurde er 1854 an die Kantonsschule nach Chur
berufen, wo eine Stelle als Lehrer für Naturwissenschaften frei
geworden war.
Auch bei Pater Placidus prallen Naturwissenschaft und Glaube
aufeinander. Seine ersten Abte im Kloster Disentis/Muster, Co-
lumban Sozzi (Abt zwischen 1764 und 1785) und Laurentius Ca-
thomas (Abt von 1785 bis 1801) hatten durchaus ein gewisses
Verständnis für das Treiben ihres kuriosen Mönchs, wenn er tagelang
auf Bergreisen war und sich seiner wissenschaftlichen Forschungen

und Sammlungen widmete. Anders aber wurde es unter deren

Nachfolger Anselm Huonder (Amtszeit 1804-1926). Sicher, Spe-
scha war alles andere als eine einfache Persönlichkeit. Mehr
Brisanz aber barg die Konstellation von «Speschas aufklärerischen
Ideen und seine Zugehörigkeit zum Konvent von Disentis.»14

Auch der reformierte Pfarrer Luzius Pol kannte durchaus die

Spannung zwischen den beiden Polen Glaube und Naturwissenschaft.

Aufschlussreich ist, dass der reformierte Pfarrer während
seiner österreichischen Gefangenschaft in Innsbruck und Graz
(1799-1801) medizinische Vorlesungen sowie Vorlesungen in
Forstwissenschaft und Flydrologie besuchte. Zurück aus der

Verbannung wusste Pol lange Zeit nicht, welchen Aufgaben er
sich in Zukunft widmen sollte. Die Zeit in Osterreich hatte ihn
verändert: «Hatte er in früheren Jahren beides miteinander
verbinden können: Theologie und Naturwissenschaft [...] so hatten
sich die Gewichte nun verschoben.»15 Sollte er das erlernte Wissen

angesichts von Krankheiten und Überschwemmungen in der
Heimat einfach auf die Seite schieben und sich wieder dem Pfarrberuf

zuwenden? Pol konnte sich nicht entscheiden. Mit der Zeit
wuchs die Einsicht, dass beide Seiten zu seinem Leben gehörten,
Pfarrer und «gemeinnützig» sein - und so widmete er sich in seiner

zweiten Lebenshälfte beidem.
Die Wissenschaft hat sich im Laufe der Zeit ihren Weg gebahnt
und sich vom Glauben gelöst - oder mit andern Worten: Das
Buch der Natur hat sich gegenüber dem Buch der Offenbarung
verselbstständigt. Für Konrad Gessner und für Jakob Scheuchzer

gehörten beide noch untrennbar zusammen. Auch de Saussure

wagte nicht, mit der Bibel zu brechen. Wohl versuchte er zeitlebens

«eine <Theorie der Erde> zu entwickeln, doch hinderten ihn
seine Krankheit und seine religiöse Überzeugung daran, mehr als

eine Skizze zu verfassen.»16 Diese «Physikotheologie» genannte
Ansicht trat in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts an den
Rand der Naturwissenschaft.



22

Spirituelle Motivation

Was ist unter «Spiritualität» zu verstehen? Der Begriff, heute

gross in Mode, erscheint schwammig. Wurzel des Wortes ist das

lateinische Substantiv «spiritus», griechisch «pneuma», hebräisch

«ruach» (Luft, Wind, Atem, Hauch, Lebensodem, Geist)
und das entsprechende Verb «spirare» (atmen). Atmen ist eine

Doppelbewegung von Ein- und Ausatmen. Im Altgermanischen
geht Geist zurück auf erschrecken, bestürzt sein (englisch: ghost),
auch bewegt, begeistert sein bis hin zu Ekstase.
Diese Assoziationen weisen darauf hin, dass wir Menschen immer
auf der Grenze sind zwischen innen und aussen und dementsprechend

in ständiger Bewegung zwischen innerer Lebenswirklichkeit

und Aussenbezügen. Nach systemischem Ansatz steht der
Mensch in einem inneren und äusseren Beziehungsgeflecht (holis-
tisches Prinzip). Der Mensch hat zwei Möglichkeiten, mit diesem
Geflecht zu leben: Er begründet sich selbst, was der Apostel Paulus

als «Leben nach dem Fleisch (kata sarx)»17 bezeichnet oder
Aurelius Augustin (354-430) als «homo incurvatus in se ipsum».
Oder er ist nach aussen offen, offen für den Heiligen Geist, der
auf ihn einwirkt, was Paulus «Leben nach dem Geist (kata nous)»
nennt. Für Paul Ricoeur (1913-2005) hat das Selbstsein nur durch
Aussenbezug Realität. In die Frage nach der eigenen Identität ist
der Andere immer schon miteinbezogen.
Ursprünglich war Spiritualität in der Gemeinschaft der Orden
verortet. Heute ist der Begriff stark individualisiert. Das eigene
Erleben ist wesentlich. Darum steht Spiritualität oft in Spannung
zu Institution, Tradition und Religion. Sie hat einen befreienden,
belebenden Zug, der dem Menschen helfen will, authentisch
Mensch zu sein.

Die christliche Spiritualität hält dafür als Grundvoraussetzung
die Verbundenheit mit dem Heiligen Geist fest: «Spiritualität ist
eine Lebensweise, immer freier, lebendiger, authentischer zu
werden und sich vom Geist, der Ruach, dem sanctus spiritus, in
die umfassende Liebe führen zu lassen.»18 Sie umfasst mein Denken,

Wollen, Erleben und Handeln. Gerade die praktische Seite

der Spiritualität im Alltag ist ein wesentliches Merkmal christlicher

Spiritualität.
Die bergsteigenden Geistlichen im beginnenden 18. Jahrhundert
sind - mehr oder weniger stark - verankert in ihrer Religion,
Konfession und Institution. Jenseits, ja losgelöst von den in ihren
Kirchen festgelegten Dogmatiken beschreiben sie Erlebnisse, die

man durchaus als «spirituell» bezeichnen kann. Diese sind mehr



Gipfelsturmende Geistlichkeit - was sie auf die Spitze trieb 23

persönliche Nischen und theologisch kaum reflektiert. Dazu
gehören Schauen, Staunen, Vertrauen, Sinn, Verklärung, Achtsamkeit,

Freude, Lust, Spass, Genuss, Glück, Ruhe, Stille, Zufriedenheit,

Belebung, Erfrischung, Stärkung, Reichtum, Belohnung,
Befreiung, Freiheit, Abnahme von Leiden, Heilung, Gesundheit,
Schönheit, Pracht, Erhabenheit. Dazu kann sich eine Person an

etwas wie auch immer definiertes Äusseres wenden, sei es einfach

vertrauend, sei es mit einem Lob, einem Dank, sei es aber auch

Segen erhoffend. Wesentlich ist, dass aus solchen Erlebnissen
heraus sich ein aktiver Einsatz in der Welt entwickelt.

Situation in Graubünden

Im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit bei der Entdeckung der

Alpen stand am Anfang für lange Zeit Chamonix. Hier stehen mit
dem Mont Blanc die höchsten Gipfel der Alpen. Ab 1820 tauchten

neue Destinationen im Berner Oberland auf. Graubünden lag
noch weit zurück. Noch vor 200 Jahren galt diese Bergregion als

feindselig und unzugänglich. Wohl hatten 1559 ein paar humanistisch

gesinnte Churer Herren den Calanda zum ersten Mal
erstiegen, doch dabei blieb es lange Zeit. Erste verbürgte
Besteigungen sind die des reformierten Pfarrers Nicolin Sererhard
1730/40 auf die Schesaplana19 und dann die Erstbesteigungen von
Pater Placidus a Spescha zwischen Bündner Oberland und
Rheinwald ab 1782.

Die Bergreisen des Placidus a Spescha (1752-1833)

«Das Bergsteigen ist nutzlich, weil die Bewegung, die reine Luft
und das gesunde Wasser dem Menschen nutzlich sind; es ist
nutzlich, weil man nirgends eine so vollkommene Vorstellung
von der Grösse und Allmacht Gottes machen kann als auf den

Bergen, und es ist nutzlich, weil man auf keine Weise besser als

auf den Bergreisen das Pflanz-, Mineral- und Steinreich, welches
doch allen Menschen nutzlich ist, aufdecken kann.»20 Allein diese

wenigen Zeilen zeigen, dass die Motive für Speschas Bergreisen

vielfältig waren. Und so zeigt sich auch das Bild, das sich aus
seinen Berichten malen lässt. So gibt es eine Reihe von Motiven,
die man «aufklärerisch-bürgerlich» nennen kann. Obwohl von
der wissenschaftlichen Welt isoliert, suchte Spescha immer wieder

Kontakt zur Aussenwelt. Er setzte sich auch für ökono-



24

"«-T.N Porträt des Paters Placidus
a Spescha (in: Jahrbuch
Schweizer Alpenclub 5,

1868/69, 415).

mische Verbesserungen für die Bewohner des Bündner
Oberlandes ein. So reichte er bei «den Comissarien des Strassenbaus

in Bündten» eine Denkschrift mit Karten für eine Strasse über
die Greinaebene nach Süden ein.

Ein Motiv, das Spescha immer wieder auf die Berge führte, war
das des Naturerlebnisses. In der freien Natur fühlte sich der Pater

wohl, nach ihr ging sein Verlangen. Ein Stichwort, das bei ihm



Gipfelsturmende Geistlichkeit - was sie auf die Spitze trieb 25

immer wieder auftaucht, ist «Genuss» - der «Genuss der gesunden

und fröhlichen Alpennatur.»21 Nach überstandenen Strapazen

beim Aufstieg die Aussicht vom Gipfel zu geniessen, muss
für den robusten und zugleich feinfühligen Pater das höchste der
Gefühle gewesen sein: «Den frohen Genuss, den ich auf diesem

Berggipfel empfand, kann meine Feder nicht entwerfen; ich
wünschte mir, ich bekäme öftere Gelegenheit, ähnliche Bergreisen

anzustellen.»22 Placidus beschrieb immer wieder die Panoramen

von Berggipfeln, verbunden mit seinen Eindrücken und
Gefühlen, so vom Piz Aul: «Mehr als eine Stunde sass ich ruhig
darauf und betrachtete die Ansichten, die sich vor mir stellten,
mit Vergnügen.»23 Oft bedauerte er, dass der Aufenthalt in diesen

Höhen zeitlichen Beschränkungen unterworfen sei, und dass seine

Begleiter den Genuss von sich stiessen und schliefen: «Die
Zeit drang an mich, und ungern verliess ich den Giebel dieses

Berges.»24 Ein weiteres Stichwort in der Feder des Paters ist das

des «Staunens». So erinnerte er sich des Eindrucks, als er auf dem

Rheinwaldhorn, dem höchsten je von ihm erreichten Gipfel
angekommen war: «Der erste Umblick war erstaunenswürdig.»25
«Majestätisch, prächtig, erhaben» - das sind weitere Begriffe, mit
denen Placidus die Bergwelt umschrieb. Er fühlte sich «beeindruckt,

begnügt, befriedigt, belohnt» und kam ob der Schönheiten

der Natur, für ihn Gottes Schöpfung, ins Schwärmen.
Aber auch jenes Erschrecken ist da, das in der Bergliteratur jener
Zeit so oft aufgegriffen wurde, ein mit Schrecken gemischtes
Erstaunen.26 Als Placidus auf der Rückseite des Stoc Grond in die
Val Russein blickte, notierte er: «Aber was da mir am entsetzlichsten

vorkam, war die Absicht in das Rusein-Thal. Ich glaubte,

wegen steilen Abbruch des Gebirgs, dessen Thalbach mit einem
Steinwurf erreichen zu können.»27 Um der Natur noch näher zu
sein verbrachte der Pater offenbar gern auch die Nacht auf dem

Gipfel eines Berges, «um die Abend- und Morgenbeleuchtung
um desto fühlbarer zu sehen [...].»2S
Eine interessante Passage, die einen tieferen Blick auf Placidus'
Vorstellung von der Welt gibt, findet sich im Vorbericht zu seinen

Bergreisen: «Gott liess Berge werden, und es scheint, er habe eine
besondere Vorliebe für sie gehabt [...]. Menschen verschiedenen
Alters und Geschlechts begaben sich dahin und verliessen
gemeiniglich sehr ungern den Standpunkt, auf welchen sie waren.
Fromme und gelehrte Männer und Frauen erstiegen die Berge,
und der Eindruck, den sie dort empfingen, blieb ihnen
lebenslänglich in frohen Andenken. [...] Denn bei einer klug angestellten

Bergreise findet man eine Sättigung der Zufriedenheit von der



26

Manichfaltigkeit der Grösse der Schöpfung, die nie vom
Gedächtnis gestrichen werden kann. [...] Allein die Vergeltung,
welche man durch solche Unternehmungen erhaltet, der Genuss,
welchen man dabei empfindet, und der Reichtum, den man bei
dieser Gelegenheit sammeln kann, übersteigt alle Beschwerlichkeiten,

welche man auf Bergreisen zu erleiden hat, sehr weit.
Denn um den Geist und den Körper zu erfrischen und zu bestärken,

findet man meiner Meinung nach kein gedeihlicheres
Hilfsmittel, als in den schwülligen Sommertägen Bergreisen anzustellen.

Denn die Hoffnung, welche man erreicht, die Umstände, die

man dabei erblickt, den Genuss, welchen man dabei empfindet,
und die Luft und das Wasser, die man einsaugt, belebt Leib und
Seele, stärken und erhalten unsere Gesundheit, verscheuchen
unsere Plaggeister, benehmen unsere unmässigen Sorgen und

Schwermüthigkeiten, die wir zu Hause unter dem Getümmel der
Weltgeschäften empfinden.»29 Spescha erscheint in seinem Werk
als einer, der auf der einen Seite in der Theologie und Liturgie der
katholischen Kirche verwurzelt war. Auf der andern Seite fusst er
klar in der Aufklärung mit seiner kritischen Vernunft. So konnte
er sich immer wieder kritisch zu kirchlichen Einrichtungen stellen.

Ein absoluter Gehorsam gegenüber Vorgesetzten, wie dies
sein Abt Anselm Huonder forderte, lag ihm fern. Seine Mitmenschen

schätzte er nicht nach ihrer konfessionellen Zugehörigkeit,
sondern nach ihrer Gesinnung ein. So konnte er ohne Weiteres
den evangelischen Pfarrer Luzius Pol im Kloster empfangen.
Glaube und Vernunft standen für Spescha nicht im Widerspruch.
In der Vernunft sah der Pater durchaus eine Kraft, die den

Aberglauben überwinden konnte. So musste der Glaube für ihn auch
die Vernunft miteinschliessen. Ein wesentlicher Ankerpunkt in
Speschas Spiritualität war sein Glaube an die «Vorsehung»: Wer
«ein frommes Gewissen hat und auf die Vorsehung trauet», der
kann ruhig schlafen, auch in den Bergen.30 Ein weiteres wichtiges
theologisches Stichwort war für Placidus das der «Verantwortung».

Im Leben muss jeder selber Verantwortung übernehmen.
Aber wem gegenüber? Für den Pater war es klar, dass der Mensch
frei ist und seine Verantwortung vor Gott und der Welt
wahrnehmen muss.
Genuss und Ruhe in den Bergen erlebte er als Stärkung.31 Daraus

entsprang dann wiederum das Lob Gottes, das in den Schriften
des Paters immer wieder auftaucht. Nach Ursula Scholian Izeti
sind «die Aufzeichnungen seiner Touren genaue Landschaftsbeschreibungen,

zugleich auch Tourenanleitung, anekdotenhafter
Erlebnisbericht und nicht zuletzt Lob Gottes. »32 Seine Beschrei-



Gipfelstürmende Geistlichkeit - was sie auf die Spitze trieb 27

bung der Alpen beginnt Placidus mit ein paar Reimen: «Nun sehe

Alpiner zum Himmel hinauf; [...] Dort aber wirst sehen des

Herrn Allmacht; Ihn loben, dich freuen in allem Betracht.»33 Solche

Aussagen führten Ursula Scholian Izeti zur Frage, ob es

Placidus «weniger um eine volks- und wirtschaftskundlich zutreffende

Schilderung alpiner Lebensumstände denn um eine alles

umfassende Verherrlichung der Alpen» ging.34 Wie man diese

Frage auch beantworten mag, sie zeigt, dass der Pater sich und
die Natur in einem grösseren Ganzen eingebettet sah. Dieses

grössere Ganze war für ihn nicht nur dogmatischer Natur,
sondern er erlebte es selber existentiell bei seinen Bergreisen.
Placidus scheint in den Bergen eine Gegenwelt zum Alltag erlebt

zu haben, eine Gegenwelt, die er bis hin zum Paradies hochstilisierte

und verklärte. Andere sind ihm gefolgt, wie etwa der Maler
Giovanni Segantini (1858-1899). Noch heute zehren die

Alpenregionen von diesen Bildern, und die Tourismusvereine locken
weiterhin mit dem Klischee der heilen Alpenwelt tausende von
hungrigen Seelen in die Berge. Längst schon ist bekannt, dass

dieses Bild nur die eine Seite des Berges ist, und dass mit den

vielen Touristen auch die Zerrissenheit der Seelen in die Alpen
kam.
Grosse theologische Reflexionen finden sich in den Bergtexten
von Placidus a Spescha nicht. Insofern ist es auch nicht möglich,
eine theologische Entwicklung herauszuarbeiten. Eine eindrückliche

Stelle ist die, in der der Pater die Winde in Verbindung mit
dem Heiligen Geist setzte. Hier verband er gleich verschiedene

Dinge miteinander: Die eigene Erfahrung des Windes auf seinen

Bergreisen mit dem Geist Gottes, der nach biblischem Bericht
am Anfang über den Urwassern schwebte, seine naturwissenschaftliche

Ansicht, dass Winde die Alpen geformt haben mit der

theologischen Ansicht, dass Gott den Menschen seinen Odem in
die Nase bläst. Placidus argumentierte: Ist die Luft die Kraft
Gottes selbst oder eine andere von Gott abgesonderte Kraft? «Ist
sie das, was die Kraft, um sich nach Belieben zu bewegen, in
Menschen ist? Sie ist nichts anders, als der Geist, der Spiritus,
welcher über die Gewässer der ungestalteten Welt herwehete.»35

Sich Gott als eine Kraft vorzustellen, als Lebenskraft gar, die dem
Menschen und auch anderen Wesen immanent ist, liegt dem
heutigen Zeitgenossen oft näher.

Was den Pater unter den Bergsteigern und im Volk bis heute so

populär macht, dürfte neben seiner kritischen Einstellung zur
Institution Kirche sein Freiheitsdrang und seine starke Akzentuierung

des eigenen Erlebens sein. Der moderne Mensch ist «er-



28

lebnishungrig». Er möchte gesetzte Grenzen überschreiten und
ist dafür bereit, viel Geld, Zeit und auch Risiken auf sich zu
nehmen. Placidus und andere standen am Anfang dieser Bewegung.
Sie stiegen zu Orten auf, die bisher tabu waren und nahmen den
Blickwinkel Gottes ein. Einige brachen in der Folge mit den
traditionellen Gottesbildern, einige suchten neue spirituelle Wege.

Die Bergreisen des Luzius Pol (1754-1828)

Luzius Pol war ein begeisterter Wanderer und Bergsteiger, nicht
weniger begeistert als Placidus Spescha. «Ich habe bis 16 grosse
Berggegenden durchwandert, bin über 7 Berge (cuolms) gereiset,
habe auf 12 hohen Bergjochen die Zusammenkettung der Alpen
überschaut, über 30 Alpsennereien in Bündten besucht», so teilte
er 1784 in einem Aufsatz über Bergblumen im Sammler mit.36

Holger Finze widmet dem «Fussgänger Pol» in seiner Biographie

ein eigenes Kapitel. Die Strassen waren im 18. Jahrhundert
noch weitgehend schlecht. Im Tal ist Pol viel gelaufen, aber auch
hinauf auf die Alpen, ja bis hinauf auf Gipfel wie die Sulzfluh
oder den Piz Badus/Six Madun (2928m ü.M.). Wer die Bergreisen

des Luzius Pol liest, merkt bald einmal, dass seine Beweggründe

etwas anders gelagert waren als bei Spescha, nämlich
hauptsächlich aufklärerisch-bürgerlich. Es ging ihm dabei in
erster Linie um «Perfectibilität des Menschengeschlechts», um
Fortschrittsglaube, um Unterwerfung der Natur und um
Ökonomie. Minutiös dokumentierte er seine Reisen. Zwei wesentliche

Stichworte sind «Gemeinnützigkeit» und «Verbesserung».
Doch auch das Erleben der Natur und das Preisen ihrer Schönheit

sind Motive, die bei Pol immer wieder auftauchen. Wohl

mag eine Bergreise ihre beschwerlichen Abschnitte haben, doch
wird dies «durch andere Annehmlichkeiten versüsst, denn neben
den artigen Aussichten, trafen wir hier viele seltene Kräuter
an.»37 Bei seiner Reise durch «Rhätiens südöstliche Gegenden»
traf Pol auf ein Tal, das er mit «eine öde romantische Gegend»
charakterisierte.38 Ganz dem damaligen Empfinden entsprechend,

konnte er einen plötzlichen Abbruch als «schauerlich
lieblichen» Anblick bezeichnen. Dem Zauber des Schreckens
erlag Pol, als er bei den Erforschungen in den Sulzfluhöhlen auf ein

riesiges Loch stiess, dessen Tiefe sie nicht ergründen konnten:
«[...] es ist also schauderhaft hinabzusteigen - noch schauderhafter

kam sie uns vor, da wir an hineingeworfenen Steinen
30 Sekunden zählen konnten, ehe sie zum Stillstand kamen.»39



Gipfelstürmende Geistlichkeit - was sie auf die Spitze trieb 29

Luzius Pol (in: J. Zimmerli.
Dekan Luzius Pol. Sein Leben
und Wirken. Schiers 1923).

Martin Scharfe bemerkt, dass das Hinunterwerfen von Steinen

um 1800 weit verbreitet war und das Gefühl des Erhabenen

steigerte: Von sicherer Warte aus zuzusehen, wie die Steine in der
Tiefe zersplitterten, war durchaus etwas, woran man sich ergötzen

konnte.40 So war das Eintauchen in neue, bisher unbekannte
Welten etwas, was den «Enthusiasmus» steigern konnte. Das

wohl eindrücklichste Beispiel, das sich dafür bei Pol findet, ist
seine Beschreibung der Besteigung der Sulzfluh (2818 m ü. M) im
ersten Morgenlicht. Am 12. Juli 1782 war er mit seinem Jugendfreud

Johann Baptist Cattaneo (1745-1831) um halb vier Uhr
gestartet. Um vier Uhr war der Gipfel bereits von der Sonne
beschienen, während die andern Berge noch im Schatten lagen. Um
fünf Uhr standen sie zuoberst: «Welch ein erhabener herrlicher
Anblik! Tiefe feierliche Stille rings umher! Morgenschauer der
oberen hohen Luftgegend, wir in derselben athmend. Von der

aufgehenden Sonne beleuchtet, die izt auch die Gipfel der andern

Berge bestrahlte, aber die tieferen Thäler alle noch im Schatten



30

und blauen Dunst verhüllt. Unter allen erstiegenen Bergen habe

ich in Bündten nie eine Höhe gefunden, wo man eine so vortheil-
hafte prächtige Aussicht als diese hätte.»41

Christoph Spinas meint in seiner Dissertation über den Sammler
und den Neuen Sammler, dass die darin enthaltenen
Reisebeschreibungen und Topographien durch Haller und Rousseau

angeregt worden seien.42 Dabei unterscheidet Spinas zwei Arten
von Reisebeschreibungen, solche von ausländischen und solche

von einheimischen Reiseschriftstellern. Die Einheimischen hätten,

weil von Jugend an mit den Bergen vertraut, ein anderes
Verhältnis zu den Alpen. So beschrieben sie die landwirtschaftlichen
Begebenheiten minutiös und verzichteten auf Naturschwärmerei.
Als Beispiel nennt er Ulysses von Salis-Marschlins (1728-1800),
der in seinem Fragment einiger Bemerkungen bey einer Reise in
Bündten 1780 die Schönheit der Landschaft mit keinem Wort
erwähnt habe: «Im Gegensatz zu Ulysses von Salis treffen wir bei
Pfarrer Pol ein echtes Naturempfinden an. Als einer der ersten
weist er auf die Schönheit des Hochgebirges hin und wird so mit
Pater Placidus a Spescha zum geistigen Wegbereiter des im
19. Jahrhundert einsetzenden Alpinismus.»43 Offenbar hat die
«Schwärmerei» mehr mit einem Wandel der geistigen Wahrnehmung

der Alpen als mit ausländischen und einheimischen
Reiseberichten zu tun. Als eindrückliches Beispiel von Pols
Naturempfinden kann die Beschreibung eines Schneegestöbers auf
Scaletta zitiert werden, welches Spinas geradezu «impressionistisch»

nennt. Pol war mitten im Juli in dieses Schneegestöber
geraten, das er als kurz, aber umso mächtiger erlebte: «Das Geheul
der Felshöhlen winselte Schonung - vor der beissenden Kälte

erstarrete der Wanderer - im Gewühl der wirbelnden Schneewellen

verschwand ihm Himmel und Erde.»44 Die Beschreibung
lässt Motive erkennen, die durchaus spirituell genannt werden
können. Aus dem Chaos des Sturms, das alles auflöste, kamen
allmählich wieder Berge und Felsen zum Vorschein, die dem

eigenen Ich - Gottlob - Standhaftigkeit und Festigkeit gaben.
Auch in andern Texten finden sich spirituelle Hinweise. Von der
bereits erwähnten Besteigung der Sulzfluh schreibt Pol: «Nachdem

wir uns zwei Stunden in dieser Höhe aufgehalten, und mit
ätherischer Luft erquickt und erheitert hatten, nahmen wir un-
sern Rückweg.» Als Grund für die zwei Jahre zuvor durch das

Montafon gemachte Bergreise, gab Cattaneo an: «Die Reise
diente uns sowohl des Vergnügens als der Luftveränderung und
Bewegung wegen, so gut als die beste Badefahrt.»45 Als erstes Ziel
dieser ausdrücklich als «Bergreise» deklarierten mehrtägigen



Gipfelstürmende Geistlichkeit - was sie auf die Spitze trieb 31

Wanderung erscheint hier nicht Forschung oder Ökonomie,
sondern Erholung und Vergnügen, und dies in einer ökonomischen
Zeitschrift. Sichtlich Vergnügen bot den beiden Pfarrherren auch

ihr spielerisches Experimentieren mit dem Echo: «[...] so konnten

wir durch Red und Antwort uns ganze Historien vom Echo

hersagen lassen, welches, weil es uns vorkam, als redte nur der

Felsen, uns sehr belustigte.»46
Zum Abschluss seiner Reise durch «Rhätiens südöstliche
Gegenden» suchte Luzius Pol noch die Orte seiner Kindheit in
St. Moritz auf. Er stieg zu den Alpweiden hinauf, wo er als

Hirtenbub gewirkt hatte und trank aus den Quellen, die ihm so lieb

waren: «Angenehme Hayne, einsame Thälchen! Da stand ich,
und horchte vor achtzehn Jahren dem Gukuk zu, und durchlebte
den Tag in nomadischer Freude. Hügel, ihr kennt mich noch!
Meinem Gefühl seyd ihr die schönsten. Blühet immer ihr
Federnelken und Astragalen, und Anemonen, und wohlriechende
Orchiden - blühet und zieret die Hayne meiner jugendlichen
Empfindsamkeiten!»47 Pol konnte sich also durchaus seinen

Empfindungen hingeben.
Bei Pol ist ein offener ökumenischer Geist zu spüren, ähnlich wie
bei Placidus a Spescha. Die beiden verstanden sich. Nach seiner

Besteigung des Piz Badus im Juli 1788 hatte Pol den Pater im
Kloster Disentis besucht: «Ich wollte morgens früh zu ihm, allein
bis 7 Uhr war er mit religiösen Klosterbeschäftigungen beschäftigt.»48

Nachdem Placidus ihm die Manuskripte seiner Bergreisen,
gezeichnete Karten und die Kristallsammlung gezeigt hatte, zog
Pol «vergnügt über diese Bekanntschaft» heimwärts. Später
verfolgten die beiden das Projekt eines gemeinsamen geographischen
Werkes über Graubünden, an dem sie aber aufgrund der Grösse,
fehlender Messinstrumente und des Widerstandes seitens der

Bevölkerung scheiterten. Die ökumenische Offenheit von Pol liegt
in der Toleranz der herrnhuterischen Frömmigkeit begründet.
Diese stand ganz im Gegensatz zur evangelischen Orthodoxie
jener Zeit. Neuwied in Deutschland, wo sich Pol als Student und
dann nach seiner Verschleppung nach Österreich für längere Zeit
aufgehalten hatte, galt als «Toleranzstadt». Hier wohnten die
verschiedensten Konfessionen friedlich nebeneinander. In diesem
offenen Geist konnte Pol als reformierter Pfarrer in einer
lutherischen Schule Geographie und Religion unterrichten.
Das Verhältnis von Wissenschaft und Glaube muss sich bei Pol im
Laufe der Jahre verändert haben. Als junger Pfarrer in Schuders

war das Verhältnis offenbar noch unverkrampfter. Beide standen

einfach nebeneinander: «Die Erforschung der Natur bedeutete ih-



32

nen [Pol und Cattaneo, d. Verf.] Kenntnisnahme von Gottes
Schöpfung.»49 Pol begann Daten zu sammeln, damit es dem
Menschen zum Guten diene. Gemeinnützigkeit war ihm wesentlich.

Spätestens um 1800 muss sich Pol bewusst geworden sein, dass das

Verhältnis der beiden schwieriger sein musste. In seinen

Vorlesungsnotizen über «Vieh-Arzney» in Graz schrieb er: «Der Theolog

ist mit sich selbst in beständigem Widerspruch! Seine Theorie
ist unabänderlich die nemliche, er muss sich unaufhörlich an das

sanctionierte System (confession etc.) anpassend erhalten. Indes
seine Praxis (eigene Gesinnungen, Worte, That) ganz davon
abweichen müssen, um nicht Kopfhänger zu heissen. Das Leben
eines Geistlichen ist gewöhnlich eine - Satyre aufs Christentum.»50
Als Pol aus seiner Gefangenschaft ins Prättigau zurückkehren
konnte, benötigte er einige Zeit, um sich klar zu werden, wohin
sein Weg in Zukunft führen sollte. In seiner Not wandte er sich
auch an seinen Jugendfreund und Pfarrer Jeremias Lorsa (1756-
1837) in Bern. Es war Lorsa ein grosses Anliegen, dass sein Freund
Luzius nicht dem aufklärerischen Typus des Pfarrers verfiel. Diese
Pfarrer würden sich in ihren Predigten allein auf moralische
Appelle beschränken und Gemeinnützigkeit in einem bloss humanistischen

Sinn betreiben. Doch Pols gemeinnützige Ader war
genährt von seinem Glauben. Wie Religion ohne Wohltätigkeit ihm
als reiner Fanatismus erschien, so verstand er umgekehrt
Gemeinnützigkeit ohne Glauben als nur halbe Sache.

Luzius Pol sah sich einer Grösse gegenüber, die er in seinen
Bergreisen Gott und Schöpfer nannte. Als er und seine Begleiter bei

der Erforschung der Sulzfluhhöhlen auf einen neuen Raum sties-

sen, stimmten sie ein Lied an. Pol schrieb, dass diese unterirdische

Musik sie in volle «Verwunderung über die Grösse Gottes
auch in diesen Klüften»51 versetzt habe. Den Bergbewohnern
wiederum, die abergläubisch auf den hartnäckigen Nebel reagierten,

redete er ins Gewissen: «Wäre nur unsere Dankbarkeit
gegen die göttlichen Wohltaten so gross, als sie seyn sollte, keine

unglückliche Folge sollte uns treffen.»52 Aus diesen Beispielen
wird sichtbar, dass für Pol wie auch für Spescha die göttliche
Vorsehung wesentlich war. Dennoch: Es wäre für sie falsch, nun alles

einfach als gottgegeben und damit unveränderbar hinzunehmen.
Mit zähem Kampf ging Pol gegen die Landquart vor, um ihr
Land abzuringen. Für Unterstützung wandte er sich an die

Regierung Graubündens. Auch für eine befahrbare Strasse durchs

Prättigau setzte er sich an höchster Stelle ein. In seinem Kampf
sah Pol durchaus Gottes Wirken. Als er beispielsweise mit der

Landquart fast zu scheitern drohte, hielt doch eine Verbauung



Gipfelsturmende Geistlichkeit - was sie auf die Spitze trieb 33

und verhinderte Schlimmeres. Pol sah darin «ein Eingreifen
Gottes und beschloss, durch das Bewusstsein göttlicher Hilfe
gestärkt, das Werk fortzusetzen.»53

Wie Placidus a Spescha konnte auch Luzius Pol göttliche Vorsehung

durchaus mit Vernunft und Glaube an Fortschritt verbinden.

Fortschritt hiess für Pol in erster Linie ökonomische
Verbesserung, dies vor allem im Bereich der Landwirtschaft. Seine

Bergreisen sind hauptsächlich in diesem Kontext zu verstehen.

Handkehrum ist Vergnügen als Reisemotiv auch bei Pol zu
finden, doch scheint dies mehr Folge als Anlass seiner Bergfahrten

gewesen zu sein. Dennoch verraten gerade sie spirituelle Seiten

an ihm. Was bei beiden auffällt, ist, dass sie ihre Vorliebe für die

Berge an ihrer ersten Pfarrstelle entwickelt hatten, Pol in Schu-
ders und Spescha auf dem Lukmanierpass. Offenbar hatten sie an
ihren Stellen genügend freie Zeit, so dass sich ihre Sinne und
Herzen für die Alpenwelt öffnen konnten. Für beide war die

Bergwelt die Entdeckung ihres Lebens.54 Der Eindruck, dass Pol
als Zahlenmensch wohl kein sehr spiritueller Mensch gewesen
sei, trifft meiner Meinung nicht zu. Sicher, er mag spärlich darüber

berichtet haben, diese Berichte sind aber umso eindrücklicher,
weil sie aus einem direkten Erleben und Empfinden entspringen.

Die Bergreisen des Ludwig Theobald (1810-1869)

Im Vorwort zu seinem Werk Naturbilder gab Theobald einen

doppelten Zweck für seine Schrift an: «Sie hat einen doppelten
Zweck, den Freund der Natur im Allgemeinen mit den Schönheiten

bekannt zu machen, welche so reichlich ausgegossen sind
über unser Alpenland, und dann, dem wissenschaftlichen
Forscher als Führer zu dienen.»55 Daraus ergibt sich, dass auch für
Theobald mehrere Motive massgebend waren, auf die Berge zu
steigen. Ein Hauptziel war für ihn, Einheimische wie Fremde mit
den Schönheiten bekannt zu machen. Das konnte nur einer, der
sich selber in diese Landschaft vernarrt hatte.
Theobald war von aussen nach Graubünden gekommen - aber
hier blieb er bis an sein Lebensende und liess sich auch nicht von
Berufungen von ausserhalb weglocken. Diese Berge und Täler
sind ihm ans Herz gewachsen. Und auf liebenswürdige Art und
Weise führte er in sie ein: «Wir ersteigen eine oder die andere

unserer höheren Bergspitzen, die uns freie Umsicht gewährt
nach allen Seiten. Da liegt sie, die riesige Bergwelt. Wie Trümmer
eines zerbrochenen Weltkörpers steigen ihre zerrissenen Massen



34

Gipsbüste Ludwig Theobalds
im Institut für Kulturforschung

Graubünden in Chur
(Foto: Fadri Ratti).

auf.»56 In dieses scheinbare Chaos brachte er in der Folge Ordnung

hinein, wies auf die tiefe Harmonie hin, die der Bergwelt
innewohnt: «So ist in der Natur überall Ordnung und Mass,
scheinbare Disharmonie löst sich auf in ewigem Einklang und
aus dem Wechsel der Gebilde erhebt sich ihre nie alternde
Schönheit.»57 Von jedem Bergspitz ergeben sich neue Schönheiten: Vor
dem gewaltigen Tödi beugen die stolzen Nachbarn ihre Häupter,58
die Bergeller Granitstöcke stehen «an Grossartigkeit nur dem
Bernina» nach,59 vom Calanda «sieht das Auge hinab in schauerliche

Tiefe.»60 Theobald bediente sich einer sehr poetischen Spra-



Gipfelsturmende Geistlichkeit - was sie auf die Spitze trieb 35

che: «unendlicher Zauber», «schönste Aussicht», «ungewöhnliche

Grossartigkeit», «erhabenste Szene». Handkehrum konnte
Theobald auch wieder betonen: «Es sind dies keine Träume einer

poetischen Phantasie, sondern Vorgänge der Urzeit, welche die
Wissenschaft nachweist.»61 Doch die Vorgänge der Urzeit gingen
ihm offenbar zu Herzen. Ludwig Theobald stellt seinen

Naturbilder[n] ein Schillerzitat voran: «Auf den Bergen ist Freiheit,

der Hauch der Grüfte/Steigt nicht hinauf in die Höhen der
Lüfte.»62 Freiheit ist ein wesentliches Stichwort, das bei ihm
schon fast pathetisch auftaucht: «Die Natur hat dies Land gebaut

zu einer Bergfeste für freie starke Menschen.» Oben auf den Mai-
ensässen, Alpen und Gipfeln können Städter wie Alpler Freiheit
erleben, losgelöst von den Sorgen des Alltags.63 Als Theobald
einmal im Silvrettagebiet frühmorgens zu den Bergen aufblickte
und ihren Sog spürte, erinnerte er sich an einen Engadiner Gemsjäger,

der ihm einmal gesagt hatte: «Das ist die Luft der Freiheit,
die uns anzieht!»64 Als «spiritualitätsverdächtige Passagen» bei
Theobald nennt Florian Hitz neben der Beschreibung von
Panoramen auch Sonnenaufgänge.65 So erstieg Theobald mehrere
Male den Calanda, um bei Sonnenaufgang oben zu sein: «Drüben
im Osten röthet sich der Himmel, Eos mit rosiger Hand und
gelben Gewände streut ihre Rosen der Sonne voraus.» 66 Theobald

zog alle Register seiner Schreibkunst, um diesen Moment in
Worte einzufangen. Von unten tönen die Frühglocken: «Aber es

bedarf der Mahnung nicht, um anbetend zu stehen vor dem grossen

Baumeister der Welt.» Die Dogmatik hatte Theobald an den

Nagel gehängt. Auf den Bergen oben konnte er dagegen die göttliche

Dimension erleben, ohne unangenehm gemahnt zu werden.
Ahnlich beschrieb Theobald auch einen Sonnenaufgang auf dem
Piz Languard im Engadin. Aber auch Sonnenuntergänge verzauberten

sein empfindsames Gemüt. Am Calanda färbten die letzten

Sonnenstrahlen die Alpengipfel, während er nach dem
2100 Meter tiefer gelegenen Chur abstieg, das er erst bei Dunkelheit

erreichte. Auch am Fuss der Schesaplana liess er sich betäuben

vom roten Schein der Alpensonne, der aus den Tälern
aufsteigenden Dunkelheit und den am Firmament aufblinkenden
Sternen.67

Ludwig Theobald war sich bewusst, dass seinen Exkursionen die

Bergreisen des Placidus a Spescha und von Luzius Pol vorausgegangen

waren. So würdigte er Speschas alpinistische und geologische

Leistungen. Ebenso war er mit Luzius Pol vertraut. Theobalds

Sprache war durchaus poetischer, fliessender als die seiner
beiden Vorgänger. Waren «spiritualitätsverdächtige Passagen»



36

bei Luzius Pol eher dünn gesät, so waren sie bei Theobald umso
zahlreicher und ausschweifender, wahre sprachliche Höheflüge.
Darin stand er dem Disentiser Pater sicher näher, doch war dessen

deutsche Sprache auch aufgrund seiner romanischen Muttersprache

unförmiger und kantiger. Ein Stichwort, dass schon bei

Spescha wichtig war, wurde bei Theobald zentral: «Freiheit».
Damit griff er auf Friedrich Schiller zurück, jenem idealistischen

Vorkämpfer der Freiheit. Was gegenüber Schiller aber auffällt ist,
dass sich Theobald von den realen Bergen nicht fernhielt und
sich nur in die Welt der Ideen begeben hat, sondern dass er, wie
Goethe, das Alpenerlebnis aktiv suchte und erfuhr.

Bei vorliegendem Beitrag handelt es sich um eine gekürzte Fassung der Mastarbeit
im MAS in Spiritualität der Universität Zurich eingereicht bei Prof Dr Pierre Buhler

Fadri Ratti ist Pfarrer in der Evangelischen Kirchgemeinde Felsberg Seit Jahren
sucht er nach Verbindungen zwischen Spiritualität und Bergen Er hat einen grossen
Teil der Dreitausender Graubundens bestiegen und ist gelegentlich auch im Himalaya
unterwegs

Adresse des Autors Fadri Ratti, Obere Gasse 3, 7012 Felsberg

Primärquellen

Pol, Luzius, Reisebeschreibungen des Luzius Pol 1782-1788, Staatsarchiv Graubunden

B 196

Sererhard, Nicolin, Einfalte Delineation aller Gemeinden gemeiner dreyen Bunden,
Chur 1994, neu bearbeitet von Prof Dr O Vasella, Fribourg

Spescha, Placidus, Beschreibung der Alpen, vorzüglich der höchsten Edition und

Einleitung von Ursula Scholian Izeti, Zurich 2002

Spescha, Placidus, Entdeckungsreisen am Rhein - Genaue geographische Darstellung

aller Rheinquellen im Kanton Graubundten nebst der Beschreibung vieler Ge-

birgsreisen in dieser wenig besuchten und erforschten Alpengegend (1823) Edition
und Einleitung von Ursula Scholian Izeti, Zurich 2005

Theobald, Gottfried Ludwig, Naturbilder aus den Ratischen Alpen, Chur 1860

Theobald, Gottfried Ludwig, Naturbilder aus den Ratischen Alpen - Ein Fuhrer durch
Graubunden, Chur 1862, 2 Auflage

Der Sammler- eine gemeinnutzige Wochenschrift fur Bundten, Chur 1779-1784

Der Neue Sammler - Ein gemeinnutziges Archiv fur Graubunden, herausgegeben
von der Ökonomischen Gesellschaft, Chur 1804-1812



Gipfelsturmende Geistlichkeit - was sie auf die Spitze trieb 37

Literatur allgemein

Fleming, Fergus, Nach oben - Die ersten Eroberungen der Alpengipfel, Berlin 2002

(deutschsprachige Ausgabe), Neuauflage Zurich 2012

Grupp, Peter, Faszination Berg - Die Geschichte des Alpinismus, Wien 2008

Kuhn, Thomas K, Die Schweizer Alpen in der neuzeitlichen Religions- und From-

migkeitsgeschichte, Zugriff am 4 10 2012, http //theolrel unibaS ch/fileadmin/theo-
rel/redaktion/Theologische_Zeitschrift/PDF_Dateien/pdfs_ThZ_2001/ThZ_4_2001/
04_Kuhn pdf

Mathieu, Jon, Boscani Leoni, Simona (Hrsg Die Alpen' Les Alpes - Zur europaischen

Wahrnehmungsgeschichte seit der Renaissance, Bern 2005

Reichler, Claudia, Entdeckung einer Landschaft Reisende, Schriftsteller, Kunstler
und ihre Alpen, Zurich 2008

Scharfe, Martin, Berg-Sucht - Eine Kulturgeschichte des frühen Alpinismus, Wien
2007

Spinas, Christoph, Der Sammler (1779-1784) und Der Neue Sammler (1804-1812) -
zwei Ökonomische Zeitschriften fur Graubunden, Dissertation bei Prof Dr Oskar
Vasella, 1967, Kantonsbibliothek Graubunden in Chur

Weiss, Richard, Das Alpenerlebnis in der deutschen Literatur des 18 Jahrhunderts,
Zurich 1933

Literatur zu einzelnen Geistlichen

Finze-Michaelsen, Holger, Pioniergeist im Prattigau- Luzius Pol 1754-1828, Schiers
2004

Hartmann, Benedikt, Ein BundnerZwiegestirn des 18 Jahrhunderts Decan Luzius
Pol und Pater Placidus a Spescha, in Bundnerisches Haushaltungs- und Familienbuch,

1930

Pieth, Friedrich und Hager, Karl, Placidus a Spescha Sein Leben und seine Schriften,
Bumplitz-Bern 1913

Szadrowsky, Heindrich, Ein Lebensbild, Jahresbericht der Naturforschenden Gesellschaft

Graubundens, Jahrgang XV 1869/70

Zimmerli, Jacob, Dekan Luzius Pol - sein Leben und Wirken, Schiers 1923



38

Endnoten

1 Thomas K Kuhn, Die Schweizer Alpen in der neuzeitli- 23 Placidus a Spescha in Ursula Scholian Izeti, a a 0
chen Religions- und Frommigkeitsgeschichte, S 416 S 86

2 Peter Grupp, Faszination Berg, S 26ff

3 Placidus Spescha in Ursula Scholian Izeti, Beschreibung

der Alpen, S 118

4 Fergus Flemming, Nach oben, S 13

5 Freundliche Mitteilung von Florian Hitz, Institut fur
Kulturforschung Graubunden

6 Richard Weiss, Das Alpenerlebnis, S 5

7 Claude Reichler, Entdeckung einer Landschaft, S 19

8 Thomas K Kuhn, a a 0 S 426

9 Claude Reichler, a a 0 S 15

10 Richard Weiss, a a 0 S 15

11 Fergus Flemming, a a 0 S 25f

12 Benedikt Hartmann, Ein BundnerZwiegestirn, S 5

13 Heindrich Szadrowsky, Em Lebensbild, S 13

14 Ursula Scholian Izeti, Beschreibung der Alpen, S 14

15 Holger Finze, Pioniergeist im Prattigau, S 182

16 Fergus Flemming, a a 0 S 93

17 Brief an die Romer 8, 11-17

18 Vorlesungsnotizen, 15-18 Januar 2012, Irmgard
Kampmann, Systematische Einfuhrung in grundlegende
Fragestellungen christlicher Spiritualität

19 Nicolin Sererhard, Einfalte Delineation, S 191-193

20 Friedrich Pieth, Karl Hager, Placidus a Spescha, S

407f Pieth/Hager veröffentlichen unter dem Titel
«Anleitung zur Unternehmung von Bergreisen» Teile von
MS B 1774, «Anweisung, wie man sich zu den
Bergreisen vorbereiten, dann und hernach verhalten soll» Es

handelt sich um einen in seiner Art ersten Leitfaden in der
Geschichte des Alpinismus

21 Placidus a Spescha in Ursula Scholian Izeti,
Entdeckungsreisen am Rhein, S 115

22 Placidus a Spescha in Ursula Scholian Izeti, a a 0
S 82

24 Placidus a Spescha in Ursula Scholian Izeti, a a 0
S 121

25 Placidus a Spescha in Ursula Scholian Izeti, a a 0
S 119

26 Martin Scharfe, Berg-Sucht, S 102

27 Placidus a Spescha in Ursula Scholian Izeti, a a 0
S 93

28 Placidus a Spescha in Ursula Scholian Izeti, a a 0
S 156

29 Placidus a Spescha in Ursula Scholian Izeti, a a 0
S 79

30 Placidus a Spescha in Ursula Scholian Izeti, a a 0
S 169

31 Placidus a Spescha in Ursula Scholian Izeti, a a 0
S 164

32 Ursula Scholian Izeti, Beschreibung der Alpen, S 13

33 Placidus a Spescha in Ursula Scholian Izeti, a a 0
S 61

34 Ursula Scholian Izeti, a a 0 S 32

35 Ursula Scholian Izeti, Beschreibung der Alpen, S 24
Izeti zitiert hier aus verschiedenen Quellen

36 Luzius Pol in Der Sammler, Etwas zur Beantwortung
der Aufgabe welches sind die vornemsten nützlichen
und schädlichen Alpenpflanzen' S 290

37 Catani in Der Sammler, Bemerkungen bei einer in
Gesellschaft Herrn Pfarrer Pol durch die Montafunerberge in
die Gebirge Fermunt im Julius 1780 angestellten Bergreise,

von Hrn Pfr Catani, S 34-38

38 Luzius Pol in Der Sammler, Bemerkungen bei einer
Reise in Rhatiens südöstliche Gegenden, 4 Jg ,1781,
S 243

39 Catani in Der Sammler, a a 0 S 38

40 Martin Scharfe, a a 0 S 101f

41 Luzius Pol in Bericht von einigen in den Gebirgen von
St Anthonien angestellten Reisen und den daselbst
entdeckten unterirdischen Hohlen, 6 Jg, 1784, S 211



Gipfelsturmende Geistlichkeit - was sie auf die Spitze trieb 39

42 Christoph Spinas, Der Sammler und Der Neue
Sammler, S 178

43 Christoph Spinas, a a 0 S 178

44 Luzius Pol in Der Sammler, Schneegestober aus
Scaletta - eine Bergscene, 1782, S 255-256

45 Catani in Der Sammler, a a 0 S 33

46 Catani in Der Sammler, a a 0 S 44

47 Luzius Pol in Der Sammler, Bemerkungen bei einer
Reise in Rhatiens südöstliche Gegenden, 4 Jg 1781,
S 248

48 Luzius Pol, Reisebeschreibungen

49 Holger Finze, a a 0 S 102

50 Holger Finze, a a 0 S 172

51 Luzius Pol in Der Sammler, Bericht, a a 0 S 215

52 Luzius Pol in Der Sammler, Kleine Anmerkungen auf
einer Reise gemacht, 5 Jg, 1783, S 348

53 Jacob Zimmerli, Dekan Luzius Pol, S 65

54 Holger Finze, a a 0 S 48

55 Ludwig Theobald, Naturbilder, S III

56 Ludwig Theobald, a a 0 S 6

57 Ludwig Theobald, a a 0 S 7

58 Ludwig Theobald, a a 0 S 8

59 Ludwig Theobald, a a 0 S 16

60 Ludwig Theobald, a a 0 S 30

61 Ludwig Theobald, a a 0 S 6

62 Ludwig Theobald, a a 0 S 5, Chor aus Braut von
Messina

63 Ludwig Theobald, a a 0 S 33 38f

64 Ludwig Theobald, a a 0 S 95

65 Siehe Anm 5

66 Ludwig Theobald, a a 0 S 29

67 Ludwig Theobald, a a 0 S 76


	Gipfelstürmende Geistlichkeit : was sie auf die Spitze trieb

