Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (2015)

Heft: 1

Artikel: Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andeer
Autor: Caduff, Gian Andrea

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-513619

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-513619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andear 73

Christlich-humanistische Gian Andrea Caduff
Symbolsprache in der Kirche Andeer

Die jlingst abgeschlossene Renovation der 1673 in den Nachwe-
hen der Biindner Wirren erbauten evangelischen Kirche in Andeer
férderte eine veritable Uberraschung zutage.! Im mittleren der in
die Decke des Chors eingelassenen Spiegel waren schon immer
drei aus Stuck aufgetragene und durch Stuckleisten zu einem
gleichseitigen Dreleck verbundene Himmelskérper zu sehen.
Dessen durch die Sonne gebildete Spitze weist dabei nach Osten
in Richtung Chorriickwand, wihrend der Gemeinde die Basis-
linie, gebildet durch Mond links und Sternsymbol rechts, zuge-
wandpt ist. Zum Vorschein gekommen ist nun noch eine mit Farbe
vor der dem Kirchenschiff zugewandten Basislinie aufgetragene
Kreisfliche, die sich in zwel von einer gekriimmten Linie be-
grenzte und mit grauer bzw. schwarzer Farbe gegeneinander ab-
gehobene Teile gliedert. Weiter sind neu sichtbar vier in schwarzer
Farbe aufgetragene Beschriftungen: Nebst dem Gottesnamen ist
ein Motto zu lesen sowie zwel Verweise auf Bibelstellen, von de-
nen die eine ausgeschrieben ist.

Chorgewolbe der Kirche
- Andeer (Foto: G. A. Caduff).




74

Beschriftung

Im Zentrum des Dreiecks steht in hebriischen Lettern unpunk-
tiert, d.h. ohne Vokalzeichen, der Gottesname 77> (Jahwe) ge-
schrieben. Ebenfalls im Innern des Dretecks 1st beginnend bei der

Sonne im Gegenuhrzeigersinn den Dreieckslinien entlang zu le-
sen: HOC TRIGONO FELIX: ESAL XL CAP: Dies ist zu iiber-
setzen mit: «Durch dieses Dreleck gliickhich. Jesaja, Kapitel 40».
Der Betrachter sollte wohl an die Verse 22 bis 31 dieses Kapitels

denken, wo vom aufgespannten Himmelszelt mit seinen Ge-
stirnen und threm Schopfer die Rede ist, der den Menschen Kraft

schenkt. Ebenfalls bei der Sonne beginnend ist aussen an den

Dreieckslinien eine weitere Beschriftung angebracht: NUNC

PER SPECULUM IN ANIGMATE TUNC DE FACIE AD

FACIEM: ICOR: 13. Die neue Ziircher Ubersetzung gibt diese in

Andeer um das Pradikat verktirzte Stelle (Vers 12) aus dem ersten
Korintherbrief wie folgt wieder: «Denn jetzt sehen wir alles in

einem Spiegel, in ratselhafter Gestalt, dann aber von Angesicht zu

Angesicht».

Wenn «Hoc trigono felix» als Motto und der Verweis auf Jesaja
sowle das Zitat aus dem ersten Korintherbrief als Erklarungen des
Ganzen verstanden werden diirfen, entspricht diese Deckendeko-
ration in threr Struktur einem Emblem, bestehend aus Motto,
Bildteil und zugehoriger Erklarung, was an sich sehr gut zu einer
Barockkirche wie derjenigen Andeers passt. Bei einem Emblem

Die Stuckdekoration nach
der Freilegung von Beschrif-
tung und Einfarbung (Foto:
G. A. Caduff).




Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andear 75

Nach der Restaurierung
(Foto: G. A. Caduff).

im klassischen Sinn hat die Erklirung allerdings meist die Form
einer unterhalb der bildlichen Darstellung platzierten Legende.
Was die Formulierung «Hoc trigono felix» angeht, entstammt sie
dem astrologischen Fachjargon des Horoskops, das menschliches
Gliick von bestimmten Gestirnskonstellationen abhingig macht,
deren eine die sog. Trigonalstellung 1st.? Sich deutlich gegeniiber
der Astrologie abzugrenzen, scheint man im Christentum des Ba-
rock nicht fiir vordringlich gehalten zu haben. So kann zu dieser
Zeit an Jehova der Wunsch gerichtet werden, dass «er als oberster
Beweger und Schopfer der Himmel Gliick bringen mége» bet ei-
ner in der Sprache des Astrologen definierten bestimmten Posi-
tionierung von Sonne, Mond sowie Merkur und Venus.?

Doch welche Botschaft verbirgt sich im Dekorationsprogramm?*
Seine geometrische Struktur unter Einbezug stilisierter Himmels-
korper verweist auf die im Barock so beliebte Symbolsprache, in
der auch Gott nach einer damals gingigen Auslegung von Romer
1,20 mit den Menschen spricht. In der lateinischen Ausgabe von
Filippo Picinellis «Mondo simbolico», der diese umfangreiche Zu-
sammenstellung symbolischer Darstellungen samt deren Bedeu-



76

tungen thre weite Verbreitung ab 1681 verdankt, prangt jenes Pau-
luszitat in der verkiirzten und damit unverstindlichen Form «Das
Unsichtbare an Gott durch seine Werke» sogar mitten auf dem
Frontispiz, um den Leser anhand eines Beispiels fiir eine deutungs-
bediirftige Wechselbeziehung zwischen Text und Symbol auf den

Filippo Picinelli, Mundus
symbolicus. Ausschnitt
aus dem Frontispiz von
1687 {Bayerische Staats-
hibliothek Minchen/

2 Leleg.m. 92 k-1/2/
URN: urn:nbn:de:bvh:12-
hsh10495742-4).



Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andear 77

Inhalt des Buches einzustimmen. In Anlehnung an die Bildsprache
der Apokalypse erscheint jener unvollstandige Wortlaut nidmlich
auf einer erst zum Teil entrollten Buchrolle, weil Picinelli analog
zum Entrollen der Biicher beim Anbruch des Weltgerichts die hin-
ter den Symbolen stehenden Geheimnisse bzw. Bedeutungen of-
fenbaren und nebenbei ein auf der Wechselbeziehung zwischen
sichtbarer und unsichtbarer Wirklichkeit basierendes Weltbild
vermitteln will. Verweise auf letztere sind zu entschlisseln, wie das
in seiner isolierten Form unverstandliche Zitat durch die beigege-
bene Stellenangabe zum sinnvollen «Das Unsichtbare an Gott
durch seine Werke erkennen» zu erginzen ist. Genau auf diesen
indirekten Weg zur Erkenntnis bezieht sich der Begriff der Spiege-
lung, der das Andeerer Zitat aus dem ersten Korintherbrief mit
Platons Hohlengleichnis verbindet. Dessen Referenzpunkt, die
Sonne, fiigt sich im Ubrigen problemlos in den durch das Jesaja-
Zitat abgesteckten kosmischen Kontext.’

Das Dreieck als christliches Symbol

Die symbolische Verwendung jener als Dreieck bezeichneten geo-
metrischen Figur beginnt fiir den philosophisch-theologischen Be-
reich mit dem Platon-Schiiler Xenokrates, bei dem das gleichseitige
fiir das Gottliche, das ungleichseitige fiir das Sterbliche und das
gleichschenklige Dreteck fiir das Ddmonische steht.® Aus der glei-
chen Tradition stammt die Vorstellung von den 183 Welten, die sich
um ein gleichseitiges Dreleck mit der Sonne im Zentrum als Be-
reich der absoluten Wahrheiten scharen.” Populir war diese Vor-
stellung in manichdischen Kreisen, wie wir Augustins Polemik ge-
gen die 1n Teilen des Christentums um sich greifende Verwendung
des Dreiecks als Symbol der Trinitat entnehmen kénnen. Indem er
deren Lehre ins Licherliche zieht, fithrt er aus, dass die Manichier
an die Existenz einer Offnung im Himmel glaubten, durch die das
von Gottvater ausgehende Licht auf die Erde strahle, die Kraft des
Sohnes aber in der Sonne sei und die Weisheit ithren Sitz im Mond
habe wie der Heilige Geist in der Luft.® Der Erfolg blieb Augustins
Argumentation allerdings versagt, denn seit dem 11. Jahrhundertist
die Anordnung der Elemente der Trinitdt in der abstrakten Form
des Dreiecks allgegenwirtig. Ein schlichtes Dreiteck ohne differen-
zierte Ausgestaltung seiner Ecken, in dessen Zentrum sich wie in
Andeer der Schriftzug > findet, war insbesondere in der nordnie-
derlindischen Kunst des spiten 16. bis 18. Jahrhunderts verbreitet.
Bildhafter ist da schon die auf einem Fresko in der Kirche von La-



78

o
sy

w
oy 'ﬂﬂmfﬁﬂq ;

L

N =

vin dargestellte Person mit einem dreiteiligen, von Sonne und Mond
flankierten Gesicht; ein Holzschnitt aus Paris von 1524 verbindet
eine entsprechende Darstellung mit einem belehrend beschrifteten
Dreieck, dessen durch Kreise markierte und ein «Deus» (Gott) im
Zentrum umschliessende Ecken sehr an das Andeerer Emblem er-
innern. Zu seiner Interpretation als symbolische Darstellung der
Dreifaltigkeit wiirde die Bezeichnung des Sohnes in Anlehnung an
eine geliufige Metapher als Sonne ebenfalls passen, doch leider ldsst
sich fiir Mond und Stern die entsprechende symbolische Verwen-
dung nicht belegen.’

Darstellung der Dreifaltigkeit
auf einem Holzschnitt von
1524 (Lexikon der christlichen
lkonographie. Bd. 1. Hrsg.
von Engelbert Kirschbaum

® Verlag Herder GmbH,
Freiburg i. Br. 2008, S. 526).



Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andear 79

Eine iiberzeugende Deutung der Andeerer Dekoration muss im
Kontext ihrer Entstehung in der Zeit des Barock und der zeitglei-
chen Stromung des ausgehenden Humanismus gesucht werden.
Diese raffinierten Spielen mit Symbolen ergebene Epoche verwal-
tete das Erbe der Renaissance, in der das christliche Dogma der
Trinitidt zu einer direkt manisch zu nennenden Suche nach Wech-
selbeziechungen zwischen Dretheiten antiker und christlicher
Provenienz gefithrt hatte. Ankniipfen liess sich an den unverdich-
tigen Kirchenvater Augustin, der entsprechende Phinomene be-
reits unter dem Begriff «Spuren der Trinitat» dem christlichen
Denken verflighar gemacht hatte. Denn tiberall in der Natur habe
die trinitarische Struktur des Schopfers ihre Spuren hinterlassen.
Ausgehend von Xenokrates fithrte der fiir die Rezeption Platons
so bedeutsame Marsilio Ficino spiter aus, dass die Dreizahl gene-
rell ein gottliches Lenkungsprinzip wiederspiegle, was sogar in
die Symbolsprache der Alchemie Eingang fand.!® Zunichst steht
also nur einmal fest, dass es sich in Andeer um eine symbolische
Darstellung von dreigliedriger Struktur handelt, die sich auf
einen fiir den christlichen Glauben bedeutsamen Sachverhalt be-
ziehen muss.

Typologisch eine Deesis-Darstellung

Der Suche nach Parallelen kam gliicklicherweise der Zufall inso-
fern zu Hilfe, als man in den Archives cantonales vaudoises in
Lausanne bei der Erfassung der aus den Bestanden der Familie
Bugnion stammenden Archivalien ein Buch nicht als Bibel er-
kannt hatte, so dass es mit dem iber die Widmung gesetzten
Motto «Hoc trigono felix» unter der Signatur PP 771/580 in den
Katalog aufgenommen wurde und damit das positive Resultat
einer Recherche iiber Google unter dem entsprechenden Begriff
erst moglich machte. Auf eine Anfrage im Staatsarchiv der
Waadt hin liess mir dessen Direktor Gilbert Coutaz dankens-
werterweise ein Digitalisat der interessierenden Seiten samt da-
zugehodrigen Informationen zukommen, was auf eine der zahl-
reichen von den Gebriidern Johann und Heinrich Stern in
Liineburg gedruckten Bibeln fiihrte, und zwar auf die Ausgabe
von 1654 in der Ubersetzung Martin Luthers; die Schliisselseiten
des von der Stadtbibliothek Niirnberg verwahrten Prachte-
xemplars konnen iiber das Internet eingesehen werden.!! Das
Lausanner Exemplar stammt nach einer in die Bibel eingelegten
Notiz aus dem Besitz einer in die Familie Bugnion eingeheira-



80

teten Lucie von Haustedt, deren Vorfahren als Folge der Pie-
tistenverfolgungen 1712 aus Deutschland nach Schweden emi-
griert waren.

Uberraschend ist zunichst bereits der Umstand, dass auf dem
Frontispiz dieser Bibel jenes Zitat aus dem ersten Korintherbrief zu
lesen ist, das in Andeer das Dreleck umschliesst. Weiter sind in dem
mit «Hoc trigono felix» iiberschriebenen Emblem tiber der Wid-
mung an Herzog August I1. von Braunschweig-Liineburg wie in
Andeer drei Gestirnskérper zum Dreieck zusammengeschlossen,
wihrend der Umriss eines vierten Korpers in Andeer ausserhalb
von dessen Basislinie liegt, in der Stern-Bibel jedoch von ihr ge-
schnitten wird. Diesen vierten Korper der Stern-Bibel kennzeich-
nen die Konturen der Kontinente zweifelsfrei als Erde, so dass der
in eine dunkle und eine helle, der Sonne zugewandte Halbkugel
aufgeteilte Korper zwangslaufig fiir den Mond steht, auch wenn er
Uiber kein so schones Gesicht wie sein Gegenstiick in Andeer ver-
fiigt. Die Identifikation mit dem Mond darf nur schon darum als
gesichert gelten, weil dieser Korper auf dem der Erde am niachsten
gelegenen der vier konzentrischen Kreise platziert ist. Die Darstel-
lung der Stern-Bibel wiederspiegelt genau die im Mittelalter vor-
herrschende astronomische Theorie, nach der die Bahn des Mondes
die Aussenbegrenzung des irdischen, dementsprechend sublunar
genannten Raumes bildet, und die Sonne zwischen oberen und un-
teren Planeten, von denen einer die eine Ecke des Dreiecks bildet,
ithre Bahn zieht, denn dieses dritte Gestirn lasst sich auf Grund des
beigefiigten Symbols zweifelsfrei als der Planet Merkur identifizie-
ren.'? Nebst dem Planetensymbol fehlen in Andeer die drei von
den Himmelskérpern ausgehenden Linien, die sich in einem als
abstraktes Analogon zum zentralen Schriftzug «Jahwe» in Andeer
gedachten Punkt an der Erdperipherie treffen, der als Spitze eines
Tetraeders mit einer durch die Symbole von Sonne, Mond und
Merkur definierten Basisfliche interpretierbar ist.

Einen Fingerzeig auf die richtige Lésung des Andeerer Bilderrit-
sels gibt das oben angesprochene Zitat aus dem ersten Korinther-
brief, das in Andeer dem Dreieck zur Erklirung beigegeben ist, in
der Stern-Bibel jedoch im Kontext des Frontispiz auf einem hori-
zontalen, die irdische von der himmlischen Welt trennenden Wol-
kenwulst zu lesen ist; zwel weitere, vertikal angeordnete Wolken-
wiilste unterteilen den himmlischen Raum dabei so, dass der im
Strahlenkranz erscheinende Gottesname seitlich von Engelskop-
fen gerahmt und gegen unten vom Tierkreis begrenzt die Mitte
einnimmt, wahrend Sonne und Mond im linken bzw. rechten
Randbereich angeordnet sind. Wenn nun dieses Paulus-Zitat zu

HOCTRIGONO FELIX,

Emblem aus der Stern-Bibel
von 1854 (Stadthibliothek
NUrnberg, Solg. 2566.8°).



Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andear 81

Stern-Bibel von 1654:
Frontispiz (Stadthibliothek
NUrnberg, Solg. 2566.8°).

xﬁiw
gl 5 . =
per feeculume m enomate.
a facee J*;-‘—r f

Jantze
Scprifft Deutfeh
D.Mart.Liith.




82




Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andear 83

beiden Kontexten passen soll, miissen logischerweise auch ihre
Aussagen miteinander identisch sein und sich nur in der Form
voneinander unterscheiden, d.h. der Ausdruck freudiger Erwar-
tung einer lichterfillten Herrlichkeit muss auch Inhalt der
abstrakten Dreiecksdarstellungen sein.

Konrad Celtis’ interpretatio pagana eines christlichen
Bildmotivs

Dem Verstindnis der Andeerer Dreleckssymbolik noch einen
Schritt niher bringt uns die Schlussvignette, die der deutsche Hu-
manist Konrad Celtis in Anlehnung an einen traditionellen ikono-
graphischen Typus fiir ein 1507 erschienenes Liederbuch zur
Skandierung horazischer Metren gestaltet hatte.”” Sein Ausgangs-
punkt war jener Bildtypus, dessen wohl bekanntester Vertreter im
Zentrum von Raffaels 1509/10 entstandener «Disputa del Sacra-
mento» in den Stanzen des Vatikans zu sehen ist: Auf einer senk-
rechten Achse zeigt dieses Fresko von oben nach unten Gottvater,
Sohn und den Heiligen Geist als Taube. Diese Elemente der Trini-
tit erscheinen in Kombination mit den Darstellungen von Maria
zur Rechten und Johannes dem Taufer zur Linken von Christus.

In Celtis’ Vignette erscheint dieses Bildschema nun gewissermas-
sen zurlickversetzt in die heidnische Antike. Passend zum Inhalt
des Buches rahmen Medaillons mit den Képfen der neun Musen
eine Mandorla im Zentrum, die genau die gleichen Elemente wie

Links: Konrad Celtis® Schluss-
vignette in Tritonius” Melo-
poie (Edgar Wind, Heidnische
Mysterien in der Renaissance
® Suhrkamp Verlag AG Frank-
furt a. M. 1981, S. 386).

Raffaels «Disputa del
Sacramento» (Wikimedia
commons/Oro 1).



84

Raffaels «Disputa del
Sacramento» im Vergleich
mit Celtis” Vignette.

das nur gut zwei Jahre spiter entstandene Fresko Raffaels zeigt,
nur dass sie alle mit einem aus der antiken Mythologie bekannten
Namen bezeichnet sind. Anstelle von Gottvater besetzt hier Tupi-
ter die oberste Position, wihrend fiir Christus ein die Lyra spie-
lender sowie zusitzlich noch durch einen Dreifuss gekennzeich-
neter Phoebus-Apollo eintritt und der Taube ein am unteren Ende
der Mandorla den Kastalischen Quell entspringen lassender Pega-
sus entspricht. Apoll war natiirlich dazu pridestiniert, die Stelle
von Christus, auf den das Christentum in Anlehnung an die pla-
tonische Philosophie die Sonnenmetapher anwandte, einzuneh-
men, seit thn Allegoriker ab dem Hellenismus mit dem Sonnen-
oott Helios identifizierten, wie hier der Strahlenkranz um seinen
Kopf und spiter die Allgegenwirtigkeit apollinischer Motive im
Dekorationsprogramm von Versailles beweisen.™

Celtis interpretiert nun bemerkenswerterweise auch Maria und
Johannes als Himmelskoérper. Letzterem entspriche die mit «Mer-

Symhbole aus Celtis’ Vignette
im Vergleich mit dem Andeerer
Dreieck {Ansicht vom Chor her).




Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andear 85

curius» angeschriebene Figur, deren rechter, zu einem Sternsym-
bol umgeformter Fuss auf den gleichnamigen Planeten verweist,
wihrend die hier entsprechend der Rangordnung nach der ro-
misch-imperialen Tradition zur Linken von Christus-Phoebus
stehende Pallas-Athene nach einem in der Renaissance weit ver-
breiteten Bildtypus Maria vertritt und eine an die Andeerer
Monddarstellung erinnernde Maske in threr Rechten hilt.!® Da-
mit sind 1in Celtis” Vignette alle Elemente unseres Bilderritsels
vertreten und lassen sich problemlos zu einem der Andeerer De-
koration entsprechenden Dreieck gruppieren. Sowohl Celtis als
auch Raffael folgen dem Bildtypus der sog. Deesis, einer nur
schon auf Grund der mit einbezogenen Personen von der Drei-
zahl beherrschten Darstellung. Nicht selten befinden sich zudem
die beiden Kopfe der sich nef verbeugenden Maria und Johannes
unterhalb desjenigen von Christus, so dass sich die Gesichter zu
einem Dreieck gruppieren, dessen Spitze das Haupt Christi bil-
det.’ Entgegen der Wortbedeutung von «Deesis» — demiitige
Bitte —, was sich vom Verstindnis von Maria und Johannes dem
Taufer als Fiirbitter der Menschheit herleitet, scheint «der abend-
landische Mensch [...] die selbstindige Deesis als Abbild einer
Himmelsvision und daher als reprisentatives Herrlichkeitsbild
aufgefasst zu haben», was sich mit unserer aus dem Frontispiz der
Stern-Bibel abgeleiteten Deutung deckt."”

Das Geheimnis der Schopfung im Spiegel der
Gestirne erkennen

«Die unterhalb der Sonne liegenden Koérper empfangen ihren
Glanz von dort und geben ihn threrseits dorthin zuriick.» Mit
diesen Worten beginnt die dem Frontspiz beigegebene Erklarung
in Johann Valentin Andreds 1649 erschienenen «Seleniana Au-
gustalia», deren Verfasser die Kataloge der Herzog August Bibli-
othek in Wolfenbiittel und der Stadtbibliothek Niirnberg als Mit-
arbeiter der Stern-Bibel von 1654 verzeichnen." Auf jenem
Frontispiz trigt die zentrale Kartusche das Motto «Er [sc. der
Mond] gibt alles zuriick» und bedient sich damit ebenfalls der
barocken Symbolsprache, die sich hier allerdings unter Aus-
schluss des Planeten Merkur allein auf die Gestirne Sonne, Mond
und Erde abstiitzt, die senkrecht {ibereinander in der Position
wahrend der Phase des Neumonds angeordnet sind.'*

Die Erklirung zum Frontispiz sieht in der Reflektion des Son-
nenlichts durch den Mond ein zeitiibergreifendes gesellschaft-



86




Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andear 87

liches Paradigma, denn bereits im Altertum habe man die Leis-
tung eines Untergebenen seinem Vorgesetzten angerechnet,
weshalb im Alten Testament Joab die Eroberung der Stadt Rabba
nicht sich, sondern Konig David zugeschrieben wissen wollte. In
diesem Bild se1 weiter auch das Verhaltnis des Menschen zu Gott
zu sehen. «Doch wer bin ich, und was ist mein Volk, dass wir
noch die Kraft haben, so freigebig zu spenden? Denn von dir
kommt alles, und aus deiner Hand haben wir es dir gegeben»,
wird aus einem Gebet Davids zitiert.® Dass unsere Dreiecksdar-
stellungen das Verhidltnis zwischen Schopfer und Geschépf in
dieser Weise sehen, zeigt sich in der Stern-Bibel an der Dunkelfar-
bung der der Sonne abgekehrten Seiten von Erde und Mond, ein
Motiv, das die Andeerer Darstellung nicht derart geometrisch
korrekt {ibernommen hat, vielleicht deswegen, weil man system-
widrig dem Symbol durch eine klare Ausrichtung der Erde auf
Sonne und Mond eine realistische Note verlethen wollte. Die Ver-
drangung der Erde aus dem Zentrum des Dreiecks zu Gunsten
des Gottesnamens mochte einen erwiinschten Nebeneffekt glei-
cher Art gehabt haben, insofern sich aus der Dekoration nun
nicht mehr eine Darstellung des geozentrischen Weltbilds heraus-
lesen liess.

Anspruchsvoll ist das Lesen von komplexen Symbolen in der Art
derjenigen vom Frontispiz der «Seleniana» und in Andeer deswe-
gen, weil sie auf etwas anderes als die mit Anschriften versehenen
Personifikationen in Celtis” Vignette fokussieren. Wahrend letz-
tere es offen lasst, in welchem Verhiltnis ihre Figuren zueinander
stehen, steht genau dies im Zentrum der Andeerer Symbolik. Am
deutlichsten 1st eine hierarchische Ordnung auf Grund der Posi-
tionierung der Himmelskdrper auf unterschiedlichen Kreis-
bahnen und der in einer gedachten Tetraederspitze zusammenge-
fiihrten drei Linien auf dem Emblem der Stern-Bibel ablesbar.
Diese Hilfe bleibt dem Betrachter in Andeer versagt, wenn nicht
allenfalls aus der Positionierung der Sonne auf der Seite des nach
vorreformatorischem Verstindnis dem Klerus vorbehaltenen
Chores und nicht des Kirchenschiffs thre Vorrangstellung abgele-
sen werden darf. Dem Betrachter in Andeer werden insbesondere
auch deswegen mehr Kenntnisse abgefordert, weil beim Stern-
symbol ein expliziter Hinweis auf Merkur fehlt, welcher der ba-
rocken Symbolik auf Grund seiner in nichster Nahe der Sonne
verlaufenden Bahn als derart vom Sonnenlicht iberstrahlter und
deswegen nur schwer erkennbarer Planet galt, dass thm nebst
dem Motto «Immer in der Nihe der Sonne» auch das folgende
zugeordnet wurde: «So versteckt zu sein, bereitet Freude».?! Der

Links: Johann Valentin
Andred, Seleniana Au-
gustalia: Ausschnitt aus
dem Frontispiz von 1649
{Bayerische Staatshiblio-
thek Minchen/Epist. 13/
URN: urn:noon:de:bvb:12-
bsh10402055-1).



88

hohe Stellenwert einer sonnennahen Position griindet natiirlich

auf der bereits erwdhnten metaphorischen Gleichsetzung von

Christus mit der Sonne. Nicht zufillig findet sich das erste Motto

mit der Deutung «Bestindig beim Fiirsten» unter den fiir Kénige,
Pipste und Kardinile geeigneten eingeordnet.”

Die konzentrischen Kreise definieren im kirchlichen Kontext
Uiber das gegenseitige Verhiltnis der auf thnen angeordneten Him-
melskorper christliche Lebenshaltungen, denn Picinellis «Mun-
dus symbolicus» verbindet mit dem zweiten Motto die im Kolos-
serbrief gegebene Definition eines christlichen Lebenswandels:
«Euer Leben 1st mit Christus verborgen in Gott».?* Noch um die

Wende zum 18. Jahrhundert wird dieses Lob der Zuriickgezogen-
heit unter denjenigen emblematischen Mottos aufgelistet, die sich

auf Heiliges und Christliches beziehen.” Nun findet auch Celas’
Gleichsetzung von Merkur mit Johannes dem Taufer ihre Erkla-
rung, dessen Wirken die Bibel als einzig auf das Kommen des

«starkeren» Christus bezogen wissen und damit im Bild eines ge-
genseitigen Verhiltnisses verstanden haben will.?

Ebenso leitet sich nach Picinelli die symbolische Bedeutung des

Mondes von seiner Stellung als bedeutendster Empfinger von
Sonnenlicht her. Das erste mit thm verbundene Motto «Durch

seine Strahlkraft hebt er sich von allen andern ab» wird auf Marias

metaphorische Strahlkraft bezogen, unterlegt mit einem Zitat aus

Petrus Damiani, gemiss dem Maria liber alle Seelen von Heiligen

und Engeln herausrage. Ein zweites Motto, nimlich «[Der Mond]

nimmt zu durch Licht von aussen», bezieht Picinelli auf den Men-
schen als Objekt der gottlichen Gnade, gestiitzt auf eine Stelle im

ersten Korintherbrief, die bloss ein einziges Kapitel von der an

der Andeerer Kirchendecke zitierten trennt: «Durch Gottes Gna-
de aber bin ich, was ich bin. Und seine Gnade an mir ist nicht

ohne Wirkung geblieben; nein, mehr als sie alle [sc. die andern

Apostel] habe ich gearbeitet, doch nicht ich, sondern die Gnade

Gottes, die mit mir ist».2

Nun fligen sich die einzelnen Teile unseres Symbol-Puzzles zum

stimmigen Ganzen, und was zunichst den Eindruck einer blossen

Aufrethung eines Mottos und zweier Bibelzitate ohne inneren

Zusammenhang erweckt hatte, entpuppt sich als symbolisch dar-
gestelltes, Gliick bringendes Lebensparadigma. Das Gliick wird

dabei nicht als Funktion einer im astrologischen Sinn konkreten

Gestirnskonstellation verstanden, sondern gesehen in der Fokus-
sierung des Lebens auf Christus und gottliche Gnade, eine Aus-
richtung, fiir deren Bedeutsamkeit nur die Grossartigkeit des von

Jahwe geschaffenen Kosmos ein adiquates Bild abgibt, nach der



Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andear 89

zitierten Jesajastelle die sichtbare Kraftquelle fiir den Menschen.
Doch Sichtbares verweist auf unsichtbares Grosseres gemiss Pici-
nellis «Mundus symbolicus», wie es die zweite Bibelstelle anhand
des dem platonischen Hohlengleichnis entlehnten Bild der Spie-
gelung ausdriickt, wo die durch die Sonne symbolisierte absolute
Wahrheit dem Menschen zunichst auch nur auf indirektem Weg,
namlich tiber ihr Spiegelbild in einer Wasserflache erkennbar ist.”
Es 1st eigentlich erstaunlich, dass man zur Vermittlung dieses In-
halts in einer reformierten Kirche auf die traditionelle Typologie
der Deesis zurtickgriff, allerdings in der Form einer Verfremdung
zum unverfinglichen Symbol.

Riickblick und Ausblick

Die Andeerer Deckendekoration kann also als strukturiertes Zei-
chen gelesen werden, das unter Zuhilfenahme astronomischer
Symbole auf einen komplexen religidsen Sachverhalt verweist.
Doch das Fazit kann auch in anschaulicherer Weise gezogen wer-
den. Denn Andreas Gryphius, der dem barocken Lebensgefiihl
zur Zeit des Dreissigjihrigen Krieges in giiltiger Weise poetischen
Ausdruck verliehen hatte und gerade einmal ein Jahrzehnt tot war,
als die Andeerer Kirchendecke ithren Schmuck erhielt, bestitigt
mit seinem um 1640 entstandenen Sonett «An die Sternen» die
hier vorgetragene Deutung der Andeerer Kirchendekoration aufs
Eindriicklichste. Die Gestirne am Himmel, «die Gott allein recht
misst, die Gott allein recht kennt», werden zum Ziel menschlicher
Sehnsucht erkliart; mit «ihr Lichter, die ich nicht auf Erden satt
kann schauen» redet Gryphius sie an. Das Motiv des Wolken-
wulstes, der auf dem Frontspiz der Stern-Bibel die géttliche
Sphire von der siindigen Erde trennt, spiegelt sich hier in der
bildhaften Anrede an die Gestirne mit «ithr Fackeln, die ithr Nacht
und schwarze Wolken trennt», 1st thnen doch durch ithr Aufblit-
zen in der metaphorisch fiir alles Irdische stehenden Nacht die
Rolle von Hoffnungstrigern zugedacht. «Herolde dieser Zeit»
nennt er sie, die auf jene andere Zeit vorverweisen, in der «ich [...]
euch [...] von andern Sorgen frei werd” unter mir besehen». Die
Hoffnung erweckende Spiegelmetaphorik aus dem ersten Korin-
therbrief 1st hier umgesetzt in die Sehnsucht nach einem Perspek-
tivwechsel, nach einem Aufstieg an die Spitze des Tetraeders, um
es im Bild des Emblems in der Stern-Bibel zu formulieren.

Zum Schluss noch eine Uberlegung, die iiber die Erklirung einer
Dekoration begrenzten Ausmasses hinaus Grundsitzliches betrifft.



90

Da in der frithen Neuzeit sich in Rétien offenbar weitere Kreise
souveran des zeitgendssischen Zeichensystems, das gottliche und
menschliche Sphire in einem Verhiltnis der Reziprozitit aufei-
nander bezog, zu bedienen wussten — esoterisches Wissen hitte
kaum den Weg an die Decke einer Dorfkirche gefunden — 1st der
Verdacht nicht von der Hand zu weisen, dass wir Darstellungen
von Welt aus der Zeit des Humanismus griindlich missverstehen,
wenn wir sie nicht aus dem Blickwinkel des ithnen unterlegten
Weltverstindnisses lesen, zumal das obgenannte Denken in Wech-
selbeziigen, wie die Emblembticher des Barock zeigen, nicht al-
lein der religidsen Elite vorbehalten war. Wir sollten uns deshalb
davor hiiten, Texte dieser Epoche in das Prokrustesbett positivis-

tischen Denkens zu pressen.

Gian Andrea Caduff war von 1979 bis 2008 Lehrer fir Griechisch und Latein an der

BlUndner Kantonsschule.

Adresse des Autors: Dr. Gian Andrea Caduff, Rangsstrasse 29, 7206 Zizers

Endnoten

1 Vgl. Erwin Poeschel, Die Kunstdenkmaler des Kantons
Graubinden, Bd. b, Teil I, Basel 1943, 5. 184-186. Hans
Batz, Die Kirchen und Kapellen des Kantons Graublinden,
Chur [2003-2005], Bd. 2, S. 107. Ludmila Seifert-Uher
kovich und Leza Dosch, Kunstfihrer durch Graubunden,
Bern-Zirich 2008, S. 126f.

2 Der Kleine Pauly, Bd. 1, Sp. 663,40-43; Der Neue Pauly,
Bd. 2, Sp. 124.

3 Johann Valentin Andred, Seleniana Augustalia, Ulm
1649, S. 21; vgl. Reallexikon flr Antike und Christentum,
Bd. 1, Sp. 828-831.

4 Der vorliegende Aufsatz verdankt sich einer Anfrage
von Pfarrer Jens Kéhre, Andeer.

5 Filippo Picinelli, Mundus symbolicus, Kdéln 1687 (=
Hildesheim-New York 1979); dazu Dietmar Peil, Titelkup-
fer/Titelblatt — ein Programm? in: Die Pluralisierung des
Faratextes in der Frihen Neuzeit, hrsg. von Frieder von
Ammon und Herfried Végel, Berlin 2008, 5. 311-315. Apo-
kalypse 20,12. Vgl. Theologische Realenzyklopadie, Bd. 4,
S. 300. Platon, Staat h16a.

6 Xenokrates bei Plutarch, De defectu oraculorum
A16¢d = Frg. 222 Parente; Rainer Schwindt, Das Welthild
des Epheserbriefes: Eine religionsgeschichtlich-exaege-
tische Studie, TUhingen 2002, S. 191.

7 Plutarch, De defectu oraculorum 422bc/e. Schwindt
(wie Anm. B), S. 232.

8 Augustin, Contra Faustum Manichasum 20,6 (=Migne
PL Bd. 42, Sp. 371f.); vgl. Epistulae 120,27 (=Migne PL
Bd. 33, Sp. 4B6).

9 Engelbert Kirschbaum, Lexikon der christlichen |kono-
graphie, Freiburg im Breisgau 1968 (= Darmstadt 2012),
Bd. 1, Sp. b25f., 528. Nott Caviezel, Lavin GR, Bern 1985,
S. 29, 32; Batz (wie Anm. 1), Bd. 5, S. 156.

10 Augustin, De trinitate 6,10,12 (= Migne PL Bd. 42, Sp.
932). Marsilio Ficino, Platonis opera omnia, Lyon 1590,
S. 776A. Vgl. Edgar Wind, Heidnische Mysterien in der
Renaissance, Frankfurt am Main 1981 (Originalpublikati-
on 1968), S. 289-291. Daniel Stolz von Stolzenberg, Chy-
misches Lustgartlein, Frankfurt 1624, XVI. Figur



Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andear 91

11 http//www.gbv.defvd/gothaba/75:666296F (13.2.2015).
12 Petrus Apianus, Cosmographia, Antwerpen 1540, fol. br.

13 Petrus Tritonius, Melopoiae sive harmoniae tetracenti-
cae, Augshburg 1507. Vgl. Wind (wie Anm. 10).

14 Kirschbaum (wie Anm. 9}, Bd. 4, Sp. 176. Friedemann
Richert, Platon und Christus: Antike Wurzeln des Neuen
Testaments, Darmstadt 2011, S. 69. Wilhelm Heinrich
Roscher, Ausflbrliches Lexikon der griechischen und ro-
mischen Mythologie, Bd. 1, Leipzig 18841890, Sp. 422,
1996; Bd. 3, Leipzig 1897-1909, Sp. 2398. Walter Burkert,
Griechische Religion der archaischen und klassischen
Epoche, 2. Auflage, Stuttgart 2011, S. 230, 343. Picinelli
twie Anm. B), S. 29. Jacob Bosch, Symbolographia sive
de arte symbolica, Augshurg 1702, Klasse |, Nr. CXIV
mit zugehoriger Abhildung: Sonne als Abhild vaterlichen
Glanzes.

15 Kirschbaum (wie Anm. 9), Bd. 1, Sp. 495. Rudolf Witt-
kower, Allegorie und der Wandel der Symbole in Antike
und Renaissance, Koln 1984, S. 267-270.

16 Vgl. Abbildung bei Kirschbaum (wie Anm. 9), Bd. 1,
Sp. 498.

17 Kirschbaum (wie Anm. 9), Bd. 1, Sp. 497.

18 VWie Anm. 3.

19 Vgl. Bosch (wie Anm. 14), Klasse I, Nr. MXXX|I mit
zugehdriger Abbildung. Plinius, Naturalis historia 2,46,1.

20 Cassius Dio 49,4,1; Tacitus, Germania 14,]; 2. Samuel
12,28; 1. Chronik 29,14 zitiert nach der Zircher Ubersetzung.

21 Picinelli {wie Anm. b), 5. B2.
22 Bosch (wie Anm. 14), Klasse [l1, Nr. b2.

23 Kolosserbrief 3.2 zitiert nach der Zircher Uberset
zung.

24 Bosch (wie Anm. 14), Klasse |, Nr. DCCCXLI mit zuge-
hériger Abbildung.

25 Matthausevangelium 3,11; Markusevangelium 1,7;
Lukasevangelium 3,16; vgl. Johannasevangelium 1,26f.

26 Ficinelli iwie Anm. B), 3. 33; vgl. Bosch (wie Anm. 14,
Klasse IV Nr. 80. 1. Korintherbrief 15,10 zitiert nach der
Zurcher Ubersetzung.

27 Platon, Staat b16h.



	Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andeer

