
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (2015)

Heft: 1

Artikel: Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andeer

Autor: Caduff, Gian Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-513619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-513619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andeer 73

Christlich-humanistische Gian Andrea Caduff

Symbolsprache in der Kirche Andeer

Die jüngst abgeschlossene Renovation der 1673 in den Nachwe-
hen der Bündner Wirren erbauten evangelischen Kirche in Andeer
förderte eine veritable Überraschung zutage.* Im mittleren der in
die Decke des Chors eingelassenen Spiegel waren schon immer
drei aus Stuck aufgetragene und durch Stuckleisten zu einem

gleichseitigen Dreieck verbundene Himmelskörper zu sehen.

Dessen durch die Sonne gebildete Spitze weist dabei nach Osten
in Richtung Chorrückwand, während der Gemeinde die Basis-

linie, gebildet durch Mond links und Sternsymbol rechts, zuge-
wandt ist. Zum Vorschein gekommen ist nun noch eine mit Farbe

vor der dem Kirchenschiff zugewandten Basislinie aufgetragene
Kreisfläche, die sich in zwei von einer gekrümmten Linie be-

grenzte und mit grauer bzw. schwarzer Farbe gegeneinander ab-

gehobene Teile gliedert. Weiter sind neu sichtbar vier in schwarzer
Farbe aufgetragene Beschriftungen: Nebst dem Gottesnamen ist
ein Motto zu lesen sowie zwei Verweise auf Bibelstellen, von de-

nen die eine ausgeschrieben ist.

Chorgewölbe der Kirche
Andeer (Foto: G. A. Caduff).



74

Beschriftung

Im Zentrum des Dreiecks steht in hebräischen Lettern unpunk-
tiert, d.h. ohne Vokalzeichen, der Gottesname mrp (Jahwe) ge-
schrieben. Ebenfalls im Innern des Dreiecks ist beginnend bei der
Sonne im Gegenuhrzeigersinn den Dreieckslinien entlang zu le-

sen: HOC TRIGONO FELIX: ESAI: XL CAP: Dies ist zu über-
setzen mit: «Durch dieses Dreieck glücklich. Jesaja, Kapitel 40».

Der Betrachter sollte wohl an die Verse 22 bis 31 dieses Kapitels
denken, wo vom aufgespannten Himmelszelt mit seinen Ge-
Stirnen und ihrem Schöpfer die Rede ist, der den Menschen Kraft
schenkt. Ebenfalls bei der Sonne beginnend ist aussen an den
Dreieckslinien eine weitere Beschriftung angebracht: NUNC
PER SPECULUM IN yENIGMATE TUNC DE FACIE AD
FACIEM: ICOR: 13. Die neue Zürcher Ubersetzung gibt diese in
Andeer um das Prädikat verkürzte Stelle (Vers 12) aus dem ersten
Korintherbrief wie folgt wieder: «Denn jetzt sehen wir alles in
einem Spiegel, in rätselhafter Gestalt, dann aber von Angesicht zu
Angesicht».
Wenn «Hoc trigono felix» als Motto und der Verweis auf Jesaja
sowie das Zitat aus dem ersten Korintherbrief als Erklärungen des

Ganzen verstanden werden dürfen, entspricht diese Deckendeko-
ration in ihrer Struktur einem Emblem, bestehend aus Motto,
Bildteil und zugehöriger Erklärung, was an sich sehr gut zu einer
Barockkirche wie derjenigen Andeers passt. Bei einem Emblem

Die Stuckdekoration nach
der Freilegung von Beschrif-
tung und Einfärbung (Foto:
G. A. Caduff).



Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andeer 75

Nach der Restaurierung
(Foto: G. A. Caduff).

im klassischen Sinn hat die Erklärung allerdings meist die Form
einer unterhalb der bildlichen Darstellung platzierten Legende.
Was die Formulierung «Hoc trigono felix» angeht, entstammt sie

dem astrologischen Fachjargon des Horoskops, das menschliches
Glück von bestimmten Gestirnskonstellationen abhängig macht,
deren eine die sog. Trigonalstellung ist.^ Sich deutlich gegenüber
der Astrologie abzugrenzen, scheint man im Christentum des Ba-
rock nicht für vordringlich gehalten zu haben. So kann zu dieser
Zeit an Jehova der Wunsch gerichtet werden, dass «er als oberster

Beweger und Schöpfer der Himmel Glück bringen möge» bei ei-

ner in der Sprache des Astrologen definierten bestimmten Posi-

tionierung von Sonne, Mond sowie Merkur und Venus.^

Doch welche Botschaft verbirgt sich im Dekorationsprogramm?*
Seine geometrische Struktur unter Einbezug stilisierter Himmels-
körper verweist auf die im Barock so beliebte Symbolsprache, in
der auch Gott nach einer damals gängigen Auslegung von Römer
1,20 mit den Menschen spricht. In der lateinischen Ausgabe von
Filippo Picinellis «Mondo simbolico», der diese umfangreiche Zu-
sammenstellung symbolischer Darstellungen samt deren Bedeu-



76

Filippo Picinelli, Mundus
symbolicus. Ausschnitt
aus dem Frontispiz von
1687 (Bayerische Staats
bibliothek München/
2 L.eleg.m. 92 k-1/2/
URN: urn:nbn:de:bvb:12
bsb! 0495742-4).

tungen ihre weite Verbreitung ab 1681 verdankt, prangt jenes Pau-
luszitat in der verkürzten und damit unverständlichen Form «Das
Unsichtbare an Gott durch seine Werke» sogar mitten auf dem

Frontispiz, um den Leser anhand eines Beispiels für eine deutungs-
bedürftige Wechselbeziehung zwischen Text und Symbol auf den



Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andeer 77

Inhalt des Buches einzustimmen. In Anlehnung an die Bildsprache
der Apokalypse erscheint jener unvollständige Wortlaut nämlich
auf einer erst zum Teil entrollten Buchrolle, weil Picinelli analog
zum Entrollen der Bücher beim Anbruch des Weltgerichts die hin-
ter den Symbolen stehenden Geheimnisse bzw. Bedeutungen of-
fenbaren und nebenbei ein auf der Wechselbeziehung zwischen
sichtbarer und unsichtbarer Wirklichkeit basierendes Weltbild
vermitteln will. Verweise auf letztere sind zu entschlüsseln, wie das

in seiner isolierten Form unverständliche Zitat durch die beigege-
bene Stellenangabe zum sinnvollen «Das Unsichtbare an Gott
durch seine Werke erkennen» zu ergänzen ist. Genau auf diesen
indirekten Weg zur Erkenntnis bezieht sich der Begriff der Spiege-

lung, der das Andeerer Zitat aus dem ersten Korintherbrief mit
Piatons Höhlengleichnis verbindet. Dessen Referenzpunkt, die

Sonne, fügt sich im Übrigen problemlos in den durch das Jesaja-
Zitat abgesteckten kosmischen Kontext/

Das Dreieck als christliches Symbol

Die symbolische Verwendung jener als Dreieck bezeichneten geo-
metrischen Figur beginnt für den philosophisch-theologischen Be-
reich mit dem Platon-Schüler Xenokrates, bei dem das gleichseitige
für das Göttliche, das ungleichseitige für das Sterbliche und das

gleichschenklige Dreieck für das Dämonische steht/ Aus der glei-
chen Tradition stammt die Vorstellung von den 183 Welten, die sich

um ein gleichseitiges Dreieck mit der Sonne im Zentrum als Be-
reich der absoluten Wahrheiten scharen/ Populär war diese Vor-
Stellung in manichäischen Kreisen, wie wir Augustins Polemik ge-

gen die in Teilen des Christentums um sich greifende Verwendung
des Dreiecks als Symbol der Trinität entnehmen können. Indem er
deren Lehre ins Lächerliche zieht, führt er aus, dass die Manichäer

an die Existenz einer Öffnung im Himmel glaubten, durch die das

von Gottvater ausgehende Licht auf die Erde strahle, die Kraft des

Sohnes aber in der Sonne sei und die Weisheit ihren Sitz im Mond
habe wie der Heilige Geist in der Luft/ Der Erfolg blieb Augustins
Argumentation allerdings versagt, denn seit dem 11. Jahrhundert ist
die Anordnung der Elemente der Trinität in der abstrakten Form
des Dreiecks allgegenwärtig. Ein schlichtes Dreieck ohne differen-
zierte Ausgestaltung seiner Ecken, in dessen Zentrum sich wie in
Andeer der Schriftzug mrp findet, war insbesondere in der nordnie-
derländischen Kunst des späten 16. bis 18. Jahrhunderts verbreitet.
Bildhafter ist da schon die auf einem Fresko in der Kirche von La-



78

Darstellung der Dreifaltigkeit
auf einem Holzschnitt von
1524 (Lexikon der christlichen
Ikonographie. Bd. 1. Hrsg.
von Engelbert Kirschbaum
© Verlag Herder GmbH,
Freiburg i. Br. 2008, S. 526).

vin dargestellte Person mit einem dreiteiligen, von Sonne und Mond
flankierten Gesicht; ein Holzschnitt aus Paris von 1524 verbindet
eine entsprechende Darstellung mit einem belehrend beschrifteten
Dreieck, dessen durch Kreise markierte und ein «Deus» (Gott) im
Zentrum umschliessende Ecken sehr an das Andeerer Emblem er-
innern. Zu seiner Interpretation als symbolische Darstellung der

Dreifaltigkeit würde die Bezeichnung des Sohnes in Anlehnung an
eine geläufige Metapher als Sonne ebenfalls passen, doch leider lässt

sich für Mond und Stern die entsprechende symbolische Verwen-
dung nicht belegend



Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andeer 79

Eine überzeugende Deutung der Andeerer Dekoration muss im
Kontext ihrer Entstehung in der Zeit des Barock und der zeitglei-
chen Strömung des ausgehenden Humanismus gesucht werden.
Diese raffinierten Spielen mit Symbolen ergebene Epoche verwal-
tete das Erbe der Renaissance, in der das christliche Dogma der
Trinität zu einer direkt manisch zu nennenden Suche nach Wech-

selbeziehungen zwischen Dreiheiten antiker und christlicher
Provenienz geführt hatte. Anknüpfen liess sich an den unverdäch-

tigen Kirchenvater Augustin, der entsprechende Phänomene be-
reits unter dem Begriff «Spuren der Trinität» dem christlichen
Denken verfügbar gemacht hatte. Denn überall in der Natur habe
die trinitarische Struktur des Schöpfers ihre Spuren hinterlassen.

Ausgehend von Xenokrates führte der für die Rezeption Piatons

so bedeutsame Marsilio Ficino später aus, dass die Dreizahl gene-
rell ein göttliches Lenkungsprinzip wiederspiegle, was sogar in
die Symbolsprache der Alchemie Eingang fandd° Zunächst steht
also nur einmal fest, dass es sich in Andeer um eine symbolische
Darstellung von dreigliedriger Struktur handelt, die sich auf
einen für den christlichen Glauben bedeutsamen Sachverhalt be-
ziehen muss.

Typologisch eine Deesis-Darstellung

Der Suche nach Parallelen kam glücklicherweise der Zufall inso-
fern zu Hilfe, als man in den Archives cantonales vaudoises in
Lausanne bei der Erfassung der aus den Beständen der Familie
Bugnion stammenden Archivalien ein Buch nicht als Bibel er-
kannt hatte, so dass es mit dem über die Widmung gesetzten
Motto «Hoc trigono felix» unter der Signatur PP 771/580 in den

Katalog aufgenommen wurde und damit das positive Resultat
einer Recherche über Google unter dem entsprechenden Begriff
erst möglich machte. Auf eine Anfrage im Staatsarchiv der
Waadt hin liess mir dessen Direktor Gilbert Coutaz dankens-
werterweise ein Digitalisat der interessierenden Seiten samt da-

zugehörigen Informationen zukommen, was auf eine der zahl-
reichen von den Gebrüdern Johann und Heinrich Stern in
Lüneburg gedruckten Bibeln führte, und zwar auf die Ausgabe
von 1654 in der Ubersetzung Martin Luthers; die Schlüsselseiten
des von der Stadtbibliothek Nürnberg verwahrten Prachte-

xemplars können über das Internet eingesehen werdend* Das
Lausanner Exemplar stammt nach einer in die Bibel eingelegten
Notiz aus dem Besitz einer in die Familie Bugnion eingeheira-



80

teten Lucie von Haustedt, deren Vorfahren als Folge der Pie-

tistenverfolgungen 1712 aus Deutschland nach Schweden emi-
griert waren.
Uberraschend ist zunächst bereits der Umstand, dass auf dem

Frontispiz dieser Bibel jenes Zitat aus dem ersten Korintherbrief zu
lesen ist, das in Andeer das Dreieck umschliesst. Weiter sind in dem

mit «Hoc trigono felix» überschriebenen Emblem über der Wid-

mung an Herzog August II. von Braunschweig-Lüneburg wie in
Andeer drei Gestirnskörper zum Dreieck zusammengeschlossen,
während der Umriss eines vierten Körpers in Andeer ausserhalb

von dessen Basislinie liegt, in der Stern-Bibel jedoch von ihr ge-
schnitten wird. Diesen vierten Körper der Stern-Bibel kennzeich-

nen die Konturen der Kontinente zweifelsfrei als Erde, so dass der
in eine dunkle und eine helle, der Sonne zugewandte Halbkugel
aufgeteilte Körper zwangsläufig für den Mond steht, auch wenn er
über kein so schönes Gesicht wie sein Gegenstück in Andeer ver-
fügt. Die Identifikation mit dem Mond darf nur schon darum als

gesichert gelten, weil dieser Körper auf dem der Erde am nächsten

gelegenen der vier konzentrischen Kreise platziert ist. Die Darstel-
lung der Stern-Bibel wiederspiegelt genau die im Mittelalter vor-
herrschende astronomische Theorie, nach der die Bahn des Mondes
die Aussenbegrenzung des irdischen, dementsprechend sublunar

genannten Raumes bildet, und die Sonne zwischen oberen und un-
teren Planeten, von denen einer die eine Ecke des Dreiecks bildet,
ihre Bahn zieht, denn dieses dritte Gestirn lässt sich auf Grund des

beigefügten Symbols zweifelsfrei als der Planet Merkur identifizie-
renV Nebst dem Planetensymbol fehlen in Andeer die drei von
den Himmelskörpern ausgehenden Linien, die sich in einem als

abstraktes Analogon zum zentralen Schriftzug «Jahwe» in Andeer
gedachten Punkt an der Erdperipherie treffen, der als Spitze eines

Tetraeders mit einer durch die Symbole von Sonne, Mond und
Merkur definierten Basisfläche interpretierbar ist.
Einen Fingerzeig auf die richtige Lösung des Andeerer Bilderrät-
sels gibt das oben angesprochene Zitat aus dem ersten Korinther-
brief, das in Andeer dem Dreieck zur Erklärung beigegeben ist, in
der Stern-Bibel jedoch im Kontext des Frontispiz auf einem hori-
zontalen, die irdische von der himmlischen Welt trennenden Wol-
kenwulst zu lesen ist; zwei weitere, vertikal angeordnete Wolken-
wülste unterteilen den himmlischen Raum dabei so, dass der im
Strahlenkranz erscheinende Gottesname seitlich von Engelsköp-
fen gerahmt und gegen unten vom Tierkreis begrenzt die Mitte
einnimmt, während Sonne und Mond im linken bzw. rechten
Randbereich angeordnet sind. Wenn nun dieses Paulus-Zitat zu

HOC TRIGONO FELIX,

Emblem aus der Stern-Bibel
von 1654 (Stadtbibliothek
Nürnberg, Solg. 2566.8°).



Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andeer 81

,1 w
'jfc/ ^

^©IBLIÄ
^tej4nfcjei)5Üjj

D.MarC. Lutk".

\B*ü freu ^töTKrvj

Stern-Bibel von 1654:

Frontispiz (Stadtbibliothek
Nürnberg, Solg. 2566.8°).





Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andeer 83

beiden Kontexten passen soll, müssen logischerweise auch ihre

Aussagen miteinander identisch sein und sich nur in der Form
voneinander unterscheiden, d.h. der Ausdruck freudiger Erwar-

tung einer lichterfüllten Herrlichkeit muss auch Inhalt der
abstrakten Dreiecksdarstellungen sein.

Links: Konrad Celtis' Schluss-
Vignette in Tritonius' Melo-
poie (Edgar Wind, Heidnische
Mysterien in der Renaissance
© Suhrkamp Verlag AG Frank-
furta. M. 1981, S. 386).

Raffaels «Disputa del
Sacramento» (Wikimedia
commons/Oro 1).

Konrad Celtis' mterpretat/o pagana eines christlichen
Bildmotivs

Dem Verständnis der Andeerer Dreieckssymbolik noch einen
Schritt näher bringt uns die Schlussvignette, die der deutsche Hu-
manist Konrad Celtis in Anlehnung an einen traditionellen ikono-
graphischen Typus für ein 1507 erschienenes Liederbuch zur
Skandierung horazischer Metren gestaltet hatte.^ Sein Ausgangs-
punkt war jener Bildtypus, dessen wohl bekanntester Vertreter im
Zentrum von Raffaels 1509/10 entstandener «Disputa del Sacra-

mento» in den Stanzen des Vatikans zu sehen ist: Auf einer senk-
rechten Achse zeigt dieses Fresko von oben nach unten Gottvater,
Sohn und den Heiligen Geist als Taube. Diese Elemente der Trini-
tät erscheinen in Kombination mit den Darstellungen von Maria
zur Rechten und Johannes dem Täufer zur Linken von Christus.
In Celtis' Vignette erscheint dieses Bildschema nun gewissermas-
sen zurückversetzt in die heidnische Antike. Passend zum Inhalt
des Buches rahmen Medaillons mit den Köpfen der neun Musen
eine Mandorla im Zentrum, die genau die gleichen Elemente wie



84

Raffaels «Disputa del
Sacramento» im Vergleich
mit Celtis' Vignette.

das nur gut zwei Jahre später entstandene Fresko Raffaels zeigt,
nur dass sie alle mit einem aus der antiken Mythologie bekannten
Namen bezeichnet sind. Anstelle von Gottvater besetzt hier Iupi-
ter die oberste Position, während für Christus ein die Lyra spie-
lender sowie zusätzlich noch durch einen Dreifuss gekennzeich-
neter Phoebus-Apollo eintritt und der Taube ein am unteren Ende
der Mandorla den Kastalischen Quell entspringen lassender Pega-
sus entspricht. Apoll war natürlich dazu prädestiniert, die Stelle

von Christus, auf den das Christentum in Anlehnung an die pla-
tonische Philosophie die Sonnenmetapher anwandte, einzuneh-

men, seit ihn Allegoriker ab dem Hellenismus mit dem Sonnen-

gott Helios identifizierten, wie hier der Strahlenkranz um seinen

Kopf und später die Allgegenwärtigkeit apollinischer Motive im
Dekorationsprogramm von Versailles beweisen.^
Celtis interpretiert nun bemerkenswerterweise auch Maria und
Johannes als Himmelskörper. Letzterem entspricht die mit «Mer-

Symbole aus Celtis' Vignette
im Vergleich mit dem Andeerer
Dreieck (Ansicht vom Chor her).



Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andeer 85

curius» angeschriebene Figur, deren rechter, zu einem Sternsym-
bol umgeformter Fuss auf den gleichnamigen Planeten verweist,
während die hier entsprechend der Rangordnung nach der rö-
misch-imperialen Tradition zur Linken von Christus-Phoebus
stehende Pallas-Athene nach einem in der Renaissance weit ver-
breiteten Bildtypus Maria vertritt und eine an die Andeerer
Monddarstellung erinnernde Maske in ihrer Rechten hält.^ Da-
mit sind in Celtis' Vignette alle Elemente unseres Bilderrätsels

vertreten und lassen sich problemlos zu einem der Andeerer De-
koration entsprechenden Dreieck gruppieren. Sowohl Celtis als

auch Raffael folgen dem Bildtypus der sog. Deesis, einer nur
schon auf Grund der mit einbezogenen Personen von der Drei-
zahl beherrschten Darstellung. Nicht selten befinden sich zudem
die beiden Köpfe der sich tief verbeugenden Maria und Johannes
unterhalb desjenigen von Christus, so dass sich die Gesichter zu
einem Dreieck gruppieren, dessen Spitze das Haupt Christi bil-
det.^ Entgegen der Wortbedeutung von «Deesis» - demütige
Bitte -, was sich vom Verständnis von Maria und Johannes dem
Täufer als Fürbitter der Menschheit herleitet, scheint «der abend-
ländische Mensch [...] die selbständige Deesis als Abbild einer
Himmelsvision und daher als repräsentatives Herrlichkeitsbild
aufgefasst zu haben», was sich mit unserer aus dem Frontispiz der
Stern-Bibel abgeleiteten Deutung decktT

Das Geheimnis der Schöpfung im Spiegel der
Gestirne erkennen

«Die unterhalb der Sonne liegenden Körper empfangen ihren
Glanz von dort und geben ihn ihrerseits dorthin zurück.» Mit
diesen Worten beginnt die dem Frontispiz beigegebene Erklärung
in Johann Valentin Andreäs 1649 erschienenen «Seleniana Au-
gustalia», deren Verfasser die Kataloge der Herzog August Bibli-
othek in Wolfenbüttel und der Stadtbibliothek Nürnberg als Mit-
arbeiter der Stern-Bibel von 1654 verzeichnen.^ Auf jenem
Frontispiz trägt die zentrale Kartusche das Motto «Er [sc. der

Mond] gibt alles zurück» und bedient sich damit ebenfalls der
barocken Symbolsprache, die sich hier allerdings unter Aus-
schluss des Planeten Merkur allein auf die Gestirne Sonne, Mond
und Erde abstützt, die senkrecht übereinander in der Position
während der Phase des Neumonds angeordnet sindV
Die Erklärung zum Frontispiz sieht in der Reflektion des Son-
nenlichts durch den Mond ein zeitübergreifendes gesellschaft-





Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andeer 87

liches Paradigma, denn bereits im Altertum habe man die Leis-

tung eines Untergebenen seinem Vorgesetzten angerechnet,
weshalb im Alten Testament Joab die Eroberung der Stadt Rabba
nicht sich, sondern König David zugeschrieben wissen wollte. In
diesem Bild sei weiter auch das Verhältnis des Menschen zu Gott
zu sehen. «Doch wer bin ich, und was ist mein Volk, dass wir
noch die Kraft haben, so freigebig zu spenden? Denn von dir
kommt alles, und aus deiner Hand haben wir es dir gegeben»,
wird aus einem Gebet Davids zitiert.^ Dass unsere Dreiecksdar-
Stellungen das Verhältnis zwischen Schöpfer und Geschöpf in
dieser Weise sehen, zeigt sich in der Stern-Bibel an der Dunkelfär-
bung der der Sonne abgekehrten Seiten von Erde und Mond, ein

Motiv, das die Andeerer Darstellung nicht derart geometrisch
korrekt übernommen hat, vielleicht deswegen, weil man system-
widrig dem Symbol durch eine klare Ausrichtung der Erde auf
Sonne und Mond eine realistische Note verleihen wollte. Die Ver-

drängung der Erde aus dem Zentrum des Dreiecks zu Gunsten
des Gottesnamens mochte einen erwünschten Nebeneffekt glei-
eher Art gehabt haben, insofern sich aus der Dekoration nun
nicht mehr eine Darstellung des geozentrischen Weltbilds heraus-
lesen liess.

Anspruchsvoll ist das Lesen von komplexen Symbolen in der Art
derjenigen vom Frontispiz der «Seleniana» und in Andeer deswe-

gen, weil sie auf etwas anderes als die mit Anschriften versehenen
Personifikationen in Celtis' Vignette fokussieren. Während letz-
tere es offen lässt, in welchem Verhältnis ihre Figuren zueinander
stehen, steht genau dies im Zentrum der Andeerer Symbolik. Am
deutlichsten ist eine hierarchische Ordnung auf Grund der Posi-

tionierung der Himmelskörper auf unterschiedlichen Kreis-
bahnen und der in einer gedachten Tetraederspitze zusammenge-
führten drei Linien auf dem Emblem der Stern-Bibel ablesbar.

Diese Hilfe bleibt dem Betrachter in Andeer versagt, wenn nicht
allenfalls aus der Positionierung der Sonne auf der Seite des nach
vorreformatorischem Verständnis dem Klerus vorbehaltenen
Chores und nicht des Kirchenschiffs ihre Vorrangstellung abgele-
sen werden darf. Dem Betrachter in Andeer werden insbesondere
auch deswegen mehr Kenntnisse abgefordert, weil beim Stern-

symbol ein expliziter Hinweis auf Merkur fehlt, welcher der ba-
rocken Symbolik auf Grund seiner in nächster Nähe der Sonne
verlaufenden Bahn als derart vom Sonnenlicht überstrahlter und
deswegen nur schwer erkennbarer Planet galt, dass ihm nebst
dem Motto «Immer in der Nähe der Sonne» auch das folgende
zugeordnet wurde: «So versteckt zu sein, bereitet Freude».^ Der

Links: Johann Valentin
Andreä, Seleniana Au-
gustalia: Ausschnitt aus
dem Frontispiz von 1649
(Bayerische Staatsbiblio-
thek München/Epist. 13/
URN: urn:nbn:de:bvb:12-
bsbl 0402055-1).



88

hohe Stellenwert einer sonnennahen Position gründet natürlich
auf der bereits erwähnten metaphorischen Gleichsetzung von
Christus mit der Sonne. Nicht zufällig findet sich das erste Motto
mit der Deutung «Beständig beim Fürsten» unter den für Könige,
Päpste und Kardinäle geeigneten eingeordnet.^
Die konzentrischen Kreise definieren im kirchlichen Kontext
über das gegenseitige Verhältnis der auf ihnen angeordneten Hirn-
melskörper christliche Lebenshaltungen, denn Picinellis «Mun-
dus symbolicus» verbindet mit dem zweiten Motto die im Kolos-
serbrief gegebene Definition eines christlichen Lebenswandels:
«Euer Leben ist mit Christus verborgen in Gott».^ Noch um die
Wende zum 18. Jahrhundert wird dieses Lob der Zurückgezogen-
heit unter denjenigen emblematischen Mottos aufgelistet, die sich
auf Heiliges und Christliches beziehen.^ Nun findet auch Celtis'
Gleichsetzung von Merkur mit Johannes dem Täufer ihre Erklä-

rung, dessen Wirken die Bibel als einzig auf das Kommen des

«stärkeren» Christus bezogen wissen und damit im Bild eines ge-
genseitigen Verhältnisses verstanden haben will.^
Ebenso leitet sich nach Picinelli die symbolische Bedeutung des

Mondes von seiner Stellung als bedeutendster Empfänger von
Sonnenlicht her. Das erste mit ihm verbundene Motto «Durch
seine Strahlkraft hebt er sich von allen andern ab» wird auf Marias
metaphorische Strahlkraft bezogen, unterlegt mit einem Zitat aus
Petrus Damiani, gemäss dem Maria über alle Seelen von Heiligen
und Engeln herausrage. Ein zweites Motto, nämlich «[Der Mond]
nimmt zu durch Licht von aussen», bezieht Picinelli auf den Men-
sehen als Objekt der göttlichen Gnade, gestützt auf eine Stelle im
ersten Korintherbrief, die bloss ein einziges Kapitel von der an
der Andeerer Kirchendecke zitierten trennt: «Durch Gottes Gna-
de aber bin ich, was ich bin. Und seine Gnade an mir ist nicht
ohne Wirkung geblieben; nein, mehr als sie alle [sc. die andern

Apostel] habe ich gearbeitet, doch nicht ich, sondern die Gnade

Gottes, die mit mir ist».^
Nun fügen sich die einzelnen Teile unseres Symbol-Puzzles zum
stimmigen Ganzen, und was zunächst den Eindruck einer blossen

Aufreihung eines Mottos und zweier Bibelzitate ohne inneren
Zusammenhang erweckt hatte, entpuppt sich als symbolisch dar-

gestelltes, Glück bringendes Lebensparadigma. Das Glück wird
dabei nicht als Funktion einer im astrologischen Sinn konkreten
Gestirnskonstellation verstanden, sondern gesehen in der Fokus-
sierung des Lebens auf Christus und göttliche Gnade, eine Aus-
richtung, für deren Bedeutsamkeit nur die Grossartigkeit des von
Jahwe geschaffenen Kosmos ein adäquates Bild abgibt, nach der



Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andeer 89

zitierten Jesajasteile die sichtbare Kraftquelle für den Menschen.
Doch Sichtbares verweist auf unsichtbares Grösseres gemäss Pici-
nellis «Mundus symbolicus», wie es die zweite Bibelstelle anhand
des dem platonischen Höhlengleichnis entlehnten Bild der Spie-
gelung ausdrückt, wo die durch die Sonne symbolisierte absolute
Wahrheit dem Menschen zunächst auch nur auf indirektem Weg,
nämlich über ihr Spiegelbild in einer Wasserfläche erkennbar ist.^
Es ist eigentlich erstaunlich, dass man zur Vermittlung dieses In-
halts in einer reformierten Kirche auf die traditionelle Typologie
der Deesis zurückgriff, allerdings in der Form einer Verfremdung
zum unverfänglichen Symbol.

Rückblick und Ausblick

Die Andeerer Deckendekoration kann also als strukturiertes Zei-
chen gelesen werden, das unter Zuhilfenahme astronomischer
Symbole auf einen komplexen religiösen Sachverhalt verweist.
Doch das Fazit kann auch in anschaulicherer Weise gezogen wer-
den. Denn Andreas Gryphius, der dem barocken Febensgefühl
zur Zeit des Dreissigjährigen Krieges in gültiger Weise poetischen
Ausdruck verliehen hatte und gerade einmal ein Jahrzehnt tot war,
als die Andeerer Kirchendecke ihren Schmuck erhielt, bestätigt
mit seinem um 1640 entstandenen Sonett «An die Sternen» die
hier vorgetragene Deutung der Andeerer Kirchendekoration aufs

Eindrücklichste. Die Gestirne am Himmel, «die Gott allein recht
misst, die Gott allein recht kennt», werden zum Ziel menschlicher
Sehnsucht erklärt; mit «ihr Fichter, die ich nicht auf Erden satt
kann schauen» redet Gryphius sie an. Das Motiv des Wolken-
wulstes, der auf dem Frontispiz der Stern-Bibel die göttliche
Sphäre von der sündigen Erde trennt, spiegelt sich hier in der
bildhaften Anrede an die Gestirne mit «ihr Fackeln, die ihr Nacht
und schwarze Wolken trennt», ist ihnen doch durch ihr Aufblit-
zen in der metaphorisch für alles Irdische stehenden Nacht die
Rolle von Hoffnungsträgern zugedacht. «Herolde dieser Zeit»
nennt er sie, die auf jene andere Zeit vorverweisen, in der «ich [...]
euch [...] von andern Sorgen frei werd' unter mir besehen». Die
Hoffnung erweckende Spiegelmetaphorik aus dem ersten Korin-
therbrief ist hier umgesetzt in die Sehnsucht nach einem Perspek-
tivwechsel, nach einem Aufstieg an die Spitze des Tetraeders, um
es im Bild des Emblems in der Stern-Bibel zu formulieren.
Zum Schluss noch eine Überlegung, die über die Erklärung einer
Dekoration begrenzten Ausmasses hinaus Grundsätzliches betrifft.



90

Da in der frühen Neuzeit sich in Rätien offenbar weitere Kreise
souverän des zeitgenössischen Zeichensystems, das göttliche und
menschliche Sphäre in einem Verhältnis der Reziprozität aufei-
nander bezog, zu bedienen wussten - esoterisches Wissen hätte
kaum den Weg an die Decke einer Dorfkirche gefunden -, ist der
Verdacht nicht von der Hand zu weisen, dass wir Darstellungen
von Welt aus der Zeit des Humanismus gründlich missverstehen,

wenn wir sie nicht aus dem Blickwinkel des ihnen unterlegten
Weltverständnisses lesen, zumal das obgenannte Denken in Wech-

selbezügen, wie die Emblembücher des Barock zeigen, nicht al-
lein der religiösen Elite vorbehalten war. Wir sollten uns deshalb
davor hüten, Texte dieser Epoche in das Prokrustesbett positivis-
tischen Denkens zu pressen.

Gian Andrea Caduff war von 1979 bis 2008 Lehrer für Griechisch und Latein an der
Bündner Kantonsschule.

Adresse des Autors: Dr. Gian Andrea Caduff, Rangsstrasse 29, 7205 Zizers

Endnoten

1 Vgl. Erwin Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons
Graubünden, Bd. 5, Teil II, Basel 1943, S. 184-186. Hans
Batz, Die Kirchen und Kapellen des Kantons Graubünden,
Chur [2003-2005], Bd. 2, S. 107. Ludmila Seifert-Uher-
kovich und Leza Dosch, Kunstführer durch Graubünden,
Bern-Zürich 2008, S. 126f.

2 Der Kleine Pauly, Bd. 1, Sp. 663,40-43; Der Neue Pauly,
Bd. 2, Sp. 124.

3 Johann Valentin Andreä, Seleniana Augustalia, Ulm
1649, S. 21; vgl. Reallexikon für Antike und Christentum,
Bd. 1, Sp. 828-831.

4 Der vorliegende Aufsatz verdankt sich einer Anfrage
von Pfarrer Jens Köhre, Andeer.

5 Filippo Picinelli, Mundus symbolicus, Köln 1687
Hildesheim-New York 1979); dazu Dietmar Peil, Titelkup-
fer/Titelblatt - ein Programm? in: Die Pluralisierung des
Paratextes in der Frühen Neuzeit, hrsg. von Frieder von
Ammon und Herfried Vögel, Berlin 2008, S. 311-315. Apo-
kalypse 20,12. Vgl. Theologische Realenzyklopädie, Bd. 4,
S. 300. Piaton, Staat 516a.

6 Xenokrates bei Plutarch, De defectu oraculorum
416cd Frg. 222 Parente; Rainer Schwindt, Das Weltbild
des Epheserbriefes: Eine religionsgeschichtlich-exege-
tische Studie, Tübingen 2002, S. 191.

7 Plutarch, De defectu oraculorum 422bc/e. Schwindt
(wie Anm. 6), S. 232.

8 Augustin, Contra Faustum Manichaeum 20,6 (=Migne
PL Bd. 42, Sp. 371 f.); vgl. Epistulae 120,2,7 (=Migne PL

Bd. 33, Sp. 455).

9 Engelbert Kirschbaum, Lexikon der christlichen Ikono-
graphie, Freiburg im Breisgau 1968 Darmstadt 2012),
Bd. 1, Sp. 525f., 528. Nott Caviezel, Lavin GR, Bern 1985,
S. 29, 32; Batz (wie Anm. 1), Bd. 5, S. 156.

10 Augustin, De trinitate 6,10,12 Migne PL Bd. 42, Sp.
932). Marsilio Ficino, Piatonis opera omnia, Lyon 1590,
S. 775A. Vgl. Edgar Wind, Heidnische Mysterien in der
Renaissance, Frankfurt am Main 1981 (Originalpublikati-
on 1968), S. 289-291. Daniel Stolz von Stolzenberg, Chy-
misches Lustgärtlein, Frankfurt 1624, XVI. Figur



Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andeer 91

11 http://www.gbv.de/vd/gothaba/75:666296F (13.2.2015).

12 Petrus Apianus, Cosmographia, Antwerpen 1540, fol. 5r.

13 Petrus Tritonius, Melopoiae sive harmoniae tetracenti-
cae, Augsburg 1507. Vgl. Wind (wie Anm. 10).

14 Kirschbaum (wie Anm. 9), Bd. 4, Sp. 176. Friedemann
Richert, Piaton und Christus: Antike Wurzeln des Neuen
Testaments, Darmstadt 2011, S. 69. Wilhelm Pleinrich
Roscher, Ausführliches Lexikon der griechischen und rö-

mischen Mythologie, Bd. 1, Leipzig 1884-1890, Sp. 422,
1996; Bd. 3, Leipzig 1897-1909, Sp. 2398. Walter Burkert,
Griechische Religion der archaischen und klassischen
Epoche, 2. Auflage, Stuttgart 2011, S. 230, 343. Picinelli
(wie Anm. 5), S. 29. Jacob Bosch, Symbolographia sive
de arte symbolica, Augsburg 1702, Klasse I, Nr. CXIV
mit zugehöriger Abbildung: Sonne als Abbild väterlichen
Glanzes.

15 Kirschbaum (wie Anm. 9), Bd. 1, Sp. 495. Rudolf Witt-
kower, Allegorie und der Wandel der Symbole in Antike
und Renaissance, Köln 1984, S. 267-270.

16 Vgl. Abbildung bei Kirschbaum (wie Anm. 9), Bd. 1,

Sp. 498.

18 Wie Anm. 3.

19 Vgl. Bosch (wie Anm. 14), Klasse III, Nr. MXXXII mit
zugehöriger Abbildung. Plinius, Naturalis historia 2,46,1.

20 Cassius Dio 49,4,1; Tacitus, Germania 14,1; 2. Samuel
12,28; 1. Chronik 29,14 zitiert nach der Zürcher Übersetzung.

21 Picinelli (wie Anm. 5), S. 52.

22 Bosch (wie Anm. 14), Klasse III, Nr. 52.

23 Kolosserbrief 3,2 zitiert nach der Zürcher Überset-

zung.

24 Bosch (wie Anm. 14), Klasse I, Nr. DCCCXLI mitzuge-
höriger Abbildung.

25 Matthäusevangelium 3,11; Markusevangelium 1,7;

Lukasevangelium 3,16; vgl. Johannesevangelium 1,26f.

26 Picinelli (wie Anm. 5), S. 33; vgl. Bosch (wie Anm. 14),
Klasse IV, Nr. 80. 1. Korintherbrief 15,10 zitiert nach der
Zürcher Übersetzung.

27 Piaton, Staat 516b.

17 Kirschbaum (wie Anm. 9), Bd. 1, Sp. 497.


	Christlich-humanistische Symbolsprache in der Kirche Andeer

