Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (2014)

Heft: 3

Artikel: Katholiken und Protestanten in Graubtinden
Autor: Head, Randolph C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-513607

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-513607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Katholiken und Protestanten in Graublnden 241

Katholiken und Protestanten Randolph C. Head
in Graubiinden .

(Ubersetzung:
Konfessionelle Disziplin und ldentitit ohne frithneu- Peter Jager)

zeitlichen Staat

Die Vorstellung, dass das Paradigma der <Konfessionalisierungs ei-
nen massgeblichen analytischen Schliissel fiir das Verstandnis der
nachreformatorischen Staaten Deutschlands (sowie der Eidgenos-
senschaft und der Drei Biinde) liefern konne, nahm in den zahlrei-
chen Publikationen zum Thema nach 1990 einen zentralen Platz
ein. Das von Heinz Schilling und Wolfgang Reinhard ausformu-
lierte Konfessionalisierungsparadigma bot eine kohérente Per-
spektive auf die sozialen, politischen und kulturellen Krifte, die
Europa im Jahrhundert nach der Reformation pragten. Es fiihrte
die zuvor getrennten Historiographien des lutherischen, refor-
mierten und katholischen Deutschland wieder zusammen unter
dem einen Dach der neo-weberianischen Modernisierung des
Staates, der Gesellschaft und des Individuums.! Der Erfolg von
Schillings und Reinhards Modell beruht auf seiner Erklirungs-
kraft in unterschiedlichen Bereichen. Sein methodischer Ansatz
berticksichtigte die wichtigsten sozialgeschichtlichen Erkenntnis-
se der jlingeren Vergangenheit, ohne dabei den Rahmen des akri-
bisch akkumulierten Wissens der politischen und der Institutio-
nengeschichte zu verlassen. Ebenso lieferte das Modell eine
kohdrente Erklarung dhnlicher Entwicklungen, die in allen kon-
fessionellen Lagern im deutschsprachigen Raum auszumachen
sind. Und nicht zuletzt war es aufgrund seiner klaren Formulie-
rung als Idealtyp selbst dann emn niitzliches heuristisches Instru-
ment, wenn man dessen Grundpriamissen nicht teilte. Im
Wesentlichen verband das Paradigma drei gut dokumentierte
Zeiterscheinungen, die im Heiligen Rémischen Reich des spiten
16. Jahrhunderts prigend waren, zu einem potenten Erklirungs-
modell: erstens die Herausbildung von klar umrissenen Kirchen-
tlimern, jedes aus einem Priester- und einem Laienstand bestehend,
die sich dem Erhalt ihrer jeweiligen Glaubensrichtung und dem
Ausschluss von Nonkonformisten verschrieben; zweitens das
Aufkommen von Territorialstaaten innerhalb des Reichs als Schalt-
stellen der politischen Zentralisierung und schliesslich die umfas-
senden Bemithungen von Magistraten im gesamten Reich, durch
einen Sozialdisziplinierungsprozess neue Grenzen gesellschaftli-
chen Verhaltens und neue moralische Standards zu verankern.



242

Der Anspruch der Konfessionalisierungstheorie, fiir eine Vielzahl
von Kontexten geeignet zu sein, ladt Forschende dazu ein, sie in
Fallstudien sowohl zu den Kerngebieten des Reichs als auch zu
den soziopolitischen und geografischen Randgebieten zu erpro-
ben und zu verfeinern. Diese Abhandlung wihlt den letzteren Weg
und nimmt den Kanton Graubiinden in den Fokus, wo Protestan-
ten und Katholiken im 16. Jahrhundert mehr oder weniger fried-
lich koexistierten und an einer gemeinsamen politischen und sozi-
alen Struktur teilhatten, bevor sie sich im 17. Jahrhundert in
erbittert verfeindete konfessionelle Lager aufspalteten. Dieser po-
litische und gesellschaftliche Wandel, wenngleich er in mehrerer
Hinsicht bemerkenswerte Parallelen zu Entwicklungen in anderen
Teilen des Reiches aufwies, vollzog sich iiberdies in einer Region,
die nicht nur peripher gelegen, sondern 1m Vergleich zum restlhi-
chen Westeuropa politisch auch am wenigsten zentralisiert war.
Eine Untersuchung der Herausbildung von wohldefinierten kon-
fessionellen Blécken und Tdentititen in Graubiinden offenbart
einige scheinbar paradoxe Grundzilige. Einerseits unterschied
sich der Prozess der Konfessionsbildung wesentlich von jenem in
Regionen, wo ein sich zentralisierender Staat im Biindnis mit pro-
testantischen oder wieder erstarkten katholischen Institutionen
bei der Verinderung der religiésen Praxis eine Hauptrolle spielte.
In Graubiinden bestimmten demgegentiber Dorfgemeinschaften
nicht nur thre konfessionelle Zugehérigkeit durch Mehrheitsbe-
schluss selbst, sie gewidhrten im Umgang mit andersglaubigen In-
dividuen und in ihrer politischen Handhabe der beiden in der
Region etablierten Kirchen auch grosse Freiheiten. Wie weiter
unten aufgezeigt wird, konnten in den Drei Biinden faktisch we-
der der Staat noch die Kirchen Massnahmen zur Sozialdiszipli-
nierung in den Lalengemeinschaften durchsetzen, gelang dies den
Kirchen doch selbst innerhalb der eigenen Geistlichkeit kaum.
Unter diesem Gesichtspunkt hat es den Anschein, dass sich die
Region ausserhalb des Konfessionalisierungsparadigmas mit sei-
ner dreifachen Verkniipfung aus Staatsbildung, exklusiven religi-
osen Identititen und Sozialdisziplinierung bewegte.

Andererseits glich die konfessionelle Identititsbildung in Grau-
blinden jedoch sowohl in ihrer zeitlichen Dimension als auch in
ithren konkreten Auswirkungen stark jener in vielen anderen bi-
konfessionellen Teilen des Heiligen Rémischen Reiches. Turbu-
lente Umbriiche in den Zwanziger- und Dreissigerjahren des 16.
Jahrhunderts fiihrten zur Griindung zahlreicher protestantischer
Kirchgemeinden; derweil rissen protestantische wie katholische
Obrigkeiten Ressourcen und Kompetenzen der Alten Kirche an



Katholiken und Protestanten in Graublnden 243

sich. Ab den spiten Vierzigerjahren verfligten die beiden in der
Region anerkannten Glaubensrichtungen tiber unabhangige In-
stitutionen, die danach strebten, moglichst viele neue Anhinger
hinzuzugewinnen, wihrend sie gleichzeitig in zunehmend uner-
bittlicher Weise die Gegenseite bekdmpften. Die protestantischen
und katholischen Laien lebten jedoch trotz religitser Differenzen
weiterhin in relativ friedlicher, nachbarschaftlicher Koexistenz,
bis sich in den Sechziger- und Siebzigerjahren des 16. Jahrhun-
derts die Anzeichen von Spannungen zu mehren begannen. Erst
zur Jahrhundertwende lassen sich aber erste leidenschaftlich und
zunehmend erbittert gefiihrte Attacken auf andersgliubige Nach-
barn nachweisen. Die daraus resultierenden Uberwerfungen
fithrten zum Ausschluss von Abweichlern und zur Spaltung von
Gemeinschaften, die sich nicht mehr imstande sahen, als bikon-
fessionelle Entititen ithre Aufgabe zu erfiillen. In den 1630er-Jah-
ren lassen sich in Graubiinden Bestrebungen in Richtung rigider
konfessioneller Grenzen feststellen, und die Institutionalisierung
der Paritdt® wies grosse Parallelen zu den Entwicklungen in vielen
Teilen Deutschlands auf.?

Die Ahnlichkeit der Auswirkungen, die Graubiinden — trotz sei-
ner ginzlich uniiblichen politischen und sozialen Strukturen —
mit dem Rest des Reiches verbindet, stellt das Paradigma der
Konfessionalisierung vor ein gewisses Ritsel. Die schlichte Tatsa-
che, dass in Graubiunden kein von oben verordneter Konfessiona-
lisierungs- und Modernisierungsprozess erfolgte, 1st an sich nicht
Uberraschend: Wie schon sein Vorldufer Gerhard Oestreich aner-
kennt Schilling, dass nicht alle gesellschaftlichen Verhiltnisse in-
nerhalb des Reiches in den umfassenden Rahmen seines Paradig-
mas passen miissen.’ Vielmehr bedarf die Tatsache, dass die
Auswirkungen trotz anderem institutionellen und politischen
Klima in Graubiinden frappierende Ahnlichkeiten aufweisen, ei-
ner Erklirung. Sie legen nahe, dass wir die Konfessionalisierung
nicht als autonomen Prozess im nachreformatorischen Europa
auffassen sollten, sondern stattdessen als eine Variante eines um-
fassenderen Wandlungsprozesses, bei der expandierende friih-
neuzeitliche Staaten womdglich die bestimmende Kraft waren,
wovon zahlreiche Modernisierungstheorien ausgehen. Die Kon-
fessionalisierung konnte aber auch das Resultat von anderen,
ebenso wirkungsmichtgen Kriften gewesen sein, die in Dérfern,
Weilern und selbst innerhalb einzelner Familien ebenfalls Einfluss
hatten. In der vorliegenden Abhandlung wird im Folgenden zu-
nachst das Paradigma der Konfessionalisierung in seiner kanoni-
schen Form niher bestimmt. Danach folgt ein Uberblick iiber die



244

Entwicklungen im damaligen Graubiinden. Den Abschluss bil-
den mehrere Hypothesen mit dem Ziel, die Befunde mit verschie-
denen Interpretationsmodellen zu verkniipfen.

Das «Konfessionalisierungsmodell»

«Konfessionalisierung» hat sich als Sammelbegriff fiir eine Epoche
der europiischen Geschichte etabliert, in der im Widerstreit ste-
hende und sich gegenseitig ausschliessende konfessionelle Zugeho-
rigkeiten zu einem unabhingigen gesellschaftlichen Faktor wurden,
dessen Relevanz sich von der hohen Politik bis hin zur Lokalbevil-
kerung erstreckte. Der Terminus als solcher fiigt zwischen einer
Epoche der allgemein geteilten christlichen Idenntit — dem corpus
christianum des lateinischen Westens wihrend des Mittelalters —
und einer des aufgeklirten Sikularismus ein «Zeitalter des Konfes-
sionalismus» ein. Die jlingste Forschung sieht in der Konfessiona-
lisierung — das heisst, in der Entwicklung, die eine konfessionell
gegliederte Gesellschaft hervorbrachte — einen grundlegenden und
tiefgreifenden Transformationsprozess in den politischen, religi6-
sen und gesellschaftlichen Sphiren, der schliesslich auch einen Ra-
tionalisierungsprozess zur Folge hatte.” Diese Transformation hat-
te weniger zu tun mit den Konflikten zwischen Katholiken und
Protestanten, auf die in der alteren Forschung noch der Fokus ge-
legt wurde, als mit der Herausbildung neuer Beziehungen zwi-
schen Institutionen und Gesellschaft in den aufkommenden euro-
paischen Nationalstaaten, ganz besonders in Deutschland.®

Zur Diskussion stehen in solchen Studien zwei der am kontinu-
terlichsten untersuchten Thematiken in der europidischen Ge-
schichtsschreibung: zum einen die Frage nach dem Zusammen-
hang zwischen religidsem Wandel und dem Staat, die seit Leopold
von Ranke im Raum stand, und seither regelmissig den Rahmen
fiir historische Analysen bildete, zum anderen der Ubergang von
«feudalen» hin zu «modernen» oder «rationalen» Formen der Or-
ganisation und Machtaustibung. Diese stark vom Werk Max We-
bers geprigte Betrachtungsweise hat durch die Ausfithrungen
von Norbert Elias zum <Prozess der Zivilisation> und den in der
jungeren Debatte besonders prominenten Versuch Gerhard
Qestreichs, einen Prozess der Sozialdisziplinierung zu ermitteln,
der die europdischen Eliten gegen Ende des 16. Jahrhunderts er-
fasst habe, wichtige Modifikationen erfahren.”

Man konnte davon ausgehen, dass diese Themenbereiche bis zum
heutigen Tag umfassend analysiert worden sind; das Gegenteil ist



Katholiken und Protestanten in Graublnden 245

jedoch der Fall. Gianzlich neue Betrachtungsweisen, welche die-
sen Fragen neue Aktualitit verliehen haben, sind durch die neu-
artigen Pragestellungen und beeindruckenden Forschungsergeb-
nisse der neuen Sozialgeschichte erdffnet worden. In ilteren
Untersuchungen der Reformation und ithrer Auswirkungen auf
den Staat war der soziale und religiése gesellschaftliche Wandel
grosstenteils noch unbeleuchtet geblieben; stattdessen hatte man
nach Erklirungen fiir obrigkeitliche Entscheide zugunsten einer
der beiden rivalisierenden Konfessionen gesucht oder war der
Frage nachgegangen, nach welchen Parametern Theologen die ei-
genen konfessionellen Positionen bestimmten. In jiingster Zeit
wurde der Fokus in der wissenschaftlichen Betrachtung hingegen
auf die Rezeption von reformatorischen Ideen in den Dorfern
und Stidten Deutschlands und des iibrigen Europa gelegt. Durch
ihre Betonung der vielen Gemeinsamkeiten in der Art und Weise,
wie Magistraten aller Zugehorigkeiten mit dem religiosen Wandel
umzugehen versuchten, haben solche Forschungsarbeiten jedwe-
de Theorie eines krassen Widerspruchs zwischen «modernen
protestantischen und <reaktioniren> katholischen Vorgehenswei-
sen unterminiert.® In einer Flut von Studien wurde zudem ver-
sucht, die religidsen Vorstellungen der Bauernschaft zu ermit-
teln — insbesondere im Hinblick auf Regionen, in denen die
Obrigkeiten eine einzige Konfession durchzusetzen versucht hat-
ten. Dies geschah entweder mittels Quellen wie Visitationsproto-
kollen oder Konsistorialakten, oder durch die Betrachtung biauer-
licher Handlungsweisen hinsichtlich der Rolle der Kirche im
landlichen Leben.’

Mit Bezug zum unten dargelegten Fallbeispiel méchte ich hervor-
heben, wie stark die Vorstellung eines <Zeitalters des Konfessiona-
lismus> an die Grundpriamisse gebunden ist, dass nachreformato-
rische Staaten die giinstigen Umstande fiir religiése und moralische
Indoktrination nutzten, die sich ithnen durch die Spaltung der Al-
ten Kirche eréffnet hatten, um Populationen zu beherrschen, die
entweder bis anhin von einer Feudalaristokratie und einer feudali-
sierten Kirche kontrolliert worden waren oder aber im Spitmittel-
alter eine betrachtliches Mass an lokaler Automomie erreicht hat-
ten.!® Der Aufstieg der Nationalstaaten, einer der iltesten
historiographischen «Zoépfe» der Geschichtsschreibung, ist daher
in neuem Gewand wieder ins Zentrum des Interesses geriickt: Er
wurde nunmehr in den Zusammenhang des sozialen und ideologi-
schen Wandels nicht nur im Kreis von Eliten, sondern innerhalb
von Gesamtbevolkerungen gestellt. Um Heinz Schilling zu zitie-
ren, wie er sich besonders prizis ausdriickt:



246

«Konfessionalisierung> meint einen gesellschaftlichen Fundamen-
talvorgang, der das offentliche und private Leben in Europa tief-
greifend umpfliigte, und zwar in meist gleichlaufender, bisweilen
auch gegenliaufiger Verzahnung mit der Herausbildung des friih-
modernen Staates und mit der Formierung einer neuzeitlich diszi-
plinierten Untertanengesellschaft [... [»"

Der bereits in fritheren Versionen des Modells wichtige Staat
ist zunehmend zum massgeblichen Akteur geworden, dessen
Handeln eine transformative Wirkung auf bestehende und im
Entstehen begriffene Strukturen des dorflichen Lebens hatte.
Lehrstreitigkeiten, Staatsbildung und die Rationalisierung der
Gesellschaft mittels Sozialdisziplinierung waren gemaiss diesem
Modell demnach untrennbar und zwingend in enger kausaler Ver-
bindung miteinander verkniipft im konfessionellen Zeitalter —
eine Dreierachse von enormer Bedeutung fiir den gesamten Mo-
dernisierungsprozess.

Ein zweites charakteristisches Merkmal des Konfessionalisie-
rungsparadigmas ist seine Betonung der Gemeinsamkeiten zwi-
schen lutherischen, protestantischen und katholischen Konfessio-
nalisierungsprozessen.’® Das Konzept erlangte zundchst unter
Gelehrten des katholischen Deutschland Bekanntheit, wie Ernst
Walter Zeedens bekannte Begriffsdefinition zeigt, die bewusst alle
der drei wichtigsten konfessionellen Gruppen einbezieht.

«Unter Konfessionsbildung sei also verstanden: die geistige und
organisatorische Verfestigung der seit der Glanbensspaltung auns-
emanderstrebenden verschiedenen christlichen Bekenntnisse zu
emem halbwegs stabilen Kirchentum nach Dogma, Verfassung
und religivs-sittlicher Lebensform. Zugleich thr Ausgreifen in die
christliche Welt des friithneunzeitlichen Europas; thre Abschirmung
gegen Einbriiche von aussen mit den Mitteln der Diplomatie und
Politik; aber anch ihre Gestaltung durch ausserkirchliche Krifte,
insonderbeit die Staatsgewalt. »'

Wolfgang Reinhard hat Zeedens Konzept in einem provokativen
Artikel auf die Spitze getrieben, indem er anregte, dass die Gegen-
reformation als eine Form der Modernisierung betrachtet werden
solle." In der jingsten Forschung wird meistens davon ausge-
gangen, dass das Zusammenfallen von institutioneller Konsoli-
dierung in den verschiedenen Kirchen und die Bildung konfessio-
neller Identititen altere Formen der Solidaritit verdringen
konnten — oftmals im Interesse eines frithen absolutistischen



Katholiken und Protestanten in Graublnden 247

Firsten oder Magistraten. Zudem hat die gemeinsame Neigung
aktivistischer Kirchen und politischer Autoritaten, die auf die
Ausweitung des eigenen Einflussbereichs erpicht waren, neue
Formen der Sozialdisziplinierung von oben nach unten durchzu-
setzen, dem Prozess der religiésen Differenzierung gemiss dem
Konfessionalisierungsmodell eine einheitliche Gestalt verliehen.
Statt die treibende Kraft hinter der Modernisierung in bestimm-
ten Glaubensvorstellungen zu lokalisieren, wie dies in der vulga-
ren Version von Webers protestantischer Ethik getan wurde, sieht
das Paradigma die entscheidende Weichenstellung im Biindnis
zwischen sdkularen und geistlichen Institutionen, die sich zu ei-
nem umfassenden disziplinarischen Konstrukt verbanden, das
imstande war, einer von christlichen Lehrmeinungen noch kaum
gepragten landlichen Bevolkerung neue Regeln und Praktiken
wie auch neue Identititen zu diktieren.'t

Die Konfessionsbildung im Graubiinden
des 16. Jahrhunderts

Die Drei Biinde bieten eine ungewohnliche Gelegenheit, die
Zweckmissigkeit dieser Konzepte zu erproben. Die fast vollstin-
dige Abwesenheit von zentralen Institutionen im damaligen
Graubiinden ermoéglicht es uns, der Frage nachzugehen, wie be-
deutend der Beitrag des Territorialstaats hinsichtlich des konfes-
sionellen Wandels tatsichlich war. Ebenso erlaubt uns die Tatsa-
che, dass es protestantische und katholische Biindner Dérfer gab,
Reaktionen kleiner Glaubensgemeinschaften unterschiedlicher
Richtung auf die Reformation miteinander zu vergleichen. Ich
werde mich hier vor allem auf zwei Themenkreise konzentrieren:
erstens die konfessionelle Disziplin in Graubiinden, das heisst,
die Herausbildung institutioneller oder kultureller Mechanismen,
mittels derer Gemeinschaften die Mitgliedschaft in einer konfes-
sionell definierten Kirche erzwingen konnten. Solche Mechanis-
men wurden in Graubiinden erstmals in den 1560er-Jahren mani-
fest und erlebten ihre Bliitezeit im 17. Jahrhundert. Zweitens wird
der Fokus auf den eng damit verbundenen konfessionellen Iden-
tititen liegen. Wann und aus welchen Griinden waren Blindner
bereit, sich als Mitglieder einer der widerstreitenden Kirchen mit
dieser zu identifizieren, selbst wenn dies anderen Identititen ent-
gegenlief wie beispielsweise der Zugehorigkeit zu einer weltli-
chen Gemeinde? Das damit zusammenhingende Thema der So-
zialdisziplinierung in Graubiinden ist bereits von H.R. Schmidt



248

und Ulrich Pfister behandelt worden.!” Schmidt argumentiert
zugunsten einer kommunal basierten Selbstdisziplinierung der
lindlichen Kommune nach christlichen Grundsitzen, wihrend
Pfister hervorhebt, dass die Entwicklungen in Graubiinden im
Rahmen von existierenden Sozialdisziplimerungsmodellen be-
trachtet werden kdnnten, aber nur, wenn man die Schwiche zen-
traler politischer Institutionen mitberticksichtige.'

Die in den Zentralalpen gelegene <Republik der Drei Biinde 1n alt
fry Ritien> umfasste im 17. Jahrhundert den Grossteil des histori-
schen Bistums Churs und stand in engem Biindnis mit der Schwei-
zerischen Fidgenossenschaft, wenngleich sie dieser selbst nie bei-
trat.'” Schon vor den Anfingen der protestantischen Bewegung
hatten Biindner Dorfgemeinden viele herrschaftliche und kirchli-
che Vorrechte an sich gerissen oder erstanden, und nach den
1470er-Jahren verwalteten sich die Gemeinden mittels der Drei
Biinde — dem Grauen Bund, dem Gotteshausbund und dem Zehn-
gerichtebund —, die sie konstitwerten, faktisch selbst. 1499 kimpf-
ten die Biindner an der Seite der Eidgenossen im Schwabenkrieg
gegen das Haus Habsburg, und errangen einen wichtigen Sieg an
der Calven; der nachfolgende Frieden bestitigte die Autonomie
der Eidgenossen und Biindner im Heiligen Rémischen Reich. Der
Churer Bischof und andere Herren behielten zwar thre nominel-
len Souverinititsrechte, doch sowohl die Stadt Chur als auch die
lindlichen Gerichtsgemeinden der Biinde beanspruchten nach
und nach auch noch die verbliebenen ékonomischen Vorrechte
ithrer Herren fiir sich.®

In den friihen 1520er-Jahren begann sich die protestantische Dok-
trin von Ziirich aus in Graubiinden auszubreiten. Gleichzeing
erreichten Auseinandersetzungen um politische Legitimitit und
die Verteilung konomischer Ressourcen einen Héhepunkt. 1524
verabschiedeten die Blinde die Ersten llanzer Artikel —allgemeine
Satzungen mit dem Charakter eines Grundgesetzes —, welche
rechtliche Regeln fiir die Geistlichkeit einfiihrten und die geisthi-
che und weltliche Macht grosstenteils auf die einzelnen Gemein-
den tbertrug. Nur Trauungen und die Bestellung der Geistlich-
keit wurden noch dem Bischof tberlassen, wihrend Zehnten,
Schenkungen, Kirchengiiter und kirchliche Abgaben fortan in die
Zustindigkeit von weltlichen Gerichten fielen® Die Errichtung
dieser Reformsatzungen war begleitet von weitverbreitetem sozi-
alem Aufbegehren, das sich gegen kirchliche Institutionen richte-
te. Immer mehr Bauern behielten thre Zehnten und Abgaben zu-
riick und weigerten sich, die Herrschaft des Bischofs {iber sie
anzuerkennen.??



Katholiken und Protestanten in Graubinden 249

Der religiose und politische Aufruhr dauerte auch in den folgen-
den Jahren weiter an. Anfang 1526 beraumten die Drei Biinde

eine offizielle Disputation an. Der Ausléser dafiir war, dass der
Anfiihrer der katholischen Partet in Chur, Theodul Schlegel, den

Priester der St. Martinskirche in Chur, Johannes Comander, der
Ketzerei beschuldigt hatte. Wenngleich sich aus der Disputation

selbst kein eindeutiges Resultat ergab, fiihrten die nachfolgenden

Spannungen noch im weiteren Verlauf des Jahres 1526 zur Ein-
fiihrung weiterer Artikel, der Zweiten [lanzer Artikel, welche das

Verhiltnis zwischen Kirche und Staat regelten.” Die neuen Arti-
kel klammerten die grundsitzlichen Fragen der religiésen Dokt-
rin aus, um die sich der Disput Anfang des Jahres gedreht hatte,
und befassten sich stattdessen mit der politischen Rolle des Bi-
schofs und den wirtschaftlichen Birden, die das bestehende

Herrschaftssystem mit sich brachte. Artikel 13 verlieh indes jeder
Gemeinde das Recht, thren Pfarrer oder Priester selbst zu ernen-
nen oder auch zu entlassen.” Da sie dem Bischof alle karchlichen

und weltlichen Mittel entzog, die Einstellung und Entléhnung
protestantischer Pfarrer zu verhindern, lieferte diese letzte Verfii-
eung die Rechtsgrundlage fiir die Ausilibung des Protestantismus

in Graubiinden. Die kommunale Wahlfreiheit wurde somit zur
Grundlage fiir die nachfolgende Koexistenz zweter Konfessionen

in der Republik und bildete den Rahmen fiir die Debatten des

folgenden Jahrhunderts {iber religiose Zugehorigkeitsentschei-
de.” Indem das Recht, einen Geistlichen zu bestellen, auf die Ge-
meinden tibertragen wurde, war nun auch die Wahl zwischen

Protestantismus und Katholizismus eine Angelegenheit, die nach

dem Mehrheitsprinzip geregelt wurde. Dies fiihrte dazu, dass das

tiefgehende bauerliche Empfinden einer Identitit im Spannungs-
bereich zwischen weltlicher und spiritueller Gemeinschaft sich

noch zusitzlich verstarkte

Obwohl Konflikte zwischen Verfechtern katholischer und refor-
mierter Standpunkte in einer Vielzahl der Quellen aus dem restli-
chen 16. Jahrhundert verbiirgt sind, deuten die Indizien darauf
hin, dass Entscheide, welche die Gerichtsgemeinden und die Biin-
de, denen diese angehorten, 1n sikularen Angelegenheiten fillten,
nicht in erster Linie durch den konfessionellen Konflikt gepragt

waren: Graublinden war zwar bikonfessionell, aber noch nicht

konfessionalisiert. Wie dies auch in vielen bikonfessionellen Ge-
bieten Deutschlands der Fall war, richtete sich das allgemeine und

obrigkeitliche Interesse in erster Linie auf rituelle Anderungen

und die Rechtsprechung. Fragen der religiésen Doktrin zogen

nur selten tber lingere Zeit hinweg das Interesse auf sich. Als



250

beispielsweise in den 1530er-Jahren im Engadin ein Konflikt um
die Kindstaufe schwelte, wurden Versuche der Geistlichkeit, eine
Diskussion tiber Fragen der Sakramentenlehre anzustossen, von
den Obrigkeiten wiederholt unterbunden. An einer offiziellen,
zur Diskussion des Streitfalls einberufenen Disputation stellten
die Obrigkeiten beharrlich den praktischen Nutzen verschiede-
ner Formen der Taufe in Frage; die theologischen Erklirungen
der reformierten Pfarrer liessen sie nicht gelten, sehr zum Arger
des Pfarrers und Chronisten Ulrich Campell.

Trotz der Zweiten [lanzer Artikel erfolgten die kommunalen Ent-
scheide, ins protestantische Lager zu wechseln, nur allméihlich.
Erst in den spiten 1540er-Jahren waren die protestantischen Ge-
meinden schliesslich in der Mehrheit, und selbst dann hatte die
protestantische Geistlichkeit nur beschrankten Erfolg im Versuch,
mehr als nur oberflichliche Anpassungen in der religitsen Praxis
zu bewirken. Gleichwohl lassen die Quellen durchaus darauf
schliessen, dass sich die Gemeinden der Tragweite eines Entschei-
des zu threr Glaubenszugehdrigkeit bewusst waren, und auch der
Tatsache, dass es wihrend des eigentlichen Glaubensiibertrittes
zu Tumulten kommen konnte. Im Engadin wechselten sich — do-
kumentiert in Campells Historia — Aufruhr und Tkonoklasmus
mit stiirmischen 6ffentlichen Versammlungen ab, wihrend immer
mehr Dérfer ins protestantische Lager wechselten.?® Angesichts
der uneingeschrinkten Wahlfretheit der Gemeinden zwischen
den beiden anerkannten Kirchen ist es bemerkenswert, dass keine
klaren Konversionsmuster auszumachen sind.?® Sowohl unter
den deutsch- als auch unter den romanischsprachigen Gemeinden
gab es beispielsweise solche, die sich fiir den Protestantismus ent-
schieden, und solche, die den Katholizismus wihlten. Zudem ent-
stand kein monokonfessioneller Bund.® Stattdessen bildete sich
im Verlauf des Jahrhunderts allmahlich ein Flickenteppich aus
konfessionellen Zugehorigkeiten. Manchmal bot der Tod des am-
tierenden Pfarrers Gelegenheit, die Konfession zu wechseln; in
anderen Fillen halfen Spannungen zwischen Nachbarddrfern bei
der Entscheidfindung mit, wie etwa als der Gemeinde Ilanz bei
threm frithen Wechsel ins protestantische Lager von ihren Nach-
barn die Gefolgschaft verweigert wurde.’!

Trotz der ungleichen Verteilung der Konversionen stechen zwel
Merkmale dieses Prozesses heraus: Die Entscheidungsgewalt ver-
blieb in den Hinden lokaler Versammlungen, die ihre Entscheide
durch Mehrheitsbeschluss fassten, welche ihre Giiltigkeit auch
behielten, wenn das Votum nur sehr knapp ausfiel; und wenn ein-
mal eine Entscheidung zugunsten eines Glaubenswechsels — oder



Katholiken und Protestanten in Graublnden 251

dagegen — gefallen war, dauerte es jeweils nur sehr kurze Zeit, bis
sich der Unmut dartiber wieder legte.” Die Legitimitat der kol-
lektiven Entscheidfindung in Verbindung mit der allgemeinen
Uberzeugung, dass Ortskirchen alle ortsansissigen Gemeinde-
biirger etwas angingen, wurde offenbar starker gewichtet als indi-
viduelle Uberzeugungen iiber die Vorziige protestantischer oder
katholischer Positionen. Wie in vielen anderen bikonfessionellen
Gebieten blieb ein gutes Einvernehmen zwischen den Mitglie-
dern katholischer und protestantischer Gemeinden die Norm,
sowohl im Alltag als auch im institutionellen Leben in der Repu-

blik.”

Der institutionelle Wiederaufbau und der Aufstieg
konfessioneller Kirchen

Von diesem Klima der de facto Toleranz und Koexistenz, in wel-
chem religiose Konflikte weiterhin mit konkreten politischen
Mitteln gelost werden konnten, hob sich die Geistlichkeit auf bei-
den Seiten ab, die stattdessen die Konfrontation mit thren <hireti-
schen> Widersachern suchte. Zu Beginn der 1560er-Jahre lassen
sich erste Anzeichen kirchlicher Konfessionalisierungsbemithun-
gen ausmachen, insbesondere im Hinblick auf Ausbildung, Exa-
minierung und Disziplinierung der lokalen Geistlichkeit. Weil
diese sich von eimner der beiden anerkannten Kirchen beglaubigen
lassen musste, verfiigten der Bischof und die Synode nunmehr
tber ein Mittel, die Botschaft zu kontrollieren, die von der Kanzel
aus die Blindner Bevoélkerung erreichte. Dieses Instrument wurde
im weiteren Verlauf des Jahrhunderts noch verfeinert und in sei-
ner Wirkung potenziert. Als Schliisselfiguren im Informations-
fluss an die Bevolkerung aus anderen Quellen konnten die Geist-
lichen ihren Einfluss nutzen, um ihre Kirchgemeinden zu
konfessionalisieren.>

Die katholische und die protestantische Geistlichkeit sahen sich
mit durchaus anders gearteten Herausforderungen konfrontiert,
als sie 1m nachreformatorischen Graubinden versuchten, die
Kontrolle tiber die religitse Theorie und Praxis wiederzugewin-
nen.*® Als deutlich wurde, dass das Bistum und seine Institutio-
nen 1n threr bisherigen Form nicht ganz von der Bildfliche ver-
schwinden wiirden—eine Erkenntnis, die sichinden 1530er-Jahren
durchzusetzen begann und in den 1570er-Jahren zur Gewissheit
wurde —, konfrontierte sich die protestantische Geistlichkeit mit
Problemen der Selbstorganisation und der Klirung ihrer Lehrauf-



252

fassung. Sowohl die zeitlichen Dimensionen dieser Entwicklun-
gen als auch die Losungsansitze, derer sich die Biindner Protes-
tanten bedienten, waren im europiischen Umfeld alles andere als
ungewohnlich. Dass es in Graubiinden eine reformierte Synode
gab, war einem Beschluss des Bundstags im Jahre 1537 zu verdan-
ken, der dem in den 1520er-Jahren gefillten Grundsatzentscheid,
in den Drei Blinden nur zwei Kirchen anzuerkennen, Geltung
verschaffen sollte. Dies erforderte die Méglichkeit zu wissen, wer
ein «wirklicher» Protestant war und wer nicht. Nicht nur die
Churer Pfarrer, sondern auch fithrende Mitglieder der ritischen
Elite waren zutiefst besorgt tiber die Verbreitung anabaptistischer
oder anderer radikaler Doktrinen und sprachen sich fiir die Schaf-
fung eines Disziplinierungsmechanismus aus, so wie auch der Bi-
schof fiir die Disziplinierung katholischer Geistlicher verant-
wortlich war. Der Bundstag autorisierte die Einberufung
regelmissiger Synoden, deren Zustindigkeit er ausdriicklich auf
die Uberpriifung, Examinierung und Zulassung von Kandidaten
fiir geistliche Amter in den Gemeinden beschrinkte.

Die Synode blieb eine eher informelle Angelegenheit unter der
Leitung der beiden Churer Pfarrer, bis ihre Organisation in den
1550er-Jahren formalisiert und durch erste offizielle Aufzeich-
nungen erginzt wurde.”” Ein eigenes ritisches Glaubensbekennt-
nis wurde von Campell verfasst und von Heinrich Bullinger gut-
eeheissen, doch selbst mit dem Rickhalt dieses klaren
Glaubensbekenntnisses und wichtiger protestantischer Magistra-
ten stiess die Synode beim Versuch, dissidente Geistliche davon
abzuhalten, weiterhin in protestantischen Gegenden zu wohnen
oder gar zu predigen, auf erhebliche Schwierigkeiten. Kaum eine
politische Gemeinde — nicht einmal Chur — war bereit, der Syno-
de zur Durchsetzung ihrer Entscheide zusitzliche Machtbefug-
nisse zu verlethen.”® Noch im 18. Jahrhundert konnte ein Pfarrer
sogar in Schwierigkeiten geraten, wenn er sich dariiber ereiferte,
dass wihrend des Gottesdienstes geschlafen wurde.®

Die chaotischen Zustinde im Bistum Chur hielten derweil bis
zum Ende des 16. Jahrhunderts weiter an, so dass das Bistum
selbst in katholischen Gemeinden kaum Einfluss auf das religiése
Leben hatte. Bischof Paul Ziegler floh 1525 aus dem biindneri-
schen Teil seines Bistums, und es dauerte bis 1540, bis ein Nach-
folger sein Amt antrat. Obwohl die nachfolgenden Bischofe tat-
sichlich verlorenen Boden teilweise wieder gutmachen konnten,
blieb das Bistum lokalen politischen Kriften untergeordnet. Als
beispielsweise Bischof Thomas Planta 1551 auf dem Heimweg aus
Rom einen Zwischenhalt in Trient einlegte, liessen die Biindner



Katholiken und Protestanten in Graubinden 253

thm unverziiglich eine Botschaft zukommen: «Der Bischof ist ge-
mahnt worden, dass er keinerler Versprechen abzugeben habe
und tber tUberhaupt keine Macht verfiige».*® Der langen Rede
kurzer Sinn war gemiss dem protestantischen Churer Pfarrer fol-
gender: «Er 1st herr, aber die puren sind meister.»*

Das Bistum tibte in diesen Jahren fast gar keine Kontrolle auf die
Biindner Kirchgemeinden aus und die Pfarreistruktur wurde zu-
nehmend ausgehohlt. Indem weltliche Gerichte nach 1526 eine
Rethe katholischer Pfarreien aufteilen liessen, fithrten sie deutlich
vor Augen, wie schwach das Bistum geworden war.*?

Noch in den 1580er- und 1590er-Jahren bewahrte Bischof Peter
Raschér sein einigermassen gutes Verhaltnis zu seinen Untertanen
in erster Linie dadurch, dass er sie in Ruhe liess. Trotz wiederhol-
ter Mahnungen des Erzbischofs von Mailand, Karl Borromaus,
und aus Rom wurde er erst ganz am Ende seiner Amtszeit aktiv,
als er 1598 ein neues Messbuch und Brevier anfertigen liess.®
Raschérs tatkriftiger Nachfolger, Johann V. Flugi von Aspermont,
schloss zahlreiche Protestanten aus dem bischéflichen Dienst
aus — einschliesslich Raschérs Bruder, der zum obersten Verwal-
tungsbeamten des Bistums aufgestiegen war.* Die Bemiihungen
von Bischof Johann verschirften den Konflikt mit der lokalen
Elite noch zusitzlich. Echte administrative und institutionelle
Verdnderungen setzten erst im Jahre 1621 — nach der Besetzung
eines Grossteils von Graubiinden durch ésterreichische Trup-
pen — mit der Wiedereinsetzung des Konsistorialgerichts und der
Wiederherstellung der bischoflichen Kontrolle tiber die Exami-
nierung und Amtseinsetzung von Gemeindepfarrern ein.*

Noch im fortgeschrittenen 17. Jahrhundert war also weder die
protestantische noch die katholische Flihrungselite in der Lage,
der Biindner Bevolkerung Vorgaben zu machen, daran konnte
auch die teilweise wiedererlangte Kontrolle iiber das eigene Kir-
chenpersonal nichts indern. Protestantische und katholische Lai-
en lebten Seite an Seite, wirkten am selben politischen System mut
und liessen die Konfession per se nie zur Hauptsache ihrer Inter-
aktion werden. Zudem waren die politischen Institutionen der
Republik zwar insgesamt einer protestantisch gepriagten Aussen-
politik und Gesetzgebung zugeneigt. Gleichzeitig machten sie
jedoch explizit, dass die Elite von der Geistlichkeit verlangte, kei-
ne Unruhe zu stiften. Eine Satzung von 1573 forderte, «das man
mit beyden religions geistlichen predicanten und pfaffen ernstli-
chen reden solle, dzs sy sich allein ierer dmpteren und kheiner
weltlichen sachen [wie dan ein zytt lang geschechen syn méchte]
beladen sollen».* Bis zum Ende des 16. Jahrhunderts hatten



254

kirchliche Institutionen nur beschrinkten Erfolg im Bestreben,
konfessionelle Gegensitze zu vertiefen. Auch verfiigte die Repu-
blik nicht {iber jene Art von Staatswesen — biirokratisch, zentrali-
sierend und darauf bedacht, die eigene Macht auszubauen —, die
es 1thr erméglicht hitte, zu einer treibenden Kraft des politischen
und gesellschaftlichen Wandels im Sinne des Konfessionalisie-
rungsparadigmas zu werden. Doch trotz all dieser Einschrinkun-
gen bildeten sich auch in den Drei Biinden konfessionelle Identi-
taten heraus. Wie war das moglich?

Konfessionelle Disziplin in Graubiinden: Fallstudien

Aufgrund der fragmentierten institutionellen Struktur der Region
kénnen einzig Fallstudien diese Frage beantworten. In anderen
Reichsteilen — so hat es zumindest den Anschein — mussten zuerst
alle Vermittlungsversuche eines allgemeinen Konzils scheitern
und theologische Differenzen fiir uniiberwindbar erklirt werden,
bevor die gesellschaftliche Dimension der Konfessionalisierung
tatsachlich zum Vorschein kommen konnte, was fiir gewohnlich
erst wesentlich spiter als 1555 der Fall war. Voraussetzung fir
diese gesellschaftliche Dimension war, dass ein wesentlicher Teil
der Allgemeinheit akzeptierte, dass zwei — oder noch mehr — Kir-
chen existierten, die an ithre Glaubigen fundamental entgegenge-
setzte Anspriiche stellten, und nicht nur eine einzige Kirche, die
unter Zerwlirfnissen und internen Konflikten litt. Konfessionelle
Idenntiten auf Individualebene spalteten ehemals einheitliche
Gemeinden 1in sich feindlich gegeniiberstehende konfessionelle
Lager auf und Bestrebungen, einen Konfessionswechsel zu voll-
ziehen, stiessen nun auf systematischen und umfassenden Wider-
stand. Dies erweckte innerhalb der Bevélkerung den Eindruck,
dass religiose Identititen und politische Lovalititen nicht mitein-
ander tibereinstimmen mussten.*” Eine solche Auffassung war bis
zur zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts vor allem unter «sektiere-
rischen> Minderheiten auszumachen.

Der zeitliche Ablauf in Graubiinden war dhnlich: Wie wir gese-
hen haben, bewahrten die souverinen Gemeinden der Republik
vor der Jahrhundertwende ein funktionales Gleichgewicht zwi-
schen kollektiven und individuellen religiésen Uberzeugungen.
Die Kirche war eine Kollektivinstitution, so dass jede Gemeinde
nur einer Kirche angehéren konnte; jede Gemeinde besass das
Recht ihre konfessionelle Zugehorigkeit selbst zu bestimmen.
Abweichende, individuelle Meinungen wurden in der Regel nur



Katholiken und Protestanten in Graublnden 255

privat oder ausserhalb des Heimatdorfes kundgetan. Sowohl in
katholischen als auch in protestantischen Gebieten ging die loka-
le Kontrolle tiber die Kirche zudem mit zunehmender politischer
Autonomie auf lokaler Ebene einher.*

Vor diesem Hintergrund appellierten Geistliche beim Versuch,
auf kommunaler Ebene zu erwirken, dass gegen religiose Ab-
weichler vorgegangen wurde, an tief verankerte Angste vor Hire-
sie innerhalb der Bevélkerung — jedoch mit begrenztem Erfolg.
Schon bald nach der Etablierung der Reformation in Graubiinden
hatte — wie erwihnt — bereits Theodul Schlegel zum Mittel der
Ketzerewvorwiirfe gegriffen, um zu einer politischen und religio-
sen Attacke gegen seine reformatorisch gesinnten Widersacher
anzusetzen. Eine Generation spiter bediente sich die Synode in
Chur dhnlicher Anschuldigungen sowohl im Umgang mit 1talie-
nischen Exilanten, die der Heterodoxie verdachtigt wurden, als
auch in ihrer Auseinandersetzung mit einheimischen Geistlichen
mit anabaptistischen Neigungen.* In keinem dieser Fille fiihrten
die Anschuldigungen von geistlicher Seite jedoch direkt zu ent-
sprechenden obrigkeitlichen Massnahmen. Schlegels Vorpreschen
fiihrte nicht zur Absetzung Comanders, des Pfarrers an der
St.Martinskirche in Chur, sondern zu einer Disputation, deren
Vorsitz gewihlte Magistraten tibernahmen — was kaum seinen
Vorstellungen entsprochen haben diirfte. Ebenso weigerte sich
der Churer Stadtrat in den 1560er-Jahren, der wiederholten Bitte
der reformierten Synode stattzugeben, Johannes Gantner zu ver-
haften, oder auch nur schon dessen Titigkeit als Prediger im pri-
vaten Rahmen enge Grenzen zu setzen, nachdem die Synode die-
sen wegen seiner abweichenden Ansichten ausgeschlossen hatte.
Auch die italienischsprachigen Gerichtsgemeinden zeigten sich
wenig entgegenkommend be1 der Riickweisung zugewanderter
heterodoxer Pfarrer® Die Geistlichkeit mag bis in den 1530er-
Jahren eine «konfessionelle» Identitit angenommen und ab den
1560er-Jahren Versuche unternommen haben, in der internen Or-
ganisation ihrer jeweiligen Kirche ein gewisses Mass an konfessi-
oneller Disziplin durchzusetzen. Die weltlichen Gemeinschaften
in Graubtinden zeigten hingegen noch keine Anzeichen einer sol-
chen Geisteshaltung.

Als die religitsen Spannungen gegen Ende des Jahrhunderts zu-
zunehmen begannen, liessen sich dann allerdings erste Anzeichen
ausmachen, dass auch einfache Gemeindebiirger iiber die Hetero-
doxie besorgt waren. Eines der frithesten Anzeichen dafiir war,
dass Gemeinden Massnahmen zu ergreifen begannen, welche die
Aufrechterhaltung solider konfessioneller Mehrheiten auf Dauer



256

sicherstellen sollten. Dies geschah insbesondere dann, wenn Zu-
wanderer aus anderen Teilen Graubiindens das Krafteverhiltnis
zugunsten der jeweiligen Minderheitsreligion verschoben. An-
statt solchen Immigranten den Zuzug schlichtweg zu untersagen,
begann eine Rethe von Gemeinden in der zweiten Hilfte des 16.
Jahrhunderts, neue Biirger darauf zu verpflichten, sich ithrer Stim-
me in religidsen Angelegenheiten zu enthalten. Ein frithes Bei-
spiel dafiir 1st die Gerichtsgemeinde der Vier Dorfer, welche eine
solche Bestimmung um 1567 einfithrte.”! Wenn jemand in die drei
katholischen Dérfer, die der Gerichtsgemeinde angehorten, ein-
wandern wollte, musste er schwoéren, in religidsen Angelegenhei-
ten keine Stimme abzugeben und auch keine Neuerungen in der
Glaubenspraxis innerhalb seiner kiinftigen Wohngemeinde anzu-
regen. Es stand dieser Person jedoch frei, den protestantischen
Gottesdienst in Nachbarddrfern zu besuchen.>

Langfristig gingen solche Bemithungen, die Vorherrschaft von re-
ligidsen Mehrheiten zu bewahren, noch weiter, wodurch allmih-
lich die Mboglichkeiten der individuellen Abweichung einge-
schrinkt wurden. Dass sich die Konturen in diesem Bereich
verschoben, veranschaulicht das folgende Beispiel. Als der aus
einer filhrenden protestantischen Davoser Familie stammende
Zuziiger Christlj Buol 1895 in der Gemeinde Mulegns, die dem
Katholizismus treu geblieben war, eingebtirgert wurde, musste er
schworen, keinerlel Neuerungen im Gottesdienst vorzuschlagen.
Nachdem er zum Biirger angenommen worden war, passte er
sich —wie die Dorfoberen spater aussagten — dusserlich an, indem
er an «Feler- und Werktagen» zur Messe ging.>® Seine Sohne
wuchsen dennoch als Protestanten auf, was nahelegt, dass die
Konversion hochstens partiell erfolgt war. Nach dem Tod ihres
Vaters unterstiitzten sie einen reformierten Pfarrer in einem
Nachbardorf und gingen alle zwer Wochen dorthin zum Gottes-
dienst. 1645 erachteten die Mulegnser Obrigkeiten dies nicht
mehr fiir zulassig, und strebten daher danach, Buols Séhnen das
Biirgerrecht zu entziehen, weil diese threr Ansicht nach den Eid
ithres Vaters gebrochen hatten. Offensichtlich akzeptierte die
Gemeinde die bekanntermassen protestantischen Buols im spaten
16. Jahrhundert noch als Biirger, empfand ihre Prisenz im 17. Jahr-
hundert—auch wenn sie thre Religion auswirts ausiibten — jedoch
als stérend. So begannen sich die Institutionen der Gemeinde ver-
stirkend auf die Durchsetzung konfessioneller Disziplin inner-
halb der Bevolkerung auszuwirken, die selbst tiber die Einfiih-
rung der entsprechenden Bestimmungen abstimmen konnte.
Mitte des 17. Jahrhunderts erklirten Gemeinden in ganz Grau-



Katholiken und Protestanten in Graublnden 257

biinden die Zugehorigkeit zur jeweils anerkannten Konfession zu
einer unerldsslichen Voraussetzung fiir die Erlangung des Biirger-
rechts.”

Anhaltende Auseinandersetzungen im frithen 17. Jahrhundert in
mehreren Gegenden verdeutlichten ebenfalls, dass religidser Dis-
sens zunehmend als Stérfaktor wahrgenommen wurde. Die kom-
munalen Obrigkeiten strebten daher nach konfessioneller Einheit
innerhalb der jeweiligen Gemeindegrenzen, wie ein Erlass veran-
schaulicht, der 1612 in Tomils verabschiedet wurde:

«In Anbetracht des Unbeils, der Zwietracht und Unrube, welche
die Religionsspaltung in der ganzen Christenbeit, im Lande der
Drei Biinde und besonders in der Nachbargemeinden Zizers,
Trimmis und Underfaz gebracht hat, welche nebel meistentedls
verursacht wurden durch Heiraten von Katholiken mit Nichtka-
tholiken und durch Einbiirgerung von Nichtkatholiken, so haben
obige Gememden, zur Erbaltung der Rube, zur Ebre Gottes und
zur Pflanzung der katholischen Religion folgendes statuiert.»*

Die entsprechende Satzung verbot den Zuzug von Protestanten in
die Gemeinden wie auch deren Naturalisation und drohte jedem
Biirger mit der Ausweisung, sollte dieser Anderungen beziiglich
der Religionszugehorigkeit beantragen. Derartige Entwicklungen
in Blindner Gemeinden — in denen die erwachsene minnliche Biir-
gerschaft betrichtlichen Einfluss auf die Verabschiedung und
Durchsetzung neuer Gesetze hatte — lassen darauf schliessen, dass
die konfessionelle Disziplinierung der eigenen Biirgerschaft inner-
halb der Gesamtbevolkerung zunehmend an Bedeutung gewann.

Konfessionelle Identitit in Graubtlinden: Fallstudien

Die Mechanismen, die entwickelt wurden, um diesen neuen
Wunsch nach konfessioneller (sowie kommunaler) Einheit zu
verwirklichen, lassen eindeutig darauf schliessen, dass sich auch
neue Identititen herausbildeten. Diese entstanden, als die direkte
Anbindung der individuellen religidsen Wahlméglichkeiten an
die 6ffentliche Religionsaustibung innerhalb der Gemeinden auf-
gehoben wurde. Sowohl die Minderheiten, die begannen, die 6f-
fentliche Rolle der Mehrheitskirche in Frage zu stellen, als auch
die Mehrheiten, die abweichende private Meinungen nicht mehr
zu tolerieren bereit waren, reflektierten die laufende Rekonfigu-
ration individueller Identititen, die zu dieser Zeit in Graubiinden



258

vonstatten ging. Wie beim verwandten Thema der konfessionel-
len Disziplin veranschaulichen Fallstudien am besten, auf welche
Weise sich die Bedingungen verinderten.

Die Situation in Bergiin zeigt ein fritheres Muster der konfessio-
nellen Identititsbildung, das wihrend des spateren 16. Jahrhun-
derts bestimmend war: Die Gemeinde befand sich bis in die
156Qer-Jahre fest in katholischer Hand, und der protestantische
Anhang hatte sich mnerhalb der Dorfbevélkerung nur langsam
ausgebreitet. In den 1570er-Jahren konvertierten dann aber einige
einflussreiche Bewohner und begannen, sich fiir eine Beteiligung
an der lokalen Kirche und an deren Ressourcen starkzumachen.”
Zunichst blieben diese Anstrengungen trotz Unterstlitzung von-
seiten der protestantischen Mehrheit im Gotteshausbund, dem
Bergiin anhorte, ohne Folgen. Die Synode entsandte sogar einen
protestantischen Pfarrer, dem sie die Erlaubnis erteilte, einen Mo-
nat lang in Bergiin zu predigen; dieser vermochte die Bergiiner
Bevolkerung aber offensichtlich nicht zu iiberzeugen. Der Churer
Bischof setzte sich derweil dafiir ein, dass die Katholiken die
Kontrolle iiber das Kirchengebiude in Bergiin behielten, indem er
geltend machte, dass eine religiose Minderheit kein Recht auf
Mitbenutzung der Kirche habe.® Nach dem Tod des Gemeinde-
priesters im Jahre 1592 wurde allerdings ein protestantischer
Pfarrer eingesetzt. Von diesem Zeitpunkt an mussten die ortsan-
sassigen Katholiken fiir Pfarrdienste selbst aufkommen, da die
Gemeinde nunmehr nur noch dem neuen Pfarrer finanzielle Un-
terstlitzung zukommen liess.”® Trotzdem erklirte sich die Ge-
meinde erst 1601 offiziell fiir protestantisch — abermals per Mehr-
heitsbeschluss — und verbot Katholiken die Nutzung der
Dortkirche. Selbst in dieser Situation wurde in der Erklirung,
welche die Glaubensfrage regeln sollte, als erster Punkt noch aus-
driicklich festgehalten, dass in der Gemeinde Bergiin fortan in
Glaubensfragen kein Zwang ausgeiibt werden diirfe.®® Noch 1601
akzeptierten Protestanten also das traditionelle Verfahren kom-
munaler Mehrheitsentscheide dariiber, welche der beiden aner-
kannten Kirchen eine Gemeinde akzeptieren sollte, wobei Ab-
weichlern zunehmend enge Schranken gesetzt wurden. Solange
dieses Verhaltensmuster vorherrschte, war jene Art von konfessio-
nellen Identitaten, wie sie Fiirsten und Prilaten andernorts thren
Untertanen aufzuerlegen suchten, in Graubiinden weiterhin nicht
durchsetzbar.

Das am besten dokumentierte Beispiel dafiir, wie das biindneri-
sche Modell der Koexistenz zusammenbrach und durch starke
konfessionelle Identititen ersetzt wurde, stammt aus den Vier



Katholiken und Protestanten in Graubinden 259

Dérfern in der Zeit nach 1611. Die Gerichtsgemeinde bestand aus
den Dorfern Igis, Zizers, Trimmis und Untervaz, von denen jedes
ein hohes Mass an Autonomie genoss, wihrend man gemeinsam
zwei Sitze an den Bundstagen des Freistaates innehatte.® Obwohl
die Gerichtsgemeinde in den 1520er-Jahren von einer starken Be-
wegung gegen den Bischof erfasst wurde, blieben drei der vier
Dérfer katholisch; nur Igis wurde protestantisch. In der Folge gibt
es kaum Anhaltspunkte, die auf religiése Spannungen im restli-
chen 16. Jahrhundert schliessen liessen. Die Zeitzeugnisse in den
kommunalen Archiven dokumentieren in erster Linie die stete
Ubertragung von Eigentumsrechten des Bischofs in die Hinde des
Gemeinwesens.® Das protestantische Igis und das katholische Zi-
zers fillten gleichlautende Entscheide, als sie 1560 tiber Verrats-
vorwlrfe gegen Bischof Thomas Planta abstimmten,” und Igis
wurden die gleichen Rechte wie den anderen Dérfern zugespro-
chen, als 1539 die gemeinsame Amtsfithrung neu geregelt wurde.*
Als jedoch 1611 eine emnflussreiche protestantische Minderheit in
den tiberwiegend katholischen Dérfern begann, Anspruch auf
eine Mitbenutzung der Dorfkirchen zu erheben, entwickelte sich
daraus ein Konflikt, der schliesslich — wie in bikonfessionellen
deutschen Stadten dieser Zeit — zu einem dauerhaften Zerwiirfnis
und einer Hinwendung zum Parititsprinzip fithrte.®® Die ersten
Warnsignale kamen 1611 aus Untervaz, wo Protestanten — ein-
schliesslich des stellvertretenden Gemeindevorstehers und des
Gemeindeschreibers — den Bundstag um Erlaubnis ersuchten, die
Dortkirche mitbenutzen und einen aus Gemeindemitteln finan-
zlerten protestantischen Pfarrer einstellen zu dirfen.® Diesen
Antragen wurde von der protestantischen Mehrheit im Bundstag
nicht nur stattgegeben, auch der Untervazer Biirgereid, der pro-
testantische Zuzliger darauf verpflichtet hatte, sich in religidsen
Angelegenheiten threr Stimme zu enthalten, wurde aufgehoben,
obwohl die Katholiken in Untervaz nach wie vor sehr deutlich in
der Uberzahl waren. An einer &ffentlichen Versammlung besti-
tigte diese Mehrheit nicht nur ausdriicklich, dass Protestanten
ungehindert auswirtige Gottesdienste besuchen konnten, son-
dern auch, dass sie auf eigene Kosten einen protestantischen Pfar-
rer von auswirts einladen durften, um im Dorf im privaten Rah-
men zu predigen.

Am 15. September 1611 nahm der protestantische Churer Pfarrer
Georg Saluz eine solche Einladung an und kam mit dem Biirger-
meister von Chur und mehreren hundert Bewaffneten im Gefolge
nach Untervaz. Zunidchst predigte er auf einer offenen Wiese,
dann begab er sich jedoch in die Dorfkirche, angeblich mit der



260

Erlaubnis der Untervazer Dorfgemeinde.*” In den folgenden Wo-
chen wurde der protestantische Gottesdienst in einer Scheune
ausserhalb des Dorfes abgehalten und zog zunehmend den Arger
der katholischen Mehrheit auf sich. Als Johann a Porta, einer der
heissbliitigsten unter den protestantischen Pfarrern, Anfangs Mai
1612 in Untervaz predigte, rupften ihm die Dorffrauen den Bart
aus und warfen ithn in einen Wassertrog.®® Inzwischen schritten
die Protestanten mit thren Bemithungen voran, auf juristischem
Weg das Nutzungsrecht fiir die Dorfkirche zu erlangen. Ein von
Protestanten dominiertes Schiedsgericht verlieh seinen Glaubens-
genossen das Recht, jeden Sonntag nach den Katholiken die Dorf-
kirche zu benutzen, befreite sie von der Pflicht, innerhalb der
Gemeinde katholische Feiertage einzuhalten und verfligte, dass
das Kirchengut fortan proportional zur Anzahl katholischer und
protestantischer Haushalte aufzuteilen sei. Unter massivem poli-
tischem Druck willigten die Dorfvorstinde schliesslich in einen
Kompromiss ein und liessen verlauten, dass die zwe1 Religionen,
«namlich die katholische und die evangelische frei sein sollten in
Untervaz und dass jede Seite in der Kirche Gottesdienste feiern
durfte mit Frauen, Kindern, Bediensteten, in Sicherheit ohne jeg-
liche Hinderung». Den Katholiken wurde die Erstnutzung der
Kirche zugesprochen, und die Protestanten gelobten, Altar und
Kirchenzierden nicht anzutasten.®

Der Untervazer Konflikt, der zum Teil von ortsansissigen Protes-
tanten angetrieben wurde, die thre religiésen tiber ithre kommuna-
len Loyalititen stellten, weitete sich im Verlauf des folgenden Jah-
res auf Trimmis aus. Der Lauf der Dinge in Trimmus glich zwar im
Allgemeinen den Entwicklungen in Untervaz. Es zeigte sich je-
doch schnell, dass der Konflikt in Trimmis jenen in Untervaz an
Intensitat Uibertreffen wiirde. Um 1612 machten der Dorfammann
von Trimmis, Oswald Gaudenz, und sein Bruder ihren protestan-
tischen Glauben publik und ersuchten darum, dass ithnen die gros-
sere der beiden Trimmiser Kirchen tiberlassen werde, damit sie der
«lauteren Verkiindigung lauschen kénnten».” Als die katholische
Mehrheit diese Forderung ablehnte, legten die Protestanten Ende
1613 beim Bundstag der Republik dagegen Einspruch ein; der
Bundstag arbeitete darauthin einen Kompromiss aus, der jenem
fiir Untervaz durchaus dhnlich war. Nachdem sie auf féderaler
Ebene abermals {iberstimmt worden waren, boten Katholiken
quer durch den Freistaat im Januar 1614 die Kodifizierung der
schon etwas ilteren Glaubenspraxis an, die in Berglin und ande-
renorts angewandt wurde: Kiinfug sollte jede Gemeinde per
Mehrheitsbeschluss bestimmen koénnen, ob sie einen katholischen



Katholiken und Protestanten in Graublnden 261

oder einen protestantischen Geistlichen einstellen wollte, und «der
minderteil moge dan syn religion anderswo iiben wo er welle».”!

Jene Gerichtsakten zum Fall Trimmis, die noch erhalten sind, ver-
deutlichen, dass der erzwungene Kompromiss von 1613 die Span-
nungen noch verschirfte und dass die Gemeinde tief gespalten
war in zwel religids-politische Faktionen, die beide im Biindnis
mit auswartigen Machten standen. Im Mai 1614 machte sich Saluz,
von einer bewaffneten Schar von Protestanten begleitet, auf den
Weg von Chur nach Trimmis. Nachdem ihnen der Zugang zur
orosseren Dorfkirche verwehrt worden war, brachen sie mit einer
Axt die Tiir zur kleineren Emerita-Kirche auf. Schon bald danach
wurde das Dorf von einem verheerenden Aufruhr heimgesuchr,
der sich offenbar an gegenseitigem Argwohn wihrend heiss um-
kimpfter Kommunalwahlen entziindet hatte.”” Die im Rahmen
der nachfolgenden Ermittlungen in eidesstattlichen Aussagen
verwendete Sprache veranschaulicht die Gewaltsamkeit der Un-
ruhen, zeigt aber auch auf, wie sehr sich konfessionelle Identiti-
ten etabliert hatten. Protestanten beklagten sich dariiber, dass ihr
Heu und ihre landwirtschaftlichen Gerdtschaften Opfer von Van-
dalenakten geworden seien und dass sie Drohungen vernommen
hitten: «[die Katholiken] wollent innert 8 Tagen die lutterischen
Kitzer ussriitten und brennen».”” Ein anderer Zeuge berichtete,
«vom pfaffen in der kylchen in siner predig habe er ghort, dz er
gsagt es seindt drej Morder alss der boss Geyst, die Lutterischen,
und den dritten habe er vergessen.»™ Der vollstindige Zusam-
menbruch der kommunalen Solidaritit schliesslich zeigte sich im
Gebaren eines gewissen Hartmann Hartmann wihrend des Auf-
ruhrs, das in der folgenden Zeugenaussage wiedergegeben wird:

«ltem der hartman hartm. habe gsagt, gendt unss den alte schol-
men ussj, und witter habe er ghort, dz die Cattolischen den Enan-
gelischen ussj geladen. Item die wiber handt die ved bstetet, und
soudl witter, das hans schiunleserlich] gsagt, alss man [= die Protes-
tanten] vom friden gsagt, Ev gantwortet, Er fragj keinen friden
nach.»”

Andersgliubige Mitbiirger waren in Trimmis zu Hiretikern ge-
worden; das durch bestehende Satzungen definierte Gemeinde-
biirgerrecht konnte die widerstreitenden religidsen Identtiten,
die sich herausgebildet hatten, nicht mehr im Zaum halten.

Zizers war das grosste der Vier Dorfer und Sitz der gemeinsamen
Kommunalregierung. Wie in den anderen Dérfern erklarten einige
einflussreiche Zizerser Biirger gegen Ende 1612, dass sie dem pro-



262

testantischen Glauben anhingen. Die katholische Mehrheit in Zi-
zers kam thnen zunachst entgegen: Den Protestanten wurde die
kleinere Kirche zur Verfiigung gestellt fiir ithren Gottesdienst, des-
sen Abhaltung fiir keine weitere Unruhe sorgte. Bald darauf ver-
lieh jedoch die protestantische Faktion threm Pfarrer Johann a
Porta das Gemeindebiirgerrecht ohne zuvor die katholischen Mit-
biirger zu konsultieren. Sie goss weiteres Ol ins Feuer, als sie mit-
tels einer Klage versuchte, die Kontrolle tiber die gréssere Kirche
St. Peter und Paul zu erlangen, wie auch tiber simtliche Kirchen-
pirtinde. 1615 entfernten die Protestanten den katholischen Pries-
ter Oswald Carnutsch gewaltsam aus der Kirche, nachdem dieser
versucht hatte, der katholischen Mehrheit zu predigen. Eine be-
waffnete Konfrontation konnte nur knapp verhindert werden.
Um die wachsenden Spannungen im Dorf zu mindern, wurde im
November 1616 eine neue Vereinbarung ausgehandelt. Weil es den
Gegensatz zwischen dlteren Formen des Gesellschaftsverstand-
nisses und den neuen konfessionalisierten Identititen anschaulich
vor Augen fihrt, ist dieses Dokument besonders aufschlussreich.
In der Priambel wird das Unheil herausgestrichen, das der «Geist
der uneinigkeith> iiber die gesamte Dorfbewohnerschaft gebracht
habe. Dementsprechend wird im ersten Artikel festgehalten, dass
fortan in der Gemeinde das Recht auf vollstindig freie Religions-
ausiibung gelte, sodass die Einwohnerschaft nicht «zwo Gmein-
den, oder Partheyen, sonder ein Gmeind» bilden koénne.”® Der
Rest des Dokuments widmet sich der Aufteilung der Kirchen und
der entsprechenden Kirchengiiter gemass der Anzahl katholi-
scher und protestantischer Haushalte. Faktisch war Zizers in
zwel durch die Religion getrennte Lager aufgeteilt, die sich zur
Koexistenz gezwungen sahen. Nicht nur Kirchen und Kirchengii-
ter, sondern auch Gemeindeimter und Vorrechte wurden unter
den Katholiken und Protestanten aufgeteilt. Um des Dorffriedens
Willen wurde konfessionellen Identititen in Zizers mehr Bedeu-
tung beigemessen als dem Gemeindebiirgerstatus — die Ereignisse
der folgenden Jahre zeigten indessen, dass eine solche Konstella-
tion wenig dazu beitrug, eine friedliche Koexistenz zu gewihr-
leisten. Ausserdem waren diese sozialen und politischen Spaltun-
gen — wie die Auseinandersetzungen in den Vier Doérfern
anschaulich machen — das Resultat der Bereitschaft einzelner Biir-
ger, thren Glauben {iber ihre hergebrachte Loyalitit gegeniiber
dem Kollektiv zu stellen. Man kann sich kaum einen klareren
Beweis dafiir vorstellen, dass die konfessionelle Zugehorigkeit fiir
manche zu einem massgeblichen Bestandteil ithrer sozialen Tden-
titat geworden war.



Katholiken und Protestanten in Graubinden 263

Die Angst vor konfessioneller Zerriittung war letztlich so gross,
dass die Bindner Gemeinden ihrerseits begannen, auswiartige
Ordnungsinstanzen anzurufen, um ihrer kommunalen Identitit
in religioser wie in weltlicher Hinsicht Nachdruck zu verschaffen.
In den 1620er-Jahren begannen beispielsweise katholische
Gemeinden, Fille von Ehestreitigkeiten ans bischofliche Kon-
sistorialgericht zurlickzudelegieren und Priester fiir die gottes-
dienstlichen Verrichtungen entweder vom Bischof oder dem Ka-
puzinerorden anzufordern.”” Schachziige wie diese standen in
einem starken Kontrast zur Besitzergreifung der Kirchen und zur
autonomen Einstellung von Geistlichen durch die Gemeinden
hundert Jahre zuvor. Damals hatten Katholiken wie Protestanten
die Aufldsung traditioneller Strukturen nach der Reformation ge-
nutzt, um die kommunale Autonomie zu maximieren. Nun zeig-
te sich die neue Gewichtung, die konfessionelle Identititen im
politischen und religitsen Alltag in den Drei Biinden mittlerweile
erlangt hatten. Erst im 20. Jahrhundert — und auch dann nicht
durchgehend —verlor der konfessionelle Konflikt in Graubiinden
seine Sprengkraft.

Fazit: Der konfessionelle Wandel im biindnerischen
und im gesamteuropidischen Kontext

Das Bild, das sich aus einer Untersuchung der Verhaltnisse im
Graubiinden des frithen 17. Jahrhunderts ergibt, schliesst also die
zlgige Verbreitung konfessioneller Tdentitaten mit ein, die stark
genug waren, um die durch das politische System der Drei Biinde
geschaffene grosse kommunale Solidaritit zu blockieren. Der
Lauf der Dinge macht ausserdem deutlich, dass die institutionel-
len Kirchen relativ erfolglos waren in threm Bemiihen, interreli-
oi6se Feindseligkeit zu schiiren, solange sich ihre Agenda von je-
ner der kommunalen Obrigkeiten und der Birgerschaft
unterschied. Weder der Bischof bezichungsweise die reformierte
Synode noch der Bundstag waren die treibenden Krafte hinter
dem Konfessionalisierungsprozess in den Gemeinden; die ent-
scheidenden Akteure waren vielmehr einflussreiche Angehorige
religitser Minderheiten, die bereitwillig und offen ihre Religions-
zugehdrigkeit iiber ihre kommunale Solidaritat stellten. Erst im
Nachgang zu dieser Konfessionalisierung auf Volksebene wand-
ten sich Biindner beider Konfessionen wieder den institutionellen
Kirchen zu. Wie Schmidts und Pfisters Werke aufgezeigt haben,
war diese Priorititenverschiebung tiberdies von einem wachsen-



264

den Interesse an Sozialdisziplinierungsmassnahmen im Namen
christlicher Ethik seitens der kommunalen Magistraten begleitet.
In alledem fehlte indes ein wesentlicher Bestandteil des Konfessio-
nalisierungsmodells: der Staat.

Trotz dieses vermeintlichen Mankos ereignete sich die Konfessio-
nalisierung in Graubiinden bemerkenswerterweise fast zur glei-
chen Zeit wie in anderen bikonfessionellen Teilen des Reiches, ob
in urbanen Republiken oder 1n Fiirstenstaaten. Die Forschungsar-
beiten von Paul Warmbrunn und Peter Zschunke iiber bikonfessi-
onelle Stidte, Studien Bodo Nischans tiber Brandenburg und zahl-
reiche weitere Forschungen zur Pfalz zeigen dhnliche Muster,
gemaiss denen sich konfessionelle Laienidentititen nach 1555 he-
rauszubilden begannen und entweder durch formale Paritit oder
in anderer Form im frithen 17. Jahrhundert institutionalisiert wur-
den. Weil Schillings und Reinhards Konfessionalisierungsmodell
jedoch den Fokus so stark auf politische Mechanismen richtet,
wiirde man gréssere Unterschiede erwarten zwischen Regionen
mit so unterschiedlichen politischen Strukturen. Der abschliessen-
de Teil dieser Abhandlung befasst sich daher mit zwei Fragen:
Wieso verlief der Konfessionalisierungsprozess in Graublinden
nach dem gleichen Muster wie in Regionen, die iber einen starken
Staat verfiigten, wenn der Freistaat als solcher dabei kaum eine
Rolle spielte? Und wie lassen sich die Untersuchungsergebnisse
zur Konfessionalisierung in den Dre1 Blinden mit dem Konfessio-
nalisierungsmodell in seiner iiblichen Form verbinden?
Angenommen, man tut die Drei Biinde in dieser Hinsicht nicht
einfach als exotischen Sonderfall ab,”® erscheinen dreir Hypothe-
sen zum dortigen Konfessionalisierungsprozess plausibel. Die
erste Hypothese lautet, dass Akteure neben dem institutionellen
Staat oder den institutionellen Kirchen den Konfessionalisie-
rungsprozess inititert haben kénnten, etwa lokale Eliten oder aus-
wirtige Michte. Die zweite versucht den zeitlichen Verlauf der
Konfessionalisierung in Graubilinden zu erkliren, indem sie die-
sen mit zunehmenden sozialen und politischen Spannungen nach
1590 in Verbindung bringt; in dieser Sichtweise wurde der konfes-
sionelle Konflikt zu einer Arena fiir die Austragung allgemeiner,
unterschwelliger Konflikte, die sowohl einheimischen als auch
auswartigen Ursprungs waren. Da die gesamte Region um Grau-
biinden nach 1600 tefer in den Konfliktstrudel hineingezogen
wurde, kann es, so betrachtet, nicht iiberraschen, dass Graubiin-
den einem dhnlichen Zeitplan folgte. Die dritte Hypothese
schliesslich lautet, dass die Konfessionalisierung, wie sie in Schil-
lings idealtypischer Form beschrieben wird, womdoglich nur eine



Katholiken und Protestanten in Graublnden 265

Variante eines umfassenderen Prozesses der sozialen und ideolo-
gischen Transformation gewesen sein kénnte. In dieser Sichtweise
folgte Graubiinden eher einem parallelen Pfad, als dass es eine
Ausnahme zum tiiblichen Konfessionalisierungsprozess gebildet
hatte. So 1adt uns das Beispiel der Dre1 Biinde dazu ein, auf der
Suche nach den Ursachen der institutionellen und ideologischen
Transformation im Europa des 16. Jahrhunderts unseren Blick zu
weiten. Insbesondere die dritte Hypothese legt nahe, dass wir den
Blick iiber die Reformation hinaus richten sollten — eine Folge-
rung, die bereits implizit im Konfessionalisierungsmodell enthal-
ten war, das postuliert, dass Katholiken, Lutheraner und Protes-
tanten eine auffallend Zhnliche Entwicklung hin zu den
konfessionellen Identititen des 17. Jahrhunderts durchliefen.
Jedes dieser drei Deutungsmuster weist in Richtung von Berei-
chen, die noch zu erforschen sind. Das erste zielt auf die Biindner
Aristokratie, die zweifellos nach den turbulenten 1520er- und
1530er-Jahren versuchte, ithre Vorherrschaft in der Region zu ns-
titutionalisieren, allerdings nur mit missigem Erfolg. Insbesonde-
re nach 1580 strebte ein kleiner Kreis von Magnatenfamilien nach
der Vorherrschaft iber den politischen Prozess in Graubiinden,
sowohl formal als auch informell.” Obwohl der aktuelle Wissens-
stand zur Vernetzung dieser Familien und zu ithrer Austibung po-
litischer wie 6konomischer Macht Liicken aufweist, ist diese
Quelle als Impulsgeber fiir Konfessionalisierung und Sozialdiszi-
plinierung in den Drei Bilinden wenig verheissungsvoll. Die Be-
strebungen dieser Familien, eine klare politische Kontrolle auszu-
Uiben, wurden im 16. Jahrhundert wiederholt vereitelt, und diese
Eliten waren selber konfessionell gespalten. Zudem entstammten
die Aktivisten, die etwa in Berglin oder den Vier Dérfern den
konfessionellen Konflikt auslésten, nicht fiihrenden Magistraten-
familien, sondern vielmehr der nichsttieferen Gesellschaftsstufe,
also jenen Familien, die mutmasslich — bis tief ins 17. Jahrhundert
hinein — den Widerstand gegen einen Ausbau der Macht der Ma-
gnaten anfithrten. Erst nach 1630 war eine kleine politische Elite
tatsichlich in der Lage, die Biindner Gerichtsgemeinden zu kon-
trollieren — zu spat, als dass dies die Herausbildung konfessionel-
ler Identititen erkliren kdnnte.

Die zweite Hypothese — dass aufgrund des Ineinanderfliessens
innerer und ausserer Konflikte die Konfessionalisierung in Grau-
binden im Zusammenhang weit umfassenderer Konflikte zu be-
trachten sei —, verdient grossere Aufmerksamkeit. Graubiinden
war 1m spaten 16. Jahrhundert erheblichen inneren Konflikten
ausgesetzt, und dussere Abhingigkeiten und Einflisse verschlim-



266

merten im Lauf der Zeit noch die daraus resultierenden Ausein-
andersetzungen. Im Inneren sah sich Graubiinden wie die meis-
tenzentraleuropiischenStaatenmiteinem Bevolkerungswachstum
und mit dkonomischen Zwingen konfrontiert, eine Entwicklung,
die in den 1590er-Jahren thren Hohepunkt erreichte und in den
folgenden Jahrzehnten fortdauerte. Die Gesamtbevolkerungszahl
Graubiindens betrug um 1600 etwa 100000, was einer Zunahme
von 33 % seit dem spaten 15. Jahrhundert entsprach; diese Marke
sollte erst im 19. Jahrhundert wieder erreicht werden.®® Wie And-
reas Suter aufgezeigt hat, erreichten die 6konomischen und de-
mographischen Krisen, die im 17. Jahrhundert einen Grossteil
Europas heimsuchten und gesellschaftliche und religitse Span-
nungen zur Folge hatten, in alpinen Regionen schon etwas friiher
besorgniserregende Ausmasse.’ Die Vermogens- und Machtkon-
zentration, welche mit dem Bevélkerungswachstum und der
wirtschaftlichen Instabilitit einherging, trug ebenfalls dazu bej,
dass der politische Konflikt zwischen den wohlhabenden Biind-
ner Magnatenfamilien und der aus einfacheren Verhiltnissen
stammenden Bevolkerungsmehrheit zunehmend an Intensitit ge-
wann. Zwischen 1572 und 1618 kam es zu fast einem Dutzend
Ausbriichen politisch motivierter Massengewalt.®

Noch zusitzlich verschirft wurde der interne Konflikt durch
Graubiindens wirtschaftliche und politische Abhingigkeit von
auswartigen Michten und durch deren aktive Einmischung in lo-
kale Angelegenheiten. Die zwei wichtigsten Wirtschaftszweige in
der Region waren der Warentransport iiber die Alpenpisse und
die Viehzucht, wobe1 die meisten Vieh- und Molkereiprodukte
auf italienische Markte gelangten.® Nach 1603 griffen politische
Spannungen zwischen Venedig und Mailand auf die strategisch
glinstig gelegenen Drei Biinde iiber, was wiederholte Handels-
und Exportembargos zur Folge hatte. Weil solche Konflikte par-
tiell als religitse Konflikte aufgefasst wurden — insbesondere von
protestantischen Biindnern, die sich ausserstande sahen, im ka-
tholischen Mailand Abnehmer fiir thre Produkte oder ihre Diens-
te zu finden — leistete dusserer Druck nach 1600 fraglos seinen
Beitrag beim Anheizen konfessioneller Feindseligkeit. Auf diplo-
matischer Ebene waren die Bindner indessen von der Schweize-
rischen Eidgenossenschaft abhingig, die zu dieser Zeit selbst un-
ter zunehmenden konfessionellen Spannungen litt. Dass das
Religionsbekenntnis in einem solchen, von erbitterten internen
Auseinandersetzungen unter den Eliten und zwischen den Mag-
naten und der Restbevilkerung gepragten Klima zu einer weite-
ren Polarisierungsachse wurde, kann kaum verwundern. Immer-



Katholiken und Protestanten in Graublnden 267

hin hatten sowohl die katholische wie auch die protestantische
Geistlichkeit schon seit geraumer Zeit versucht, thre Glaubensge-
meinschaften davon zu {iberzeugen, eine konfrontativere Haltung
anzunehmen. Auch mangelt es nicht an Belegen dafiir, dass Pfar-
rer und Priester nach 1600 in Konfliktsituationen aktiv andere
Konflikte ohne direkten Religionsbezug mit konfessionellen Mo-
tiven verbanden.® Zusammengenommen erkliren solche Bedin-
gungen weitgehend das allgemeine Aufkommen von Spannungen
im damaligen Graubiinden, wie auch den Konnex, der sich zwi-
schen Konflikten, die nichtreligiésen Ursprungs waren, und kon-
fessionellen Identitaten herauskristallisierte. Somit wird besser
verstandlich, warum die konfessionellen Spannungen in etwa dem
gleichen Zeitplan folgten.

Gleichwohl bedarf die eigentiimliche Form, die der konfessionel-
le Konflikt in den Drei Biinden annahm, und die oben festgestell-
te Tendenz, einen expliziten institutionellen Rahmen zu schaffen,
der konfessionellen Identititen eine neuartige Rolle im Gemein-
schaftsleben verlieh, einer weiteren Erorterung. Einer der Aus-
gangspunkte der dritten Hypothese ist Gerhard Oestreichs Fest-
stellung, dass eine von den Eliten diktierte Sozialdisziplinierung
nicht mit Sozialregulierung verwechselt werden sollte, dem aller-
orts feststellbaren gemeinschaftlichen Bestreben durch Unterdrii-
ckung sozialen Verhaltens, das als schadlich fiir das Verhaltnis der
Gemeinschaft zu Gott, zum Fiirst oder fur den inneren Zusam-
menhalt deklariert wurde, die lokale und kosmische Ordnung zu
erhalten.*® Wiewohl Oestreich die Unterschiede der beiden Phi-
nomene herausstreicht, wirkten diese parallel zueinander und zei-
tigten ahnliche Folgen. In vergleichbarer Weise lassen sich auch
die Etablierung rationaler Institutionen durch frithabsolutistische
Herrscher und die Anstrengungen von Gemeinden, sich durch
einen expliziteren institutionellen Rahmen und die Generierung
schirfer abgegrenzter politischer Identititen neu zu definieren,
einander gegeniiberstellen. Beide Prozesse sind vielerorts in Eu-
ropa auszumachen, und weisen grundlegende Gemeinsamkeiten
auf. Es ist wenig damit gewonnen, einen dieser Begriffe dem an-
deren zu subsumieren, wie dies Verfechter einer «modernisieren-
den» Konfessionalisierung oft getan haben.®

Anzeichen einer institutionellen Konsolidierung und Vertiefung
gab es in Graubiinden schon eine ganze Weile bevor der Protes-
tantismus auf der Bildfliche erschien: Die Kodifizierung lokaler
Satzungen wurde im 15. Jahrhundert auf den Weg gebracht, eben-
so das zunehmend intensiver werdende Bemiihen, die lokale
Kontrolle iiber die finanziellen Ressourcen der Kirchen und das



268

Kirchenpersonal zu erlangen.¥” Unter den besonderen Bedingun-
gen in den Drei1 Binden wurde solchen lokal basierten Bestrebun-
gen, politische Strukturen zu formalisieren und so zu intensivie-
ren, durch die Reformation zusitzlicher Auftrieb verliehen, da
nunmehr weder Adlige noch Pralaten {iber die Mittel verfligten,
solche Eingriffe zu unterbinden. Zugleich wurde durch die He-
rausbildung klar definierter konfessioneller Gruppen allerdings
lokalen Tdentititen, die bis dato den gemeinschaftlichen umver-
sellen Glauben aller Biirger vorausgesetzt hatten, eine neue Di-
mension hinzugefiigt. Wie wir gesehen haben, geriet konfessio-
nelle Konformitdt letztlich in Konflikt mit kommunalen
Identititen und kommunaler Solidaritdt und trat teilweise sogar
an deren Stelle. Eine solche Entwicklung war nichts Ungewdhn-
liches in einem Umfeld, in welchem die Gemeinschaftszugehdrig-
keit von zunehmend konkreten und exklusiven Kriterien abhin-
olg gemacht wurde. Die Folge war entweder ein weniger
toleranter Umgang mit religiosen Abweichlern oder — wenn keine
der beiden Parteien die andere auszuschliessen vermochte — die
Schaffung strikter Paritit zwischen den Konfessionen. Aus die-
sem Blickwinkel betrachtet, erscheint die Konfessionalisierung
nicht mehr als ein Modernisierungsprozess, der in erster Linie an
Staatsbildung und Sozialdisziplinierung gebunden und von ande-
ren Entwicklungen unabhingig war, sondern als eine reprisenta-
tive Erscheinungsform eines Prozesses, der gleichermassen in
grossen europdischen Monarchien wie in lokalen Dorfgemein-
schaften vonstatten gehen konnte.

Das Fallbeispiel Graubiinden lisst somit darauf schliessen, dass
Schillings und Reinhards Konfessionalisierungsmodell zwar
durchaus nicht abzulehnen ist, dass es aber in seinem Anspruch,
das allein giiltige Bindeglied zwischen religiésem Wandel und
Modernisierung darzustellen, iiberbewertet erscheint. Das Pro-
blem liegt nicht in Schillings und Reinhards scharfer Analyse von
Entwicklungen im spiten 16. Jahrhundert, die tatsachlich zur He-
rausbildung konfessioneller Kirchen und Identititen fiihrten,
selbst in dezentralisiert organisierten Regionen wie Graubiinden.
Auch weisen Schilling und viele andere Forscher meines Erach-
tens zu Recht auf grosse Parallelen in der Art und Weise hin, wie
die Konfessionalisierung in lutherischen, evangelischen und ka-
tholischen Regionen vonstatten ging. Es 1st vielmehr die 1im Mo-
dell postulierte Abhingigkeit dieses Prozesses von zwei damit
verwandten Entwicklungen, welche durch die Forschungsergeb-
nisse zu Graubiinden in Frage gestellt wird: emnerseits die Abhin-
oigkeit von der Herausbildung rationalisierter, hierarchischer



Katholiken und Protestanten in Graubinden 269

Staaten und andererseits jene von einer von oben erfolgenden So-
zialdisziplinierung — kurzum: von einer Modernisierung im
Weber’schen Sinn. Trotz der Abwesenheit einer vom Staat voran-
getriecbenen Modernisierung und der Akteure, der es gemiss
Konfessionalisierungsmodell bedurft hatte, um einen solchen
Modernisierungsprozess zu vollziehen, lasst sich beziiglich Grau-
binden eine kontinuierliche Institutionenbildung und eine For-
malisierung von Identitdten in politischer wie religiéser Hinsicht
feststellen. Der Wandel der religitsen Identititen erfolgte im Rah-
men eines grosseren Prozesses, in dessen Verlauf sich das Fremd-
und Selbstverstindmis von gesellschaftlich-gemeinschaftlichen
Zusammenschliissen verdnderte. Unnétig zu sagen, dass das ein-
fache Biindner Volk und seine Magnaten ihre Vorstellungen nicht
im luftleeren Raum entwickelten, obgleich lokale Institutionen
und Gewohnheiten ihre Vorgehensweise massgeblich prigten.
Der Wandel, der sich in Graubilinden vollzog, erscheint uns so
vertraut, weil er eine parallele — und nicht eine abweichende —
Entwicklung zu kulturellen Transformationen darstellt, die wih-
rend des 16. Jahrhunderts in fast allen Ecken und Enden Europas
auszumachen warern.

Die englische Originalversion dieses zwischenzeitlich stark Uberarbeiteten und ak-
tualisierten Beitrags ist 1998 verfasst und 1999 in der Zeitschrift German History
veroffentlicht worden — zu einer Zeit, als die wissenschaftliche Diskussion Uber die
Glltigkeit des von Heinz Schilling und Wolfgang Reinhard entwickelten «Konfessio-
nalisierungsmodells» ihren Héhepunkt erreichte. Die in diesem Beitrag und auch von
anderen Historikern gemachte Unterscheidung zwischen «starker» und «schwachers
Konfessionalisierung ist in den Publikationen, die seither zum Thema erschienen
sind, auf breite Akzeptanz gestossen. Der eigentliche Mehrwert dieser Abhandlung
pesteht darin, dass sie die Diskussion um eine Fallstudie zu Graublnden erweitert.
Ulrich Pfister hat 2012 eine gross angelegte Untersuchung des religidsen Lebens
im Graubinden nach der Reformation vorgelegt (Konfessionskirchen, Glaubenspra-
xis und Konflikt in Graubiinden, 16.-18. Jahrhundert. WUrzburg: Ergon Verlag, 2012).
Pfisters umfangreiche, umfassende Studie gilt heute als Standardwerk zur religidsen
und politischen Praxis in Graubiinden. Gleichwohl erdffrnen die grundsatzlichen Fra-
gen, die in diesem Beitrag gestellt werden, neue Maglichkeiten der Diskussion und
Forschung — inshesondere die Frage, warum der religidse Wandel in Graubinden
trotz grossen Unterschieden in den politischen Strukturen und dem gesellschaftlichen
Geflige in mancher Hinsicht so grosse Ahnlichkeit mit Entwicklungen aufweist, die
andernorts zu beobachten waren.

Adresse des Autors: Prof. Dr. Randolph C. Head, Dept. Of History, University of Cali-
fornia, Riverside, CA 92521, USA



Endnoten

1 FUr eine programmatische Beschreibung des Modells
siehe Heinz Schilling, Die Konfessionalisierung im Reich:
religidser und gesellschaftlicher Wandel in Deutschland
zwischen 1665 und 1620y, Historische Zeitschrift, 246
{1988), 1-45. FiIr eine gesamteuropdische Ubersicht sie-
he Schilling, Das konfessionelle Europa. Die Konfessiona-
lisierung der europaischen Lander seit Mitte des 16. Jahr-
hunderts und ihre Folgen fir Kirche, Staat, Gesellschaft
und Kulturn, Konfessionalisierung in Ostmitteleuropa.
Wirkungen des religidsen Wandels im 16. und 17. Jahr-
hundert in Staat, Geselischaft und Kultur, hrsg. v. Joachim
Bahlcke und Arno Strohmeyer (Stuttgart, 1999), 5. 13-62.
Wolfgang Reinhard, (Gegenreformation als Modernisie-
rung? Prolegomena zu einer Theorie des konfessionellen
Zeitalterss, Archiv fir Reformationsgeschichte 68 (1977),
S. 226-251, macht deutlich, wie sehr das Paradigma auf
der Weberschen Theorie beruht und dessen Geist atmet.
Die beste Ubersicht zur Fachliteratur (iber Deutschland
ist Heinrich Richard Schmidt, Konfessionalisferung im
16. Jahrhundert (Mlnchen, 1992), eine sehr wichtige
Grundlage fir meine Recherchen, die dieser Ahbandlung
vorausgingen. Den grésseren europaischen Zusammen-
hang beleuchtet R. Po-Chia Hsia, Socfal Discipline in the
Reformation: Central Europe, 1550-1750 (London und
New York, 1989). Uberblicksartikel neueren Datums sind
unter anderen: C. Scott Dixon, «Political Culture and the
Reformation in the Holy Roman Empire:, German History,
14 (1996), 354-79, und die Ubarsicht von Joel Harrington
und Helmut Walser Smith, «Confessionalization, Commu-
nity and State Building in Germany, 16551870y, Joumal of
Modern History, 69 (1997), 77-101.

2 Das Prinzip der Paritdt bedingte die Grindung wvon
getrennten, aber mehr oder weniger gleichgestellten ir-
stitutionellen Strukturen fir Katholiken und Protestantan
innerhalb eines einzigen politischen Systems.

3 Zum Heiligen Romischen Reich, siehe Paul Warmbrunn,
Zwei Konfessionen in Einer Stadt: Das Zusammenieben
von Katholtken und Protestanten in den paritdtischen
Reichsstadten Augsburg, Biberach, Ravensburg, und Din-
kelsbih! von 1548 bis 1648 \Wiesbaden, 1983); Peter Lang,
Die Ulmer Katholiken im Zeitatter der Glaubenskémpfe:
Lebensbedingungen einer konfessionellen Minderheit
{Frankfurt/Main und Bern, 1977); und Lorna Jane Abray,
The People’s Reformation: Magistrates, Clergy, and Com-
mons in Strasbourg, 1500-1598 (Ithaca, N.Y., 1985).

4 Siehe inshesondere Schillings Reflexionen in Die Kon-
fessionalisierung von Kirche, Staat und Gesellschaft — Profil,
Leistung, Defizite und Perspektiven eines geschichtswis-
senschaftlichen Paradigmass, in Heinz Schilling und Wolf-
gang Reinhard (Hrsg.), Die katholische Konfessionalisie-
rung (Gltersloh, 1995), S. 1-49.

5 Schilling (:Die Konfessionalisierung im Reichy, 5. 3-4)
hezeichnet die Konfessionalisierung als einen «Kardinal-

270

vorgang der Epoches, und die Konfessionshildung als
ein essentielles «gesellschaftsgeschichtliches Paradigmas.
Seine in «das konfessionelle Europar vertretanen Thesen
kniipfen in ihrer Charakterisierung der Konfessionalisie-
rung als eines Schliisselereignisses der frihen Neuzeit
an Reinhard an. Sowohl Reinhard als auch Schilling tber-
nehmen demnach die generelle Ausrichtung von Webers
Theorie, beide lehnen jedoch VWebers These ab, dass ins-
besondere der Protestantismus — direkt ader indirekt — Mo-
dernisierung und Kapitalismus hervorgebracht habe.

6 Eine weitere, hier nicht behandelte Zeitstromung sub-
sumiert die Charakteristika der Konfessionshildung unter
einer umfassenderen Entwicklung, in der soziale Diszip-
lin und Kontrolle die Stimulanzen fir einen Wandel des
«|ch» darstellten. Dieser wurde vom Staat diktiert, dessen
durchdringender Blick internalisierte Diskurse Uber Macht
und Unterwerfung. In teilweiser Ankntpfung an Michel
Foucaults Auseinandersetzung mit zahlreichen Formen
der Disziplin haben Autoren wie David VW. Sabean sich
darum bemuht, dem Madell historische Spezifitat zu ver-
leihen. Siehe bspw. Sabean, (Production of the Self in the
Age of Confessionalisr, Central European History, 29
(1996), 1-18.

7 Neben seiner pberGhmten Untersuchung der «protes-
tantischen Ethik» unternahm Max Weber in Wirtschaft
und Geselischaft: Grundriss der verstehenden Soziologie,
4. Aufl. (Tihingen, 1956), den Versuch, einen systemati-
schen Uberblick zu vermitteln. Das bedeutendste Werk
von Elias ist Uber den Prozess der Zivilisation. Sozioge-
netische und psychogenetische Untersuchungen (Basel,
1939), insh. Band 2: Wandlungen der Gesellschaft: Ent-
wurf zu einer Theorie der Zivilisation. Gerhard Oestreich
liess auf seine massgebende Publikation zu Justus Lipsi-
us spater den Sammelband Geist und Gestalt des frih-
modernen Staates, Ausgewdhite Aufsdtze (Berlin, 1989)
folgen. Weiterfihrende Uberlegungen Qestreichs  in
Strukturprobleme der frithen Neuzeit, Hrsg. Brigitta Oe-
streich (Berlin, 1980).

8 Line bhesonders wichtige Forschungsrichtung wur-
de durch Gerald Strauss, Luther’s House of Learning:
indoctrination of the Young in the German Reformation
(Baltimore, 1978), erdffnet, eine Untersuchung zu loka-
len Visitationsprotokollen, in welcher Strauss behauptet,
dass die jahrzehntelange lutherische Katechisierung und
Durchsetzung lutherischer Standpunkte in Sachsen auf
das Religionsverstandnis der landlichen Bevdlkerung nur
eine oberflichliche Wirkung gehabt habe. Ernst Walter
Zeedens Untersuchungen zu katholischen Kirchenvisitati-
onen, die den Nachweis erbringen, dass im katholischen
Deutschland einheitliche Erziehungs- und Disziplinie-
rungsprogramme existierten, erganzen die Arbeiten von
Strauss. Einen Uberblick Uber saine Forschungsarpeit ver-
mittelt Zeeden, Konfessionstildung. Studien zur Reforma-
tion, Gegenreformation und katholischen Reform (Stutt-



Katholiken und Protestanten in Graubinden

gart, 1985). Marc R. Forsters The Counter-Reformation in
the Villages: Religion and Reform in the Bishopric of Spey-
er, 1560-1720 {Ithaca, N.Y., 1992), geht noch einen Schritt
weiter und untersucht die Grenzen der Reformfahigkeit
der katholischen Kirche in der damaligen Praxis.

9 Eine massgebende Ubersicht zur dieshezlglichen For-
schung ist Geoffrey Parker, «Success and Failure during
the First Century of the Reformation», Fast and Fresent,
136 (1992), 43-82. Schilling analysiert in «Die Konfessio-
nalisierung von Kirche, Staat und Gesellschafty viele der
Untersuchungen unter seinem eigenen Blickwinkel.

10 Siehe Robert Jitte «Disziplin zu predigen ist eine
Sache, sich ihr zu unterwerfen eine andere» (Cervantes).
Prolegomena zu einer Sozialgeschichte der Armenfirsor
ge diesseits und jenseits des Fortschritts), Geschichte
und Geselischaft, 17 (1991), 97 und 101, der Oastreichs
Auffassung bekraftigt, dass ein Prozess der Sozialdiszip-
linierung grundsétzlich von oben nach unten erfolgt sei.

11 Schilling, Die Konfessionalisierung im Reich», S. 6.
In einer 1997 publizierten Debatte mit H. R. Schmidt, be-
streitet Schilling indessen, dass die Konfessionalisierung
in erster Linie in Zusammenhang mit dem Staat oder mit
Bestrebungen von Eliten betrachtet werden sollte. Schil-
ling, «Disziplinierung oder «Selbstregulierung der Unterta-
nen»? Ein Pladoyer fir die Doppelparspektive von Makro-
und Mikrohistorie bei der Erforschung der frihmodernen
Kirchenzucht:, Historische Zeitschrift, 264 (1997), 675-91,
insh. 689-90. In seiner Antwort hegriisst Schmidt Schil-
lings Abkehr vom <Etatismus:, weist jedoch darauf hin,
dass Schilling anderenorts weiterhin den Standpunkt ver-
tritt, dass keine eigentliche allgemeine oder kommunale
Konfessionalisierung stattgefunden habe: <Sozialdiszipli-
nierung? Ein Pladoyer fir das Ende des Etatismus in der
Konfessionalisierungsforschungs, Historische Zeitschrift,
265 (1997), 639-82, insh. 643-7.

12 Diesen Punkt hat Schmidt wiederholt unter dem
Stichwort «Gesamttendenzen hervorgehoban, Kenfessio-
nalisierung, S. 86: Die wichtigste und im wesentlichan
unbestrittene Grundtatsache der Konfessionalisierung ist
ihre enge Verflechtung mit dem Territorialstaat ... durch
eine gegenseitige Befruchtung von Staat und Kirche kom-
me es zu einer Modernisierung des Staates und der Ge-
sellschaft.

13 Schilling und seine Fachkollegen flhren ihre Stanc-
punkte in drei Tagungsbanden zu den drei wichtigsten
Konfessionen in Deutschland aus: Schilling (Hrsg.), Die
reformierte Konfassionalisierung in Deutschland: das Pro-
blem der «Zweiten Reformation: (GUtersloh, 1986); Hans-
Christof Rublack (Hrsg.), Die lutherische Konfessionalisie-
rung in Deutschland (Gtersloh, 1992); sowie Schilling und
Reinhard (Hrsg.), Die katholische Konfessionalisierung.

14 Zseden, Konfessionshildung, S. 69.

271

15 Reinhard, «Gegenreformation», hatte besonders zu
dieser Folgerung beigetragen.

16 Das hier erwahnte Modell griindet in erster Linie auf
Jean Delumeau und Monigue Cottret, Le catholicisme
entre Luther et Voitaire (Paris, 1971), und in seiner ver-
feinerten Form auf John Bossy, Christianity in the West
(Oxford, 1985). Schilling bekréftigt Delumeaus Sicht der
«Christianisierung: in der hier verwendeten Begrifflichkeit
in «das konfessionelle Europas.

17 Mittlerweile ausfibrlich und differenziert dargelegt in
Ulrich Pfister, Konfessionskirchen, Glaubenspraxis und
Konflikt in Graubiinden, 16.-18. Jahrhundert (\Wirzburg,
2012).

18 Heinrich Richard Schmidt, {Iher das Verhiltnis von
landlicher Gemeinde und christlicher Ethik: Graublinden
und die Innerschweiz, in Peter Blickle (Hrsg.), Landge-
meinde und Stadtgemeinds in Mitteleuropa. Ein Struktu-
reffer Vergleich (IMUnchen, 1991), S. Ab5-87. Ulrich Pfister,
«Reformierte Sittenzucht zwischen kommunaler und ter-
ritorialer Organisation: Graublnden, 16.-18. Jahrhundert»,
Archive for Reformation History, 87 (1996), 287-333. Ro-
bert Scribner hat hinsichtlich einiger der Grundannahmen
hinter Schmidts Essay scharfe Kritik gelbt: «Commu-
nalism: Universal Category or Ideological Construct? A
Debate in the Historiography of Early Modern Germany
and Switzerland:, Historical Journal 37 (1994), 204-5);
Scribner sieht vielmehr eine Territorialstaatskirche am
Werk, die auf eine kommunale Ideologie zurlickgriff, um
ihre Bestrebungen zu rechtfertigen, soziale und morali-
sche Konformitat herbeizufihren. Wie weiter unten argu-
mentiert wird, waren die diesheziglichen Maglichkeiten
der Kirchen angesichts der De-facto-Abwesenheit eines
Staatswesens jedoch sehr eingeschrankt. Auch wenn
seine Kritik als durchaus herechtigt erscheint, ldsst Scrib-
ner daher die zentrale Frage unbeantwortet, wie sich die
Heraushildung von Sozialdisziplin, und starker noch von
konfessioneller Disziplin und konfessionellen |dentitdten,
unten den ungewohnlichen Bundner Bedingungen erkla-
ren liesse.

19 vgl. Hans Conrad Peyer, Verfassungsgeschichte der
aften Schweiz (Zirich, 1978), S. 36-43 zur Struktur der
Schweizerischen Eidgenossenschaft.

20 Als Ubersicht zur Geschichte Graublindens dient
nach wie vor Friedrich Pieth, Bindnergeschichte (Chur,
1945). Zur politischen Geschichte siehe Randolph C.
Head, Demokratie im frihneuzeftiichen Graubtinden
(Chur, 2001).

21 Oskar Vasella, <Zur Entstehungsgeschichte des 1. llan-
zer Artikelbriefes vom 4. April 1524 und des Eidgenos-
sischen Glaubenskonkordates von 1625, Zeitschrift fiir
Schweizerische Kirchengeschichte, 34 (1940), S. 185-6.



22 Reaktionen und Strategien der Bauern nach 1524
werden systematisch baschrieben in Oskar Vasella, Der
nauverliche Wirtschaftskampf und die Reformation in
Graubiinden, 1528 bhis etwa 1540, Jahresbericht der His-
torisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden, 73
(1943), S. 1-183.

23 Oskar Vasella, Die Entstehung der biindnerischan
Bauernartikel vorn 25. Juni 1626, Zeitschrift fir Schweize-
rische Geschichte, 21 (1941), S. 58-78, und «Bauernkrieg
und Reformation in Graublnden:, Zeitschrift fur Schwei-
rzerische Geschichte, 20 (1940), S. 1-65, insh. 2h-32.

24 Originaltext in Constanz Jecklin, Urkunden zur Ver-
fassungsgeschichte Graubindens (Chur, 1883), S. 89-95.
Die Einzelheiten der Ausarbeitung und Einfihrung dieser
Artikel bleiben weiterhin im Dunkeln.

25 Es existierten zwei Hauptformen der kommunalen
Kontrolle: Mehrheitsheschlisse zur Aufteilung politischer
Giter und Lasten sowie verschiedene Rotations- und
Distributionsmechanismen unter den anspruchsberech-
tigten Gemeindemitgliedern. Siehe Head, Demokratie
im friihneuzeitiichen Graubdnden, S. 100-118, fir einen
Uberblick. Die Relevanz dieser Methoden in einem kon-
fessionellen Kontext wird erértert in Head, Religitse
Koexistenz und konfessioneller Streit in den vier Dorfern.
Praktiken der Toleranz in der Ostschweiz, 1525-1615:,
Biindner Monatsbiatt, 5 (1999).

26 Zum Verhaltnis zwischen Gemeinde und Pfarrei in
Graublinden siehe insh. Immacolata Saulle Hippenmeay-
er, Nachbarschaft, Pfarrel und Gemeinde in Graublinden
1400-1600 (Chur, 1997); und Randolph Head, «nit all zwo
Gmeinden, oder Partheyen, sonder ein Gmeind» : Kommu-
nalismus unter zwei Konfessionen in Graubilnden, 1530-
1620y, in Beat KUmin (Hrsg.), Landgemeinde und Kirche
im Zeitalter der Konfessionen (Zrich, 2004).

27 Einmal fragten die verblUfften Obrigkeiten sogar
«Quid igitur opus est bhaptismo ... si sine illo salvi esse
possumus?» Ulrich Campell, Ulrici Campelli Historia Raeti-
ca (Basel, 1887-90), Band II, S. 2b1.

28 /bid., S. 275-85.

29 Anstatt sich fir eine der beiden Konfessionen zu ent-
scheiden, konnten die Gemeinden im Ubrigen auch be-
schliessen, diese Frage unbheantwortet zu lassen.

30 Der Monokonfessionalitdt am nachsten kam der
Zehngerichtebund, von dessen zehn Gerichtsgemeinden
acht im Verlauf des 16. Jahrhunderts zum Frotestantis-
mus Ubertraten {einschliesslich all jener, die unter nomi-
neller Habshurger Hearrschaft standen). Der Zehngerich-
tebund war aber auch Uberwiegend deutschsprachig und
von ZUrich aus verhaltnismassig leicht zuganglich, so dass
nicht klar ist, ob auch politische oder sprachliche Faktoren
ausschlaggebend waren.

272

31 Vgl. Emil Camenisch, Bidndner Reformationsge-
schichte (Chur, 1920), S. 463-69.

Konversion der Gemeinde St.Moritz nach dem Tod des
Priesters S. 261-70.

32 In Falera war das Abstimmungsresultat zunachst
Stimmengleichheit, his eine katholische Familie ein Kind
zur Welt brachte und die pro-katholischen Stimmen somit
in der Mehrheit waren. Camenisch, ibid.

33 Von ahnlichen Befunden berichten inshesondere
Lang, Die Ulmer Katholiken; und Peter Zschunke, Konfes-
sion und Alitag in Cppenheim. Beitrdge zur Geschichte
von Bevdlkerung und Gesellschaft einer gemischtkon-
fessionellen Kleinstadt in der frihen Neuzeit (Wiesbhaden,
1984).

34 Ffister, (Reformierte Sittenzucht, S. 294-6, fir eine
Zusammenfassung der Entwicklungen auf protestanti-
scher Seite. Head, xit al zwo Gmeinden:, Abschnitt 3.2,
fir die katholische Seite.

35 Dieser Abschnitt stitzt sich auf Ulrich Pfisters Kapi-
tel zur Kirchengeschichte im Handbuch der Biindner Ge-
schichte, Band 2 (Chur, 2000).

36 Jakob R. Truog, Aus der Geschichte der evangelisch-
rédtischen Synode, 1537-1937 (Chur, 1937).

37 Die ersten erhalten gebliebenen Aufzeichnungen von
jahrlichen Synoden stammen zwar erst von 1572 (Archiv
der evangelisch-ratischen Synode, Chur, Msc. B 3), das
Pfarrerregister reicht jedoch bis ins Jahr 1553 zurlick. Der
Eintrag aus diesem ersten Jahr hat den Charakter eines
Grindungsdokuments und tragt den Titel «Fides, ac placi-
ta synodi euangelium Christi in tribus Rhetiae foederibus
praedicantium:. tbid., Msc. B 1

38 Der bekannteste Fall betrifft Johannes Gantner, einen
protestantischen Churer Pfarrer, der sich zu anabaptisti-
schem Gedankengut hingezogen fihlte. Obwohl ihn die
Synode ausgeschlossen hatte, leitete der Stadtrat nur
widerstrebend ein Ausschliessungsverfahren ein. Siehe
Campell, Historia, Band Il, 5. 469-516, insh. 488, und
Erich Wennacker, «Heinrich Bullinger und der Gantnarhan-
del in Chur (1670-1574), Zwingliana, 24 (19971, 5. 95-115.

39 Jon Mathieu, Jn der Kirche schlafen. Eine sozialge-
schichtliche Lektire von Conradin Riolas «Geistlicher
Trompete» (Strada im Engadin, 1709), Schweizerisches
Archiv fir Volkskunde, 87 (1991), 5. 121-45.

40 Brief von Johannes Comander in Chur an Bullinger:
admonitus est episcopus, ut ne verbum promittat se
facturum, sed memor sit se potestatem nullam habere,
sed sibi malum in caput suum adsciscere, si quicguam
tale fecerit». Traugott Schiess (Hrsg), Bultingers Korres-
pondenz mit den Graubiindnern (Basel, 1904, Nachdruck:
Nieuwkoop, 1968), Band I, S. 229 {1 Dez. 1551).



Katholiken und Protestanten in Graubinden

41 Ibid. (der einzige deutschsprachige Satz im ansonsten
lateinischen Brief Comanders, gefolgt von der Feststel-
lung: «Non amplius est illius potestas, sed angusta cor-
tractaque.) Planta blieb nur fir kurze Zeit in Trient. Siehe
Conradin von Moor, Geschichte von Currdtien und der Re-
publik «gemeiner drel Biinder (Gralibunden) (Chur, 1871),
Band II, 5. 167-70.

42 Ausfibrliche Beispiele in Oskar Vasella, {Urkunden
und Akten zur Reformationsgeschichte des Bistums
Chur, Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte,
34 (1940), S. 268-60, 261-3. Erdrtert auch in Vasella, Der
hauerliche Wirtschaftskampf, 5. 143-55.

43 Am 20. Juni 1698 wies er die Dekane des Bistums an,
die neuen liturgischen Texte zu verwenden. Bischdfliches
Archiv Chur, Mappe 52.

44 Beschrieben in ibid., Historia Religionis B, S. 83f.

45 [bid., Acta Matrimonialia, deren Aufzeichnungen 1622
wieder einsetzen; Ulrich Pfister, Konfessionskirchen,
Glaubenspraxis und Konflikt in Graublinden, 16.-18. Jahr-
hundert (\Wurzburg 2012).

46 Staatsarchiv Graubtnden, Chur (im Folgenden STA-
GR), Msc. AB IV 1/3, 5. 178.

47 Zschunke, Konfession und Alltag, datiert die Anfange
eines echten konfessionellen Konfliktes in Oppenheim
erst auf das Jahr 1667. Siche auch Bodo Nischan, FPrince,
People, and Confession: The Second Reformation in Bran-
denburg (Philadelphia, 1994).

48 Head, Demokratie im frihneuzeitiichen Graubtinden,
S.99-109.

49 Eine Reihe gefeierter italienischer Exilanten hielt sich
Mitte des Jahrhunderts zeitweise in Graubinden auf; der
bhekannteste unter ihnen war wohl Fier Paolo Vergerio.
Siehe Emil Camenisch, Geschichte der Reformation und
Gegenreformation in den italienischen Siatdlern Graubin-
dens (Chur, 1950); eine zeitgemasse, nicht konfessionshe-
zogene Untersuchung ware wunschbar.

B0 Zu Gantner siche Anm. 38.

51 Da keine Originaldokumente erhalten geblieben sind,
ist die Datierung auf 1567 suspekt. Sie ist in katholischen
Quellen aus den 1640er-Jahren Uberliefert. Bischéfliches
Archiv Chur, Historia Religionis B, S. 11.

52 Die katholische Partai in den Vier Dérfern wies wah-
rend der religibsen Auseinandersetzungen im frihen
17. Jahrhundert auf diesen Punkt hin. Hans Berger, Die
Einfdhrung der Reformation im Kreis der Fiinf Dérfer und
die daraus folgenden Kdamupfe (Chur, 1950), S. 35.

273

53 Buols Verhalten ist in einer Zeugenaussage eines
Prozesses seiner Erben von 1645 beschrieben. Pfarrarchiv
Mulegns, Urkunden, Nr. 12. Pfarrarchiv Mulegns, Urkun-
den, Nr. 12.

54 ibid.

BB Fir detaillierte Fallstudien siehe Felici Maissen, Die
Drei Biinde in der zweiten Halfte des 17 Jahrhunderts:

in polftischer, kirchengeschichtlicher und volkskundlicher
Schau, Band 1: 16471657 (Aarau, 1966).

56 Zitiert aus der detaillierten Zusammenfassung ei-
nes Dokuments aus dem Pfarrarchiv Tomils, das auf den
22. Mai 1672 datiert ist und auf einem alteren, verscholle-
nen Dokument von 1612 basiert. Diese Zusammenfassung
hefindet sich im STAGR, Kirchenarchive, TumeglTomils.

57 Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 471-8.

B8 Fritz Jecklin (Hrsg.), Materialien zur Standes- und Lan-
desgeschichte Gem. il Biinde (Graublnden), 1464-1803
(Basel, 1907, Il. Teil, 5. 438.

59 Der Anstellungsvertrag des ersten reformierten Ber-
glner Pfarrers befindet sich im Gemeindearchiv Bergln,
Urkunden, Nr. 43, 4. Dezember 1592.

80 /bid., Nr. 46, 5. Juli 1601.

61 Alle vier Hauptgemeinden (lgis, Zizers, Trimmis, Un-
tervaz) verflgten Uber eine eigene Pfarrkirche, Zizers
zuséatzlich noch Uber eine kleine Kapelle. Siehe Helvetia
Sacra, hg. von Albert Bruckner (Bern, 1972), Band I/1, 5.
600-1, und Nicolin Sererhard, Einfalte Delineation aller Ge-
meinden gemeiner dreyven Biinden, hg. von Oskar Vasella
(Chur, 1994), 5. 201-2.

62 Cine allgemeine Ubersicht in Camenisch, Reforma-
tionsgeschichte, 5. 514-16. Die Ubertragung der letzten
hischéflichen Eigentumsrechte erfolgte indes erst 1649.

63 Jacklin (Hrsg.), Materialien, II. Teil, S. 286-8.
64 Gemeindearchiv Zizers, Urkunden, Nr. B4.

65 Siche Warmbrunn, Zwei Konfessionen fir eine einge-
hence Diskussion.

66 Die Nacherzahlungen in diesem und dem nachsten
Abschnitt basieren grosstenteils auf Berger, Einfihrung,
S. 3-h2. Tief konfessionell gefarbt, aber sehr informativ
ist J. F Fetz, Geschichte der kirchenpoiitischen Wirren im
Freistaat der drei Binde (Chur, 1875).

67 Saluz schrieb darCber einen Bericht zuhanden der
Churer Obrigkeiten; zitiert in Berger, Einfdhrung, S. 5.



68 Das Gericht des Gotteshausbundes helegte die Ge-
meinde und mehrere Einzelparsonen nach diesem Vorfall
mit Geldbussen. Berger, Einfibrung, S. 10-11.

69 Eine Kopie der Vereinbarung hefindet sich im STAGR
B 1538/15, S. 90-5.

70 Dieser erste Antrag ist ausschliesslich dokumentiert
in Bartholomaus Anhorns Palingenesia Rhaetica: Heillige
Wiedergeburt der Evangelischen Kirchen/in den gmeinen
dreyen Fdndten ... (Brugg, 1680), ohne genaue Datum-
sangabe.

71 Text von Bartholomaus Anhorn, zitiert in Berger, Ein-
fihrung, S. 35.

72 Die Akten dieses Gerichts vermitteln das klarste Bild
von der damaligen Situation in Trimmis. STAGR AB IV
5/12, S. 373-411. Die katholischen Richter boykottierten
das Gericht — mit einer Ausnahme —, und die Trimmiser
Katholiken sgrachen ihm die Zustandigkeit ab.

73 lbid., 5. A07, Zeugenaussage von Matheu Harttmann:
«... da habe er von dem Dicht Bawier ab Segess ghort, alf?
man ettwas von der Trimmisser sach grett, sy wollent in-
nert 8 Tagen die lutterischen Katzer ufdritten und brennens.

74 [bid., Zeugenaussage von Crista Schienne (Der Nach-
name ist schlecht leserlich).

75 [bid, S. 408, Zeugenaussage von Caspar Gadient, Eva
Wincklerin und Barbla Willi aus Ems.

76 STAGR B 1538/15, S. 95 (Kopie von 1644).

77 Zu Féllen von Ehestreitigkeiten siehe Bischofliches
Archiv Chur, Acta Matrimonialia 1622-1629; und Gemein-
dearchiv Wiesen, Urkunden, Nr. 15. (Ein Dokument von
1652, das sich damit bhefasst, wie in dieser gemischtkon-
fessionellen Gemeinde mit Ehestreitigkeiten gerichtlich
zu verfahren sei), das folgende Bamerkung enthéalt: «Nun
seigen ihr gericht verwandt catholischer religion, sie ha-
hend vor etlich jahre ihre eesachen under jr. hr. gnad. hr.
hischoff von Chur gezogen ...» Zur Anforderung von Pfar
rern siehe bspw. Bischdfliches Archiv Chur, Mappe 53/B,
7. Juli 1624 (Ersuchen aus Maladers um Priestergewander,
Kirchenzierden und Glocken vom Bistumi; ibid., Mappe
54/A, 17. Jan. 1638 (Riom und Conters ersuchen um eine
Priesterlizenz fir Kapuziner).

78 Esist meine Uberzeugung, dass es nicht ausreicht zu
sagen, Graubiinden stelle lediglich eine empirisch nach-
vollziehbare Variante von Schillings |dealtypus dar, weil
man so eine Erklarung fir die bedeutsamen Parallelen
zwischen Graublnden und dem restlichen Reich schuldig
bliebe. Auch wenn man stattdessen mit Rickgriff auf das
hindnerische Sonderfall-Argument verweist, bleiben die-
se badeutsamen Parallelen ungeklart.

274

79 Siehe insh. Head, Demokratie im frihneuzeitiichen
Graubiinden, S.177-219. Die ausfiuhrlichste Untersu-
chung findet sich in Paul Grimm, Die Anfédnge der Biindner
Aristokratie im 15, und 16. Jahrhundert, ZUrich 1981

80 Die aktuellsten diesheziglichen Daten werden zu-
sammengefasst in Jon Mathieu, Die Bavolkerung des Al-
penraums von 1600 bis 1900:, Schweizerische Zeitschrift
fiir Geschichite, 48 (1998), 1-24, mit einer tabellarischen
Ubersicht auf . 8.

81 Andreas Suter, Der Schweizerische Bauernkrieg von
1653: Politische Sozialgeschichte — Sozialgeschichte eines
poiitischen Ereignisses (TUbingen, 1997), 5. 326-30.

82 Head, Demokratie im frihneuzeitiichen Graubtinden,
S. 219-2h7.

83 Der aktuellste Uberblick tber die Geschichte der
Bindnar Wirtschaft findet sich in Jon Mathieu, Eine Agrar-
geschichte der Inneren Alpen (Zurich, 1992).

84 Siehe Randolph Head, (Rhaetian Ministers, from She-
pherds to Citizens: Calvinism and Democracy in the Repu-
blic of the Three Leagues, 15650-1620:, in W. Fred Graham
(Hrsg.), Later Calvinism: International Perspectives (Kirks-
ville, Mo., 1994), 5. 5b-69.

85 Eine Erorterung von Qestreichs Begriffsunterschei-
dung und von deren Implikationen findet man in Heinrich
Richard Schmidt, Dorf und Religion: Reformierte Sit-
tenzucht in Berner Landgemeinden der Frihen Neuzeft
(Stuttgart, 1995), 5. 96-107. Schmidts Fazit lautet, dass
die Forschung immer starker zur Einsicht gelangt, dass
das Volk an seiner Beherrschung mitwirken muss, wenn
Herrschaft zu einer «Mentalitdtspragung» flhren soll.
«Die Grenze zwischen Selbstzwang und Fremdzwang ver-
lduft aber nur scheinbar zwischen Freiwilligkeitskirchen
und Staatskirchentlmern. Sie verlduft in Wirklichkeit in-
nerhalb des jeweiligen kirchlichen Systems.» Dieses Fazit
steht im Einklang mit Schmidts Interpretation der Sozial-
disziplinierung in Graubinden in (Uber das Verhiltnis».

86 VWeitere Beispiele fir eine Institutionenformation im
Alpenbogen, die unabhangig von beziehungsweise paral-
lel zu jener erfolgte, die von Obrigkeiten vorangetrieben
wurde, sind aufgeflhrt in Randolph Head, «Shared Lord-
ship, Authority and Administration: The Exercise of Do-
minion in the Gemasaine Herrschaften of the Swiss Confe-
deration, 1417-1600:, Central European History, 30 (1997),
489-512; und in Matthew A. Vester, (lerritorial Politics in
the Savoyard Domains, 1536-1580:, Ph.D -Dissertation,
University of California, Los Angeles, 1997.

87 Sishe Saulle Hippenmeyer, Nachbarschaft, Pfarrei
und Gemeinde, insh. S. 49-83, 112-30.



	Katholiken und Protestanten in Graubünden

