
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (2014)

Heft: 3

Artikel: Katholiken und Protestanten in Graubünden

Autor: Head, Randolph C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-513607

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-513607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Katholiken und Protestanten in Graubünden 241

Katholiken und Protestanten Randoiph c Heed

in Graubünden
(Ubersetzung:

Konfessionelle Disziplin und Identität ohne frühneu- Peter Jäger)

zeitlichen Staat

Die Vorstellung, dass das Paradigma der <Konfessionalisierung>
einen massgeblichen analytischen Schlüssel für das Verständnis der
nachreformatorischen Staaten Deutschlands (sowie der Eidgenossenschaft

und der Drei Bünde) liefern könne, nahm in den zahlreichen

Publikationen zum Thema nach 1990 einen zentralen Platz
ein. Das von Heinz Schilling und Wolfgang Reinhard ausformu-
lierte Konfessionalisierungsparadigma bot eine kohärente
Perspektive auf die sozialen, politischen und kulturellen Kräfte, die

Europa im Jahrhundert nach der Reformation prägten. Es führte
die zuvor getrennten Historiographien des lutherischen,
reformierten und katholischen Deutschland wieder zusammen unter
dem einen Dach der neo-weberianischen Modernisierung des

Staates, der Gesellschaft und des Individuums.1 Der Erfolg von
Schillings und Reinhards Modell beruht auf seiner Erklärungskraft

in unterschiedlichen Bereichen. Sein methodischer Ansatz
berücksichtigte die wichtigsten sozialgeschichtlichen Erkenntnisse

der jüngeren Vergangenheit, ohne dabei den Rahmen des akri-
bisch akkumulierten Wissens der politischen und der
Institutionengeschichte zu verlassen. Ebenso lieferte das Modell eine

kohärente Erklärung ähnlicher Entwicklungen, die in allen
konfessionellen Lagern im deutschsprachigen Raum auszumachen
sind. Und nicht zuletzt war es aufgrund seiner klaren Formulierung

als Idealtyp selbst dann ein nützliches heuristisches Instrument,

wenn man dessen Grundprämissen nicht teilte. Im
Wesentlichen verband das Paradigma drei gut dokumentierte
Zeiterscheinungen, die im Heiligen Römischen Reich des späten
16. Jahrhunderts prägend waren, zu einem potenten Erklärungsmodell:

erstens die Herausbildung von klar umrissenen Kirchen-
tümern, jedes aus einem Priester- und einem Laienstand bestehend,
die sich dem Erhalt ihrer jeweiligen Glaubensrichtung und dem
Ausschluss von Nonkonformisten verschrieben; zweitens das

Aufkommen von Territorialstaaten innerhalb des Reichs als Schaltstellen

der politischen Zentralisierung und schliesslich die
umfassenden Bemühungen von Magistraten im gesamten Reich, durch
einen Sozialdisziplinierungsprozess neue Grenzen gesellschaftlichen

Verhaltens und neue moralische Standards zu verankern.



242

Der Anspruch der Konfessionalisierungstheorie, für eine Vielzahl

von Kontexten geeignet zu sein, lädt Forschende dazu ein, sie in
Fallstudien sowohl zu den Kerngebieten des Reichs als auch zu
den soziopolitischen und geografischen Randgebieten zu erproben

und zu verfeinern. Diese Abhandlung wählt den letzteren Weg
und nimmt den Kanton Graubünden in den Fokus, wo Protestanten

und Katholiken im 16. Jahrhundert mehr oder weniger friedlich

koexistierten und an einer gemeinsamen politischen und sozialen

Struktur teilhatten, bevor sie sich im 17. Jahrhundert in
erbittert verfeindete konfessionelle Lager aufspalteten. Dieser
politische und gesellschaftliche Wandel, wenngleich er in mehrerer
Hinsicht bemerkenswerte Parallelen zu Entwicklungen in anderen
Teilen des Reiches aufwies, vollzog sich überdies in einer Region,
die nicht nur peripher gelegen, sondern im Vergleich zum restlichen

Westeuropa politisch auch am wenigsten zentralisiert war.
Eine Untersuchung der Herausbildung von wohldefinierten
konfessionellen Blöcken und Identitäten in Graubünden offenbart
einige scheinbar paradoxe Grundzüge. Einerseits unterschied
sich der Prozess der Konfessionsbildung wesentlich von jenem in
Regionen, wo ein sich zentralisierender Staat im Bündnis mit
protestantischen oder wieder erstarkten katholischen Institutionen
bei der Veränderung der religiösen Praxis eine Hauptrolle spielte.
In Graubünden bestimmten demgegenüber Dorfgemeinschaften
nicht nur ihre konfessionelle Zugehörigkeit durch Mehrheitsbe-
schluss selbst, sie gewährten im Umgang mit andersgläubigen
Individuen und in ihrer politischen Handhabe der beiden in der

Region etablierten Kirchen auch grosse Freiheiten. Wie weiter
unten aufgezeigt wird, konnten in den Drei Bünden faktisch weder

der Staat noch die Kirchen Massnahmen zur Sozialdiszipli-
nierung in den Laiengemeinschaften durchsetzen, gelang dies den
Kirchen doch selbst innerhalb der eigenen Geistlichkeit kaum.
Unter diesem Gesichtspunkt hat es den Anschein, dass sich die

Region ausserhalb des Konfessionalisierungsparadigmas mit seiner

dreifachen Verknüpfung aus Staatsbildung, exklusiven religiösen

Identitäten und Sozialdisziplinierung bewegte.
Andererseits glich die konfessionelle Identitätsbildung in
Graubünden jedoch sowohl in ihrer zeitlichen Dimension als auch in
ihren konkreten Auswirkungen stark jener in vielen anderen
bikonfessionellen Teilen des Heiligen Römischen Reiches. Turbulente

Umbrüche in den Zwanziger- und Dreissigerjahren des 16.

Jahrhunderts führten zur Gründung zahlreicher protestantischer
Kirchgemeinden; derweil rissen protestantische wie katholische

Obrigkeiten Ressourcen und Kompetenzen der Alten Kirche an



Katholiken und Protestanten in Graubünden 243

sich. Ab den späten Vierzigerjahren verfügten die beiden in der

Region anerkannten Glaubensrichtungen über unabhängige
Institutionen, die danach strebten, möglichst viele neue Anhänger
hinzuzugewinnen, während sie gleichzeitig in zunehmend
unerbittlicher Weise die Gegenseite bekämpften. Die protestantischen
und katholischen Laien lebten jedoch trotz religiöser Differenzen
weiterhin in relativ friedlicher, nachbarschaftlicher Koexistenz,
bis sich in den Sechziger- und Siebzigerjahren des 16. Jahrhunderts

die Anzeichen von Spannungen zu mehren begannen. Erst
zur Jahrhundertwende lassen sich aber erste leidenschaftlich und
zunehmend erbittert geführte Attacken auf andersgläubige Nachbarn

nachweisen. Die daraus resultierenden Uberwerfungen
führten zum Ausschluss von Abweichlern und zur Spaltung von
Gemeinschaften, die sich nicht mehr imstande sahen, als

bikonfessionelle Entitäten ihre Aufgabe zu erfüllen. In den 163Oer-Jahren

lassen sich in Graubünden Bestrebungen in Richtung rigider
konfessioneller Grenzen feststellen, und die Institutionalisierung
der Parität2 wies grosse Parallelen zu den Entwicklungen in vielen
Teilen Deutschlands auf.3

Die Ähnlichkeit der Auswirkungen, die Graubünden - trotz
seiner gänzlich unüblichen politischen und sozialen Strukturen -
mit dem Rest des Reiches verbindet, stellt das Paradigma der

Konfessionalisierung vor ein gewisses Rätsel. Die schlichte Tatsache,

dass in Graubünden kein von oben verordneter Konfessiona-

lisierungs- und Modernisierungsprozess erfolgte, ist an sich nicht
überraschend: Wie schon sein Vorläufer Gerhard Oestreich
anerkennt Schilling, dass nicht alle gesellschaftlichen Verhältnisse
innerhalb des Reiches in den umfassenden Rahmen seines Paradigmas

passen müssen.4 Vielmehr bedarf die Tatsache, dass die

Auswirkungen trotz anderem institutionellen und politischen
Klima in Graubünden frappierende Ähnlichkeiten aufweisen,
einer Erklärung. Sie legen nahe, dass wir die Konfessionalisierung
nicht als autonomen Prozess im nachreformatorischen Europa
auffassen sollten, sondern stattdessen als eine Variante eines
umfassenderen Wandlungsprozesses, bei der expandierende
frühneuzeitliche Staaten womöglich die bestimmende Kraft waren,
wovon zahlreiche Modernisierungstheorien ausgehen. Die
Konfessionalisierung könnte aber auch das Resultat von anderen,
ebenso wirkungsmächtigen Kräften gewesen sein, die in Dörfern,
Weilern und selbst innerhalb einzelner Familien ebenfalls Einfluss
hatten. In der vorliegenden Abhandlung wird im Folgenden
zunächst das Paradigma der Konfessionalisierung in seiner kanonischen

Form näher bestimmt. Danach folgt ein Uberblick über die



244

Entwicklungen im damaligen Graubünden. Den Abschluss
bilden mehrere Hypothesen mit dem Ziel, die Befunde mit verschiedenen

Interpretationsmodellen zu verknüpfen.

Das «Konfessionalisierungsmodell»

«Konfessionalisierung» hat sich als Sammelbegriff für eine Epoche
der europäischen Geschichte etabliert, in der im Widerstreit
stehende und sich gegenseitig ausschliessende konfessionelle
Zugehörigkeiten zu einem unabhängigen gesellschaftlichen Faktor wurden,
dessen Relevanz sich von der hohen Politik bis hin zur Lokalbevölkerung

erstreckte. Der Terminus als solcher fügt zwischen einer

Epoche der allgemein geteilten christlichen Identität - dem corpus
christianum des lateinischen Westens während des Mittelalters -
und einer des aufgeklärten Säkularismus ein «Zeitalter des

Konfessionalismus» ein. Die jüngste Forschung sieht in der Konfessionalisierung

- das heisst, in der Entwicklung, die eine konfessionell

gegliederte Gesellschaft hervorbrachte - einen grundlegenden und
tiefgreifenden Transformationsprozess in den politischen, religiösen

und gesellschaftlichen Sphären, der schliesslich auch einen Ra-

tionalisierungsprozess zur Folge hatte.5 Diese Transformation hatte

weniger zu tun mit den Konflikten zwischen Katholiken und
Protestanten, auf die in der älteren Forschung noch der Fokus
gelegt wurde, als mit der Herausbildung neuer Beziehungen
zwischen Institutionen und Gesellschaft in den aufkommenden
europäischen Nationalstaaten, ganz besonders in Deutschland.6

Zur Diskussion stehen in solchen Studien zwei der am
kontinuierlichsten untersuchten Thematiken in der europäischen
Geschichtsschreibung: zum einen die Frage nach dem Zusammenhang

zwischen religiösem Wandel und dem Staat, die seit Leopold
von Ranke im Raum stand, und seither regelmässig den Rahmen
für historische Analysen bildete, zum anderen der Übergang von
«feudalen» hin zu «modernen» oder «rationalen» Formen der

Organisation und Machtausübung. Diese stark vom Werk Max
Webers geprägte Betrachtungsweise hat durch die Ausführungen
von Norbert Elias zum <Prozess der Zivilisation> und den in der

jüngeren Debatte besonders prominenten Versuch Gerhard
Oestreichs, einen Prozess der Sozialdisziplinierung zu ermitteln,
der die europäischen Eliten gegen Ende des 16. Jahrhunderts er-
fasst habe, wichtige Modifikationen erfahren.7

Man könnte davon ausgehen, dass diese Themenbereiche bis zum
heutigen Tag umfassend analysiert worden sind; das Gegenteil ist



Katholiken und Protestanten in Graubünden 245

jedoch der Fall. Gänzlich neue Betrachtungsweisen, welche diesen

Fragen neue Aktualität verliehen haben, sind durch die

neuartigen Fragestellungen und beeindruckenden Forschungsergebnisse

der neuen Sozialgeschichte eröffnet worden. In älteren

Untersuchungen der Reformation und ihrer Auswirkungen auf
den Staat war der soziale und religiöse gesellschaftliche Wandel

grösstenteils noch unbeleuchtet geblieben; stattdessen hatte man
nach Erklärungen für obrigkeitliche Entscheide zugunsten einer
der beiden rivalisierenden Konfessionen gesucht oder war der

Frage nachgegangen, nach welchen Parametern Theologen die

eigenen konfessionellen Positionen bestimmten. In jüngster Zeit
wurde der Fokus in der wissenschaftlichen Betrachtung hingegen
auf die Rezeption von reformatorischen Ideen in den Dörfern
und Städten Deutschlands und des übrigen Europa gelegt. Durch
ihre Betonung der vielen Gemeinsamkeiten in der Art und Weise,
wie Magistraten aller Zugehörigkeiten mit dem religiösen Wandel

umzugehen versuchten, haben solche Forschungsarbeiten jedwede

Theorie eines krassen Widerspruchs zwischen <modernen>

protestantischen und reaktionärem katholischen Vorgehensweisen

unterminiert.8 In einer Flut von Studien wurde zudem
versucht, die religiösen Vorstellungen der Bauernschaft zu ermitteln

- insbesondere im Hinblick auf Regionen, in denen die

Obrigkeiten eine einzige Konfession durchzusetzen versucht hatten.

Dies geschah entweder mittels Quellen wie Visitationsprotokollen

oder Konsistorialakten, oder durch die Betrachtung bäuerlicher

Handlungsweisen hinsichtlich der Rolle der Kirche im
ländlichen Leben.9

Mit Bezug zum unten dargelegten Fallbeispiel möchte ich hervorheben,

wie stark die Vorstellung eines <Zeitalters des Konfessiona-
lismus> an die Grundprämisse gebunden ist, dass nachreformato-
rische Staaten die günstigen Umstände für religiöse und moralische
Indoktrination nutzten, die sich ihnen durch die Spaltung der Alten

Kirche eröffnet hatten, um Populationen zu beherrschen, die
entweder bis anhin von einer Feudalaristokratie und einer feudali-
sierten Kirche kontrolliert worden waren oder aber im Spätmittelalter

eine beträchtliches Mass an lokaler Automomie erreicht
hatten.10 Der Aufstieg der Nationalstaaten, einer der ältesten

historiographischen «Zöpfe» der Geschichtsschreibung, ist daher
in neuem Gewand wieder ins Zentrum des Interesses gerückt: Er
wurde nunmehr in den Zusammenhang des sozialen und ideologischen

Wandels nicht nur im Kreis von Eliten, sondern innerhalb

von Gesamtbevölkerungen gestellt. Um Heinz Schilling zu zitieren,

wie er sich besonders präzis ausdrückt:



246

«<Konfessionalisierung> meint einen gesellschaftlichen Fundamentalvorgang,

der das öffentliche und private Lehen in Europa
tiefgreifend umpflügte, und zwar in meist gleichlaufender; bisweilen
auch gegenläufiger Verzahnung mit der Herausbildung des

frühmodernen Staates und mit der Formierung einer neuzeitlich
disziplinierten Untertanengesellschaft [.. .]»n

Der bereits in früheren Versionen des Modells wichtige Staat

ist zunehmend zum massgeblichen Akteur geworden, dessen

Handeln eine transformative Wirkung auf bestehende und im
Entstehen begriffene Strukturen des dörflichen Lebens hatte.12

Lehrstreitigkeiten, Staatsbildung und die Rationalisierung der
Gesellschaft mittels Sozialdisziplinierung waren gemäss diesem
Modell demnach untrennbar und zwingend in enger kausaler
Verbindung miteinander verknüpft im konfessionellen Zeitalter -
eine Dreierachse von enormer Bedeutung für den gesamten Mo-
dernisierungsprozess.
Ein zweites charakteristisches Merkmal des Konfessionalisie-
rungsparadigmas ist seine Betonung der Gemeinsamkeiten
zwischen lutherischen, protestantischen und katholischen Konfessio-
nalisierungsprozessen.13 Das Konzept erlangte zunächst unter
Gelehrten des katholischen Deutschland Bekanntheit, wie Ernst
Walter Zeedens bekannte Begriffsdefinition zeigt, die bewusst alle
der drei wichtigsten konfessionellen Gruppen einbezieht.

«Unter Konfessionsbildung sei also verstanden: die geistige und
organisatorische Verfestigung der seit der GlaubensSpaltung
auseinanderstrebenden verschiedenen christlichen Bekenntnisse zu
einem halbwegs stabilen Kirchentum nach Dogma, Verfassung
und religiös-sittlicher Lebensform. Zugleich ihr Ausgreifen in die
christliche Welt des frühneuzeitlichen Europas; ihre Abschirmung
gegen Einbrüche von aussen mit den Mitteln der Diplomatie und
Politik; aber auch ihre Gestaltung durch ausserkirchliche Kräfte,
insonderheit die Staatsgewalt.»14

Wolfgang Reinhard hat Zeedens Konzept in einem provokativen
Artikel auf die Spitze getrieben, indem er anregte, dass die
Gegenreformation als eine Form der Modernisierung betrachtet werden
solle.15 In der jüngsten Forschung wird meistens davon

ausgegangen, dass das Zusammenfallen von institutioneller Konsolidierung

in den verschiedenen Kirchen und die Bildung konfessioneller

Identitäten ältere Formen der Solidarität verdrängen
konnten - oftmals im Interesse eines frühen absolutistischen



Katholiken und Protestanten in Graubünden 247

Fürsten oder Magistraten. Zudem hat die gemeinsame Neigung
aktivistischer Kirchen und politischer Autoritäten, die auf die

Ausweitung des eigenen Einflussbereichs erpicht waren, neue
Formen der Sozialdisziplinierung von oben nach unten durchzusetzen,

dem Prozess der religiösen Differenzierung gemäss dem

Konfessionalisierungsmodell eine einheitliche Gestalt verliehen.
Statt die treibende Kraft hinter der Modernisierung in bestimmten

Glaubensvorstellungen zu lokalisieren, wie dies in der vulgären

Version von Webers protestantischer Ethik getan wurde, sieht
das Paradigma die entscheidende Weichenstellung im Bündnis
zwischen säkularen und geistlichen Institutionen, die sich zu
einem umfassenden disziplinarischen Konstrukt verbanden, das

imstande war, einer von christlichen Lehrmeinungen noch kaum

geprägten ländlichen Bevölkerung neue Regeln und Praktiken
wie auch neue Identitäten zu diktieren.16

Die Konfessionsbildung im Graubünden
des 16. Jahrhunderts

Die Drei Bünde bieten eine ungewöhnliche Gelegenheit, die

Zweckmässigkeit dieser Konzepte zu erproben. Die fast vollständige

Abwesenheit von zentralen Institutionen im damaligen
Graubünden ermöglicht es uns, der Frage nachzugehen, wie
bedeutend der Beitrag des Territorialstaats hinsichtlich des
konfessionellen Wandels tatsächlich war. Ebenso erlaubt uns die Tatsache,

dass es protestantische und katholische Bündner Dörfer gab,
Reaktionen kleiner Glaubensgemeinschaften unterschiedlicher
Richtung auf die Reformation miteinander zu vergleichen. Ich
werde mich hier vor allem auf zwei Themenkreise konzentrieren:
erstens die konfessionelle Disziplin in Graubünden, das heisst,
die Herausbildung institutioneller oder kultureller Mechanismen,
mittels derer Gemeinschaften die Mitgliedschaft in einer konfessionell

definierten Kirche erzwingen konnten. Solche Mechanismen

wurden in Graubünden erstmals in den 1560er-Jahren manifest

und erlebten ihre Blütezeit im 17. Jahrhundert. Zweitens wird
der Fokus auf den eng damit verbundenen konfessionellen
Identitäten liegen. Wann und aus welchen Gründen waren Bündner
bereit, sich als Mitglieder einer der widerstreitenden Kirchen mit
dieser zu identifizieren, selbst wenn dies anderen Identitäten
entgegenlief wie beispielsweise der Zugehörigkeit zu einer weltlichen

Gemeinde? Das damit zusammenhängende Thema der

Sozialdisziplinierung in Graubünden ist bereits von H. R. Schmidt



248

und Ulrich Pfister behandelt worden.17 Schmidt argumentiert
zugunsten einer kommunal basierten Selbstdisziplinierung der
ländlichen Kommune nach christlichen Grundsätzen, während
Pfister hervorhebt, dass die Entwicklungen in Graubünden im
Rahmen von existierenden Sozialdisziplinierungsmodellen
betrachtet werden könnten, aber nur, wenn man die Schwäche
zentraler politischer Institutionen mitberücksichtige.18
Die in den Zentralalpen gelegene <Republik der Drei Bünde in alt

fry Rätien> umfasste im 17. Jahrhundert den Grossteil des historischen

Bistums Churs und stand in engem Bündnis mit der
Schweizerischen Eidgenossenschaft, wenngleich sie dieser selbst nie
beitrat.19 Schon vor den Anfängen der protestantischen Bewegung
hatten Bündner Dorfgemeinden viele herrschaftliche und kirchliche

Vorrechte an sich gerissen oder erstanden, und nach den

1470er-Jahren verwalteten sich die Gemeinden mittels der Drei
Bünde - dem Grauen Bund, dem Gotteshausbund und dem
Zehngerichtebund -, die sie konstituierten, faktisch selbst. 1499 kämpften

die Bündner an der Seite der Eidgenossen im Schwabenkrieg

gegen das Haus Habsburg, und errangen einen wichtigen Sieg an
der Calven; der nachfolgende Frieden bestätigte die Autonomie
der Eidgenossen und Bündner im Heiligen Römischen Reich. Der
Churer Bischof und andere Herren behielten zwar ihre nominellen

Souveränitätsrechte, doch sowohl die Stadt Chur als auch die
ländlichen Gerichtsgemeinden der Bünde beanspruchten nach
und nach auch noch die verbliebenen ökonomischen Vorrechte
ihrer Herren für sich.20

In den frühen 1520er-Jahren begann sich die protestantische Doktrin

von Zürich aus in Graubünden auszubreiten. Gleichzeitig
erreichten Auseinandersetzungen um politische Legitimität und
die Verteilung ökonomischer Ressourcen einen Höhepunkt. 1524

verabschiedeten die Bünde die Ersten Ilanzer Artikel - allgemeine
Satzungen mit dem Charakter eines Grundgesetzes -, welche
rechtliche Regeln für die Geistlichkeit einführten und die geistliche

und weltliche Macht grösstenteils auf die einzelnen Gemeinden

übertrug. Nur Trauungen und die Bestellung der Geistlichkeit

wurden noch dem Bischof überlassen, während Zehnten,
Schenkungen, Kirchengüter und kirchliche Abgaben fortan in die

Zuständigkeit von weltlichen Gerichten fielen.21 Die Errichtung
dieser Reformsatzungen war begleitet von weitverbreitetem sozialem

Aufbegehren, das sich gegen kirchliche Institutionen richtete.

Immer mehr Bauern behielten ihre Zehnten und Abgaben
zurück und weigerten sich, die Herrschaft des Bischofs über sie

anzuerkennen.22



Katholiken und Protestanten in Graubünden 249

Der religiöse und politische Aufruhr dauerte auch in den folgenden

Jahren weiter an. Anfang 1526 beraumten die Drei Bünde
eine offizielle Disputation an. Der Auslöser dafür war, dass der
Anführer der katholischen Partei in Chur, Theodul Schlegel, den
Priester der St. Martinskirche in Chur, Johannes Comander, der
Ketzerei beschuldigt hatte. Wenngleich sich aus der Disputation
selbst kein eindeutiges Resultat ergab, führten die nachfolgenden
Spannungen noch im weiteren Verlauf des Jahres 1526 zur
Einführung weiterer Artikel, der Zweiten Ilanzer Artikel, welche das

Verhältnis zwischen Kirche und Staat regelten.23 Die neuen Artikel

klammerten die grundsätzlichen Fragen der religiösen Doktrin

aus, um die sich der Disput Anfang des Jahres gedreht hatte,
und befassten sich stattdessen mit der politischen Rolle des

Bischofs und den wirtschaftlichen Bürden, die das bestehende

Herrschaftssystem mit sich brachte. Artikel 13 verlieh indes jeder
Gemeinde das Recht, ihren Pfarrer oder Priester selbst zu ernennen

oder auch zu entlassen.24 Da sie dem Bischof alle kirchlichen
und weltlichen Mittel entzog, die Einstellung und Entlohnung
protestantischer Pfarrer zu verhindern, lieferte diese letzte Verfügung

die Rechtsgrundlage für die Ausübung des Protestantismus
in Graubünden. Die kommunale Wahlfreiheit wurde somit zur
Grundlage für die nachfolgende Koexistenz zweier Konfessionen
in der Republik und bildete den Rahmen für die Debatten des

folgenden Jahrhunderts über religiöse Zugehörigkeitsentscheide.25

Indem das Recht, einen Geistlichen zu bestellen, auf die
Gemeinden übertragen wurde, war nun auch die Wahl zwischen
Protestantismus und Katholizismus eine Angelegenheit, die nach
dem Mehrheitsprinzip geregelt wurde. Dies führte dazu, dass das

tiefgehende bäuerliche Empfinden einer Identität im Spannungsbereich

zwischen weltlicher und spiritueller Gemeinschaft sich
noch zusätzlich verstärkte.26

Obwohl Konflikte zwischen Verfechtern katholischer und
reformierter Standpunkte in einer Vielzahl der Quellen aus dem restlichen

16. Jahrhundert verbürgt sind, deuten die Indizien darauf
hin, dass Entscheide, welche die Gerichtsgemeinden und die Bünde,

denen diese angehörten, in säkularen Angelegenheiten fällten,
nicht in erster Linie durch den konfessionellen Konflikt geprägt
waren: Graubünden war zwar bikonfessionell, aber noch nicht
konfessionalisiert. Wie dies auch in vielen bikonfessionellen
Gebieten Deutschlands der Fall war, richtete sich das allgemeine und
obrigkeitliche Interesse in erster Linie auf rituelle Änderungen
und die Rechtsprechung. Fragen der religiösen Doktrin zogen
nur selten über längere Zeit hinweg das Interesse auf sich. Als



250

beispielsweise in den 153Oer-Jahren im Engadin ein Konflikt um
die Kindstaufe schwelte, wurden Versuche der Geistlichkeit, eine

Diskussion über Fragen der Sakramentenlehre anzustossen, von
den Obrigkeiten wiederholt unterbunden. An einer offiziellen,
zur Diskussion des Streitfalls einberufenen Disputation stellten
die Obrigkeiten beharrlich den praktischen Nutzen verschiedener

Formen der Taufe in Frage; die theologischen Erklärungen
der reformierten Pfarrer liessen sie nicht gelten, sehr zum Ärger
des Pfarrers und Chronisten Ulrich Campell.27
Trotz der Zweiten Ilanzer Artikel erfolgten die kommunalen
Entscheide, ins protestantische Fager zu wechseln, nur allmählich.
Erst in den späten 1540er-Jahren waren die protestantischen
Gemeinden schliesslich in der Mehrheit, und selbst dann hatte die

protestantische Geistlichkeit nur beschränkten Erfolg im Versuch,
mehr als nur oberflächliche Anpassungen in der religiösen Praxis

zu bewirken. Gleichwohl lassen die Quellen durchaus darauf
schliessen, dass sich die Gemeinden der Tragweite eines Entscheides

zu ihrer Glaubenszugehörigkeit bewusst waren, und auch der
Tatsache, dass es während des eigentlichen Glaubensübertrittes

zu Tumulten kommen konnte. Im Engadin wechselten sich -
dokumentiert in Campells Historia - Aufruhr und Ikonoklasmus
mit stürmischen öffentlichen Versammlungen ab, während immer
mehr Dörfer ins protestantische Lager wechselten.28 Angesichts
der uneingeschränkten Wahlfreiheit der Gemeinden zwischen
den beiden anerkannten Kirchen ist es bemerkenswert, dass keine
klaren Konversionsmuster auszumachen sind.29 Sowohl unter
den deutsch- als auch unter den romanischsprachigen Gemeinden
gab es beispielsweise solche, die sich für den Protestantismus
entschieden, und solche, die den Katholizismus wählten. Zudem
entstand kein monokonfessioneller Bund.30 Stattdessen bildete sich

im Verlauf des Jahrhunderts allmählich ein Flickenteppich aus
konfessionellen Zugehörigkeiten. Manchmal bot der Tod des

amtierenden Pfarrers Gelegenheit, die Konfession zu wechseln; in
anderen Fällen halfen Spannungen zwischen Nachbardörfern bei
der Entscheidfindung mit, wie etwa als der Gemeinde Ilanz bei
ihrem frühen Wechsel ins protestantische Lager von ihren Nachbarn

die Gefolgschaft verweigert wurde.31

Trotz der ungleichen Verteilung der Konversionen stechen zwei
Merkmale dieses Prozesses heraus: Die Entscheidungsgewalt
verblieb in den Händen lokaler Versammlungen, die ihre Entscheide
durch Mehrheitsbeschluss fassten, welche ihre Gültigkeit auch

behielten, wenn das Votum nur sehr knapp ausfiel; und wenn einmal

eine Entscheidung zugunsten eines Glaubenswechsels - oder



Katholiken und Protestanten in Graubünden 251

dagegen - gefallen war, dauerte es jeweils nur sehr kurze Zeit, bis
sich der Unmut darüber wieder legte.32 Die Legitimität der
kollektiven Entscheidfindung in Verbindung mit der allgemeinen
Uberzeugung, dass Ortskirchen alle ortsansässigen Gemeindebürger

etwas angingen, wurde offenbar stärker gewichtet als

individuelle Uberzeugungen über die Vorzüge protestantischer oder
katholischer Positionen. Wie in vielen anderen bikonfessionellen
Gebieten blieb ein gutes Einvernehmen zwischen den Mitgliedern

katholischer und protestantischer Gemeinden die Norm,
sowohl im Alltag als auch im institutionellen Leben in der Republik.33

Der institutionelle Wiederaufbau und der Aufstieg
konfessioneller Kirchen

Von diesem Klima der de facto Toleranz und Koexistenz, in
welchem religiöse Konflikte weiterhin mit konkreten politischen
Mitteln gelöst werden konnten, hob sich die Geistlichkeit auf beiden

Seiten ab, die stattdessen die Konfrontation mit ihren häretischem

Widersachern suchte. Zu Beginn der 1560er-Jahre lassen

sich erste Anzeichen kirchlicher Konfessionalisierungsbemühun-
gen ausmachen, insbesondere im Hinblick auf Ausbildung,
Examinierung und Disziplinierung der lokalen Geistlichkeit. Weil
diese sich von einer der beiden anerkannten Kirchen beglaubigen
lassen musste, verfügten der Bischof und die Synode nunmehr
über ein Mittel, die Botschaft zu kontrollieren, die von der Kanzel
aus die Bündner Bevölkerung erreichte. Dieses Instrument wurde
im weiteren Verlauf des Jahrhunderts noch verfeinert und in
seiner Wirkung potenziert. Als Schlüsselfiguren im Informations-
fluss an die Bevölkerung aus anderen Quellen konnten die Geistlichen

ihren Einfluss nutzen, um ihre Kirchgemeinden zu
konfessionalisieren.34

Die katholische und die protestantische Geistlichkeit sahen sich
mit durchaus anders gearteten Herausforderungen konfrontiert,
als sie im nachreformatorischen Graubünden versuchten, die
Kontrolle über die religiöse Theorie und Praxis wiederzugewinnen.35

Als deutlich wurde, dass das Bistum und seine Institutionen

in ihrer bisherigen Form nicht ganz von der Bildfläche
verschwinden würden - eine Erkenntnis, die sich in den 1530er-Jahren
durchzusetzen begann und in den 1570er-Jahren zur Gewissheit
wurde -, konfrontierte sich die protestantische Geistlichkeit mit
Problemen der Selbstorganisation und der Klärung ihrer Lehrauf-



252

fassung. Sowohl die zeitlichen Dimensionen dieser Entwicklungen

als auch die Lösungsansätze, derer sich die Bündner Protestanten

bedienten, waren im europäischen Umfeld alles andere als

ungewöhnlich. Dass es in Graubünden eine reformierte Synode
gab, war einem Beschluss des Bundstags im Jahre 1537 zu verdanken,

der dem in den 1520er-Jahren gefällten Grundsatzentscheid,
in den Drei Bünden nur zwei Kirchen anzuerkennen, Geltung
verschaffen sollte. Dies erforderte die Möglichkeit zu wissen, wer
ein «wirklicher» Protestant war und wer nicht. Nicht nur die
Churer Pfarrer, sondern auch führende Mitglieder der rätischen
Elite waren zutiefst besorgt über die Verbreitung anabaptistischer
oder anderer radikaler Doktrinen und sprachen sich für die Schaffung

eines Disziplinierungsmechanismus aus, so wie auch der
Bischof für die Disziplinierung katholischer Geistlicher
verantwortlich war. Der Bundstag autorisierte die Einberufung
regelmässiger Synoden, deren Zuständigkeit er ausdrücklich auf
die Uberprüfung, Examinierung und Zulassung von Kandidaten
für geistliche Amter in den Gemeinden beschränkte.36

Die Synode blieb eine eher informelle Angelegenheit unter der

Leitung der beiden Churer Pfarrer, bis ihre Organisation in den

1550er-Jahren formalisiert und durch erste offizielle Aufzeichnungen

ergänzt wurde.37 Ein eigenes rätisches Glaubensbekenntnis

wurde von Campell verfasst und von Heinrich Bullinger gut-
geheissen, doch selbst mit dem Rückhalt dieses klaren
Glaubensbekenntnisses und wichtiger protestantischer Magistraten

stiess die Synode beim Versuch, dissidente Geistliche davon
abzuhalten, weiterhin in protestantischen Gegenden zu wohnen
oder gar zu predigen, auf erhebliche Schwierigkeiten. Kaum eine

politische Gemeinde - nicht einmal Chur - war bereit, der Synode

zur Durchsetzung ihrer Entscheide zusätzliche Machtbefugnisse

zu verleihen.38 Noch im 18. Jahrhundert konnte ein Pfarrer

sogar in Schwierigkeiten geraten, wenn er sich darüber ereiferte,
dass während des Gottesdienstes geschlafen wurde.39

Die chaotischen Zustände im Bistum Chur hielten derweil bis

zum Ende des 16. Jahrhunderts weiter an, so dass das Bistum
selbst in katholischen Gemeinden kaum Einfluss auf das religiöse
Leben hatte. Bischof Paul Ziegler floh 1525 aus dem bündneri-
schen Teil seines Bistums, und es dauerte bis 1540, bis ein Nachfolger

sein Amt antrat. Obwohl die nachfolgenden Bischöfe
tatsächlich verlorenen Boden teilweise wieder gutmachen konnten,
blieb das Bistum lokalen politischen Kräften untergeordnet. Als
beispielsweise Bischof Thomas Planta 1551 auf dem Heimweg aus

Rom einen Zwischenhalt in Trient einlegte, liessen die Bündner



Katholiken und Protestanten in Graubünden 253

ihm unverzüglich eine Botschaft zukommen: «Der Bischof ist
gemahnt worden, dass er keinerlei Versprechen abzugeben habe

und über überhaupt keine Macht verfüge».40 Der langen Rede

kurzer Sinn war gemäss dem protestantischen Churer Pfarrer
folgender: «Er ist herr, aber die puren sind meisten»41

Das Bistum übte in diesen Jahren fast gar keine Kontrolle auf die
Bündner Kirchgemeinden aus und die Pfarreistruktur wurde
zunehmend ausgehöhlt. Indem weltliche Gerichte nach 1526 eine

Reihe katholischer Pfarreien aufteilen liessen, führten sie deutlich

vor Augen, wie schwach das Bistum geworden war.42

Noch in den 1580er- und 1590er-Jahren bewahrte Bischof Peter
Rascher sein einigermassen gutes Verhältnis zu seinen Untertanen
in erster Linie dadurch, dass er sie in Ruhe liess. Trotz wiederholter

Mahnungen des Erzbischofs von Mailand, Karl Borromäus,
und aus Rom wurde er erst ganz am Ende seiner Amtszeit aktiv,
als er 1598 ein neues Messbuch und Brevier anfertigen liess.43

Raschers tatkräftiger Nachfolger, Johann V. Flugi von Aspermont,
schloss zahlreiche Protestanten aus dem bischöflichen Dienst
aus - einschliesslich Raschers Bruder, der zum obersten
Verwaltungsbeamten des Bistums aufgestiegen war.44 Die Bemühungen
von Bischof Johann verschärften den Konflikt mit der lokalen
Elite noch zusätzlich. Echte administrative und institutionelle
Veränderungen setzten erst im Jahre 1621 - nach der Besetzung
eines Grossteils von Graubünden durch österreichische Truppen

- mit der Wiedereinsetzung des Konsistorialgerichts und der

Wiederherstellung der bischöflichen Kontrolle über die
Examinierung und Amtseinsetzung von Gemeindepfarrern ein.45

Noch im fortgeschrittenen 17. Jahrhundert war also weder die

protestantische noch die katholische Führungselite in der Lage,
der Bündner Bevölkerung Vorgaben zu machen, daran konnte
auch die teilweise wiedererlangte Kontrolle über das eigene
Kirchenpersonal nichts ändern. Protestantische und katholische Laien

lebten Seite an Seite, wirkten am selben politischen System mit
und liessen die Konfession per se nie zur Hauptsache ihrer
Interaktion werden. Zudem waren die politischen Institutionen der

Republik zwar insgesamt einer protestantisch geprägten Aussen-

politik und Gesetzgebung zugeneigt. Gleichzeitig machten sie

jedoch explizit, dass die Elite von der Geistlichkeit verlangte, keine

Unruhe zu stiften. Eine Satzung von 1573 forderte, «das man
mit beyden religions geistlichen predicanten und pfaffen ernstlichen

reden solle, dzs sy sich allein ierer ämpteren und kheiner
weltlichen Sachen [wie dan ein zytt lang geschechen syn möchte]
beladen sollen».46 Bis zum Ende des 16. Jahrhunderts hatten



254

kirchliche Institutionen nur beschränkten Erfolg im Bestreben,
konfessionelle Gegensätze zu vertiefen. Auch verfügte die Republik

nicht über jene Art von Staatswesen - bürokratisch, zentralisierend

und darauf bedacht, die eigene Macht auszubauen -, die

es ihr ermöglicht hätte, zu einer treibenden Kraft des politischen
und gesellschaftlichen Wandels im Sinne des Konfessionalisie-
rungsparadigmas zu werden. Doch trotz all dieser Einschränkungen

bildeten sich auch in den Drei Bünden konfessionelle Identitäten

heraus. Wie war das möglich?

Konfessionelle Disziplin in Graubünden: Fallstudien

Aufgrund der fragmentierten institutionellen Struktur der Region
können einzig Fallstudien diese Frage beantworten. In anderen
Reichsteilen - so hat es zumindest den Anschein - mussten zuerst
alle Vermittlungsversuche eines allgemeinen Konzils scheitern
und theologische Differenzen für unüberwindbar erklärt werden,
bevor die gesellschaftliche Dimension der Konfessionalisierung
tatsächlich zum Vorschein kommen konnte, was für gewöhnlich
erst wesentlich später als 1555 der Fall war. Voraussetzung für
diese gesellschaftliche Dimension war, dass ein wesentlicher Teil
der Allgemeinheit akzeptierte, dass zwei - oder noch mehr -
Kirchen existierten, die an ihre Gläubigen fundamental entgegengesetzte

Ansprüche stellten, und nicht nur eine einzige Kirche, die

unter Zerwürfnissen und internen Konflikten litt. Konfessionelle
Identitäten auf Individualebene spalteten ehemals einheitliche
Gemeinden in sich feindlich gegenüberstehende konfessionelle

Fager auf und Bestrebungen, einen Konfessionswechsel zu
vollziehen, stiessen nun auf systematischen und umfassenden Widerstand.

Dies erweckte innerhalb der Bevölkerung den Eindruck,
dass religiöse Identitäten und politische Foyalitäten nicht miteinander

übereinstimmen mussten.47 Eine solche Auffassung war bis

zur zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts vor allem unter sektiererischem

Minderheiten auszumachen.

Der zeitliche Ablauf in Graubünden war ähnlich: Wie wir gesehen

haben, bewahrten die souveränen Gemeinden der Republik
vor der Jahrhundertwende ein funktionales Gleichgewicht
zwischen kollektiven und individuellen religiösen Uberzeugungen.
Die Kirche war eine Kollektivinstitution, so dass jede Gemeinde

nur einer Kirche angehören konnte; jede Gemeinde besass das

Recht ihre konfessionelle Zugehörigkeit selbst zu bestimmen.
Abweichende, individuelle Meinungen wurden in der Regel nur



Katholiken und Protestanten in Graubünden 255

privat oder ausserhalb des Heimatdorfes kundgetan. Sowohl in
katholischen als auch in protestantischen Gebieten ging die lokale

Kontrolle über die Kirche zudem mit zunehmender politischer
Autonomie auf lokaler Ebene einher.48

Vor diesem Hintergrund appellierten Geistliche beim Versuch,
auf kommunaler Ebene zu erwirken, dass gegen religiöse
Abweichler vorgegangen wurde, an tief verankerte Ängste vor Häresie

innerhalb der Bevölkerung - jedoch mit begrenztem Erfolg.
Schon bald nach der Etablierung der Reformation in Graubünden
hatte - wie erwähnt - bereits Theodul Schlegel zum Mittel der
Ketzereivorwürfe gegriffen, um zu einer politischen und religiösen

Attacke gegen seine reformatorisch gesinnten Widersacher

anzusetzen. Eine Generation später bediente sich die Synode in
Chur ähnlicher Anschuldigungen sowohl im Umgang mit
italienischen Exilanten, die der Heterodoxie verdächtigt wurden, als

auch in ihrer Auseinandersetzung mit einheimischen Geistlichen
mit anabaptistischen Neigungen.49 In keinem dieser Fälle führten
die Anschuldigungen von geistlicher Seite jedoch direkt zu
entsprechenden obrigkeitlichen Massnahmen. Schlegels Vorpreschen
führte nicht zur Absetzung Comanders, des Pfarrers an der
St. Martinskirche in Chur, sondern zu einer Disputation, deren
Vorsitz gewählte Magistraten übernahmen - was kaum seinen

Vorstellungen entsprochen haben dürfte. Ebenso weigerte sich
der Churer Stadtrat in den 1560er-Jahren, der wiederholten Bitte
der reformierten Synode stattzugeben, Johannes Gantner zu
verhaften, oder auch nur schon dessen Tätigkeit als Prediger im
privaten Rahmen enge Grenzen zu setzen, nachdem die Synode diesen

wegen seiner abweichenden Ansichten ausgeschlossen hatte.
Auch die italienischsprachigen Gerichtsgemeinden zeigten sich

wenig entgegenkommend bei der Rückweisung zugewanderter
heterodoxer Pfarrer.50 Die Geistlichkeit mag bis in den 1530er-

Jahren eine «konfessionelle» Identität angenommen und ab den

1560er-Jahren Versuche unternommen haben, in der internen
Organisation ihrer jeweiligen Kirche ein gewisses Mass an konfessioneller

Disziplin durchzusetzen. Die weltlichen Gemeinschaften
in Graubünden zeigten hingegen noch keine Anzeichen einer
solchen Geisteshaltung.
Als die religiösen Spannungen gegen Ende des Jahrhunderts
zuzunehmen begannen, liessen sich dann allerdings erste Anzeichen
ausmachen, dass auch einfache Gemeindebürger über die Heterodoxie

besorgt waren. Eines der frühesten Anzeichen dafür war,
dass Gemeinden Massnahmen zu ergreifen begannen, welche die

Aufrechterhaltung solider konfessioneller Mehrheiten auf Dauer



256

sicherstellen sollten. Dies geschah insbesondere dann, wenn Zu-
wanderer aus anderen Teilen Graubündens das Kräfteverhältnis

zugunsten der jeweiligen Minderheitsreligion verschoben.
Anstatt solchen Immigranten den Zuzug schlichtweg zu untersagen,
begann eine Reihe von Gemeinden in der zweiten Hälfte des 16.

Jahrhunderts, neue Bürger darauf zu verpflichten, sich ihrer Stimme

in religiösen Angelegenheiten zu enthalten. Ein frühes
Beispiel dafür ist die Gerichtsgemeinde der Vier Dörfer, welche eine

solche Bestimmung um 1567 einführte.51 Wenn jemand in die drei
katholischen Dörfer, die der Gerichtsgemeinde angehörten,
einwandern wollte, musste er schwören, in religiösen Angelegenheiten

keine Stimme abzugeben und auch keine Neuerungen in der

Glaubenspraxis innerhalb seiner künftigen Wohngemeinde
anzuregen. Es stand dieser Person jedoch frei, den protestantischen
Gottesdienst in Nachbardörfern zu besuchen.52

Langfristig gingen solche Bemühungen, die Vorherrschaft von
religiösen Mehrheiten zu bewahren, noch weiter, wodurch allmählich

die Möglichkeiten der individuellen Abweichung
eingeschränkt wurden. Dass sich die Konturen in diesem Bereich
verschoben, veranschaulicht das folgende Beispiel. Als der aus
einer führenden protestantischen Davoser Familie stammende

Zuzüger Christlj Buol 1895 in der Gemeinde Mulegns, die dem
Katholizismus treu geblieben war, eingebürgert wurde, musste er
schwören, keinerlei Neuerungen im Gottesdienst vorzuschlagen.
Nachdem er zum Bürger angenommen worden war, passte er
sich - wie die Dorfoberen später aussagten - äusserlich an, indem
er an «Feier- und Werktagen» zur Messe ging.53 Seine Söhne
wuchsen dennoch als Protestanten auf, was nahelegt, dass die
Konversion höchstens partiell erfolgt war. Nach dem Tod ihres
Vaters unterstützten sie einen reformierten Pfarrer in einem
Nachbardorf und gingen alle zwei Wochen dorthin zum Gottesdienst.

1645 erachteten die Mulegnser Obrigkeiten dies nicht
mehr für zulässig, und strebten daher danach, Buols Söhnen das

Bürgerrecht zu entziehen, weil diese ihrer Ansicht nach den Eid
ihres Vaters gebrochen hatten.54 Offensichtlich akzeptierte die
Gemeinde die bekanntermassen protestantischen Buols im späten
16. Jahrhundert noch als Bürger, empfand ihre Präsenz im 17.

Jahrhundert - auch wenn sie ihre Religion auswärts ausübten - jedoch
als störend. So begannen sich die Institutionen der Gemeinde
verstärkend auf die Durchsetzung konfessioneller Disziplin innerhalb

der Bevölkerung auszuwirken, die selbst über die Einführung

der entsprechenden Bestimmungen abstimmen konnte.
Mitte des 17. Jahrhunderts erklärten Gemeinden in ganz Grau-



Katholiken und Protestanten in Graubünden 257

bünden die Zugehörigkeit zur jeweils anerkannten Konfession zu
einer unerlässlichen Voraussetzung für die Erlangung des
Bürgerrechts.55

Anhaltende Auseinandersetzungen im frühen 17. Jahrhundert in
mehreren Gegenden verdeutlichten ebenfalls, dass religiöser Dissens

zunehmend als Störfaktor wahrgenommen wurde. Die
kommunalen Obrigkeiten strebten daher nach konfessioneller Einheit
innerhalb der jeweiligen Gemeindegrenzen, wie ein Erlass
veranschaulicht, der 1612 in Tomils verabschiedet wurde:

«In Anbetracht des Unheils, der Zwietracht und Unruhe, welche
die Religionsspaltung in der ganzen Christenheit, im Lande der
Drei Bünde und besonders in der Nachbargemeinden Zizers,
Trimmis und Underfaz gebracht hat, welche uehel meistenteils
verursacht wurden durch Heiraten von Katholiken mit Nichtka-
tholiken und durch Einbürgerung von Nichtkatholiken, so haben

obige Gemeinden, zur Erhaltung der Ruhe, zur Ehre Gottes und
zur Pflanzung der katholischen Religion folgendes statuiert. >Z6

Die entsprechende Satzung verbot den Zuzug von Protestanten in
die Gemeinden wie auch deren Naturalisation und drohte jedem
Bürger mit der Ausweisung, sollte dieser Änderungen bezüglich
der Religionszugehörigkeit beantragen. Derartige Entwicklungen
in Bündner Gemeinden - in denen die erwachsene männliche
Bürgerschaft beträchtlichen Einfluss auf die Verabschiedung und
Durchsetzung neuer Gesetze hatte - lassen darauf schliessen, dass

die konfessionelle Disziplinierung der eigenen Bürgerschaft innerhalb

der Gesamtbevölkerung zunehmend an Bedeutung gewann.

Konfessionelle Identität in Graubünden: Fallstudien

Die Mechanismen, die entwickelt wurden, um diesen neuen
Wunsch nach konfessioneller (sowie kommunaler) Einheit zu
verwirklichen, lassen eindeutig darauf schliessen, dass sich auch

neue Identitäten herausbildeten. Diese entstanden, als die direkte
Anbindung der individuellen religiösen Wahlmöglichkeiten an
die öffentliche Religionsausübung innerhalb der Gemeinden
aufgehoben wurde. Sowohl die Minderheiten, die begannen, die
öffentliche Rolle der Mehrheitskirche in Frage zu stellen, als auch
die Mehrheiten, die abweichende private Meinungen nicht mehr

zu tolerieren bereit waren, reflektierten die laufende Rekonfigu-
ration individueller Identitäten, die zu dieser Zeit in Graubünden



258

vonstatten ging. Wie beim verwandten Thema der konfessionellen

Disziplin veranschaulichen Fallstudien am besten, auf welche
Weise sich die Bedingungen veränderten.
Die Situation in Bergün zeigt ein früheres Muster der konfessionellen

Identitätsbildung, das während des späteren 16. Jahrhunderts

bestimmend war: Die Gemeinde befand sich bis in die

1560er-Jahre fest in katholischer Hand, und der protestantische
Anhang hatte sich innerhalb der Dorfbevölkerung nur langsam
ausgebreitet. In den 1570er-Jahren konvertierten dann aber einige
einflussreiche Bewohner und begannen, sich für eine Beteiligung
an der lokalen Kirche und an deren Ressourcen starkzumachen.57
Zunächst blieben diese Anstrengungen trotz Unterstützung
vonseiten der protestantischen Mehrheit im Gotteshausbund, dem

Bergün anhörte, ohne Folgen. Die Synode entsandte sogar einen

protestantischen Pfarrer, dem sie die Erlaubnis erteilte, einen Monat

lang in Bergün zu predigen; dieser vermochte die Bergüner
Bevölkerung aber offensichtlich nicht zu überzeugen. Der Churer
Bischof setzte sich derweil dafür ein, dass die Katholiken die

Kontrolle über das Kirchengebäude in Bergün behielten, indem er
geltend machte, dass eine religiöse Minderheit kein Recht auf

Mitbenutzung der Kirche habe.58 Nach dem Tod des Gemeindepriesters

im Jahre 1592 wurde allerdings ein protestantischer
Pfarrer eingesetzt. Von diesem Zeitpunkt an mussten die
ortsansässigen Katholiken für Pfarrdienste selbst aufkommen, da die
Gemeinde nunmehr nur noch dem neuen Pfarrer finanzielle
Unterstützung zukommen liess.59 Trotzdem erklärte sich die
Gemeinde erst 1601 offiziell für protestantisch - abermals per Mehr-
heitsbeschluss - und verbot Katholiken die Nutzung der
Dorfkirche. Selbst in dieser Situation wurde in der Erklärung,
welche die Glaubensfrage regeln sollte, als erster Punkt noch
ausdrücklich festgehalten, dass in der Gemeinde Bergün fortan in
Glaubensfragen kein Zwang ausgeübt werden dürfe.60 Noch 1601

akzeptierten Protestanten also das traditionelle Verfahren
kommunaler Mehrheitsentscheide darüber, welche der beiden
anerkannten Kirchen eine Gemeinde akzeptieren sollte, wobei
Abweichlern zunehmend enge Schranken gesetzt wurden. Solange
dieses Verhaltensmuster vorherrschte, war jene Art von konfessionellen

Identitäten, wie sie Fürsten und Prälaten andernorts ihren
Untertanen aufzuerlegen suchten, in Graubünden weiterhin nicht
durchsetzbar.
Das am besten dokumentierte Beispiel dafür, wie das bündneri-
sche Modell der Koexistenz zusammenbrach und durch starke
konfessionelle Identitäten ersetzt wurde, stammt aus den Vier



Katholiken und Protestanten in Graubünden 259

Dörfern in der Zeit nach 1611. Die Gerichtsgemeinde bestand aus
den Dörfern Igis, Zizers, Trimmis und Untervaz, von denen jedes
ein hohes Mass an Autonomie genoss, während man gemeinsam
zwei Sitze an den Bundstagen des Freistaates innehatte.61 Obwohl
die Gerichtsgemeinde in den 1520er-Jahren von einer starken

Bewegung gegen den Bischof erfasst wurde, blieben drei der vier
Dörfer katholisch; nur Igis wurde protestantisch. In der Folge gibt
es kaum Anhaltspunkte, die auf religiöse Spannungen im restlichen

16. Jahrhundert schliessen liessen. Die Zeitzeugnisse in den
kommunalen Archiven dokumentieren in erster Linie die stete

Übertragung von Eigentumsrechten des Bischofs in die Hände des

Gemeinwesens.62 Das protestantische Igis und das katholische
Zizers fällten gleichlautende Entscheide, als sie 1560 über
Verratsvorwürfe gegen Bischof Thomas Planta abstimmten,63 und Igis
wurden die gleichen Rechte wie den anderen Dörfern zugesprochen,

als 1539 die gemeinsame Amtsführung neu geregelt wurde.64

Als jedoch 1611 eine einflussreiche protestantische Minderheit in
den überwiegend katholischen Dörfern begann, Anspruch auf
eine Mitbenutzung der Dorfkirchen zu erheben, entwickelte sich
daraus ein Konflikt, der schliesslich - wie in bikonfessionellen
deutschen Städten dieser Zeit - zu einem dauerhaften Zerwürfnis
und einer Hinwendung zum Paritätsprinzip führte.65 Die ersten
Warnsignale kamen 1611 aus Untervaz, wo Protestanten -
einschliesslich des stellvertretenden Gemeindevorstehers und des

Gemeindeschreibers - den Bundstag um Erlaubnis ersuchten, die
Dorfkirche mitbenutzen und einen aus Gemeindemitteln
finanzierten protestantischen Pfarrer einstellen zu dürfen.66 Diesen

Anträgen wurde von der protestantischen Mehrheit im Bundstag
nicht nur stattgegeben, auch der Untervazer Bürgereid, der
protestantische Zuzüger darauf verpflichtet hatte, sich in religiösen
Angelegenheiten ihrer Stimme zu enthalten, wurde aufgehoben,
obwohl die Katholiken in Untervaz nach wie vor sehr deutlich in
der Überzahl waren. An einer öffentlichen Versammlung bestätigte

diese Mehrheit nicht nur ausdrücklich, dass Protestanten
ungehindert auswärtige Gottesdienste besuchen konnten,
sondern auch, dass sie auf eigene Kosten einen protestantischen Pfarrer

von auswärts einladen durften, um im Dorf im privaten Rahmen

zu predigen.
Am 15. September 1611 nahm der protestantische Churer Pfarrer
Georg Saluz eine solche Einladung an und kam mit dem Bürgermeister

von Chur und mehreren hundert Bewaffneten im Gefolge
nach Untervaz. Zunächst predigte er auf einer offenen Wiese,
dann begab er sich jedoch in die Dorfkirche, angeblich mit der



260

Erlaubnis der Untervazer Dorfgemeinde.67 In den folgenden
Wochen wurde der protestantische Gottesdienst in einer Scheune
ausserhalb des Dorfes abgehalten und zog zunehmend den Arger
der katholischen Mehrheit auf sich. Als Johann ä Porta, einer der

heissblütigsten unter den protestantischen Pfarrern, Anfangs Mai
1612 in Untervaz predigte, rupften ihm die Dorffrauen den Bart
aus und warfen ihn in einen Wassertrog.68 Inzwischen schritten
die Protestanten mit ihren Bemühungen voran, auf juristischem
Weg das Nutzungsrecht für die Dorfkirche zu erlangen. Ein von
Protestanten dominiertes Schiedsgericht verlieh seinen Glaubensgenossen

das Recht, jeden Sonntag nach den Katholiken die
Dorfkirche zu benutzen, befreite sie von der Pflicht, innerhalb der
Gemeinde katholische Feiertage einzuhalten und verfügte, dass

das Kirchengut fortan proportional zur Anzahl katholischer und
protestantischer Haushalte aufzuteilen sei. Unter massivem
politischem Druck willigten die Dorfvorstände schliesslich in einen

Kompromiss ein und liessen verlauten, dass die zwei Religionen,
«nämlich die katholische und die evangelische frei sein sollten in
Untervaz und dass jede Seite in der Kirche Gottesdienste feiern
durfte mit Frauen, Kindern, Bediensteten, in Sicherheit ohne
jegliche Hinderung». Den Katholiken wurde die Erstnutzung der
Kirche zugesprochen, und die Protestanten gelobten, Altar und
Kirchenzierden nicht anzutasten.69

Der Untervazer Konflikt, der zum Teil von ortsansässigen Protestanten

angetrieben wurde, die ihre religiösen über ihre kommunalen

Loyalitäten stellten, weitete sich im Verlauf des folgenden Jahres

auf Trimmis aus. Der Lauf der Dinge in Trimmis glich zwar im
Allgemeinen den Entwicklungen in Untervaz. Es zeigte sich
jedoch schnell, dass der Konflikt in Trimmis jenen in Untervaz an
Intensität übertreffen würde. Um 1612 machten der Dorfammann

von Trimmis, Oswald Gaudenz, und sein Bruder ihren protestantischen

Glauben publik und ersuchten darum, dass ihnen die grössere

der beiden Trimmiser Kirchen überlassen werde, damit sie der
«lauteren Verkündigung lauschen könnten».70 Als die katholische
Mehrheit diese Forderung ablehnte, legten die Protestanten Ende
1613 beim Bundstag der Republik dagegen Einspruch ein; der

Bundstag arbeitete daraufhin einen Kompromiss aus, der jenem
für Untervaz durchaus ähnlich war. Nachdem sie auf föderaler
Ebene abermals überstimmt worden waren, boten Katholiken

quer durch den Freistaat im Januar 1614 die Kodifizierung der
schon etwas älteren Glaubenspraxis an, die in Bergün und
anderenorts angewandt wurde: Künftig sollte jede Gemeinde per
Mehrheitsbeschluss bestimmen können, ob sie einen katholischen



Katholiken und Protestanten in Graubünden 261

oder einen protestantischen Geistlichen einstellen wollte, und «der
minderteil möge dan syn religion anderswo üben wo er welle».71

Jene Gerichtsakten zum Fall Trimmis, die noch erhalten sind,
verdeutlichen, dass der erzwungene Kompromiss von 1613 die

Spannungen noch verschärfte und dass die Gemeinde tief gespalten

war in zwei religiös-politische Faktionen, die beide im Bündnis
mit auswärtigen Mächten standen. Im Mai 1614 machte sich Saluz,

von einer bewaffneten Schar von Protestanten begleitet, auf den

Weg von Chur nach Trimmis. Nachdem ihnen der Zugang zur
grösseren Dorfkirche verwehrt worden war, brachen sie mit einer
Axt die Tür zur kleineren Emerita-Kirche auf. Schon bald danach
wurde das Dorf von einem verheerenden Aufruhr heimgesucht,
der sich offenbar an gegenseitigem Argwohn während heiss um-
kämpfter Kommunalwahlen entzündet hatte.72 Die im Rahmen
der nachfolgenden Ermittlungen in eidesstattlichen Aussagen
verwendete Sprache veranschaulicht die Gewaltsamkeit der
Unruhen, zeigt aber auch auf, wie sehr sich konfessionelle Identitäten

etabliert hatten. Protestanten beklagten sich darüber, dass ihr
Heu und ihre landwirtschaftlichen Gerätschaften Opfer von Van-
dalenakten geworden seien und dass sie Drohungen vernommen
hätten: «[die Katholiken] wollent innert 8 Tagen die lutterischen
Kätzer ussrütten und brennen».73 Ein anderer Zeuge berichtete,
«vom pfaffen in der kylchen in siner predig habe er ghört, dz er

gsagt es seindt drej Mörder alss der böss Geyst, die Lutterischen,
und den dritten habe er vergessen.»74 Der vollständige
Zusammenbruch der kommunalen Solidarität schliesslich zeigte sich im
Gebaren eines gewissen Hartmann Hartmann während des

Aufruhrs, das in der folgenden Zeugenaussage wiedergegeben wird:

«Item der hartman hartm. habe gsagt, gendt unss den alte schöl-

men ussj, und witter habe er ghört, dz die Cattolischen den Euan-
gelischen ussj geladen. Item die wiber handt die red bstetet, und
souil witter; das hans sch[unleserlich] gsagt, alss man [- die
Protestanten] vom friden gsagt, Er gantwortet, Er fragj keinen friden
nach. »73

Andersgläubige Mitbürger waren in Trimmis zu Häretikern
geworden; das durch bestehende Satzungen definierte
Gemeindebürgerrecht konnte die widerstreitenden religiösen Identitäten,
die sich herausgebildet hatten, nicht mehr im Zaum halten.
Zizers war das grösste der Vier Dörfer und Sitz der gemeinsamen
Kommunalregierung. Wie in den anderen Dörfern erklärten einige
einflussreiche Zizerser Bürger gegen Ende 1612, dass sie dem pro-



262

testantischen Glauben anhingen. Die katholische Mehrheit in Zi-
zers kam ihnen zunächst entgegen: Den Protestanten wurde die
kleinere Kirche zur Verfügung gestellt für ihren Gottesdienst, dessen

Abhaltung für keine weitere Unruhe sorgte. Bald darauf verlieh

jedoch die protestantische Faktion ihrem Pfarrer Johann ä

Porta das Gemeindebürgerrecht ohne zuvor die katholischen
Mitbürger zu konsultieren. Sie goss weiteres Ol ins Feuer, als sie mittels

einer Klage versuchte, die Kontrolle über die grössere Kirche
St. Peter und Paul zu erlangen, wie auch über sämtliche Kirchenpfründe.

1615 entfernten die Protestanten den katholischen Priester

Oswald Carnutsch gewaltsam aus der Kirche, nachdem dieser
versucht hatte, der katholischen Mehrheit zu predigen. Eine
bewaffnete Konfrontation konnte nur knapp verhindert werden.
Um die wachsenden Spannungen im Dorf zu mindern, wurde im
November 1616 eine neue Vereinbarung ausgehandelt. Weil es den

Gegensatz zwischen älteren Formen des Gesellschaftsverständ-
nisses und den neuen konfessionalisierten Identitäten anschaulich

vor Augen führt, ist dieses Dokument besonders aufschlussreich.
In der Präambel wird das Unheil herausgestrichen, das der <Geist

der uneinigkeith> über die gesamte Dorfbewohnerschaft gebracht
habe. Dementsprechend wird im ersten Artikel festgehalten, dass

fortan in der Gemeinde das Recht auf vollständig freie Religionsausübung

gelte, sodass die Einwohnerschaft nicht «zwo Gmein-
den, oder Partheyen, sonder ein Gmeind» bilden könne.76 Der
Rest des Dokuments widmet sich der Aufteilung der Kirchen und
der entsprechenden Kirchengüter gemäss der Anzahl katholischer

und protestantischer Haushalte. Faktisch war Zizers in
zwei durch die Religion getrennte Lager aufgeteilt, die sich zur
Koexistenz gezwungen sahen. Nicht nur Kirchen und Kirchengüter,

sondern auch Gemeindeämter und Vorrechte wurden unter
den Katholiken und Protestanten aufgeteilt. Um des Dorffriedens
Willen wurde konfessionellen Identitäten in Zizers mehr Bedeutung

beigemessen als dem Gemeindebürgerstatus - die Ereignisse
der folgenden Jahre zeigten indessen, dass eine solche Konstellation

wenig dazu beitrug, eine friedliche Koexistenz zu gewährleisten.

Ausserdem waren diese sozialen und politischen Spaltungen

- wie die Auseinandersetzungen in den Vier Dörfern
anschaulich machen - das Resultat der Bereitschaft einzelner Bürger,

ihren Glauben über ihre hergebrachte Loyalität gegenüber
dem Kollektiv zu stellen. Man kann sich kaum einen klareren
Beweis dafür vorstellen, dass die konfessionelle Zugehörigkeit für
manche zu einem massgeblichen Bestandteil ihrer sozialen Identität

geworden war.



Katholiken und Protestanten in Graubünden 263

Die Angst vor konfessioneller Zerrüttung war letztlich so gross,
dass die Bündner Gemeinden ihrerseits begannen, auswärtige
Ordnungsinstanzen anzurufen, um ihrer kommunalen Identität
in religiöser wie in weltlicher Hinsicht Nachdruck zu verschaffen.
In den 1620er-Jahren begannen beispielsweise katholische
Gemeinden, Fälle von Ehestreitigkeiten ans bischöfliche Kon-
sistorialgericht zurückzudelegieren und Priester für die gottes-
dienstlichen Verrichtungen entweder vom Bischof oder dem

Kapuzinerorden anzufordern.77 Schachzüge wie diese standen in
einem starken Kontrast zur Besitzergreifung der Kirchen und zur
autonomen Einstellung von Geistlichen durch die Gemeinden
hundert Jahre zuvor. Damals hatten Katholiken wie Protestanten
die Auflösung traditioneller Strukturen nach der Reformation
genutzt, um die kommunale Autonomie zu maximieren. Nun zeigte

sich die neue Gewichtung, die konfessionelle Identitäten im
politischen und religiösen Alltag in den Drei Bünden mittlerweile
erlangt hatten. Erst im 20. Jahrhundert - und auch dann nicht
durchgehend - verlor der konfessionelle Konflikt in Graubünden
seine Sprengkraft.

Fazit: Der konfessionelle Wandel im bündnerischen
und im gesamteuropäischen Kontext

Das Bild, das sich aus einer Untersuchung der Verhältnisse im
Graubünden des frühen 17. Jahrhunderts ergibt, schliesst also die

zügige Verbreitung konfessioneller Identitäten mit ein, die stark

genug waren, um die durch das politische System der Drei Bünde

geschaffene grosse kommunale Solidarität zu blockieren. Der
Lauf der Dinge macht ausserdem deutlich, dass die institutionellen

Kirchen relativ erfolglos waren in ihrem Bemühen, interreli-
giöse Feindseligkeit zu schüren, solange sich ihre Agenda von
jener der kommunalen Obrigkeiten und der Bürgerschaft
unterschied. Weder der Bischof beziehungsweise die reformierte
Synode noch der Bundstag waren die treibenden Kräfte hinter
dem Konfessionalisierungsprozess in den Gemeinden; die
entscheidenden Akteure waren vielmehr einflussreiche Angehörige
religiöser Minderheiten, die bereitwillig und offen ihre
Religionszugehörigkeit über ihre kommunale Solidarität stellten. Erst im
Nachgang zu dieser Konfessionalisierung auf Volksebene wandten

sich Bündner beider Konfessionen wieder den institutionellen
Kirchen zu. Wie Schmidts und Pfisters Werke aufgezeigt haben,

war diese Prioritätenverschiebung überdies von einem wachsen-



264

den Interesse an Sozialdisziplinierungsmassnahmen im Namen
christlicher Ethik seitens der kommunalen Magistraten begleitet.
In alledem fehlte indes ein wesentlicher Bestandteil des Konfessio-
nalisierungsmodells: der Staat.

Trotz dieses vermeintlichen Mankos ereignete sich die Konfessio-
nalisierung in Graubünden bemerkenswerterweise fast zur
gleichen Zeit wie in anderen bikonfessionellen Teilen des Reiches, ob
in Urbanen Republiken oder in Fürstenstaaten. Die Forschungsarbeiten

von Paul Warmbrunn und Peter Zschunke über bikonfessionelle

Städte, Studien Bodo Nischans über Brandenburg und
zahlreiche weitere Forschungen zur Pfalz zeigen ähnliche Muster,
gemäss denen sich konfessionelle Faienidentitäten nach 1555

herauszubilden begannen und entweder durch formale Parität oder
in anderer Form im frühen 17. Jahrhundert institutionalisiert wurden.

Weil Schillings und Reinhards Konfessionalisierungsmodell
jedoch den Fokus so stark auf politische Mechanismen richtet,
würde man grössere Unterschiede erwarten zwischen Regionen
mit so unterschiedlichen politischen Strukturen. Der abschliessende

Teil dieser Abhandlung befasst sich daher mit zwei Fragen:
Wieso verlief der Konfessionalisierungsprozess in Graubünden
nach dem gleichen Muster wie in Regionen, die über einen starken
Staat verfügten, wenn der Freistaat als solcher dabei kaum eine

Rolle spielte? Und wie lassen sich die Untersuchungsergebnisse
zur Konfessionalisierung in den Drei Bünden mit dem
Konfessionalisierungsmodell in seiner üblichen Form verbinden?

Angenommen, man tut die Drei Bünde in dieser Hinsicht nicht
einfach als exotischen Sonderfall ab,78 erscheinen drei Hypothesen

zum dortigen Konfessionalisierungsprozess plausibel. Die
erste Hypothese lautet, dass Akteure neben dem institutionellen
Staat oder den institutionellen Kirchen den Konfessionalisierungsprozess

initiiert haben könnten, etwa lokale Eliten oder
auswärtige Mächte. Die zweite versucht den zeitlichen Verlauf der

Konfessionalisierung in Graubünden zu erklären, indem sie diesen

mit zunehmenden sozialen und politischen Spannungen nach
1590 in Verbindung bringt; in dieser Sichtweise wurde der
konfessionelle Konflikt zu einer Arena für die Austragung allgemeiner,
unterschwelliger Konflikte, die sowohl einheimischen als auch

auswärtigen Ursprungs waren. Da die gesamte Region um
Graubünden nach 1600 tiefer in den Konfliktstrudel hineingezogen
wurde, kann es, so betrachtet, nicht überraschen, dass Graubünden

einem ähnlichen Zeitplan folgte. Die dritte Hypothese
schliesslich lautet, dass die Konfessionalisierung, wie sie in Schillings

idealtypischer Form beschrieben wird, womöglich nur eine



Katholiken und Protestanten in Graubünden 265

Variante eines umfassenderen Prozesses der sozialen und
ideologischen Transformation gewesen sein könnte. In dieser Sichtweise

folgte Graubünden eher einem parallelen Pfad, als dass es eine
Ausnahme zum üblichen Konfessionalisierungsprozess gebildet
hätte. So lädt uns das Beispiel der Drei Bünde dazu ein, auf der
Suche nach den Ursachen der institutionellen und ideologischen
Transformation im Europa des 16. Jahrhunderts unseren Blick zu
weiten. Insbesondere die dritte Hypothese legt nahe, dass wir den

Blick über die Reformation hinaus richten sollten - eine Folgerung,

die bereits implizit im Konfessionalisierungsmodell enthalten

war, das postuliert, dass Katholiken, Lutheraner und Protestanten

eine auffallend ähnliche Entwicklung hin zu den
konfessionellen Identitäten des 17. Jahrhunderts durchliefen.
Jedes dieser drei Deutungsmuster weist in Richtung von Bereichen,

die noch zu erforschen sind. Das erste zielt auf die Bündner
Aristokratie, die zweifellos nach den turbulenten 1520er- und
153Oer-Jahren versuchte, ihre Vorherrschaft in der Region zu
institutionalisieren, allerdings nur mit mässigem Erfolg. Insbesondere

nach 1580 strebte ein kleiner Kreis von Magnatenfamilien nach
der Vorherrschaft über den politischen Prozess in Graubünden,
sowohl formal als auch informell.79 Obwohl der aktuelle Wissensstand

zur Vernetzung dieser Familien und zu ihrer Ausübung
politischer wie ökonomischer Macht Lücken aufweist, ist diese

Quelle als Impulsgeber für Konfessionalisierung und Sozialdiszi-

plinierung in den Drei Bünden wenig verheissungsvoll. Die
Bestrebungen dieser Familien, eine klare politische Kontrolle auszuüben,

wurden im 16. Jahrhundert wiederholt vereitelt, und diese

Eliten waren selber konfessionell gespalten. Zudem entstammten
die Aktivisten, die etwa in Bergün oder den Vier Dörfern den
konfessionellen Konflikt auslösten, nicht führenden Magistratenfamilien,

sondern vielmehr der nächsttieferen Gesellschaftsstufe,
also jenen Familien, die mutmasslich - bis tief ins 17. Jahrhundert
hinein - den Widerstand gegen einen Ausbau der Macht der

Magnaten anführten. Erst nach 1630 war eine kleine politische Elite
tatsächlich in der Lage, die Bündner Gerichtsgemeinden zu
kontrollieren - zu spät, als dass dies die Herausbildung konfessioneller

Identitäten erklären könnte.
Die zweite Hypothese - dass aufgrund des Ineinanderfliessens
innerer und äusserer Konflikte die Konfessionalisierung in
Graubünden im Zusammenhang weit umfassenderer Konflikte zu
betrachten sei -, verdient grössere Aufmerksamkeit. Graubünden

war im späten 16. Jahrhundert erheblichen inneren Konflikten
ausgesetzt, und äussere Abhängigkeiten und Einflüsse verschlim-



266

merten im Lauf der Zeit noch die daraus resultierenden
Auseinandersetzungen. Im Inneren sah sich Graubünden wie die meis-

tenzentraleuropäischenStaatenmiteinemBevölkerungswachstum
und mit ökonomischen Zwängen konfrontiert, eine Entwicklung,
die in den 1590er-Jahren ihren Höhepunkt erreichte und in den

folgenden Jahrzehnten fortdauerte. Die Gesamtbevölkerungszahl
Graubündens betrug um 1600 etwa 100 000, was einer Zunahme

von 33 % seit dem späten 15. Jahrhundert entsprach; diese Marke
sollte erst im 19. Jahrhundert wieder erreicht werden.80 Wie Andreas

Suter aufgezeigt hat, erreichten die ökonomischen und
demographischen Krisen, die im 17. Jahrhundert einen Grossteil
Europas heimsuchten und gesellschaftliche und religiöse
Spannungen zur Folge hatten, in alpinen Regionen schon etwas früher
besorgniserregende Ausmasse.81 Die Vermögens- und Machtkonzentration,

welche mit dem BevölkerungsWachstum und der
wirtschaftlichen Instabilität einherging, trug ebenfalls dazu bei,
dass der politische Konflikt zwischen den wohlhabenden Bündner

Magnatenfamilien und der aus einfacheren Verhältnissen
stammenden Bevölkerungsmehrheit zunehmend an Intensität
gewann. Zwischen 1572 und 1618 kam es zu fast einem Dutzend
Ausbrüchen politisch motivierter Massengewalt.82
Noch zusätzlich verschärft wurde der interne Konflikt durch
Graubündens wirtschaftliche und politische Abhängigkeit von
auswärtigen Mächten und durch deren aktive Einmischung in
lokale Angelegenheiten. Die zwei wichtigsten Wirtschaftszweige in
der Region waren der Warentransport über die Alpenpässe und
die Viehzucht, wobei die meisten Vieh- und Molkereiprodukte
auf italienische Märkte gelangten.83 Nach 1603 griffen politische
Spannungen zwischen Venedig und Mailand auf die strategisch
günstig gelegenen Drei Bünde über, was wiederholte Handelsund

Exportembargos zur Folge hatte. Weil solche Konflikte partiell

als religiöse Konflikte aufgefasst wurden - insbesondere von
protestantischen Bündnern, die sich ausserstande sahen, im
katholischen Mailand Abnehmer für ihre Produkte oder ihre Dienste

zu finden - leistete äusserer Druck nach 1600 fraglos seinen

Beitrag beim Anheizen konfessioneller Feindseligkeit. Auf
diplomatischer Ebene waren die Bündner indessen von der Schweizerischen

Eidgenossenschaft abhängig, die zu dieser Zeit selbst unter

zunehmenden konfessionellen Spannungen litt. Dass das

Religionsbekenntnis in einem solchen, von erbitterten internen
Auseinandersetzungen unter den Eliten und zwischen den
Magnaten und der Restbevölkerung geprägten Klima zu einer weiteren

Polarisierungsachse wurde, kann kaum verwundern. Immer-



Katholiken und Protestanten in Graubünden 267

hin hatten sowohl die katholische wie auch die protestantische
Geistlichkeit schon seit geraumer Zeit versucht, ihre
Glaubensgemeinschaften davon zu überzeugen, eine konfrontativere Haltung
anzunehmen. Auch mangelt es nicht an Belegen dafür, dass Pfarrer

und Priester nach 1600 in Konfliktsituationen aktiv andere

Konflikte ohne direkten Religionsbezug mit konfessionellen
Motiven verbanden.84 Zusammengenommen erklären solche

Bedingungen weitgehend das allgemeine Aufkommen von Spannungen
im damaligen Graubünden, wie auch den Konnex, der sich
zwischen Konflikten, die nichtreligiösen Ursprungs waren, und
konfessionellen Identitäten herauskristallisierte. Somit wird besser

verständlich, warum die konfessionellen Spannungen in etwa dem

gleichen Zeitplan folgten.
Gleichwohl bedarf die eigentümliche Form, die der konfessionelle

Konflikt in den Drei Bünden annahm, und die oben festgestellte

Tendenz, einen expliziten institutionellen Rahmen zu schaffen,
der konfessionellen Identitäten eine neuartige Rolle im
Gemeinschaftsleben verlieh, einer weiteren Erörterung. Einer der
Ausgangspunkte der dritten Hypothese ist Gerhard Oestreichs
Feststellung, dass eine von den Eliten diktierte Sozialdisziplinierung
nicht mit Sozialregulierung verwechselt werden sollte, dem allerorts

feststellbaren gemeinschaftlichen Bestreben durch Unterdrückung

sozialen Verhaltens, das als schädlich für das Verhältnis der
Gemeinschaft zu Gott, zum Fürst oder für den inneren
Zusammenhalt deklariert wurde, die lokale und kosmische Ordnung zu
erhalten.85 Wiewohl Oestreich die Unterschiede der beiden
Phänomene herausstreicht, wirkten diese parallel zueinander und
zeitigten ähnliche Folgen. In vergleichbarer Weise lassen sich auch
die Etablierung rationaler Institutionen durch frühabsolutistische
Herrscher und die Anstrengungen von Gemeinden, sich durch
einen expliziteren institutionellen Rahmen und die Generierung
schärfer abgegrenzter politischer Identitäten neu zu definieren,
einander gegenüberstellen. Beide Prozesse sind vielerorts in
Europa auszumachen, und weisen grundlegende Gemeinsamkeiten
auf. Es ist wenig damit gewonnen, einen dieser Begriffe dem
anderen zu subsumieren, wie dies Verfechter einer «modernisierenden»

Konfessionalisierung oft getan haben.86

Anzeichen einer institutionellen Konsolidierung und Vertiefung
gab es in Graubünden schon eine ganze Weile bevor der
Protestantismus auf der Bildfläche erschien: Die Kodifizierung lokaler
Satzungen wurde im 15. Jahrhundert auf den Weg gebracht, ebenso

das zunehmend intensiver werdende Bemühen, die lokale
Kontrolle über die finanziellen Ressourcen der Kirchen und das



268

Kirchenpersonal zu erlangen.87 Unter den besonderen Bedingungen

in den Drei Bünden wurde solchen lokal basierten Bestrebungen,

politische Strukturen zu formalisieren und so zu intensivieren,

durch die Reformation zusätzlicher Auftrieb verliehen, da

nunmehr weder Adlige noch Prälaten über die Mittel verfügten,
solche Eingriffe zu unterbinden. Zugleich wurde durch die

Herausbildung klar definierter konfessioneller Gruppen allerdings
lokalen Identitäten, die bis dato den gemeinschaftlichen universellen

Glauben aller Bürger vorausgesetzt hatten, eine neue
Dimension hinzugefügt. Wie wir gesehen haben, geriet konfessionelle

Konformität letztlich in Konflikt mit kommunalen
Identitäten und kommunaler Solidarität und trat teilweise sogar
an deren Stelle. Eine solche Entwicklung war nichts Ungewöhnliches

in einem Umfeld, in welchem die Gemeinschaftszugehörigkeit

von zunehmend konkreten und exklusiven Kriterien abhängig

gemacht wurde. Die Folge war entweder ein weniger
toleranter Umgang mit religiösen Abweichlern oder - wenn keine
der beiden Parteien die andere auszuschliessen vermochte - die

Schaffung strikter Parität zwischen den Konfessionen. Aus
diesem Blickwinkel betrachtet, erscheint die Konfessionalisierung
nicht mehr als ein Modernisierungsprozess, der in erster Linie an

Staatsbildung und Sozialdisziplinierung gebunden und von anderen

Entwicklungen unabhängig war, sondern als eine repräsentative

Erscheinungsform eines Prozesses, der gleichermassen in

grossen europäischen Monarchien wie in lokalen Dorfgemeinschaften

vonstatten gehen konnte.
Das Fallbeispiel Graubünden lässt somit darauf schliessen, dass

Schillings und Reinhards Konfessionalisierungsmodell zwar
durchaus nicht abzulehnen ist, dass es aber in seinem Anspruch,
das allein gültige Bindeglied zwischen religiösem Wandel und
Modernisierung darzustellen, überbewertet erscheint. Das
Problem liegt nicht in Schillings und Reinhards scharfer Analyse von
Entwicklungen im späten 16. Jahrhundert, die tatsächlich zur
Herausbildung konfessioneller Kirchen und Identitäten führten,
selbst in dezentralisiert organisierten Regionen wie Graubünden.
Auch weisen Schilling und viele andere Forscher meines Erachtens

zu Recht auf grosse Parallelen in der Art und Weise hin, wie
die Konfessionalisierung in lutherischen, evangelischen und
katholischen Regionen vonstatten ging. Es ist vielmehr die im Modell

postulierte Abhängigkeit dieses Prozesses von zwei damit
verwandten Entwicklungen, welche durch die Forschungsergebnisse

zu Graubünden in Frage gestellt wird: einerseits die Abhängigkeit

von der Herausbildung rationalisierter, hierarchischer



Katholiken und Protestanten in Graubünden 269

Staaten und andererseits jene von einer von oben erfolgenden So-

zialdisziplinierung - kurzum: von einer Modernisierung im
Weber'schen Sinn. Trotz der Abwesenheit einer vom Staat

vorangetriebenen Modernisierung und der Akteure, der es gemäss

Konfessionalisierungsmodell bedurft hätte, um einen solchen

Modernisierungsprozess zu vollziehen, lässt sich bezüglich
Graubünden eine kontinuierliche Institutionenbildung und eine For-
malisierung von Identitäten in politischer wie religiöser Hinsicht
feststellen. Der Wandel der religiösen Identitäten erfolgte im Rahmen

eines grösseren Prozesses, in dessen Verlauf sich das Fremd-
und Selbstverständnis von gesellschaftlich-gemeinschaftlichen
Zusammenschlüssen veränderte. Unnötig zu sagen, dass das
einfache Bündner Volk und seine Magnaten ihre Vorstellungen nicht
im luftleeren Raum entwickelten, obgleich lokale Institutionen
und Gewohnheiten ihre Vorgehensweise massgeblich prägten.
Der Wandel, der sich in Graubünden vollzog, erscheint uns so

vertraut, weil er eine parallele - und nicht eine abweichende -
Entwicklung zu kulturellen Transformationen darstellt, die während

des 16. Jahrhunderts in fast allen Ecken und Enden Europas
auszumachen waren.

Die englische Originalversion dieses zwischenzeitlich stark überarbeiteten und
aktualisierten Beitrags ist 1998 verfasst und 1999 in der Zeitschrift German History
veröffentlicht worden - zu einer Zeit, als die wissenschaftliche Diskussion über die

Gültigkeit des von Heinz Schilling und Wolfgang Reinhard entwickelten «Konfessio-
nalisierungsmodells» ihren Höhepunkt erreichte. Die in diesem Beitrag und auch von
anderen Historikern gemachte Unterscheidung zwischen «starker» und «schwacher»
Konfessionalisierung ist in den Publikationen, die seither zum Thema erschienen
sind, auf breite Akzeptanz gestossen. Der eigentliche Mehrwert dieser Abhandlung
besteht darin, dass sie die Diskussion um eine Fallstudie zu Graubünden erweitert.
Ulrich Pfister hat 2012 eine gross angelegte Untersuchung des religiösen Lebens
im Graubünden nach der Reformation vorgelegt (Konfessionskirchen, Glaubenspraxis

und Konflikt in Graubündenf 16.-18. Jahrhundert. Würzburg: Ergon Verlag, 2012).
Pfisters umfangreiche, umfassende Studie gilt heute als Standardwerk zur religiösen
und politischen Praxis in Graubünden. Gleichwohl eröffnen die grundsätzlichen
Fragen, die in diesem Beitrag gestellt werden, neue Möglichkeiten der Diskussion und

Forschung - insbesondere die Frage, warum der religiöse Wandel in Graubünden
trotz grossen Unterschieden in den politischen Strukturen und dem gesellschaftlichen
Gefüge in mancher Hinsicht so grosse Ähnlichkeit mit Entwicklungen aufweist, die
andernorts zu beobachten waren.

Adresse des Autors: Prof. Dr. Randolph C. Head, Dept. Of History, University of
California, Riverside, CA 92521, USA



270

Endnoten

1 Für eine programmatische Beschreibung des Modells
siehe Heinz Schilling, <Die Konfessionalisierung im Reich:
religiöser und gesellschaftlicher Wandel in Deutschland
zwischen 1555 und 1620>, Historische Zeitschrift, 246
(1988), 1-45. Für eine gesamteuropäische Übersicht siehe

Schilling, <Das konfessionelle Europa. Die Konfessionalisierung

der europäischen Länder seit Mitte des 16.

Jahrhunderts und ihre Folgen für Kirche, Staat, Gesellschaft
und Kultur>, Konfessionalisierung in Ostmitteleuropa.
Wirkungen des religiösen Wandels im 16. und 17.

Jahrhundert in Staat; Gesellschaft und Kultur, hrsg. v. Joachim
Bahlcke und Arno Strohmeyer (Stuttgart, 1999), S. 13-62.
Wolfgang Reinhard, (Gegenreformation als Modernisierung?

Prolegomena zu einer Theorie des konfessionellen
Zeitalters), Archiv für Reformationsgeschichte 68 (1977),
S. 226-251, macht deutlich, wie sehr das Paradigma auf
der Weberschen Theorie beruht und dessen Geist atmet.
Die beste Übersicht zur Fachliteratur über Deutschland
ist Heinrich Richard Schmidt, Konfessionalisierung im
16. Jahrhundert (München, 1992), eine sehr wichtige
Grundlage für meine Recherchen, die dieser Abhandlung
vorausgingen. Den grösseren europäischen Zusammenhang

beleuchtet R. Po-Chia Hsia, Social Discipline in the
Reformation: Central Europe, 1550-1750 (London und
New York, 1989). Überblicksartikel neueren Datums sind
unter anderen: C. Scott Dixon, <Political Culture and the
Reformation in the Holy Roman Empire), German History,
14 (1996), 354-79, und die Übersicht von Joel Harrington
und Helmut Walser Smith, <Confessionalization, Community

and State Building in Germany, 1555-1870), Journalof
Modern History, 69 (1997), 77-101.

2 Das Prinzip der Parität bedingte die Gründung von
getrennten, aber mehr oder weniger gleichgestellten
institutionellen Strukturen für Katholiken und Protestanten
innerhalb eines einzigen politischen Systems.

3 Zum Heiligen Römischen Reich, siehe Paul Warmbrunn,
Zwei Konfessionen in Einer Stadt: Das Zusammenleben
von Katholiken und Protestanten in den paritätischen
Reichsstädten Augsburg, Biberach, Ravensburg, und
Dinkelsbühl von 1548bis 1648 (Wiesbaden, 1983); Peter Lang,
Die Ulmer Katholiken im Zeitalter der Glaubenskämpfe:
Lebensbedingungen einer konfessionellen Minderheit
(Frankfurt/Main und Bern, 1977); und Lorna Jane Abray,
The People's Reformation: Magistrates, Clergy, and Com-

mons in Strasbourg, 1500-1598 (Ithaca, N.Y., 1985).

4 Siehe insbesondere Schillings Reflexionen in <Die

Konfessionalisierung von Kirche, Staat und Gesellschaft- Profil,
Leistung, Defizite und Perspektiven eines
geschichtswissenschaftlichen Paradigmas), in Heinz Schilling und Wolfgang

Reinhard (Hrsg.), Die katholische Konfessionalisierung

(Gütersloh, 1995), S. 1-49.

5 Schilling (<Die Konfessionalisierung im Reich), S. 3-4)
bezeichnet die Konfessionalisierung als einen (Kardinal¬

vorgang der Epoche>, und die Konfessionsbildung als
ein essentielles (gesellschaftsgeschichtliches Paradigma).
Seine in (das konfessionelle Europa) vertretenen Thesen
knüpfen in ihrer Charakterisierung der Konfessionalisierung

als eines Schlüsselereignisses der frühen Neuzeit
an Reinhard an. Sowohl Reinhard als auch Schilling
übernehmen demnach die generelle Ausrichtung von Webers
Theorie, beide lehnen jedoch Webers These ab, dass
insbesondere der Protestantismus - direkt oder indirekt -
Modernisierung und Kapitalismus hervorgebracht habe.

6 Eine weitere, hier nicht behandelte Zeitströmung
subsumiert die Charakteristika der Konfessionsbildung unter
einer umfassenderen Entwicklung, in der soziale Disziplin

und Kontrolle die Stimulanzen für einen Wandel des
«Ich» darstellten. Dieser wurde vom Staat diktiert, dessen
durchdringender Blick internalisierte Diskurse über Macht
und Unterwerfung. In teilweiser Anknüpfung an Michel
Foucaults Auseinandersetzung mit zahlreichen Formen
der Disziplin haben Autoren wie David W. Sabean sich
darum bemüht, dem Modell historische Spezifität zu
verleihen. Siehe bspw. Sabean, (Production of the Seif in the
Age of Confessionalism>, Central European History, 29
(1996), 1-18.

7 Neben seiner berühmten Untersuchung der
(protestantischen Ethik) unternahm Max Weber in Wirtschaft
und Gesellschaft: Grundriss der verstehenden Soziologie,
4. Aufl. (Tübingen, 1956), den Versuch, einen systematischen

Überblick zu vermitteln. Das bedeutendste Werk
von Elias ist Über den Prozess der Zivilisation. Sozioge-
netische und psychogenetische Untersuchungen (Basel,
1939), insb. Band 2: Wandlungen der Gesellschaft:
Entwurf zu einer Theorie der Zivilisation. Gerhard Oestreich
liess auf seine massgebende Publikation zu Justus Lipsi-
us später den Sammelband Geist und Gestalt des
frühmodernen Staates, Ausgewählte Aufsätze (Berlin, 1969)

folgen. Weiterführende Überlegungen Oestreichs in

Strukturprobleme der frühen Neuzeit, Hrsg. Brigitta
Oestreich (Berlin, 1980).

8 Eine besonders wichtige Forschungsrichtung wurde

durch Gerald Strauss, Luther's House of Learning:
Indoctrination of the Young in the German Reformation
(Baltimore, 1978), eröffnet, eine Untersuchung zu lokalen

Visitationsprotokollen, in welcher Strauss behauptet,
dass die jahrzehntelange lutherische Katechisierung und

Durchsetzung lutherischer Standpunkte in Sachsen auf
das Religionsverständnis der ländlichen Bevölkerung nur
eine oberflächliche Wirkung gehabt habe. Ernst Walter
Zeedens Untersuchungen zu katholischen Kirchenvisitationen,

die den Nachweis erbringen, dass im katholischen
Deutschland einheitliche Erziehungs- und Disziplinie-
rungsprogramme existierten, ergänzen die Arbeiten von
Strauss. Einen Überblick über seine Forschungsarbeit
vermittelt Zeeden, Konfessionsbildung. Studien zur Reformation,

Gegenreformation und katholischen Reform (Stutt-



Katholiken und Protestanten in Graubünden 271

gart, 1985). Marc R. Forsters The Counter-Reformation in
the Villages: Religion and Reform in the Bishopric of Speyer,

1560-1720 (Ithaca, N.Y., 1992), geht noch einen Schritt
weiter und untersucht die Grenzen der Reformfähigkeit
der katholischen Kirche in der damaligen Praxis.

9 Eine massgebende Übersicht zur diesbezüglichen
Forschung ist Geoffrey Parker, <Success and Failure during
the First Century of the Reformation), Past and Present,
136 (1992), 43-82. Schilling analysiert in <Die Konfessio-
nalisierung von Kirche, Staat und Gesellschaft) viele der
Untersuchungen unter seinem eigenen Blickwinkel.

10 Siehe Robert Jütte («Disziplin zu predigen ist eine
Sache, sich ihr zu unterwerfen eine andere» (Cervantes).
Prolegomena zu einer Sozialgeschichte der Armenfürsorge

diesseits und jenseits des Fortschritts), Geschichte
und Gesellschaft, 17 (1991), 97 und 101, der Oestreichs
Auffassung bekräftigt, dass ein Prozess der Sozialdiszip-
linierung grundsätzlich von oben nach unten erfolgt sei.

11 Schilling, <Die Konfessionalisierung im Reich), S. 6.
In einer 1997 publizierten Debatte mit H.R. Schmidt,
bestreitet Schilling indessen, dass die Konfessionalisierung
in erster Linie in Zusammenhang mit dem Staat oder mit
Bestrebungen von Eliten betrachtet werden sollte. Schilling,

<Disziplinierung oder «Selbstregulierung der Untertanen»?

Ein Plädoyer für die Doppelperspektive von Makro-
und Mikrohistorie bei der Erforschung der frühmodernen
Kirchenzucht), Historische Zeitschrift, 264 (1997), 675-91,
insb. 689-90. In seiner Antwort begrüsst Schmidt Schillings

Abkehr vom (Etatismus>, weist jedoch darauf hin,
dass Schilling anderenorts weiterhin den Standpunkt
vertritt, dass keine eigentliche allgemeine oder kommunale
Konfessionalisierung stattgefunden habe: (Sozialdiszipli-
nierung? Ein Plädoyer für das Ende des Etatismus in der
Konfessionalisierungsforschung>, Historische Zeitschrift,
265 (1997), 639-82, insb. 643-7.

12 Diesen Punkt hat Schmidt wiederholt unter dem
Stichwort (Gesamttendenzen> hervorgehoben,
Konfessionalisierung, S. 86: (Die wichtigste und im wesentlichen
unbestrittene Grundtatsache der Konfessionalisierung ist
ihre enge Verflechtung mit dem Territorialstaat durch
eine gegenseitige Befruchtung von Staat und Kirche komme

es zu einer Modernisierung des Staates und der
Gesellschaft.)

13 Schilling und seine Fachkollegen führen ihre
Standpunkte in drei Tagungsbänden zu den drei wichtigsten
Konfessionen in Deutschland aus: Schilling (Hrsg.), Die
reformierte Konfessionalisierung in Deutschland: das
Problem der <Zweiten Reformation> (Gütersloh, 1986); Hans-
Christof Rublack (Hrsg.), Die lutherische Konfessionalisierung

in Deutschland (Gütersloh, 1992); sowie Schilling und
Reinhard (Hrsg.), Die katholische Konfessionalisierung.

14 Zeeden, Konfessionsbildung, S. 69.

15 Reinhard, (Gegenreformation), hatte besonders zu
dieser Folgerung beigetragen.

16 Das hier erwähnte Modell gründet in erster Linie auf
Jean Delumeau und Monique Cottret, Le catholicisme
entre Luther et Voltaire (Paris, 1971), und in seiner
verfeinerten Form auf John Bossy, Christianity in the West
(Oxford, 1985). Schilling bekräftigt Delumeaus Sicht der
(Christianisierung) in der hier verwendeten Begrifflichkeit
in (das konfessionelle Europa).

17 Mittlerweile ausführlich und differenziert dargelegt in

Ulrich Pf ister, Konfessionskirchen, Glaubenspraxis und
Konflikt in Graubünden, 16.-18. Jahrhundert (Würzburg,
2012).

18 Heinrich Richard Schmidt, (Über das Verhältnis von
ländlicher Gemeinde und christlicher Ethik: Graubünden
und die lnnerschweiz>, in Peter Blickle (Hrsg.), Landgemeinde

und Stadtgemeinde in Mitteleuropa. Ein Struktureller

Vergleich (München, 1991), S. 455-87. Ulrich Pfister,
(Reformierte Sittenzucht zwischen kommunaler und
territorialer Organisation: Graubünden, 16.-18. Jahrhundert),
Archive for Reformation History, 87 (1996), 287-333.
Robert Scribner hat hinsichtlich einiger der Grundannahmen
hinter Schmidts Essay scharfe Kritik geübt: (Commu-
nalism: Universal Category or Ideological Construct? A
Debate in the Historiography of Early Modern Germany
and Switzerland>, Historical Journal, 37 (1994), 204-5);
Scribner sieht vielmehr eine Territorialstaatskirche am
Werk, die auf eine kommunale Ideologie zurückgriff, um
ihre Bestrebungen zu rechtfertigen, soziale und moralische

Konformität herbeizuführen. Wie weiter unten
argumentiert wird, waren die diesbezüglichen Möglichkeiten
der Kirchen angesichts der De-facto-Abwesenheit eines
Staatswesens jedoch sehr eingeschränkt. Auch wenn
seine Kritik als durchaus berechtigt erscheint, lässt Scribner

daher die zentrale Frage unbeantwortet, wie sich die
Herausbildung von Sozialdisziplin, und stärker noch von
konfessioneller Disziplin und konfessionellen Identitäten,
unten den ungewöhnlichen Bündner Bedingungen erklären

Hesse.

19 Vgl. Hans Conrad Peyer, Verfassungsgeschichte der
alten Schweiz (Zürich, 1978), S. 36-43 zur Struktur der
Schweizerischen Eidgenossenschaft.

20 Als Übersicht zur Geschichte Graubündens dient
nach wie vor Friedrich Pieth, Bündnergeschichte (Chur,
1945). Zur politischen Geschichte siehe Randolph C.

Head, Demokratie im frühneuzeitlichen Graubünden
(Chur, 2001).

21 Oskar Vasella, (Zur Entstehungsgeschichte des 1. Ilanzer

Artikelbriefes vom 4. April 1524 und des Eidgenössischen

Glaubenskonkordates von 1525>, Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte, 34 (1940), S. 185-6.



272

22 Reaktionen und Strategien der Bauern nach 1524
werden systematisch beschrieben in Oskar Vasella, <Der

bäuerliche Wirtschaftskampf und die Reformation in

Graubünden, 1526 bis etwa 1540>, Jahresbericht der
Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden, 73
(1943), S. 1-183.

23 Oskar Vasella, <Die Entstehung der bündnerischen
Bauernartikel vom 25. Juni 1526>, Zeitschrift für Schweizerische

Geschichte, 21 (1941), S. 58-78, und <Bauernkrieg
und Reformation in Graubünden>, Zeitschrift für
Schweizerische Geschichte, 20 (1940), S. 1-65, insb. 25-32.

24 Originaltext in Constanz Jecklin, Urkunden zur
Verfassungsgeschichte Graubündens (Chur, 1883), S. 89-95.
Die Einzelheiten der Ausarbeitung und Einführung dieser
Artikel bleiben weiterhin im Dunkeln.

25 Es existierten zwei Hauptformen der kommunalen
Kontrolle: Mehrheitsbeschlüsse zur Aufteilung politischer
Güter und Lasten sowie verschiedene Rotations- und
Distributionsmechanismen unter den anspruchsberechtigten

Gemeindemitgliedern. Siehe Head, Demokratie
im frühneuzeitlichen Graubünden, S. 100-118, für einen
Überblick. Die Relevanz dieser Methoden in einem
konfessionellen Kontext wird erörtert in Head, (Religiöse
Koexistenz und konfessioneller Streit in den vier Dörfern.
Praktiken der Toleranz in der Ostschweiz, 1525—1615>,

Bündner Monatsblatt, 5 (1999).

26 Zum Verhältnis zwischen Gemeinde und Pfarrei in

Graubünden siehe insb. Immacolata Saulle Hippenmeyer,

Nachbarschaft Pfarrei und Gemeinde in Graubünden
1400-1600 (Chur, 1997); und Randolph Head, «mit alß zwo
Gmeinden, oder Partheyen, sonder ein Gmeind»:
Kommunalismus unter zwei Konfessionen in Graubünden, 1530-
1620>, in Beat Kümin (Hrsg.), Landgemeinde und Kirche
im Zeitalter der Konfessionen (Zürich, 2004).

27 Einmal fragten die verblüfften Obrigkeiten sogar
<Quid igitur opus est baptismo si sine illo salvi esse
possumus?> Ulrich Campell, Ulrici Campelli Historia Raeti-
ca (Basel, 1887-90), Band II, S. 251.

28 Ibid., S. 275-85.

29 Anstatt sich für eine der beiden Konfessionen zu
entscheiden, konnten die Gemeinden im Übrigen auch be-

schliessen, diese Frage unbeantwortet zu lassen.

30 Der Monokonfessionalität am nächsten kam der
Zehngerichtebund, von dessen zehn Gerichtsgemeinden
acht im Verlauf des 16. Jahrhunderts zum Protestantismus

übertraten (einschliesslich all jener, die unter nomineller

Habsburger Herrschaft standen). Der Zehngerichtebund

war aber auch überwiegend deutschsprachig und

von Zürich aus verhältnismässig leicht zugänglich, so dass
nicht klar ist, ob auch politische oder sprachliche Faktoren
ausschlaggebend waren.

31 Vgl. Emil Camenisch, Bündner Reformationsgeschichte

(Chur, 1920), S. 463-69.
Konversion der Gemeinde St. Moritz nach dem Tod des
Priesters S. 261-70.

32 In Falera war das Abstimmungsresultat zunächst
Stimmengleichheit, bis eine katholische Familie ein Kind

zur Welt brachte und die pro-katholischen Stimmen somit
in der Mehrheit waren. Camenisch, ibid.

33 Von ähnlichen Befunden berichten insbesondere
Lang, Die Ulmer Katholiken] und Peter Zschunke, Konfession

und Alltag in Oppenheim. Beiträge zur Geschichte
von Bevölkerung und Gesellschaft einer gemischtkonfessionellen

Kleinstadt in der frühen Neuzeit (Wiesbaden,
1984).

34 Pfister, (Reformierte Sittenzucht>, S. 294-6, für eine
Zusammenfassung der Entwicklungen auf protestantischer

Seite. Head, mit alß zwo Gmeinden>, Abschnitt 3.2,
für die katholische Seite.

35 Dieser Abschnitt stützt sich auf Ulrich Pfisters Kapitel

zur Kirchengeschichte im Handbuch der Bündner
Geschichte, Band 2 (Chur, 2000).

36 Jakob R. Truog, Aus der Geschichte der evangelisch-
rätischen Synode, 1537-1937 (Chur, 1937).

37 Die ersten erhalten gebliebenen Aufzeichnungen von
jährlichen Synoden stammen zwar erst von 1572 (Archiv
der evangelisch-rätischen Synode, Chur, Msc. B 3), das

Pfarrerregister reicht jedoch bis ins Jahr 1553 zurück. Der
Eintrag aus diesem ersten Jahr hat den Charakter eines
Gründungsdokuments und trägt den Titel (Fides, ac placi-
ta synodi euangelium Christi in tribus Rhetiae foederibus
praedicantium>. Ibid., Msc. B 1

38 Der bekannteste Fall betrifft Johannes Gantner, einen
protestantischen Churer Pfarrer, der sich zu anabaptisti-
schem Gedankengut hingezogen fühlte. Obwohl ihn die

Synode ausgeschlossen hatte, leitete der Stadtrat nur
widerstrebend ein Ausschliessungsverfahren ein. Siehe
Campell, Historia, Band II, S. 469-516, insb. 488, und
Erich Wennecker, (Heinrich Bullinger und der Gantnerhandel

in Chur (1570-1574)>, Zwingiiana, 24 (1997), S. 95-115.

39 Jon Mathieu, dn der Kirche schlafen. Eine
sozialgeschichtliche Lektüre von Conradin Riolas «Geistlicher
Trompete» (Strada im Engadin, 1709)>, Schweizerisches
Archiv für Volkskunde, 87 (1991), S. 121-45.

40 Brief von Johannes Comander in Chur an Bullinger:
odmonitus est episcopus, ut ne verbum promittat se
facturum, sed memor sit se potestatem nullam habere,
sed sibi malum in caput suum adsciscere, si quicquam
tale fecerit>. Traugott Schiess (Hrsg.), Bullingers
Korrespondenz mit den Graubündnern (Basel, 1904, Nachdruck:
Nieuwkoop, 1968), Band I, S. 229 (1 Dez. 1551).



Katholiken und Protestanten in Graubünden 273

41 Ibid. (der einzige deutschsprachige Satz im ansonsten
lateinischen Brief Comanders, gefolgt von der Feststellung:

<Non amplius est illius potestas, sed angusta con-
tractaque.>) Planta blieb nur für kurze Zeit in Trient. Siehe
Conradin von Moor, Geschichte von Currätien und der
Republik <gemeiner drei Bünde> (Graübunden) (Chur, 1871),
Band II, S. 167-70.

42 Ausführliche Beispiele in Oskar Vasella, (Urkunden
und Akten zur Reformationsgeschichte des Bistums
Chur>, Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte,
34 (1940), S. 258-60, 261-3. Erörtert auch in Vasella, <Der

bäuerliche Wirtschaftskampf>, S. 143-55.

43 Am 20. Juni 1598 wies er die Dekane des Bistums an,
die neuen liturgischen Texte zu verwenden. Bischöfliches
Archiv Chur, Mappe 52.

44 Beschrieben in ibid., Historia Religionis B, S. 83f.

45 Ibid., Acta Matrimonialia, deren Aufzeichnungen 1622
wieder einsetzen; Ulrich Pfister, Konfessionskirchen,
Glaubenspraxis und Konflikt in Graubünden, 16.-18.
Jahrhundert (Würzburg 2012).

46 Staatsarchiv Graubünden, Chur (im Folgenden STA-

GR), Msc. AB IV 1/3, S. 178.

47 Zschunke, Konfession und Alltag, datiert die Anfänge
eines echten konfessionellen Konfliktes in Oppenheim
erst auf das Jahr 1567. Siehe auch Bodo Nischan, Prince,
People, and Confession: The Second Reformation in
Brandenburg (Philadelphia, 1994).

48 Plead, Demokratie im frühneuzeitlichen Graubünden,
S. 99-109.

49 Eine Reihe gefeierter italienischer Exilanten hielt sich
Mitte des Jahrhunderts zeitweise in Graubünden auf; der
bekannteste unter ihnen war wohl Pier Paolo Vergerio.
Siehe Emil Camenisch, Geschichte der Reformation und
Gegenreformation in den italienischen Südtälern Graubündens

(Chur, 1950); eine zeitgemässe, nicht konfessionsbe-
zogene Untersuchung wäre wünschbar.

50 Zu Gantner siehe Anm. 38.

51 Da keine Originaldokumente erhalten geblieben sind,
ist die Datierung auf 1567 suspekt. Sie ist in katholischen
Quellen aus den 1640er-Jahren überliefert. Bischöfliches
Archiv Chur, Historia Religionis B, S. 11.

52 Die katholische Partei in den Vier Dörfern wies während

der religiösen Auseinandersetzungen im frühen
17. Jahrhundert auf diesen Punkt hin. Elans Berger, Die
Einführung der Reformation im Kreis der Fünf Dörfer und
die daraus folgenden Kämpfe (Chur, 1950), S. 35.

53 Buols Verhalten ist in einer Zeugenaussage eines
Prozesses seiner Erben von 1645 beschrieben. Pfarrarchiv
Mulegns, Urkunden, Nr. 12. Pfarrarchiv Mulegns, Urkunden,

Nr. 12.

54 Ibid.

55 Für detaillierte Fallstudien siehe Felici Maissen, Die
Drei Bünde in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts:
in politischer, kirchengeschichtlicher und volkskundlicher
Schau, Band 1: 1647-1657 (Aarau, 1966).

56 Zitiert aus der detaillierten Zusammenfassung
eines Dokuments aus dem Pfarrarchiv Tomils, das auf den
22. Mai 1672 datiert ist und auf einem älteren, verschollenen

Dokument von 1612 basiert. Diese Zusammenfassung
befindet sich im STAGR, Kirchenarchive, Tumegl/Tomils.

57 Camenisch, Reformationsgeschichte, S. 471-8.

58 Fritz Jecklin (Hrsg.), Materialien zur Standes- und
Landesgeschichte Gem. III Bünde (Graubünden), 1464-1803
(Basel, 1907), II. Teil, S. 438.

59 Der Anstellungsvertrag des ersten reformierten Ber-

güner Pfarrers befindet sich im Gemeindearchiv Bergün,
Urkunden, Nr. 43, 4. Dezember 1592.

60 Ibid., Nr. 46, 5. Juli 1601.

61 Alle vier Plauptgemeinden (Igis, Zizers, Trimmis, Un-

tervaz) verfügten über eine eigene Pfarrkirche, Zizers
zusätzlich noch über eine kleine Kapelle. Siehe Helvetia
Sacra, hg. von Albert Bruckner (Bern, 1972), Band 1/1, S.

600-1, und Nicolin Sererhard, Einfalte Delineation aller
Gemeinden gemeiner dreyen Bünden, hg. von Oskar Vasella
(Chur, 1994), S. 201-2.

62 Eine allgemeine Übersicht in Camenisch,
Reformationsgeschichte, S. 514-16. Die Übertragung der letzten
bischöflichen Eigentumsrechte erfolgte indes erst 1649.

63 Jecklin (Hrsg.), Materialien, II. Teil, S. 286-8.

64 Gemeindearchiv Zizers, Urkunden, Nr. 54.

65 Siehe Warmbrunn, Zwei Konfessionen für eine
eingehende Diskussion.

66 Die Nacherzählungen in diesem und dem nächsten
Abschnitt basieren grösstenteils auf Berger, Einführung,
S. 3-52. Tief konfessionell gefärbt, aber sehr informativ
ist J. F. Fetz, Geschichte der kirchenpolitischen Wirren im
Freistaat der drei Bünde (Chur, 1875).

67 Saluz schrieb darüber einen Bericht zuhanden der
Churer Obrigkeiten; zitiert in Berger, Einführung, S. 5.



274

68 Das Gericht des Gotteshausbundes belegte die
Gemeinde und mehrere Einzelpersonen nach diesem Vorfall
mit Geldbussen. Berger, Einführung, S. 10-11.

69 Eine Kopie der Vereinbarung befindet sich im STAGR
B 1538/15, S. 90-3.

70 Dieser erste Antrag ist ausschliesslich dokumentiert
in Bartholomäus Anhorns Palingenesia Rhaetica: Heilige
Wiedergeburt der Evangelischen Kirchen/in den gmeinen
dreyen Pündten (Brugg, 1680), ohne genaue
Datumsangabe.

71 Text von Bartholomäus Anhorn, zitiert in Berger,
Einführung, S. 35.

72 Die Akten dieses Gerichts vermitteln das klarste Bild

von der damaligen Situation in Trimmis. STAGR AB IV

5/12, S. 373-411. Die katholischen Richter boykottierten
das Gericht - mit einer Ausnahme -, und die Trimmiser
Katholiken sprachen ihm die Zuständigkeit ab.

73 Ibid., S. 407, Zeugenaussage von Matheu Rlarttmann:

«... da habe er von dem Dicht Bawier ab Segess ghört, alß

man ettwas von der Trimmisser sach grett, sy wollent
innert 8 Tagen die lutterischen Kätzer ußrütten und brennen».

74 Ibid., Zeugenaussage von Crista Schienne (Der Nachname

ist schlecht leserlich).

75 Ibid., S. 408, Zeugenaussage von Caspar Gadient, Eva

Wincklerin und Barbla Willi aus Ems.

76 STAGR B 1538/15, S. 95 (Kopie von 1644).

77 Zu Fällen von Ehestreitigkeiten siehe Bischöfliches
Archiv Chur, Acta Matrimonialia 1622-1629; und Gemeindearchiv

Wiesen, Urkunden, Nr. 15. (Ein Dokument von
1652, das sich damit befasst, wie in dieser gemischtkonfessionellen

Gemeinde mit Ehestreitigkeiten gerichtlich
zu verfahren sei), das folgende Bemerkung enthält: «Nun
seigen ihr gericht verwandt catholischer religion, sie
habend vor etlich jähre ihre eesachen under jr. hr. gnad. hr.

bischoff von Chur gezogen ...» Zur Anforderung von Pfarrern

siehe bspw. Bischöfliches Archiv Chur, Mappe 53/B,
7. Juli 1624 (Ersuchen aus Maladers um Priestergewänder,
Kirchenzierden und Glocken vom Bistum); ibid., Mappe
54/A, 17. Jan. 1638 (Riom und Conters ersuchen um eine
Priesterlizenz für Kapuziner).

78 Es ist meine Überzeugung, dass es nicht ausreicht zu

sagen, Graubünden stelle lediglich eine empirisch
nachvollziehbare Variante von Schillings Idealtypus dar, weil
man so eine Erklärung für die bedeutsamen Parallelen
zwischen Graubünden und dem restlichen Reich schuldig
bliebe. Auch wenn man stattdessen mit Rückgriff auf das
bündnerische Sonderfall-Argument verweist, bleiben diese

bedeutsamen Parallelen ungeklärt.

79 Siehe insb. Head, Demokratie im frühneuzeitlichen
Graubünden, S. 177-219. Die ausführlichste Untersuchung

findet sich in Paul Grimm, Die Anfänge der Bündner
Aristokratie im 15. und 16. Jahrhundert, Zürich 1981.

80 Die aktuellsten diesbezüglichen Daten werden zu-

sammengefasst in Jon Mathieu, <Die Bevölkerung des

Alpenraums von 1500 bis 1900>, Schweizerische Zeitschrift
für Geschichte, 48 (1998), 1-24, mit einer tabellarischen
Übersicht auf S. 8.

81 Andreas Suter, Der Schweizerische Bauernkrieg von
1653: Politische Sozialgeschichte - Sozialgeschichte eines
politischen Ereignisses (Tübingen, 1997), S. 326-30.

82 Head, Demokratie im frühneuzeitlichen Graubünden,
S. 219-257.

83 Der aktuellste Überblick über die Geschichte der
Bündner Wirtschaft findet sich in Jon Mathieu, Eine Agrar-
geschichte der Inneren Alpen (Zürich, 1992).

84 Siehe Randolph Head, <Rhaetian Ministers, from She-

pherds to Citizens: Calvinism and Democracy in the Repu-
blic of the Three Leagues, 1550-1620>, in W. Fred Graham
(Hrsg.), Later Calvinism: International Perspectives (Kirks-
ville, Mo., 1994), S. 55-69.

85 Eine Erörterung von Oestreichs Begriffsunterscheidung
und von deren Implikationen findet man in Heinrich

Richard Schmidt, Dorf und Religion: Reformierte Sit-
tenzucht in Berner Landgemeinden der Frühen Neuzeit
(Stuttgart, 1995), S. 96-107. Schmidts Fazit lautet, dass
die Forschung immer stärker zur Einsicht gelangt, dass
das Volk an seiner Beherrschung mitwirken muss, wenn
Herrschaft zu einer «Mentalitätsprägung» führen soll.
«Die Grenze zwischen Selbstzwang und Fremdzwang
verläuft aber nur scheinbar zwischen Freiwilligkeitskirchen
und Staatskirchentümern. Sie verläuft in Wirklichkeit
innerhalb des jeweiligen kirchlichen Systems.» Dieses Fazit
steht im Einklang mit Schmidts Interpretation der Sozial-

disziplinierung in Graubünden in <Über das Verhältnis).

86 Weitere Beispiele für eine Institutionenformation im

Alpenbogen, die unabhängig von beziehungsweise parallel

zu jener erfolgte, die von Obrigkeiten vorangetrieben
wurde, sind aufgeführt in Randolph Head, <Shared Lord-
ship, Authority and Administration: The Exercise of
Dominion in the Gemeine Herrschaften of the Swiss Confe-
deration, 1417—1600>, Central European History, 30 (1997),

489-512; und in Matthew A. Vester, (Territorial Politics in

the Savoyard Domains, 1536-1580>, Ph.D.-Dissertation,
University of California, Los Angeles, 1997.

87 Siehe Saulle Hippenmeyer, Nachbarschaft, Pfarrei
und Gemeinde, insb. S. 49-83, 112-30.


	Katholiken und Protestanten in Graubünden

