
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (2014)

Heft: 2

Artikel: Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus

Autor: Rupp, Horst F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-513603

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-513603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus 175

Ein neuer Blick auf den Waltensburger Horst f. Rupp

Passionszyklus

Iso Camartin zum 70. Geburtstag

In Ermangelung genaueren Wissens um die Person des Künstlers
hat sich seit Erwin Poeschels Forschungen der Name «Waltensburger

Meister» für denjenigen eingebürgert, der hinter rund
zwanzig Kunstkompositionen steht, die in Graubünden
insbesondere in Sakralbauten zu finden sind, so z. B. in Churwalden, in
Pitasch, in Dusch ob Paspels, in Clugin, in Casti, in Schlans und
eben in Waltensburg.1 Da Erwin Poeschel die Fresken in Waltens-

burg für das bedeutendste Werk des Künstlers hielt, hat er ihn
auch konsequenterweise nach diesem Ort benannt. Graubünden
ist ja nun nicht eben arm an Kunstwerken, dennoch aber nimmt
das Werk des Waltensburger Meisters, vor allem eben auch die
Passion in Waltensburg, eine besondere Stellung ein. Nicht wenige

seiner Werke finden sich an exponierten Orten, bilden jeweils
ein exquisites Ensemble aus Natur und Kultur. Man nehme etwa
nur die kleinen Kapellen in Casti und Clugin, in Dusch oder eben
auch die Waltensburger Kirche. Sie alle sind in luftiger Höhe
angesiedelt, eingebettet in zauberhafte Landschaft, die Fresken

gleichsam umhüllt von magisch wirkenden sakralen Baukörpern.
Die Magie, die von diesem Werk ausstrahlt, lässt sich auch noch
nach fast siebenhundert Jahren aus der Wirkung ablesen, die es

auf die Besucher, etwa der Waltensburger Kirche und die Betrachter

des dortigen Kunstwerkes ausübt, auch wenn diese Besucher
heute vermutlich mit ganz anderer Motivation und aus einem

ganz anderen Kontext als die mittelalterlichen Menschen kommen.

Nachfolgend bieten wir ein kleines, ungeordnetes Florilegi-
um aus den aktuellen Einträgen im Gästebuch der Waltensburger
Kirche: «Mit viel Zeit haben wir die Fresken studiert und sind tief
beeindruckt von der Dynamik und Erzählkraft der Bilder. Danke
für ein grosses Erlebnis!» - «Wunderschöne Fresken» - «Was für
ein Ort! Weltkunst in Waltensburg» - «Der Umweg hat sich
gelohnt. Wir sind überwältigt» - «Mit müden Beinen, aber staunend
ob der alten, gut erhaltenen Fresken» - «Ein Kleinod von besonderer

Schönheit.» - «... sind beeindruckt und beglückt!» - «Ein
Ort der Ruhe und Energie» - «Welch ein Wunder! Deo Gratias!»

- «Fetg bi!» - «Preciosa!» - «What a beautiful + impressive church.
We would have liked to read something about it especially about

Vom 3. bis 5. Oktober
2014 findet in

Waltensburg ein Symposion

unter dem Titel

Der Waltensburger
Meister in seiner Zeit

statt (weitere
Hinweise unter: www.
waltensburger-meister-
symposion.ch)



176

the frescoes but there were no booklets in English» - «Es gibt
keine Worte, die Kunst des Waltensburger Meisters angemessen
zu würdigen ...» - «Ein ganz besonderer Ort!» - «Was für ein
Kraftort!» - «Ein grandioser Meister hat uns tief beschenkt» -
«Solch ein Bijou in solch abgelegenem Bergtal - ein Wunder
Merci!» Die Zitate liessen sich gleichsam endlos fortsetzen, wenn
hier genügend Raum zur Verfügung stünde. Aus aller Herren
Länder und nicht wenigen Kulturen stammen die Besucher: Neben

Deutsch und Romanisch taucht natürlich Englisch auf, ebenso

Französisch, Spanisch, Russisch, Niederländisch, Griechisch,
aber - erstaunlicherweise! - auch Hebräisch und Arabisch. Und
alle zeigen sich offenbar in gleicher Weise beeindruckt und
emotional angerührt von den Fresken des Waltensburger Meisters.
Nur einer der Besucher, mit Namen Sebastian, scheinbar ein
Defätist, findet ein Haar in der Suppe, indem er im Gästebuch festhält:

«Was sind das für Maler die solche Grausamkeiten genüsslich

an die Wand pinseln. Sebastian hat 18 Pfeile im Leib und wird
weiter gespickt.» Die Identifikation mit seinem gemarterten
Namensvetter führt ihn ganz offensichtlich zu dieser Stellungnahme.
Aber vielleicht hat er mit dieser Äusserung doch auch ganz intuitiv

einen wunden Punkt beim Waltensburger Meister getroffen?
Wir werden darauf zurück kommen (müssen).
So intensiv offensichtlich die Waltensburger Fresken auf der
einen Seite von Touristen goutiert werden, so gilt andererseits aber
auch: In der kunstgeschichtlichen Forschung ist es in den letzten
Jahren ruhig, ruhiger geworden um den Waltensburger Meister.
Als Anfang der Dreissigerjahre des 20. Jahrhunderts sein Hauptwerk

(wieder)entdeckt wurde, das ihm dann auch seinen Namen
einbringen sollte, wurde über einige Jahrzehnte hinweg mit grossem

Impakt an und zu seinem Werk geforscht. Von 1937 an
erschien Erwin Poeschels monumentales Werk zu den Kunstdenkmälern

Graubündens2, auf das oben schon abgehoben wurde und

Reformierte Kirche Waltens-
burg, Nordwand mit dem
Passionszyklus des Waltensburger

Meisters.

(sämtliche Fotos in diesem
Beitrag: Guido Dietrich,
Waltensburg/Vuorz;
Museum Waltensburger
Meister, www.waltenburger-
meister.ch).



Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus 177

in dem natürlich auch der Waltensburger Meister seinen sozusagen

angestammten Platz innehatte. Und Erwin Poeschel war es

dann eben auch, der ihm den Namen verlieh, unter dem er bis
heute in der Kunstgeschichte firmiert und der nur in Ermangelung

genaueren Wissens um seine konkrete Person und Provenienz

Verwendung fand. 1954 promovierte Helga Reichel in Basel

mit einer wichtigen Arbeit zum Waltensburger Meister, die 1959

auch als Buch veröffentlicht wurde.3 1979 reichte Annegret Diet-
helm in Zürich ihre Lizentiatsarbeit mit dem Titel «Untersuchungen

zum körperlichen Ausdruck beim Waltensburger
Meister»4 ein. Und im Jahre 1983, ziemlich genau 50 Jahre nach
der Entdeckung des Waltensburger Passionszyklus, zog Alfons
Raimann in seinem Werk Gotische Wandmalereien in Graubünden5

gleichsam einen Summenstrich unter die bis dato
vorliegenden Forschungen. In bislang unübertroffener Zusammenschau

der Forschungsergebnisse bündelte er die Erkenntnisse der

Kunstgeschichte. Der Waltensburger Meister hatte sich damit
seinen Platz in den ab dann erscheinenden Kunstführern
gesichert. Kein Kunstführer, der etwas auf sich hielt, konnte sein

Werk übergehen, und dies zu Recht, wie ein Blick auf seine Fresken

verrät: die eindringliche Darstellung der Körper, die
ausdrucksstarken Gesichter, Hände (bzw. Gesten) und Füsse der

dargestellten Personen, die faltenreichen Gewänder, die unheimlich

intensiven Farben. Für den kundigen Betrachter wird schnell
klar, dass hier tatsächlich ein Meister des Metiers in seiner Zeit
tätig war, der hohe Kunst geschaffen hat, wie sie anderen Künstlern

vorher und nachher so nicht gelungen ist. Im Blick auf weitere

Forschungen ist es aber seit 1983, und dies sind nun dreissig
Jahre, ziemlich ruhig geworden. Einzig Simona Boscani Feoni
widmet dem Waltensburger Meister in ihrer 2008 unter dem Titel
Essor et fonctions des images religieuses dans les Alpes. L'exemple
de Vancien diocese de Coire (1150-1530 env.) erschienenen
Dissertation ein eigenes Kapitel.6
Man könnte fast den Eindruck gewinnen, als ob es nichts mehr zu
erforschen gäbe. Dem ist jedoch beileibe nicht so. Mag sein, dass

die Kunstgeschichte sich in gewisser Weise in der Abarbeitung am
Werk des Waltensburger Meisters scheinbar erschöpft hat - was
bislang jedoch m. E. zu kurz gekommen ist, dies ist der interdisziplinär

zu leistende Beitrag der anderen mediävistisch arbeitenden

Disziplinen, etwa der allgemeinen Geschichte, der
Regionalgeschichte, der Theologie, der Kirchengeschichte, der Judaistik,
der Mentalitäts- und der Frömmigkeitsgeschichte u. ä. Diese
Disziplinen haben sich m.E. bis dato zu wenig bzw. zum Teil über-



178

haupt nicht mit dem Werk des Waltensburger Meisters beschäftigt.

Dies ist jedoch in meiner Sicht ein drängendes Desiderat der

Forschung. Geht man mit dem methodischen Instrumentarium
und den Wissensbeständen solcher Disziplinen an das Werk, dann
werden sich sicherlich auch neue Erkenntnisse auftun, die bis jetzt
noch nicht im Fokus standen. Einige solcher neuen Erkenntnisse
sollen nachfolgend zumindest angeschnitten werden. Wir
beschränken uns mit unseren Anmerkungen im Wesentlichen auf
das Hauptwerk des Waltensburger Meisters, nämlich den
Passionszyklus in der reformierten Kirche in Waltensburg.
Die Wirkung der Waltensburger Fresken scheint im Vergleich mit
den anderen Werken des Meisters noch einmal eine Steigerung zu
erfahren. Woran kann dies liegen? Wir wollen nachfolgend eine

Antwort auf diese Frage zu geben versuchen.
Zuerst ist festzuhalten, dass der Künstler mit der Darstellung der
Passion Christi das zentrale christliche Heilsgeschehen ins Bild
gesetzt hat. Neben der Passion setzt er auch noch Apostel- und
Heiligenfiguren ins Werk. Das Kernstück der Fresken in Waltensburg

bildet aber zweifelsohne der Passionszyklus, die in einer
Bilderfolge - vergleichbar etwa einem Comic-Strip, wenn eine solche

Charakterisierung in diesem Kontext nicht als unpassend, ja
vielleicht sogar blasphemisch betrachtet wird - angeordnete
Darstellung des Leidens und Sterbens Jesu Christi. Martin Kähler
(1835-1912), protestantischer Theologe am Ubergang vom 19.

zum 20. Jahrhundert, hat ja vermutlich mit Recht, wenn auch sehr

zugespitzt formuliert, dass die Evangelien Passionsgeschichten
mit etwas ausführlich geratener Einleitung verkörpern, also das

Leiden und Sterben des Heilands die zentrale Botschaft der Evangelien

bzw. des christlichen Glaubens überhaupt ist. Alles andere,

was sich im christlichen Glauben sagen und darstellen lässt, ist in
dieser Sicht gleichsam nur Variation und Illustration dieses
zentralen Passionsgeschehens.
In einer dichten und intensiven Folge von elf Bildern lässt der
Waltensburger Meister theologisch versiert das gesamte Heilsgeschehen

des christlichen Glaubens vor dem Auge des Betrachters erstehen.

Die elf Bildabschnitte auf zwei Registern sind nur zum Teil
exakt voneinander zu trennen. Jerusalem und das Abendmahl
(inklusive der Fusswaschung) sind durch vertikale Trennstriche klar
von den anderen Bildern geschieden; die anderen Szenen gehen

jeweils ineinander über; naturgemäss ist aber auch der Ubergang
vom oberen zum unteren Register durch einen vertikalen Trennstrich

markiert, wobei hier jedoch eine Unregelmässigkeit zu
konstatieren ist, wie wir genauer ausführen werden.



Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus 179

Weiterhin liegt mit den Waltensburger Fresken mit grosser
Wahrscheinlichkeit ein Spätwerk des Meisters vor, der von etwa 1320 bis

etwa 1350 in Graubünden gewirkt hat. Im Vergleich mit den anderen

Werken besticht in Waltensburg sowohl die Komposition
insgesamt wie auch nahezu jedes elaborierte Detail. In epischer Erzählung

mit dramatischen Zuspitzungen entrollt der Künstler die
letzten Tage im Leben des Jesus von Nazareth vor dem Betrachter:
Nach der Kennzeichnung des Ortes Jerusalem, werden die zentralen

heilsgeschichtlichen Themen geboten, so das Abendmahlgeschehen

mit der Kennzeichnung des Judas als Verräter und der

Fusswaschung des Petrus durch Jesus, die das Motiv des Dienens
ins Bild setzt; die Anfechtung Jesu im Garten Gethsemane, als er
Gott bittet, dieser Kelch möge an ihm vorüber gehen; das dramatische

Geschehen um die Gefangennahme Jesu mit dem Kuss des

Judas und dem Schwertstreich des Petrus; die Vorführung vor He-
rodes, dem eigentlichen König der Juden - manche Interpreten
meinen auch, es handle sich um die Vorführung vor Pilatus; die

Geisselung und Dornenkrönung Jesu, bei der, abweichend von der

Darstellung in den kanonischen Evangelien, Juden als Ausführende

auftauchen; die Kreuztragung, bei der ebenfalls insbesondere

Juden Jesus flankieren; die eigentliche Kreuzigung als der
Endpunkt des Leidens Jesu Christi; und schliesslich die Kreuzabnahme

und die Grablegung.

Genauere Kommentierung und Interpretationsansätze

Der Waltensburger Passionszyklus an der Nordwand der Kirche
umfasst auf insgesamt rund 27 m2 (9 auf 3 m; inklusive Ornamentbordüren)

elf Einzelbilder, fünf Szenen auf dem oberen und sechs

Szenen auf dem unteren Bildstreifen. Die Bildstreifen selbst weisen

eine Höhe von je 1,2 m auf, die Breite der einzelnen Bilder ist
unterschiedlich. Die Bewegungsrichtung der Bilder geht von
links oben (nordwestliche Ecke des Kirchenraumkörpers) nach
rechts oben, wechselt dann auf die untere Streifenebene, geht von
rechts unten zurück nach links unten und vollendet damit den

Erzählzyklus. Leider sind nicht alle Bilder im Originalzustand
erhalten geblieben. Verschiedene Einflüsse im Laufe der Jahrhunderte

haben den ursprünglichen Bestand zum Teil massiv
beeinträchtigt bzw. gar beschädigt und zerstört: Die bilderstürmerische
Ubertünchung der Reformationszeit ist da nur ein Faktor, der

zum Teil ja sogar eine Art konservierende Wirkung entfaltet
haben dürfte; auch die schon vorher stattgehabte Erweiterung der



180

Kirche um den Ostchor und der spätere Einbau einer Empore
und der Kanzel haben gravierende Schäden an den Fresken des

Waltensburger Meisters verursacht.

Die Stadt Jerusalem
Der Passionszyklus setzt ein mit einer Bestimmung des Ortes, an
dem sich dieses Geschehen abspielt: die heilige Stadt Jerusalem.
Es ist jedoch nicht das historische Jerusalem, das der Künstler zur
Darstellung bringt, das Jerusalem der Zeitenwende um das Jahr 30

unserer Zeitrechnung, in dem das nachfolgend geschilderte
Geschehen sich abspielt. Vermutlich ist es das Bild des mittelalterlichen

Jerusalems, wie es sich die Phantasie der Zeitgenossen etwa
aus den Berichten der Kreuzfahrer ausmalte, die aus dem Heiligen

Land nach Europa zurückgekehrt waren: Türme mit Zinnen
und Häuser mit gleichsam mitteleuropäisch anmutenden
Dächern, die wenig mit der Architektur im antiken Heiligen Land zu
tun haben, vielleicht sogar eine Art mittelalterliche Stadtmauer
konstituieren dieses Jerusalem. Als vollständiger Anachronismus
ist ins Zentrum dieser Darstellung Jerusalems der Baukorpus
einer Kirche gesetzt - zu erkennen an dem im Giebel platzierten
Kreuz -, also der Sakralbau einer religiösen Gemeinschaft, die es

zur Zeit der nachfolgend zu schildernden Ereignisse logischerweise

noch gar nicht gab. Als Teil des Kirchenensembles kommt
auch ein Turm zur Darstellung, gedacht entweder als Dachreiter
auf der dem Zuschauer abgewandten Seite des Kirchendaches
oder als Campanile, wie er in der sich ausserhalb Waltensburgs
auf einem Felsvorsprung über dem Vorderrheintal angesiedelten

Burg Jörgenberg findet. Als künstlerisch ungewöhnliches Detail
ist auf die Besonderheit aufmerksam zu machen, dass der
Waltensburger Meister in phantasievoller Weise den offensichtlich
sehr unebenen Untergrund seines Bildes gekonnt in sein Werk
integriert: Den kantigen Vorsprung eines von den Steinmetzen
nicht sehr intensiv bearbeiteten Steins macht er zum überhängenden

Dach des im Vordergrund rechts platzierten Gebäudes. Er
verlässt damit an einer Stelle den im Normalfall flächigen Untergrund

des Malers und begibt sich in die räumlich-reliefartige
Dimension des plastischen Künstlers. Hinzuweisen ist in diesem

Kontext auch noch darauf, dass Jerusalem in der religiös-theologisch

geprägten Sicht der damaligen Zeit als das Zentrum der Welt
betrachtet wurde, spielte sich doch hier das heilsgeschichtlich
betrachtet bedeutsamste Ereignis der Menschheitsgeschichte ab, das

eben nachfolgend in der Folge der Bilder des Passionsgeschehens

dargestellt wird. Diese Perspektive auf die (Heils-)Geschichte

Die Stadt Jerusalem.



Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus 181

setzt etwa auch die nach neueren Forschungen auf die Zeit um
1300 zu datierende Ebstorfer Weltkarte ins Bild, in der sich die

Jerusalemer Ereignisse um Jesus exakt ins Zentrum der Darstellung

gerückt finden.

Abendmahl und Fusswaschung Petri
Mit dem zweiten, dem grössten Bild des gesamten Zyklus', wendet

sich der Waltensburger Meister dem eigentlichen christlichen
Heilsgeschehen zu, wie es in den Heiligen Schriften geschildert
wird: Er setzt mit einer monumentalen Darstellung des letzten
Mahles ein, das Jesus mit seinen zwölf Jüngern gefeiert hat, das

historisch vermutlich ein Seder- oder Pessach-Mahl war, wie es

die Juden in Erinnerung an den Auszug aus Ägypten damals wie
auch heute noch feiern. Als primäre schriftliche Quelle(n) für seine

Darstellung des Geschehens verwendet der Künstler natürlich
die neutestamentlichen Evangelien. Er orientiert sich dabei nicht
exklusiv an einem der vier kanonischen Evangelien, sondern
extrahiert aus den drei synoptischen sowie dem Johannes-Evangelium

die Passagen, die seinem Programm entgegen kommen und
bietet damit eine Art Evangelienharmonie, wie sie schon seit Ta-
tian in der Antike in der Christenheit in Gebrauch war. Es muss
u.U. in Betracht gezogen werden, dass sich das Programm der

Waltensburger Passionsdarstellung nicht nur aus den vier
kanonischen Evangelien speiste, sondern auch noch andere Quellen
bzw. Traditionen benutzte. Um den grossen Tisch sind insgesamt
14 Personen gruppiert, wobei schnell klar wird, dass es sich bei
der vorliegenden Darstellung an sich um zwei Szenen handelt,
also eine Art Bild im Bild vorliegt. Die eigentliche Hauptszene Abendmahl mit
bildet das Mahl, das Jesus mit seinen zwölf Jüngern hält, die in Fusswaschung.



182

kleineren Gruppen um den mit einer weissen Decke verhüllten
und mit Brot, Fischen und Wein in Kelchen gedeckten Tisch
angeordnet sind. Die Zwölfzahl der Jünger symbolisiert das ganze
Volk Israel mit seinen zwölf Stämmen, an die sich Jesus mit seiner
Botschaft in erster Linie gewiesen weiss. Einer der Jünger, der
auch keinen Nimbus hat und als einzige Person im Profil
erscheint, ist in Opposition zu allen anderen auf dem Bild
dargestellten Personen platziert: Er sitzt im Vordergrund vor dem

Tisch, vom Betrachter aus rechts von Jesus, und bekommt von
diesem den Bissen Brot gereicht, mit dem Jesus den kennzeichnet,
der ihn verraten wird (Joh 13,26). Neben Judas sind in der Szene

noch zwei weitere Jünger eindeutig zu identifizieren: Zum einen

Johannes, der Lieblingsjünger Jesu, der an seiner Brust liegt und
ihn auf Betreiben des Petrus fragt, wer denn der sei, der ihn
verraten werde (Joh 13,24). Zum anderen eben der Jünger Petrus, der

aus der Sicht des Betrachters am rechten Tischende platziert ist
und der zusammen mit dem nun zum zweiten Male auf dem Bild
dargestellten Jesus (Bild-in-Bild-Technik) die Szene der Fusswa-
schung bildet, die nur im Johannes-Evangelium geboten wird
(Joh 13,1-20). Petrus will Jesus fast schon handgreiflich davon
abhalten, ihm die Füsse zu waschen, aber dieser erläutert ihm den
Sinn seiner Handlung. Mit dieser Szene wird neben die
rituellsymbolisch aufgeladene Mahlszene, welche die Gemeinschaft
thematisiert, das zentrale Thema des Dienens, von Macht,
Unterwerfung und Demut in die Handlung eingeführt, und damit die

Umwertung aller unter den Menschen üblicherweise geltenden
Gesetze und Werte. Jesus macht sich damit zum Urbild dieser

Umwertung der Werte: «Ihr wisst, dass die Herrscher ihre Völker
niederhalten und die Mächtigen ihnen Gewalt antun. So soll es

nicht sein unter euch; sondern wer unter euch gross sein will, der
sei euer Diener; und wer unter euch der Erste sein will, der sei euer
Knecht» (Mt 26,25-27 par). Jesus selbst wird in der Folge der

Darstellung als derjenige gezeichnet, dem von den «Mächtigen»
Gewalt angetan wird, der sich jedoch nicht mit Gegengewalt wehrt,
sondern der diese ihm angetane Gewalt demütig erleidet.
Von Bedeutung ist m. E., dass aus dem unter der Abendmahlszene

angeordneten Kreuzigungsbild die Kreuzesinschrift herausragt
und damit zum einen die beiden Szenen miteinander verbindet
und weiterhin zu einer Art Unterschrift für die Abendmahlszene
und insbesondere für die Fusswaschung wird: INRI - Jesus von
Nazareth, König der Juden. Was auf der Kreuzesinschrift zur
Verhöhnung angebracht ist, wird vom Waltensburger Meister als

Unterschrift unter der Abendmahlszene wohl in eigentlicher



Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus 183

Rede gebraucht: Der neue König der Juden - der ja auch der
erwartete Messias aus dem davidischen Königshaus sein soll - zeichnet

sich nicht durch Macht und Herrschaft aus, sondern durch
demütiges Dienen (Fusswaschung) und Leiden (Kreuzigung).

Garten Gethsemane
So klar wie der Einsatz der Abendmahlszene in Absetzung von der

Schilderung des Ortes sich präsentiert, so klar fällt auch die Absetzung

zur nächsten Szene aus: Ein dicker vertikaler Trennstrich
signalisiert, dass die monumentale Abendmahldarstellung an ihr
Ende gelangt ist und das Passionsgeschehen seinen Fortgang
nimmt. Die nächste Szene versetzt den Betrachter in den Garten
Gethsemane. Jesu Geist ist geängstigt durch die Ahnung des

nahenden Endes. Abseits der (dargestellten neun) Jünger, die sich
nicht wach halten können und in den Schlaf gefallen sind, betet
Jesus zu Gott und bittet ihn, diesen Kelch an ihm vorüber gehen
zulassen, um aber sogleich nachzuschieben: «... doch nicht wie ich
will, sondern wie du willst!» (Mt 26,39). Die Gruppe der
schlafenden, eng aneinander kauernden Jünger liegt wie ein Keil oder
Block in der linken unteren Ecke des Bildes, oben rechts der knieende

und mit erhobenen Händen betende Jesus, dem die von oben
rechts mit zwei ausgestreckten Segensfingern in das Bild hineinreichende

Hand Gottes (mit Nimbus) den weiteren Weg weist.7

Garten Gethsemane



184

Gefangennahme Jesu

Gefangennahme
Dieser weitere Weg wird übergangslos in der sich anschliessenden
Szene fortgeführt. Die Dramatik des Geschehens nimmt gleichsam

Fahrt auf. Die trotz der inneren Aufgewühltheit Jesu von
scheinbarer äusserer Ruhe geprägte Situation im Garten Gethsemane

wird empfindlich gestört, der Verräter Judas dringt mit der
Schar der Schergen, die Jesus gefangen setzen wollen und werden,
in das Geschehen ein. Jesus steht, leicht nach links aus dem
Zentrum verschoben, umringt von der Schar der Häscher. Dicht an
ihn gedrängt hat sich Judas, der ihn mit beiden Armen umfängt
und sich ihm mit dem Gesicht nähert, um ihm den Kuss zu geben,
der für die Häscher das verabredete Zeichen darstellt. Links von
Jesus hat der Maler die Szene mit dem zum Schwert greifenden
Petrus festgehalten, der dem Malchus, einem Knecht des Hohe-
priesters, das rechte Ohr abschlägt; soweit erkennbar, ist es in der

Wiedergabe des Waltensburger Meisters aber eher das linke Ohr
des Malchus - ein Geschehnis, das einzig im Johannesevangelium
überliefert ist (Joh 18,10-11). Der Waltensburger Meister hat in
dieser Szene unterschiedliche Perikopen umgesetzt, verdichtet
also das Passionsgeschehen.

Jesus vor Herodes
Ohne Trennstrich schliesst sich die nächste Szene an: Jesus gefesselt

und gefangen vor seinem Richter. Aufgrund der von uns als

Hypothese namhaft zu machenden Thematik des gesamten Pas-



Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus 185

Jesus vor Herodes

sionszyklus handelt es sich hier nicht, wie zuweilen angenommen,
um Pontius Pilatus, sondern um den jüdischen König Herodes

Antipas, da nach unserer Interpretation leitmotivisch die Frage
aufgeworfen ist, wer der wahre König der Juden ist - der hier zur
Darstellung gebrachte mächtige, Gewalt ausübende Herodes oder
der dienende und leidende Jesus Christus? Wir haben hier wieder
eine symmetrische Bildgestaltung vorliegen: Der Richter thronend

in der Mitte auf seinem Richterstuhl, der in der ikonogra-
phischen Tradition der Passionsdarstellung seit der Antike als

sella curulis8 interpretiert wurde, ausgestattet mit allen Insignien
der Macht (Zepter, Purpurmantel, Krone; auch die ausgestreckten
Zeigefinger beider Hände demonstrieren seine Potestas, seine

herrscherliche Macht), links von ihm zwei aus seinem Gefolge
(vermutlich ein Schriftgelehrter und ein Hohepriester), zu seiner
Rechten Jesus mit gefesselten Händen, flankiert von den
Häschern, von denen einer - dargestellt im Profil - mit einem Spitzhut

als Jude gekennzeichnet ist.

Geisselung
Mit dem nächsten Bild wechselt die Darstellung auf das untere
Register. Wir sehen Jesus in der Mitte, in unnatürlicher Haltung
mit Händen und Füssen an einen Pfahl gefesselt, nur mit einem
Lendenschurz bekleidet. Symmetrisch zu seiner Rechten und
Linken jeweils ein Peiniger, der zu seiner Linken - im Profil mit
groben Gesichtszügen dargestellt, die in ihrer Form an den Judas



186

der Abendmahlszene erinnern - mit einem Stock, der zu seiner Geisselung Jesu mit parallel

Rechten mit einer geknoteten Geissei, beide zum Schlag gegen geschalteter Geisselung des
Sebastian

den wehrlosen Körper ihres Opfers ausholend. Interessant ist,
dass diese Marterszene rechts ausserhalb des Passionszyklus in
der Marter des Sebastian gespiegelt wird, Sebastian damit also in
wortwörtlicher Weise imitatio Christi, Nachahmung bzw. Nachfolge

Christi betreibt, sicherlich ein unübersehbarer Appell an
alle Betrachter der Fresken.9

Ein weiterer wichtiger Aspekt muss erwähnt werden: Die Folter
des Sebastian spielt m.E. eindeutig auf die Pest an. Seit dem
7. Jahrhundert wurde Sebastian als Schutzheiliger der Pestkranken

verehrt. Die Pfeile, die seinen Körper trafen, wurden als

Pestpfeile interpretiert, die Gott zur Strafe für die Menschen gesandt
hat. Indem der Waltensburger Meister nun jedoch die von Juden
durchgeführte Geisselung Jesu und diejenige des Sebastian
miteinander in Beziehung setzt, lautet die stringente Aussage vermutlich

doch auch: Die Pest ist die Strafe Gottes für das Leiden und
die Folter, die die Juden Jesus zugefügt haben. Die am oberen
linken Bildrand der Sebastiansszene zu sehende Hand Gottes (mit
dem Kreuznimbus) verknüpft die Marterszene Jesu mit der
Marterszene des Sebastian, ebenso wie der durch einen Knick
in Richtung der Sebastiandarstellung unterbrochene vertikale
Trennstrich zwischen den beiden Folterszenen. Die Pestpfeile
sind in dieser Sicht wohl die direkte Konsequenz der von den

Juden an Jesus ausgeübten Marter. Der Waltensburger Meister



Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus 187

bietet hier mit dem Hinausgreifen über die biblische Geschichte
vermutlich ein aktualisierendes Exempel mittelalterlicher
Predigtkunst, Seelsorge und religiöser Erziehung: Unter Bezug auf
das biblische Geschehen interpretiert er relevante Themen im
Leben der damaligen Hörer (und hier auch: Betrachter!) der christlichen

Botschaft und bietet Erklärungsmuster zum Verstehen der

Kontingenzen menschlichen (Er-)Lebens an, von Pest, Krankheit
und Tod unter der Gottesprämisse. In Parenthese sei vermerkt: So

sehr viel anders sind die Wege von Homiletik, Pastoraltheologie
und Religionspädagogik auch heute nicht. Zu allen Zeiten christlicher

Existenz war es offensichtlich der Anspruch, die christliche
Botschaft zu aktualisieren, das Leben der Hörer dieser Botschaft
mit der Botschaft selbst zu verknüpfen, biblische Tradition und
Situation der Adressaten miteinander zu korrelieren.
Gängigerweise wurden die Juden als Verursacher der Pest gesehen
und verfolgt. Vulgo warf man ihnen vor, die Brunnen vergiftet zu
haben. Die theologisch subtilere Konstruktion ist hier beim
Waltensburger Meister zu beobachten: Gott schickt die Pest, weil die

Juden Jesus verfolgt, gemartert und schliesslich getötet haben. Wir
werden weiter unten auf diese Zusammenhänge zurückkommen.
Wenn aber nun tatsächlich mit dem Passionszyklus als Thema
auch die Auseinandersetzung mit der Pest gegeben ist, dann hat
dies Folgen für die Datierung der Fresken, da die Pest in Europa
erst 1347/1348 auftaucht und zum brisanten Thema wird. Wenn
die Entstehung von passio Sebastiani und passio Christi zeitgleich
erfolgte - und vieles spricht nach meiner Ansicht dafür -, dann
könnte man die Waltensburger Wandmalereien insgesamt wohl
nicht vor 1348 ansetzen. Die bislang in Teilen der Fachliteratur10
und in der eher populären Literatur touristischer Führer gängige
Datierung der Waltensburger Fresken mit «um 1330/1340» wäre
damit obsolet und müsste nach hinten geschoben werden.11

Unter Umständen ist die Entstehungsgeschichte dieser benachbarten

und inhaltlich affinen Folterdarstellungen sogar noch ganz
anders gelaufen: Frappierend ist, dass der Waltensburger Meister
der in den Evangelien sehr knapp geschilderten Szene von Geis-

seiung, Verspottung und Dornenkrönung (Mt 27,27-31; Mk
15,16-20a; Joh 19,1-3) sehr viel Raum gewährt, nämlich zwei
klar voneinander zu differenzierende Szenen. Man könnte auch

vermuten, dass er von der Folterszene des Sebastian ausging, zu
ihr die Folterszene Jesu mit paralleler Ikonographie in Beziehung
setzte und dann auch die Konstruktion vollzog, dass die Folterung

Jesu (durch die Juden) die Ursache für die qua Sebastian-

Darstellung zum Ausdruck gebrachte Pestkrankheit, mit der sich



188

die Menschen in der Mitte des 14. Jahrhunderts konfrontiert
sahen, darstellt. Dann wäre wohl auch der Wechsel der Register,
nämlich vom oberen auf das untere exakt an dieser Stelle ganz
bewusst vollzogen worden, um rechts neben der Folterung Jesu
Platz für diese Parallelisierung von passio Christi und passio Seba-

stiani zu schaffen. Diese Möglichkeit einer Verknüpfung von Jesu

Folterung mit derjenigen des Sebastian hätte etwa die Bildanordnung

im Passionszyklus in Lüen nicht geboten, da sich hier die

Folterung Jesu nicht an einem Registerrand findet.

Dornenkrönung
Die Bewegungsrichtung innerhalb des Passionszyklus verläuft
nun jedoch in anderer Richtung, nach links nämlich, wo sich die

eigenständige Darstellung der Dornenkrönung anschliesst, die
durch einen ganz ähnlichen Bildaufbau charakterisiert ist wie die

Geisselungsszene: Jesus in der Mitte, nun allerdings nicht mehr
gefesselt. Zu seiner Verhöhnung ist er mit den königlichen Insi-
gnien ausgestattet: Er sitzt auf einem dem Richtstuhl des Königs
Herodes vergleichbaren Thron; er ist in königlichen Purpur
gekleidet; in einer Hand, nun der linken, trägt er einen Stab, der
wohl das königliche Zepter karikieren soll; und die beiden
symmetrisch um ihn gruppierten Peiniger - einer von ihnen ist durch
seinen Spitzhut als Jude gekennzeichnet, die Frisur des anderen
ist wirr nach oben stilisiert, die Strähnen ähneln züngelnden
Flammen - applizieren Jesus mittels zweier gekreuzter Stäbe

die Dornenkrone. Beide stützen sich mit je einem Fuss auf dem
Richtstuhl ab, um eine grössere Kraftentfaltung zu bewirken.
Ausdrücklich sei darauf hingewiesen, dass der Waltensburger
Passionszyklus hier klar von der Vorlage der kanonischen Evangelien
abweicht: Nach Mt 27,27-31 par wird Jesus von den Soldaten des

Statthalters Pontius Pilatus verhöhnt, verspottet und mit der
Dornenkrone ausgestattet - nicht von den Juden: «Da nahmen die
Soldaten des Statthalters Jesus mit sich in das Prätorium und
sammelten die ganze Abteilung um ihn. Und zogen ihn aus und
legten ihm einen Purpurmantel an und flochten eine Dornenkrone

und setzten sie ihm aufs Haupt und gaben ihm ein Rohr in
seine rechte Hand [sie!] und beugten die Knie vor ihm und
verspotteten ihn und sprachen: Gegrüsset seist du, der Juden König!
und spien ihn an und nahmen das Rohr und schlugen damit sein

Haupt.» Natürlich muss man sich fragen, welche Absicht diese

bewusste Devianz von der biblischen Vorlage verfolgt. Der
Befund würde an sich recht gut zum Wortlaut des sogenannten
Petrusevangeliums (5-9) passen: «Und er lieferte ihn dem Volk am



Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus 189

Dornenkrönung Jesu

Tag vor den ungesäuerten Broten, ihrem Feste, aus. Sie aber nahmen

den Herrn und stiessen ihn eilig und sprachen: Lasset uns
den Sohn Gottes fortschleifen, wo wir Gewalt über ihn haben.

Und sie legten ihm ein Purpurgewand um und setzten ihn auf den
Richtstuhl und sprachen: Richte gerecht, o König Israels! Und
einer von ihnen brachte einen Dornenkranz und setzte ihn auf das

Haupt des Herrn. Und andere, die dabei standen, spien ihm ins

Angesicht, und andere schlugen ihm auf die Wangen, andere stiessen

ihn mit einem Rohr, und etliche geisselten ihn und sprachen:
Mit solcher Ehre wollen wir den Sohn Gottes ehren.»12 Die stark
antijüdische Tendenz des Petrusevangeliums ist bekannt, die

Ersetzung der römischen Soldaten als Peiniger Jesu durch die Juden
würde diese Tendenz bestätigen. Und auch die explizite Nennung
des «Richtstuhls» würde auf das Petrusevangelium als Vorlage für
die Darstellung des Waltensburger Meisters schliessen lassen -
wenn denn im 14. Jahrhundert das Petrusevangelium schon
bekannt gewesen wäre! Die exegetische Forschung weist jedoch
darauf hin, dass diese apokryphe Schrift erst im 19. Jahrhundert
als Fragment (wieder)entdeckt wurde. Daher ist es unwahrscheinlich,

dass es dem Waltensburger Meister bzw. dem Ersteller der

Konzeption vorgelegen haben könnte. Wie aber kommt er dann

zu seiner spezifischen Darstellung der Juden im Waltensburger
Passionszyklus
Der Tübinger Kirchenhistoriker Ulrich Köpf konstatiert in einem

einschlägigen Artikel zur «Passionsfrömmigkeit» im (Spät-)Mit-
telalter: «Die Schuldzuweisung an die Juden wurde im Mittelalter,



190

zumal im späteren, dadurch ausgedrückt, dass die Henkersknechte,

die Jesus verhaften, misshandeln, zum Kreuz führen und
hinrichten, in der literarischen, bildlichen und spielerischen
Vergegenwärtigung des Passionsgeschehens zunehmend die Züge
von Juden erhalten.»13 Es scheint sich gleichsam um eine Tendenz

zu handeln, von der das christliche Verständnis der Passionsgeschichte

insgesamt betroffen war und überformt wurde, ohne
dass beim Waltensburger Meister vielleicht konkrete schriftliche
(ur)christliche Traditionen dafür namhaft gemacht werden können.

Kreuztragung
Ohne Trennstrich folgt in der Bewegungsrichtung nach links die
nächste Szene. In der Mitte ist der schwer an seinem Kreuz
tragende Jesus platziert, die linke Schulter, auf der das Kreuz liegt,
leicht nach unten gedrückt, die Augen geschlossen, das linke Bein
ob der schweren Last des Kreuzes angewinkelt. Er ist mit einem
dreifach um seinen Körper geschlungenen Seil an das Kreuz
gefesselt. Das eine Ende des Seils wird von dem zu seiner Rechten Kreuztragung Jesu



Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus 191

stehenden Juden gehalten, die Hände des links von ihm stehenden

Juden lasten schwer auf den beiden Balken des Kreuzes, so als ob

er es noch schwerer machen möchte, indem er es nach unten
drückt, ganz anders etwa als der neben ihm platzierte - vermutlich

römische - Soldat, der von unten her an das Kreuz fasst, so
als ob er die Last für Jesus leichter machen möchte. Hinter dem
sich auf die Kreuzigungsszene zubewegenden Tross mit Jesus im
Zentrum sind linkerhand von Jesus noch Maria und Johannes am
Bildrand zu sehen, die in Schmerz und Leid auf den das Kreuz
tragenden Jesus sehen. Jesus, Maria und Johannes schauen den
Betrachter des Bildes frontal an, sie sind auch etwas grösser
dargestellt als die übrigen in der Szene agierenden Personen. In
Parenthese sei vermerkt: Maria als Muttergottes nimmt in dieser
Zeit eine besondere Rolle in der Auseinandersetzung der Christen

mit den Juden ein. Sie wächst gleichsam in die Rolle der
Antipodin zu den verstockten Juden hinein, die Christus umbringen
und sich nicht zum rechten Glauben an den Messias der Christen
bekehren wollen.14 Diese ihr in dieser Zeit zuwachsende Rolle
lässt sich durchaus in nuce im Waltensburger Passionszyklus
identifizieren.

Kreuzigung
Das Kreuztragungsbild geht nahtlos in die eigentliche
Kreuzigungsszene über, deren unterer Teil leider nicht erhalten ist. Der
Kruzifixus ist im Zentrum des Bildes platziert, sein ausgemergelter

und geschundener Körper hängt am Kreuz. Die Beine sind -
im Unterschied etwa zu vielen anderen Darstellungen der
Kreuzigungsszene, auch solchen durch den Waltensburger Meister,
etwa auf der südlichen Aussenseite der Waltensburger Kirche -
parallel angeordnet. Aus den von den Nägeln geschlagenen Wunden

dringt Blut hervor. Unterleib und Oberschenkel sind mit
einem Lendenschurz bedeckt. Rechts unter dem Kreuz ist derjenige

zu sehen, der dem sterbenden Jesus auf einem Stab einen mit
Essig getränkten Schwamm reicht und den die frühchristliche
Legende dann mit dem Namen Stephaton benannt hat, dahinter der
namenlose römische Hauptmann, der mit erhobener rechter
Hand bezeugt, dass der gekreuzigte Jesus Gottes Sohn gewesen
sei (vgl. Mk 15,39 par). Links unter dem Kreuz steht derjenige,
der nach Joh 19,34 Jesus den Speer in die Seite stiess, so dass Blut
und Wasser aus dem Körper austraten. Die frühchristliche Legende

hat ihm den Namen Longinus gegeben und weiss von ihm zu
berichten, dass sein blindes linkes Auge durch das austretende
Blut Jesu wieder sehend geworden sei. Neben ihn gruppiert der



192

Künstler erneut Maria und Johannes. Maria, vor Schmerz und
Trauer der Ohnmacht nahe, wird von Johannes gestützt und zärtlich

gehalten. Zur bildlichen Veranschaulichung ihres Schmerzes

ist ihr Herz von einem Schwert durchbohrt (vgl. Lk 2,35).
Hinzuweisen ist an dieser Stelle ganz nachdrücklich auf die Kreuzesinschrift

und ihre über die reine Kreuzigungsszene hinausreichende

Platzierung: Die Inschrift des Kreuzes wird so zur
Unterschrift der Abendmahlszene. Der Künstler verknüpft m. E.

durch diese Anordnung das Abendmahl, das den Passionszyklus
eröffnet hat, mit der Kreuzigung und kennzeichnet dadurch Dienen

und Leiden als die exponierten Eigenschaften Jesu, den die
Christen als ihren messianischen König bekennen und dem sie

im Dienen und Leiden zur Nachfolge verpflichtet sind.

Kreuzabnahme und Grablegung
Die an die Kreuzigungsszene anschliessende Kreuzabnahme
wurde beim nachträglichen Einbau der Empore weitgehend
zerstört. In der Kirche von Lüen findet sich eine Darstellung dieser

Szene, die der in Waltensburg sehr ähnlich sein dürfte; damit
lässt sich diese Lücke vielleicht ein Stück weit füllen. Die Szene

schildert den konkreten Moment des Lösens der Nägel (hier an
den Füssen) mit einer Zange, eine Tätigkeit, die von dem rechts
neben dem Kreuz abgebildeten Menschen ausgeführt wird, den
die Legende später als Nikodemus identifizierte, ein angesehenes

Mitglied des Hohen Rates. Jesus gleitet vermutlich in die Arme
des Josef von Arimathia. Maria und Johannes beteiligen sich



Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus 193

Grablegung Jesu

ebenfalls an diesem Werk der Abnahme des Leichnams Jesu

vom Kreuz.
Die den Passionszyklus abschliessende Darstellung der Grablegung

Jesu (vgl. Mt 27,57-61 par) ist wieder deutlicher zu fassen,
auch wenn die rechte Seite des Bildes insbesondere im unteren
Teil nicht mehr zu erkennen ist. Auch hier wird weitgehend im
Bildaufbau die Symmetrie eingehalten. Im Zentrum steht der
geöffnete Sarg, in den der geschundene und gemarterte Leichnam
Jesu mit den Wundmalen und am Unterleib in ein Leinentuch
gehüllt gebettet wird, gehalten links und rechts von Josef von
Arimathia und Nikodemus (vgl. Joh 19,38-42). In der Mitte hinter

dem Sarg stehen erneut Maria und der sie haltende und
stützende Johannes. Maria ringt voll Schmerz die Hände. In ebenfalls

symmetrischer Anordnung sind links und rechts oben im
Bild zwei Engeisfiguren zu sehen, die mit Weihwassersprenger
und Weihrauchkessel versehen die Szene rahmen. Damit ist der

Passionszyklus des Waltensburger Meisters an sein Ende gelangt.
Auffällig ist, dass an die heilsgeschichtlich bedeutsame Darstellung

der Passion Jesu nicht die heilsgeschichtlich mindestens
ebenso bedeutsame Darstellung des österlichen Auferstehungsgeschehens

angefügt ist - anders als etwa in Lüen. Die Komposition
des Waltensburger Meisters vertieft sich hier nahezu

ausschliesslich in das Leidensgeschehen, propagiert also eine Art
Leidensmystik bzw. auch Passionsfrömmigkeit und blendet vor
diesem Hintergrund das im christlichen Glauben ebenfalls
zentrale Mysterium der Auferstehung Christi aus. Auch anderes



194

spart der Waltensburger Meister aus, das andere Künstler vor
und nach ihm durchaus in ihre Inszenierungen der Passionsgeschichte

integriert haben. So verzichtet er etwa auf die Darstellung

der beiden zusammen mit Jesus hingerichteten Verbrecher
oder die Szene des Würfeins um Jesu Kleider.

Die Judenthematik in der Waltensburger
Passionsdarstellung

Die von uns namhaft gemachte negative Zeichnung der Juden in
der Passionsdarstellung des Waltensburger Meisters hat wohl bei
den obigen Ausführungen den grössten Neuigkeitswert. Die
bisherige Forschung hat darauf noch nicht aufmerksam gemacht.
Die drei vorgenannten <Indizien>, die diese Sicht der Juden im
Waltensburger Passionszyklus m. E. mehr als nahe legen, seien

hier nochmals rekapitulierend genannt:

- die Parallelisierung von Jesus- und Sebastiansmarter, wobei mit
Sebastian als Heiligem ganz eindeutig auf die Pestthematik angespielt

ist;

- die Durchbrechung des vertikalen Trennstrichs, der den

Passionszyklus von den Heiligendarstellungen rechts daneben

abtrennt; dieser Trennstrich ist jedoch nicht konsequent
durchgezogen, sondern es wird hier vom Waltensburger Meister ein
Knick in Richtung der Sebastiansdarstellung eingebaut, der mehr

Verknüpfung denn Trennung signalisiert;

- und schliesslich werden die beiden Marterszenen auch noch
durch die in die Sebastiansdarstellung links oben eingefügte Hand
Gottes (mit dem Kreuznimbus) verlinkt, die - so unsere
zusammenfassende Hypothese - wohl die Botschaft aussendet, dass die

Pest, die die Menschen peinigt, eine Folge der von den Juden an
Jesus Christus verübten Verbrechen ist, also Strafe Gottes dafür.

Damit ist natürlich auch mehr oder weniger direkt eine Schuldzuweisung

an die Juden am Tod Jesu ausgesprochen und wohl auch
eine Legitimierung der den Juden gegenüber ausgeübten Gewalt
in diesen Jahren des Schreckens in Aschkenas, wie der Historiker
Arno Herzig die Zeit zwischen 1298 und 1348/49 nennt.15 Ab 1298

überzieht eine Welle von Pogromen die Judenheit insbesondere
im mitteleuropäischen Raum. Der sogenannte Rintfleisch-Po-

grom bildet den Auftakt; einen weiteren «Höhepunkt» -
vielleicht sollte man besser von «Tiefpunkt» sprechen! - bildet in



Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus 195

diesem Kontext der sogenannte Armleder-Pogrom von 1336, bis
dann die Pestpogrome ab 1348 der ehemals zu konstatierenden
Blüte jüdischen Lebens in diesem Lebensraum definitiv ein Ende
bereiten. All dies führt uns zur oben schon angemerkten Datierung

der Fresken auf die Zeit nicht vor 1347/48.

Hätte nun aber die christliche Seite - inklusive Waltensburger
Meister - die religiös-theologische Botschaft, die von Jesus als

dem von ihr bekannten und verkündigten Messias/Christus
ausging, ernst genommen und sich in opferbereitem Leiden und
demütigem Dienen geübt, so wäre wohl auch als handlungsleitende
ethische Maxime für das 14. Jahrhundert nur ein Verzicht auf die

Ausübung von Gewalt, die Dämonisierung von gesellschaftlichen
Minderheiten, das Schüren des Hasses auf solche Gruppierungen
usw. übrig geblieben. Dem war, wie man ehrlicherweise im Blick
auf die damalige gesellschaftliche Realität gestehen muss, jedoch
nicht so. Hass, Dämonisierung, Verfolgung, Raub, Zwangstaufe,
Mord sind dagegen die Begriffe, die die Realität im Verhältnis der
Christen zu den Juden insbesondere in der ersten Hälfte des

14. Jahrhunderts umschreiben.
Und man kommt nicht umhin festzustellen, dass sich eben auch

im Werk des Waltensburger Meisters dieser «christliche» Blick
auf die Juden ausmachen lässt. Sie sind im eigentlichen Sinne die

geradezu bösartigen Täter, die Jesus in das Leiden stürzen, die
ihn unschuldig verfolgen, verurteilen, verhöhnen, martern und
schliesslich zu Tode bringen. Und so kann nur konstatiert werden:

Bei aller dem Waltensburger Meister zu attestierenden
künstlerischen Meisterschaft, mit der er die religiös-theologische
Botschaft vom Leiden, demütigen Dienen und opferbereiten und
unschuldigen Sterben des Jesus Christus ins Werk gesetzt hat,
bleibt doch auch festzuhalten, dass er eine recht ambivalente weitere

Botschaft ins Bild gesetzt hat, deren Doppelbödigkeit ihm
selbst jedoch offensichtlich nicht unbedingt bewusst geworden
zu sein scheint. Indem er nämlich die Juden in all der ihnen
unterstellten Bösartigkeit zeichnet, verstösst er exakt gegen die von
ihm postulierte religiös-theologische Botschaft des Jesus von Na-
zareth, den die Christen als ihren Messias verehren. Und diese

Botschaft verlangte von ihren Anhängern eben nicht Hass,
Gewaltanwendung und Ausgrenzung, sondern genau das Gegenteil.
Die Verteilung der Rollen von Tätern und Opfern changiert hier
auf ganz eigentümliche Weise, wenn man Bild und Realität der

damaligen Zeit nebeneinander hinhält: Das Bild sendet die
Botschaft von den Juden als den Tätern und von Christus und der
Gemeinschaft, für die er steht, als den Opfern aus; die historische



196

Realität der Zeit der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts war jedoch
durch eine andere Rollenverteilung gekennzeichnet: Die christliche

Mehrheitsgesellschaft nahm hier ganz eindeutig die Rolle
der Täter ein, die in der Minderheit sich befindenden Juden wurden

zu grausam verfolgten und misshandelten Opfern. Diese

Rückkoppelung der Fresken und ihrer Botschaft an die
gesellschaftliche Realität der damaligen Zeit gilt es unbedingt zu sehen,

um das Werk des Waltensburger Meisters eben in seiner Zeit
angemessen zu erfassen und verstehen zu können. Dies schmälert
den künstlerischen Wert der Fresken nicht, wirft jedoch ein
bezeichnendes Licht auf das Verhältnis von gesellschaftlicher Realität

und künstlerischer Darstellung, ja auch Fiktion. Aber dies ist ja
etwas, was zu allen Zeiten und Epochen problematisch war und ist.
Oder noch anders formuliert: Theorie und Praxis, Theologie und
Ethik können durchaus auseinanderklaffen. Und nochmals
anders gewendet: Hohe Kunst und Judenhass, oder plakativer
ausgedrückt, hohe Kunst und niedere Triebe schliessen einander

keineswegs aus, wie etwa der Blick auf Richard Wagner zeigt - auch
das Werk des Waltensburger Meisters ist für diese These wohl
durchaus ein schlagender Beleg.
Der oben zitierte Eintrag im Gästebuch der Waltensburger Kirche

gewinnt in Anbetracht solcher Überlegungen eine eigene
Brisanz: «Was sind das für Maler die solche Grausamkeiten genüsslich

an die Wand pinseln» - dies liesse sich dann sowohl mit
Frage- und Ausrufezeichen versehen.
Soweit erkennbar, liegen in dieser Erkenntnis bislang in der
Forschung zum Waltensburger Meister zu konstatierende wichtige
Defizite: Die Rolle der Juden in seinem Werk wurde bis anhin
nicht ausreichend erkannt und gewürdigt. Dieses Defizit versuchen

die voranstehenden Ausführungen ein Stück weit zu beheben.

Weitere Forschungen hierzu werden nötig sein.

Horst F. Rupp studierte Theologie, Psychologie, Germanistik und Geschichte in

Erlangen und Zürich; seit 1993 Inhaber des Lehrstuhls für Evangelische Theologie mit
Schwerpunkt Religionspädagogik an der Universität Würzburg.

Adresse des Autors: Prof. Dr. Horst F. Rupp, Universität Würzburg, Lehrstuhl für
Evangelische Theologie/Religionspädagogik, Wittelsbacherplatz 1, DE-97074 Würzburg



Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus 197

Endnoten

1 Dank zu sagen habe ich Daniel Bolliger, der mir mit
diversen Hinweisen zur Materie wichtige Anstösse gegeben

hat.

2 Vgl. insbesondere Erwin Poeschel: Die Kunstdenkmäler
des Kantons Graubünden. Band 1, Basel 1937, 73-80

und Band 4, Basel 1942, 321-337.

3 Helga Reichel: Der Meister von Waltensburg. Ein

Beitrag zur Geschichte der Wandmalerei des M.Jahrhun¬
derts. Diss. Basel 1954. Veröffentlicht Marburg 1959.

4 Annegret Diethelm: Untersuchungen zum körperlichen
Ausdruck beim Waltensburger Meister (Typoskript). Lizen-
tiat Universität Zürich 1979.

5 Alfons Raimann: Gotische Wandmalereien in Graubünden:

die Werke des 14. Jahrhunderts im nördlichen Teil

Graubündens und im Engadin. Disentis 1983.

6 Bern u.a. 2008, 386-400.

7 Vgl. Diethelm 1979, 66.

8 Vgl. Andrea Blochmann: Christus vor Pilatus und vor
Herodes Antipas: Die Ikonographie der Darstellungen in

der italienischen Kunst von den Anfängen im 4. Jahrhundert

bis ins Cinquecento. Diss. Frankfurt/Main 2000.

9 Die imitatio Christi war im Spätmittelalter eines der
ganz grossen Themen in Theologie und Frömmigkeit. Die

sogenannte Devotio moderna der Schwestern und Brüder

vom gemeinsamen Leben, einer von Geert Groote
(t 1384) gegründeten Laienbewegung, die sich in

Lebensgemeinschaften formierte, die ein einfaches, geregeltes
und frommes Leben im Geiste Christi führen wollten,
propagierte diese «imitatio». Das einflussreichste Werk
dieser Bewegung wird dann im 15. Jahrhundert den Titel
«Imitatio Christi» tragen. Sein Verfasser war vermutlich
Thomas a Kempis (t 1471), Mönch im Augustinerchorherrenstift

Agnetenberg bei Zwolle. Vgl. hierzu Horst F. Rupp:
Religiöse Bildung und Erziehung im Mittelalter. In: Rainer
Lachmann/Bernd Schröder (Hg.): Geschichte des evangelischen

Religionsunterrichts in Deutschland. Ein Studienbuch.

Neukirchen-Vluyn 2007, 17-34, hier 33; dazu auch
den Beitrag im Quellenband: Horst F. Rupp: Religiöse
Bildung und Erziehung im Mittelalter. In: Rainer Lachmann/

Bernd Schröder (Hg.): Geschichte des evangelischen
Religionsunterrichts in Deutschland. Quellen. Neukirchen-
Vluyn 2010, 5-28, hier 25-28.

10 Vgl. etwa Reichel 1959, 35.

11 Poeschel 1937, 78 und 1942, 328 plädiert unter
Verweis auf stilistische Affinitäten zu Wandgemälden im
Konstanzer Münster eher für eine Datierung um 1348/1350.
Unsere unter Hinweis auf die Sebastiansmarter und damit
die Pestthematik vorgenommene Datierungshypothese
ginge mit der mit anderen Argumenten unterlegten Hypothese

Poeschels konform.

12 Zitiert nach Carl Heinz Peisker: Zürcher Evangelien-
Synopse. Wuppertal 161978, 158.

13 Ulrich Köpf: Art. Passionsfrömmigkeit. In: TRE-Theologische

Realenzyklopädie. Hg. von G. Kraus und G. Müller.

Bd. 27. Berlin/New York 1997, 722-764, hier 730.

14 Dazu Klaus Schreiner: «Marienverehrung und
Judenfeindschaft gingen im späten Mittelalter eine verhängnisvolle

Allianz ein Die Tatsache, dass Synagogen und
Judenschulen abgerissen und in Kirchen zu Ehren Marias
umgewandelt wurden, verweist auf Formen unduldsamer

Gewalt, von denen christliche Obrigkeiten gegenüber

Juden zunehmend Gebrauch machten. Überall, wo
Synagogen in Kultstätten zu Ehren Marias umgewandelt
wurden, waren Vertreibung und Verfolgung im Spiel. Nicht
weniger als sechzehn Synagogen sind im deutschsprachigen

Raum - in Bayern, Franken, Sachsen und Böhmen -
zwischen 1349 und 1519 in Marienkirchen umgewidmet
worden. Synagogen ohne bauliche Veränderungen in

Marienheiligtümer zu verwandeln oder sie gänzlich abzurei-

ssen, um an ihrer Stelle neue Kirchen zu errichten, löste
Triumphgefühle aus, die in der Überzeugung bestärkten,
dass die Kirche die Synagoge überwunden, dem lebendigen

Geist zum Sieg über den toten Buchstaben verholten
habe. Wo Juden ausgewiesen und ihre Synagogen in
Kirchen umgewandelt wurden, kam in legitimatorischer
Absicht auch immer Maria ins Spiel» (Klaus Schreiner: Maria.
Leben, Legenden, Symbole. München 2003, 85).

15 Vgl. Arno Herzig: Jüdische Geschichte in Deutschland.

Von den Anfängen bis zur Gegenwart. München/
Bonn 2005, 44-51.


	Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus

