Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (2014)

Heft: 2

Artikel: Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus
Autor: Rupp, Horst F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-513603

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-513603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein neuer Blick auf den Waltenshurger Passionszyklus 175

Ein neuer Blick auf den Waltensburger
Passionszyklus

Iso Camartin zum 70. Geburtstag

In Ermangelung genaueren Wissens um die Person des Kiinstlers
hat sich seit Erwin Poeschels Forschungen der Name «Waltens-
burger Meister» flir denjenigen eingebiirgert, der hinter rund
zwanzig Kunstkompositionen steht, die in Graubiinden insbe-
sondere in Sakralbauten zu finden sind, so z. B. in Churwalden, in
Pitasch, in Dusch ob Paspels, in Clugin, in Casti, in Schlans und
eben in Waltensburg.! Da Erwin Poeschel die Fresken in Waltens-
burg fiir das bedeutendste Werk des Kiinstlers hielt, hat er thn
auch konsequenterweise nach diesem Ort benannt. Graubiinden
ist ja nun nicht eben arm an Kunstwerken, dennoch aber nimmt
das Werk des Waltensburger Meisters, vor allem eben auch die
Passion in Waltensburg, eine besondere Stellung ein. Nicht weni-
ge seiner Werke finden sich an exponierten Orten, bilden jeweils
ein exquisites Ensemble aus Natur und Kultur. Man nehme etwa
nur die kleinen Kapellen in Casti und Clugin, in Dusch oder eben
auch die Waltensburger Kirche. Sie alle sind in luftiger Hohe an-
gesiedelt, eingebettet in zauberhafte Landschaft, die Fresken
gleichsam umbhiillt von magisch wirkenden sakralen Baukérpern.
Die Magie, die von diesem Werk ausstrahlt, lisst sich auch noch
nach fast siebenhundert Jahren aus der Wirkung ablesen, die es
auf die Besucher, etwa der Waltensburger Kirche und die Betrach-
ter des dortigen Kunstwerkes ausiibt, auch wenn diese Besucher
heute vermutlich mit ganz anderer Motivation und aus einem
ganz anderen Kontext als die mittelalterlichen Menschen kom-
men. Nachfolgend bieten wir ein kleines, ungeordnetes Florilegi-
um aus den aktuellen Eintragen im Gastebuch der Waltensburger
Kirche: «Mit viel Zeit haben wir die Fresken studiert und sind tief
beeindruckt von der Dynamik und Erzihlkraft der Bilder. Danke
fiir ein grosses Erlebnis!» — «Wunderschone Fresken» — «Was fiir
ein Ort! Weltkunst in Waltensburg» — «Der Umweg hat sich ge-
lohnt. Wir sind iiberwiltigt» — «Mit miiden Beinen, aber staunend
ob der alten, gut erhaltenen Fresken» — «Ein Kleinod von beson-
derer Schonheit» — «... sind beeindruckt und begliickt!» — «Ein
Ort der Ruhe und Energie» — «Welch ein Wunder! Deo Gratias!»
— «Fetg bi!» — «Preciosal» — «What a beautiful + impressive church.
We would have liked to read something about it especially about

Horst F. Rupp

Vom 3. bis b. Oktober
2014 findet in Wal-
tenshurg ein Sympo-
sion unter dem Titel
Der Waltensburger
Meister in seiner Zeft
statt (weitere Hin-
welise unter: www,
waltenshurger-meister
symposion.ch)



176

the frescoes but there were no booklets in English» — «Es gibt
keine Worte, die Kunst des Waltensburger Meisters angemessen
zu wirdigen ...» — «Ein ganz besonderer Ort!» — «Was fiir ein
Kraftort!» — «Ein grandioser Meister hat uns tief beschenkt» —
«Solch ein Bijou in solch abgelegenem Bergtal — ein Wunder ...
Mercil» Die Zitate liessen sich gleichsam endlos fortsetzen, wenn
hier geniigend Raum zur Verfiigung stiinde. Aus aller Herren
Linder und nicht wenigen Kulturen stammen die Besucher: Ne-
ben Deutsch und Romanisch taucht natiirlich Englisch auf, eben-
so Franzosisch, Spanisch, Russisch, Niederlindisch, Griechisch,
aber — erstaunlicherweise! — auch Hebriisch und Arabisch. Und
alle zeigen sich offenbar in gleicher Weise beeindruckt und emo-
tional angeriihrt von den Fresken des Waltensburger Meisters.
Nur einer der Besucher, mit Namen Sebastian, scheinbar ein De-
fatist, findet ein Haar in der Suppe, indem er im Gistebuch fest-
halt: «Was sind das fiir Maler die solche Grausamkeiten geniiss-
lich an die Wand pinseln. Sebastian hat 18 Pfeile im Leib und wird
weiter gespickt.» Die Identifikation mit seinem gemarterten Na-
mensvetter fiihrt thn ganz offensichtlich zu dieser Stellungnahme.
Aber vielleicht hat er mit dieser Ausserung doch auch ganz intui-
tiv einen wunden Punkt beim Waltensburger Meister getroffen?
Wir werden darauf zuriick kommen (miissen).

So intensiv offensichtlich die Waltensburger Fresken auf der ei-
nen Seite von Touristen goutiert werden, so gilt andererseits aber
auch: In der kunstgeschichtlichen Forschung ist es in den letzten
Jahren ruhig, ruhiger geworden um den Waltensburger Meister.
Als Anfang der Dreissigerjahre des 20. Jahrhunderts sein Haupt-
werk (wieder)entdeckt wurde, das thm dann auch seinen Namen
einbringen sollte, wurde {iber einige Jahrzehnte hinweg mit gros-
sem Impakt an und zu seinem Werk geforscht. Von 1937 an er-
schien Erwin Poeschels monumentales Werk zu den Kunstdenk-
malern Graubiindens?, auf das oben schon abgehoben wurde und

Reformierte Kirche Waltens-
burg, Nordwwand mit dem
Passionszyklus des Waltens-
burger Meisters.

(samtliche Fotos in diesem
Beitrag: Guido Dietrich,
Waltenshurg/Vuorz;
Museum Waltenshurger
Meister, www.waltenburger-
meister.ch).



Ein neuer Blick auf den Waltenshurger Passionszyklus 177

in dem natiirlich auch der Waltensburger Meister seinen sozusa-
gen angestammten Platz innehatte. Und Erwin Poeschel war es
dann eben auch, der thm den Namen verlieh, unter dem er bis
heute in der Kunstgeschichte firmiert und der nur in Ermange-
lung genaueren Wissens um seine konkrete Person und Proveni-
enz Verwendung fand. 1954 promovierte Helga Reichel in Basel
mit einer wichtigen Arbeit zum Waltensburger Meister, die 1959
auch als Buch veréffentlicht wurde.® 1979 reichte Annegret Diet-
helm in Zirich ihre Lizentiatsarbeit mit dem Titel «Untersu-
chungen zum koérperlichen Ausdruck beim Waltensburger
Meister»* ein. Und 1m Jahre 1983, ziemlich genau 50 Jahre nach
der Entdeckung des Waltensburger Passionszyklus, zog Alfons
Raimann in seinem Werk Gotische Wandmalereien in Graubiin-
den’ gleichsam einen Summenstrich unter die bis dato vorlie-
genden Forschungen. In bislang uniibertroffener Zusammen-
schau der Forschungsergebnisse blindelte er die Erkenntnisse der
Kunstgeschichte. Der Waltensburger Meister hatte sich damit
seinen Platz in den ab dann erscheinenden Kunstfiihrern gesi-
chert. Kein Kunstfiihrer, der etwas auf sich hielt, konnte sein
Werk iibergehen, und dies zu Recht, wie ein Blick auf seine Fres-
ken verrdt: die eindringliche Darstellung der Korper, die aus-
drucksstarken Gesichter, Hinde (bzw. Gesten) und Fiisse der
dargestellten Personen, die faltenreichen Gewinder, die unheim-
lich intensiven Farben. Fiir den kundigen Betrachter wird schnell
klar, dass hier tatsichlich ein Meister des Metiers in seiner Zeit
tatig war, der hohe Kunst geschaffen hat, wie sie anderen Kiinst-
lern vorher und nachher so nicht gelungen 1st. Im Blick auf wei-
tere Forschungen ist es aber seit 1983, und dies sind nun dreissig
Jahre, ziemlich ruhig geworden. Einzig Simona Boscani Leoni
widmet dem Waltensburger Meister in threr 2008 unter dem Titel
Essor et fonctions des images religieuses dans les Alpes. L'exemple
de Pancien diocese de Corre (1150—1530 env.) erschienenen Dis-
sertation ein eigenes Kapitel.®

Man kénnte fast den Eindruck gewinnen, als ob es nichts mehr zu
erforschen gabe. Dem ist jedoch beileibe nicht so. Mag sein, dass
die Kunstgeschichte sich in gewisser Weise in der Abarbeitung am
Werk des Waltensburger Meisters scheinbar erschopft hat — was
bislang jedoch m.E. zu kurz gekommen ist, dies ist der interdis-
ziplinar zu leistende Beitrag der anderen mediavistisch arbeiten-
den Disziplinen, etwa der allgemeinen Geschichte, der Regional-
geschichte, der Theologie, der Kirchengeschichte, der Judaistik,
der Mentalitits- und der Frommigkeitsgeschichte u. 4. Diese Dis-
ziplinen haben sich m.E. bis dato zu wenig bzw. zum Teil iiber-



178

haupt nicht mit dem Werk des Waltensburger Meisters beschif-
tigt. Dies 1st jedoch in meiner Sicht ein dringendes Desiderat der
Forschung. Geht man mit dem methodischen Instrumentarium

und den Wissensbestinden solcher Disziplinen an das Werk, dann

werden sich sicherlich auch neue Erkenntrisse auftun, die bis jetzt

noch nicht im Fokus standen. Einige solcher neuen Erkenntnisse

sollen nachfolgend zumindest angeschnitten werden. Wir be-
schranken uns mit unseren Anmerkungen im Wesentlichen auf
das Hauptwerk des Waltensburger Meisters, namlich den Passi-
onszyklus in der reformierten Kirche in Waltensburg.

Die Wirkung der Waltensburger Fresken scheint im Vergleich mit

den anderen Werken des Meisters noch einmal eine Steigerung zu

erfahren. Woran kann dies liegen? Wir wollen nachfolgend eine

Antwort auf diese Frage zu geben versuchen.

Zuerst ist festzuhalten, dass der Kiinstler mit der Darstellung der
Passion Christi das zentrale christliche Heilsgeschehen ins Bild

gesetzt hat. Neben der Passion setzt er auch noch Apostel- und

Heiligenfiguren ins Werk. Das Kernstiick der Fresken in Waltens-
burg bildet aber zweifelsohne der Passionszyklus, die in einer Bil-
derfolge — vergleichbar etwa einem Comic-Strip, wenn eine sol-
che Charakterisierung in diesem Kontext nicht als unpassend, ja

vielleicht sogar blasphemisch betrachtet wird — angeordnete Dar-
stellung des Leidens und Sterbens Jesu Christi. Martin Kihler
(1835-1912), protestantischer Theologe am Ubergang vom 19.
zum 20. Jahrhundert, hat ja vermutlich mit Recht, wenn auch sehr
zugespitzt formuliert, dass die Evangelien Passionsgeschichten
mit etwas ausfiihrlich geratener Einleitung verkérpern, also das

Leiden und Sterben des Heilands die zentrale Botschaft der Evan-
gelien bzw. des christlichen Glaubens tiberhaupt ist. Alles andere,
was sich im christlichen Glauben sagen und darstellen lasst, st in
dieser Sicht gleichsam nur Variation und Tllustration dieses zen-
tralen Passionsgeschehens.

In einer dichten und intensiven Folge von elf Bildern ldsst der Wal-
tensburger Meister theologisch versiert das gesamte Heilsgesche-
hen des christlichen Glaubens vor dem Auge des Betrachters erste-
hen. Die elf Bildabschnitte auf zwei Registern sind nur zum Teil
exakt vonemnander zu trennen. Jerusalem und das Abendmahl (in-
klusive der Fusswaschung) sind durch vertikale Trennstriche klar
von den anderen Bildern geschieden; die anderen Szenen gehen
jeweils ineinander {iber; naturgemiss ist aber auch der Ubergang
vom oberen zum unteren Register durch einen vertikalen Trenn-
strich markiert, wobei hier jedoch eine Unregelmissigkeit zu kon-
statieren ist, wie wir genauer ausfiihren werden.



Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus 179

Weiterhin liegt mit den Waltensburger Fresken mit grosser Wahr-
scheinlichkeit ein Spatwerk des Meisters vor, der von etwa 1320 bis
etwa 1350 in Graubiinden gewirkt hat. Im Vergleich mit den ande-
ren Werken besticht in Waltensburg sowohl die Komposition ins-
gesamt wie auch nahezu jedes elaborierte Detail. In epischer Erzih-
lung mit dramatischen Zuspitzungen entrollt der Kiinstler die
letzten Tage im Leben des Jesus von Nazareth vor dem Betrachter:
Nach der Kennzeichnung des Ortes Jerusalem, werden die zentra-
len heilsgeschichtlichen Themen geboten, so das Abendmahlge-
schehen mit der Kennzeichnung des Judas als Verriter und der
Fusswaschung des Petrus durch Jesus, die das Motiv des Dienens
ins Bild setzt; die Anfechtung Jesu im Garten Gethsemane, als er
Gott bittet, dieser Kelch mdge an thm voriiber gehen; das drama-
tische Geschehen um die Gefangennahme Jesu mit dem Kuss des
Judas und dem Schwertstreich des Petrus; die Vorfithrung vor He-
rodes, dem eigentlichen Koénig der Juden — manche Interpreten
meinen auch, es handle sich um die Vorfithrung vor Pilatus; die
Geisselung und Dornenkrénung Jesu, bei der, abweichend von der
Darstellung in den kanonischen Evangelien, Juden als Ausfiihren-
de auftauchen; die Kreuztragung, bei der ebenfalls insbesondere
Juden Jesus flankieren; die eigentliche Kreuzigung als der End-
punkt des Leidens Jesu Christi; und schliesslich die Kreuzabnah-
me und die Grablegung,.

Genauere Kommentierung und Interpretationsansiatze

Der Waltensburger Passionszyklus an der Nordwand der Kirche
umfasst auf insgesamt rund 27 m? (9 auf 3 m; inklusive Ornament-
bordiiren) elf Einzelbilder, finf Szenen auf dem oberen und sechs
Szenen auf dem unteren Bildstreifen. Die Bildstreifen selbst wei-
sen eine Hohe von je 1,2 m auf, die Breite der einzelnen Bilder ist
unterschiedlich. Die Bewegungsrichtung der Bilder geht von
links oben (nordwestliche Ecke des Kirchenraumkérpers) nach
rechts oben, wechselt dann auf die untere Streifenebene, geht von
rechts unten zuriick nach links unten und vollendet damit den
Erziahlzyklus. Leider sind micht alle Bilder im Originalzustand
erhalten geblieben. Verschiedene Einfluisse im Laufe der Jahrhun-
derte haben den urspriinglichen Bestand zum Teil massiv beein-
trichtigt bzw. gar beschiadigt und zerstort: Die bilderstiirmerische
Ubertiinchung der Reformationszeit ist da nur ein Faktor, der
zum Teil ja sogar eine Art konservierende Wirkung entfaltet ha-
ben diirfte; auch die schon vorher stattgehabte Erweiterung der



180

Kirche um den Ostchor und der spatere Einbau einer Empore
und der Kanzel haben gravierende Schidden an den Fresken des
Waltensburger Meisters verursacht.

Die Stadt Jerusalem

Der Passionszyklus setzt ein mit einer Bestimmung des Ortes, an
dem sich dieses Geschehen abspielt: die heilige Stadt Jerusalem.
Es st jedoch nicht das historische Jerusalem, das der Kiinstler zur
Darstellung bringt, das Jerusalem der Zeitenwende um das Jahr 30
unserer Zeitrechnung, in dem das nachfolgend geschilderte Ge-
schehen sich abspielt. Vermutlich ist es das Bild des mittelalter-
lichen Jerusalems, wie es sich die Phantasie der Zeitgenossen etwa
aus den Berichten der Kreuzfahrer ausmalte, die aus dem Heili-
gen Land nach Europa zurlickgekehrt waren: Tiirme mit Zinnen
und Haiuser mit gleichsam mitteleuropdisch anmutenden Di-
chern, die wenig mit der Architektur im antiken Heiligen Land zu
tun haben, vielleicht sogar eine Art mittelalterliche Stadtmauer
konstituieren dieses Jerusalem. Als vollstindiger Anachronismus
ist ins Zentrum dieser Darstellung Jerusalems der Baukorpus ei-
ner Kirche gesetzt — zu erkennen an dem im Giebel platzierten
Kreuz —, also der Sakralbau einer religiosen Gemeinschaft, die es
zur Zeit der nachfolgend zu schildernden Ereignisse logischer-
weise noch gar nicht gab. Als Teil des Kirchenensembles kommt
auch ein Turm zur Darstellung, gedacht entweder als Dachreiter
auf der dem Zuschauer abgewandten Seite des Kirchendaches
oder als Campanile, wie er in der sich ausserhalb Waltensburgs
auf einem Felsvorsprung iiber dem Vorderrheintal angesiedelten
Burg Jérgenberg findet. Als kiinstlerisch ungewdhnliches Detail
ist auf die Besonderheit aufmerksam zu machen, dass der Wal-
tensburger Meister in phantasievoller Weise den offensichtlich
sehr unebenen Untergrund seines Bildes gekonnt in sein Werk
integriert: Den kantigen Vorsprung eines von den Steinmetzen
nicht sehr intensiv bearbeiteten Steins macht er zum {iberhin-
genden Dach desim Vordergrund rechts platzierten Gebdudes. Er
verldsst damit an einer Stelle den im Normalfall flichigen Unter-
grund des Malers und begibt sich in die raumlich-reliefartige Di-
mension des plastischen Kiinstlers. Hinzuweisen ist in diesem
Kontext auch noch darauf, dass Jerusalem in der religiés-theolo-
gisch geprigten Sicht der damaligen Zeit als das Zentrum der Welt
betrachtet wurde, spielte sich doch hier das heilsgeschichtlich be-
trachtet bedeutsamste Ereignis der Menschheitsgeschichte ab, das
eben nachfolgend in der Folge der Bilder des Passionsgeschehens
dargestellt wird. Diese Perspekuve auf die (Heils-)Geschichte

Die Stadt Jerusalem.



Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus 181

setzt etwa auch die nach neueren Forschungen auf die Zeit um
1300 zu datierende Ebstorfer Weltkarte ins Bild, in der sich die
Jerusalemer Ereignisse um Jesus exakt ins Zentrum der Darstel-
lung gertickt finden.

Abendmahl und Fusswaschung Petri

Mit dem zweiten, dem grossten Bild des gesamten Zyklus’, wen-
det sich der Waltensburger Meister dem eigentlichen christlichen
Heilsgeschehen zu, wie es in den Heiligen Schriften geschildert
wird: Er setzt mit einer monumentalen Darstellung des letzten
Malhles ein, das Jesus mit seinen zwolf Jiingern gefeiert hat, das
historisch vermutlich ein Seder- oder Pessach-Mahl war, wie es
die Juden in Erinnerung an den Auszug aus Agypten damals wie
auch heute noch fetern. Als primire schriftliche Quelle(n) fiir sei-
ne Darstellung des Geschehens verwendet der Kiinstler nadiirlich
die neutestamentlichen Evangelien. Er orientiert sich dabei nicht
exklusiv an einem der vier kanonischen Evangelien, sondern ex-
trahiert aus den drei synoptischen sowie dem Johannes-Evangeli-
um die Passagen, die seinem Programm entgegen kommen und
bietet damit eine Art Evangelienharmonie, wie sie schon seit Ta-
tian in der Antike in der Christenheit in Gebrauch war. Es muss
w.U. in Betracht gezogen werden, dass sich das Programm der
Waltensburger Passionsdarstellung nicht nur aus den vier kano-
nischen Evangelien speiste, sondern auch noch andere Quellen
bzw. Traditionen benutzte. Um den grossen Tisch sind insgesamt
14 Personen gruppiert, wobei schnell klar wird, dass es sich bei
der vorliegenden Darstellung an sich um zwei Szenen handelt,
also eine Art Bild im Bild vorliegt. Die eigentliche Hauptszene
bildet das Mahl, das Jesus mit seinen zwolf Jiingern hilt, die in

Abendmahl mit
Fusswaschung.



182

kleineren Gruppen um den mit einer weissen Decke verhiillten
und mit Brot, Fischen und Wein in Kelchen gedeckten Tisch an-
geordnet sind. Die Zwolfzahl der Junger symbolisiert das ganze
Volk Israel mit seinen zwolf Stimmen, an die sich Jesus mit seiner
Botschaft in erster Linie gewiesen weiss. Einer der Junger, der
auch keinen Nimbus hat und als einzige Person im Profil er-
scheint, ist in Opposition zu allen anderen auf dem Bild darge-
stellten Personen platziert: Er sitzt im Vordergrund vor dem
Tisch, vom Betrachter aus rechts von Jesus, und bekommt von
diesem den Bissen Brot gereicht, mit dem Jesus den kennzeichnet,
der ihn verraten wird (Joh 13,26). Neben Judas sind in der Szene
noch zwel weitere Jiinger eindeutig zu identifizieren: Zum einen
Johannes, der Lieblingsjlinger Jesu, der an seiner Brust liegt und
ithn auf Betreiben des Petrus fragt, wer denn der se1, der thn ver-
raten werde (Joh 13,24). Zum anderen eben der Jiinger Petrus, der
aus der Sicht des Betrachters am rechten Tischende platziert ist
und der zusammen mit dem nun zum zweiten Male auf dem Bild
dargestellten Jesus (Bild-in-Bild-Technik) die Szene der Fusswa-
schung bildet, die nur im Johannes-Evangelium geboten wird
(Joh 13,1-20). Petrus will Jesus fast schon handgreiflich davon
abhalten, thm die Fiisse zu waschen, aber dieser erlautert thm den
Sinn seiner Handlung. Mit dieser Szene wird neben die rituell-
symbolisch aufgeladene Mahlszene, welche die Gemeinschaft
thematisiert, das zentrale Thema des Dienens, von Macht, Unter-
werfung und Demut in die Handlung eingefithrt, und damit die
Umwertung aller unter den Menschen {tiblicherweise geltenden
Gesetze und Werte. Jesus macht sich damit zum Urbild dieser
Umwertung der Werte: «Thr wisst, dass die Herrscher ihre Vlker
niederhalten und die Michtigen thnen Gewalt antun. So soll es
nicht sein unter euch; sondern wer unter euch gross sein will, der
se1 ever Diener; und wer unter euch der Erste sein will, der sei euer
Knecht» (Mt 26,25-27 par). Jesus selbst wird in der Folge der
Darstellung als derjenige gezeichnet, dem von den «Michtigen»
Gewalt angetan wird, der sich jedoch mcht mit Gegengewalt wehrt,
sondern der diese thm angetane Gewalt demiitig erleidet.

Von Bedeutung 1st m. E., dass aus dem unter der Abendmahlszene
angeordneten Kreuzigungsbild die Kreuzesinschrift herausragt
und damit zum einen die beiden Szenen miteinander verbindet
und weiterhin zu einer Art Unterschrift fiir die Abendmahlszene
und insbesondere fiir die Fusswaschung wird: INRI — Jesus von
Nazareth, Konig der Juden. Was auf der Kreuzesinschrift zur
Verhéhnung angebracht ist, wird vom Waltensburger Meister als
Unterschrift unter der Abendmahlszene wohl in eigentlicher



Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus 183

Rede gebraucht: Der neue Konig der Juden — der ja auch der er-
wartete Messias aus dem davidischen Kénigshaus sein soll — zeich-
net sich nicht durch Macht und Herrschaft aus, sondern durch
demititiges Dienen (Fusswaschung) und Leiden (Kreuzigung).

Garten Gethsemane

So klar wie der Einsatz der Abendmahlszene in Absetzung von der
Schilderung des Ortes sich prisentiert, so klar fillt auch die Abset-
zung zur nichsten Szene aus: Ein dicker vertikaler Trennstrich si-
gnalisiert, dass die monumentale Abendmahldarstellung an ihr
Ende gelangt ist und das Passionsgeschehen seinen Fortgang
nimmt. Die nichste Szene versetzt den Betrachter in den Garten
Gethsemane. Jesu Geist 1st geangstigt durch die Ahnung des na-
henden Endes. Abseits der (dargestellten neun) Jinger, die sich
nicht wach halten kdnnen und in den Schlaf gefallen sind, betet
Jesus zu Gott und bittet 1hn, diesen Kelch an ithm voriiber gehen
zulassen, um aber sogleich nachzuschieben: «... doch nicht wie ich
will, sondern wie du willst!» (Mt 26,39). Die Gruppe der schla-
fenden, eng aneinander kauernden Jiinger liegt wie ein Keil oder
Block in der linken unteren Ecke des Bildes, oben rechts der knie-
ende und mit erhobenen Hinden betende Jesus, dem die von oben
rechts mit zwel ausgestreckten Segensfingern in das Bild hineinrei-
chende Hand Gottes (mit Nimbus) den weiteren Weg weist.”

Garten Gethsemane.



184

Gefangennahme Jesu.

Gefangennabme

Dieser weitere Weg wird iibergangslos in der sich anschliessenden
Szene fortgefithrt. Die Dramatik des Geschehens nimmt gleich-
sam Fahrt auf. Die trotz der inneren Aufgewthltheit Jesu von
scheinbarer dusserer Ruhe geprigte Situation im Garten Gethse-
mane wird empfindlich gestért, der Verrater Judas dringt mit der
Schar der Schergen, die Jesus gefangen setzen wollen und werden,
in das Geschehen ein. Jesus steht, leicht nach links aus dem Zen-
trum verschoben, umringt von der Schar der Hascher. Dicht an
ithn gedriangt hat sich Judas, der thn mit beiden Armen umfingt
und sich thm mit dem Gesicht nihert, um thm den Kuss zu geben,
der fiir die Hischer das verabredete Zeichen darstellt. Links von
Jesus hat der Maler die Szene mit dem zum Schwert greifenden
Petrus festgehalten, der dem Malchus, einem Knecht des Hohe-
priesters, das rechte Ohr abschlagt; soweit erkennbar, 1st es in der
Wiedergabe des Waltensburger Meisters aber eher das linke Ohr
des Malchus —ein Geschehnis, das einzig im Johannesevangelium
tiberliefert 1st (Joh 18, 10-11). Der Waltensburger Meister hat in
dieser Szene unterschiedliche Perikopen umgesetzt, verdichtet
also das Passionsgeschehen.

Jesus vor Herodes

Ohne Trennstrich schliesst sich die nichste Szene an: Jesus gefes-
selt und gefangen vor seinem Richter. Aufgrund der von uns als
Hypothese namhaft zu machenden Thematik des gesamten Pas-



Ein neuer Blick auf den Waltenshurger Passionszyklus 185

Jesus vor Herodes.

sionszyklus handelt es sich hier nicht, wie zuweilen angenommen,
um Pontius Pilatus, sondern um den jiudischen Konig Herodes
Antipas, da nach unserer Interpretation leitmotivisch die Frage
aufgeworfen ist, wer der wahre Konig der Juden ist —der hier zur
Darstellung gebrachte michtige, Gewalt austibende Herodes oder
der dienende und leidende Jesus Christus? Wir haben hier wieder
eine symmetrische Bildgestaltung vorliegen: Der Richter thro-
nend in der Mitte auf seinem Richterstuhl, der in der ikonogra-
phischen Tradition der Passionsdarstellung seit der Anuke als
sella curnlis® interpretiert wurde, ausgestattet mit allen Insignien
der Macht (Zepter, Purpurmantel, Krone; auch die ausgestreckten
Zeigefinger beider Hinde demonstrieren seine Potestas, seine
herrscherliche Macht), links von 1thm zwel aus seinem Gefolge
(vermutlich ein Schriftgelehrter und ein Hohepriester), zu seiner
Rechten Jesus mit gefesselten Hinden, flankiert von den Ha-
schern, von denen einer — dargestellt im Profil — mit einem Spitz-
hut als Jude gekennzeichnet ist.

Geisselung

Mit dem nichsten Bild wechselt die Darstellung auf das untere
Register. Wir sehen Jesus in der Mitte, in unnatiirlhicher Haltung
mit Hinden und Fiissen an einen Pfahl gefesselt, nur mit einem
Lendenschurz bekleidet. Symmetrisch zu seiner Rechten und
Linken jeweils ein Peiniger, der zu seiner Linken — im Profil mit
oroben Gesichtszligen dargestellt, die in threr Form an den Judas



186

der Abendmahlszene erinnern — mit einem Stock, der zu seiner
Rechten mit einer geknoteten Geissel, beide zum Schlag gegen
den wehrlosen Korper thres Opfers ausholend. Interessant ist,
dass diese Marterszene rechts ausserhalb des Passionszyklus in
der Marter des Sebastian gespiegelt wird, Sebastian damit also in
wortwortlicher Weise imitatio Christi, Nachahmung bzw. Nach-
folge Christi betreibt, sicherlich ein uniibersehbarer Appell an
alle Betrachter der Fresken.’

Ein weiterer wichtiger Aspekt muss erwihnt werden: Die Folter
des Sebastian spielt m.E. eindeutig auf die Pest an. Seit dem
7. Jahrhundert wurde Sebastian als Schutzheiliger der Pestkran-
ken verehrt. Die Pfeile, die seinen Kérper trafen, wurden als Pest-
pfeile interpretiert, die Gott zur Strafe fiir die Menschen gesandt
hat. Indem der Waltensburger Meister nun jedoch die von Juden
durchgefiihrte Geisselung Jesu und diejenige des Sebastian mitei-
nander n Beziehung setzt, lautet die stringente Aussage vermut-
lich doch auch: Die Pest ist die Strafe Gottes fiir das Leiden und
die Folter, die die Juden Jesus zugefiigt haben. Die am oberen
linken Bildrand der Sebastiansszene zu sehende Hand Gottes (mit
dem Kreuznimbus) verkniipft die Marterszene Jesu mit der Mar-
terszene des Sebastian, ebenso wie der durch einen Knick
in Richtung der Sebastiandarstellung unterbrochene vertikale
Trennstrich zwischen den beiden Folterszenen. Die Pestpfeile
sind 1n dieser Sicht wohl die direkte Konsequenz der von den
Juden an Jesus ausgeiibten Marter. Der Waltensburger Meister

Geisselung Jesu mit parallel
geschalteter Geisselung des
Sebhastian.



Ein neuer Blick auf den Waltenshurger Passionszyklus 187

bietet hier mit dem Hinausgreifen {iber die biblische Geschichte
vermutlich ein aktualisierendes Exempel mittelalterlicher Pre-
digtkunst, Seelsorge und religiéser Erziehung: Unter Bezug auf
das biblische Geschehen interpretiert er relevante Themen im Le-
ben der damaligen Hérer (und hier auch: Betrachter!) der christ-
lichen Botschaft und bietet Erklirungsmuster zum Verstehen der
Kontingenzen menschlichen (Er-)Lebens an, von Pest, Krankheit
und Tod unter der Gottespramisse. In Parenthese sei vermerkt: So
sehr viel anders sind die Wege von Homiletik, Pastoraltheologie
und Religionspidagogik auch heute nicht. Zu allen Zeiten christ-
licher Existenz war es offensichtlich der Anspruch, die christliche
Botschaft zu aktualisieren, das Leben der Horer dieser Botschaft
mit der Botschaft selbst zu verkniipfen, biblische Tradition und
Situation der Adressaten miteinander zu korrelieren.
Gingigerweise wurden die Juden als Verursacher der Pest gesehen
und verfolgt. Vulgo warf man thnen vor, die Brunnen vergiftet zu
haben. Die theologisch subtilere Konstruktion 1st hier beim Wal-
tensburger Meister zu beobachten: Gott schickt die Pest, weil die
Juden Jesus verfolgt, gemartert und schliesslich getotet haben. Wir
werden weiter unten auf diese Zusammenhinge zuriickkommen.
Wenn aber nun tatsichlich mit dem Passionszyklus als Thema
auch die Auseinandersetzung mit der Pest gegeben ist, dann hat
dies Folgen fiir die Datierung der Fresken, da die Pest in Europa
erst 1347/1348 auftaucht und zum brisanten Thema wird. Wenn
die Entstehung von passio Sebastiani und passio Christi zeitgleich
erfolgte — und vieles spricht nach meiner Ansicht dafiir —, dann
kénnte man die Waltensburger Wandmalereien insgesamt wohl
nicht vor 1348 ansetzen. Die bislang in Teilen der Fachliteratur®
und in der eher populidren Literatur touristischer Fithrer gingige
Datierung der Waltensburger Fresken mit «um 1330/1340» ware
damit obsolet und miisste nach hinten geschoben werden."
Unter Umstinden ist die Entstehungsgeschichte dieser benach-
barten und inhaltlich affinen Folterdarstellungen sogar noch ganz
anders gelaufen: Frappierend ist, dass der Waltensburger Meister
der in den Evangelien sehr knapp geschilderten Szene von Geis-
selung, Verspottung und Dornenkrénung (Mt 27,27-31; Mk
15,16-20a; Joh 19,1-3) sehr viel Raum gewihrt, nimlich zwei
klar voneinander zu differenzierende Szenen. Man kdnnte auch
vermuten, dass er von der Folterszene des Sebastian ausging, zu
ihr die Folterszene Jesu mit paralleler Ikonographie in Beziehung
setzte und dann auch die Konstruktion vollzog, dass die Folte-
rung Jesu (durch die Juden) die Ursache fiir die qua Sebastian-
Darstellung zum Ausdruck gebrachte Pestkrankheit, mit der sich



188

die Menschen in der Mitte des 14. Jahrhunderts konfrontiert sa-
hen, darstellt. Dann wire wohl auch der Wechsel der Register,
namlich vom oberen auf das untere exakt an dieser Stelle ganz
bewusst vollzogen worden, um rechts neben der Folterung Jesu
Platz fiir diese Parallelisierung von passio Christi und passio Seba-
stiant zu schaffen. Diese Moglichkeit einer Verkniipfung von Jesu
Folterung mit derjenigen des Sebastian hitte etwa die Bildanord-
nung im Passionszyklus in Liien nicht geboten, da sich hier die
Folterung Jesu nicht an einem Registerrand findet.

Dornenkronung

Die Bewegungsrichtung innerhalb des Passionszyklus verlduft
nun jedoch in anderer Richtung, nach links nimlich, wo sich die
eigenstandige Darstellung der Dornenkrénung anschliesst, die
durch einen ganz dhnlichen Bildaufbau charakterisiert ist wie die
Geisselungsszene: Jesus in der Mitte, nun allerdings nicht mehr
gefesselt. Zu seiner Verhohnung 1st er mit den kéniglichen Insi-
gnien ausgestattet: Er sitzt auf einem dem Richtstuhl des Konigs
Herodes vergleichbaren Thron; er ist in koniglichen Purpur ge-
kleidet; in einer Hand, nun der linken, trigt er einen Stab, der
wohl das konigliche Zepter karikieren soll; und die beiden sym-
metrisch um thn gruppierten Peiniger — einer von thnen ist durch
seinen Spitzhut als Jude gekennzeichnet, die Frisur des anderen
ist wirr nach oben stilisiert, die Strihnen hneln ziingelnden
Flammen — applizieren Jesus mittels zweler gekreuzter (1) Stibe
die Dornenkrone. Beide stiitzen sich mit je einem Fuss auf dem
Richtstuhl ab, um eine grossere Kraftentfaltung zu bewirken.
Ausdriicklich sei darauf hingewiesen, dass der Waltensburger Pas-
sionszyklus hier klar von der Vorlage der kanonischen Evangelien
abweicht: Nach Mt 27,27-31 par wird Jesus von den Soldaten des
Statthalters Pontius Pilatus verhéhnt, verspottet und mit der
Dornenkrone ausgestattet — nicht von den Juden: «Da nahmen die
Soldaten des Statthalters Jesus mit sich in das Pritorium und
sammelten die ganze Abteilung um 1thn. Und zogen 1hn aus und
legten ithm einen Purpurmantel an und flochten eine Dornenkro-
ne und setzten sie thm aufs Haupt und gaben ihm ein Rohr in
seine rechte Hand [sic!] und beugten die Knie vor thm und ver-
spotteten thn und sprachen: Gegriisset seist du, der Juden Konig!
und spien thn an und nahmen das Rohr und schlugen damit sein
Haupt.» Natiirlich muss man sich fragen, welche Absicht diese
bewusste Devianz von der biblischen Vorlage verfolgt. Der Be-
fund wiirde an sich recht gut zum Wortlaut des sogenannten Pe-
trusevangeliums (5-9) passen: «Und er lieferte thn dem Volk am



Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus 189

Dornenkrénung Jesu.

Tag vor den ungesduerten Broten, ithrem Feste, aus. Sie aber nah-
men den Herrn und stiessen ihn eilig und sprachen: Lasset uns
den Sohn Gottes fortschleifen, wo wir Gewalt (iber 1thn haben.
Und sie legten thm ein Purpurgewand um und setzten thn auf den
Richtstuhl und sprachen: Richte gerecht, o Konig Israels! Und
einer von ithnen brachte einen Dornenkranz und setzte thn auf das
Haupt des Herrn. Und andere, die dabei standen, spien ithm ins
Angesicht, und andere schlugen thm auf die Wangen, andere sties-
sen thn mit einem Rohr, und etliche geisselten thn und sprachen:
Mit solcher Ehre wollen wir den Sohn Gottes ehren.»'? Die stark
antijidische Tendenz des Petrusevangeliums ist bekannt, die Er-
setzung der romischen Soldaten als Peiniger Jesu durch die Juden
wiirde diese Tendenz bestitigen. Und auch die explizite Nennung
des «Richtstuhls» wiirde auf das Petrusevangelium als Vorlage fiir
die Darstellung des Waltensburger Meisters schliessen lassen —
wenn denn 1im 14. Jahrhundert das Petrusevangelium schon be-
kannt gewesen wire! Die exegetische Forschung weist jedoch
darauf hin, dass diese apokryphe Schrift erst im 19. Jahrhundert
als Fragment (wieder)entdeckt wurde. Daher 1st es unwahrschein-
lich, dass es dem Waltensburger Meister bzw. dem Ersteller der
Konzeption vorgelegen haben kénnte. Wie aber kommt er dann
zu seiner spezifischen Darstellung der Juden 1im Waltensburger
Passionszyklus?

Der Tiibinger Kirchenhistoriker Ulrich K6pf konstatiert in einem
einschligigen Artikel zur «Passionsfrémmigkeit» im (Spat-)Mit-
telalter: «Die Schuldzuweisung an die Juden wurde im Mittelalter,



190

zumal im spiteren, dadurch ausgedriickt, dass die Henkers-
knechte, die Jesus verhaften, misshandeln, zum Kreuz fiihren und
hinrichten, in der literarischen, bildlichen und spielerischen Ver-
gegenwirtigung des Passionsgeschehens zunehmend die Ziige
von Juden erhalten.»" Es scheint sich gleichsam um eine Tendenz
zu handeln, von der das christliche Verstindnis der Passionsge-
schichte insgesamt betroffen war und iberformt wurde, ohne
dass beim Waltensburger Meister vielleicht konkrete schriftliche
(ur)christliche Traditionen dafiir namhaft gemacht werden kon-
nen.

Kreuztragung

Ohne Trennstrich folgt in der Bewegungsrichtung nach links die
nachste Szene. In der Mitte st der schwer an seinem Kreuz tra-
gende Jesus platziert, die linke Schulter, auf der das Kreuz liegt,
leicht nach unten gedriickt, die Augen geschlossen, das linke Bein
ob der schweren Last des Kreuzes angewinkelt. Er 1st mit einem
dreifach um seinen Korper geschlungenen Seil an das Kreuz
oefesselt. Das eine Ende des Seils wird von dem zu seiner Rechten

Kreuztragung Jesu.



Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus 191

stehenden Juden gehalten, die Hinde des links von thm stehenden
Juden lasten schwer auf den beiden Balken des Kreuzes, so als ob
er es noch schwerer machen mdéchte, indem er es nach unten
driickt, ganz anders etwa als der neben ithm platzierte — vermut-
lich rémische — Soldat, der von unten her an das Kreuz fasst, so
als ob er die Last fiir Jesus leichter machen méchte. Hinter dem
sich auf die Kreuzigungsszene zubewegenden Tross mit Jesus im
Zentrum sind linkerhand von Jesus noch Maria und Johannes am
Bildrand zu sehen, die in Schmerz und Leid auf den das Kreuz
tragenden Jesus sehen. Jesus, Maria und Johannes schauen den
Betrachter des Bildes frontal an, sie sind auch etwas grésser dar-
gestellt als die librigen in der Szene agierenden Personen. In Pa-
renthese sel vermerkt: Maria als Muttergottes nimmt in dieser
Zeit eine besondere Rolle in der Auseinandersetzung der Chris-
ten mit den Juden ein. Sie wichst gleichsam in die Rolle der Anti-
podin zu den verstockten Juden hinein, die Christus umbringen
und sich nicht zum rechten Glauben an den Messias der Christen
bekehren wollen.” Diese ithr in dieser Zeit zuwachsende Rolle
lasst sich durchaus i nuce im Waltensburger Passionszyklus
identifizieren.

Krenzigung

Das Kreuztragungsbild geht nahtlos in die eigentliche Kreuzi-
gungsszene liber, deren unterer Teil leider nicht erhalten 1st. Der
Kruzifixus st im Zentrum des Bildes platziert, sein ausgemergel-
ter und geschundener Korper hingt am Kreuz. Die Beine sind —
im Unterschied etwa zu vielen anderen Darstellungen der Kreu-
zigungsszene, auch solchen durch den Waltensburger Meister,
etwa auf der stidlichen Aussenseite der Waltensburger Kirche —
parallel angeordnet. Aus den von den Nigeln geschlagenen Wun-
den dringt Blut hervor. Unterleib und Oberschenkel sind mit
einem Lendenschurz bedeckt. Rechts unter dem Kreuz ist derje-
nige zu sehen, der dem sterbenden Jesus auf einem Stab einen mit
Essig getrankten Schwamm reicht und den die frithchristliche Le-
gende dann mit dem Namen Stephaton benannt hat, dahinter der
namenlose romische Hauptmann, der mit erhobener rechter
Hand bezeugt, dass der gekreuzigte Jesus Gottes Sohn gewesen
sei (vgl. Mk 15,39 par). Links unter dem Kreuz steht derjenige,
der nach Joh 19,34 Jesus den Speer in die Seite stiess, so dass Blut
und Wasser aus dem Kérper austraten. Die frithchristliche Legen-
de hat thm den Namen Longinus gegeben und weiss von thm zu
berichten, dass sein blindes linkes Auge durch das austretende
Blut Jesu wieder sehend geworden sei. Neben thn gruppiert der



192

Kreuzigung Jesu.

Kiinstler erneut Maria und Johannes. Maria, vor Schmerz und
Trauer der Ohnmacht nahe, wird von Johannes gestiitzt und zart-
lich gehalten. Zur bildlichen Veranschaulichung thres Schmerzes
ist thr Herz von einem Schwert durchbohrt (vgl. Lk 2,35). Hin-
zuweisen ist an dieser Stelle ganz nachdriicklich auf die Kreuzesin-
schrift und ihre tber die reine Kreuzigungsszene hinausrei-
chende Platzierung: Die Inschrift des Kreuzes wird so zur Un-
terschrift der Abendmahlszene. Der Kiinstler verkniipft m.E.
durch diese Anordnung das Abendmahl, das den Passionszyklus
eroffnet hat, mit der Kreuzigung und kennzeichnet dadurch Die-
nen und Leiden als die exponierten Eigenschaften Jesu, den die
Christen als thren messianischen Konig bekennen und dem sie
im Dienen und Leiden zur Nachfolge verpflichtet sind.

Krenzabnabme und Grablegung

Die an die Kreuzigungsszene anschliessende Kreuzabnahme
wurde beim nachtriglichen Einbau der Empore weitgehend zer-
stort. In der Kirche von Liien findet sich eine Darstellung dieser
Szene, die der in Waltensburg sehr dhnlich sein diirfre; damit
lasst sich diese Liicke vielleicht ein Stiick weit fiillen. Die Szene
schildert den konkreten Moment des Losens der Nigel (hier an
den Fiissen) mit einer Zange, eine Tatigkeit, die von dem rechts
neben dem Kreuz abgebildeten Menschen ausgefithre wird, den
die Legende spiter als Nikodemus identifizierte, ein angesehenes
Mitglied des Hohen Rates. Jesus gleitet vermutlich in die Arme
des Josef von Arimathia. Maria und Johannes beteiligen sich



Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus 193

Grablegung Jesu.

ebenfalls an diesem Werk der Abnahme des Leichnams Jesu
vom Kreuz.

Die den Passionszyklus abschliessende Darstellung der Grable-
gung Jesu (vgl. Mt 27,57-61 par) ist wieder deutlicher zu fassen,
auch wenn die rechte Seite des Bildes insbesondere im unteren
Teil nicht mehr zu erkennen ist. Auch hier wird weitgehend im
Bildaufbau die Symmetrie eingehalten. Im Zentrum steht der ge-
offnete Sarg, in den der geschundene und gemarterte Leichnam
Jesu mit den Wundmalen und am Unterleib in ein Leinentuch
gehiillt gebettet wird, gehalten links und rechts von Josef von
Arimathia und Nikodemus (vgl. Joh 19,38 -42). In der Mitte hin-
ter dem Sarg stehen erneut Maria und der sie haltende und sttit-
zende Johannes. Maria ringt voll Schmerz die Hande. In eben-
falls symmetrischer Anordnung sind links und rechts oben 1m
Bild zwel Engelsfiguren zu sehen, die mit Weithwassersprenger
und Wethrauchkessel versehen die Szene rahmen. Damit 1st der
Passionszyklus des Waltensburger Meisters an sein Ende gelangt.
Auffillig ist, dass an die heilsgeschichtlich bedeutsame Darstel-
lung der Passion Jesu nicht die heilsgeschichtlich mindestens
ebenso bedeutsame Darstellung des 6sterlichen Auferstehungs-
geschehens angefligt ist — anders als etwa in Liien. Die Komposi-
tion des Waltensburger Meisters vertieft sich hier nahezu aus-
schliesslich in das Leidensgeschehen, propagiert also eine Art
Leidensmystik bzw. auch Passionsfrémmigkeit und blendet vor
diesem Hintergrund das im christlichen Glauben ebenfalls zen-
trale Mysterium der Auferstehung Christi aus. Auch anderes



194

spart der Waltensburger Meister aus, das andere Kiinstler vor
und nach ithm durchaus in ithre Inszenierungen der Passionsge-
schichte integriert haben. So verzichtet er etwa auf die Darstel-
lung der beiden zusammen mit Jesus hingerichteten Verbrecher
oder die Szene des Wiirfelns um Jesu Kleider.

Die Judenthematik in der Waltensburger
Passionsdarstellung

Die von uns namhaft gemachte negative Zeichnung der Juden in
der Passionsdarstellung des Waltensburger Meisters hat wohl bei
den obigen Ausfiihrungen den grossten Neuigkeitswert. Die bis-
herige Forschung hat darauf noch nicht aufmerksam gemacht.
Die drei vorgenannten <Indiziens, die diese Sicht der Juden im
Waltensburger Passionszyklus m.E. mehr als nahe legen, seien
hier nochmals rekapitulierend genannt:

— die Parallelisierung von Jesus- und Sebastiansmarter, wobei mit
Sebastian als Heiligem ganz eindeutig auf die Pestthematik ange-
spielt ist;

— die Durchbrechung des vertikalen Trennstrichs, der den Pas-
sionszyklus von den Heiligendarstellungen rechts daneben ab-
trennt; dieser Trennstrich ist jedoch nicht konsequent durch-
gezogen, sondern es wird hier vom Waltensburger Meister ein
Knick in Richtung der Sebastiansdarstellung eingebaut, der mehr
Verkniipfung denn Trennung signalisiert;

— und schliesslich werden die beiden Marterszenen auch noch
durch die in die Sebastiansdarstellung links oben eingefiigte Hand
Gottes (mit dem Kreuznmimbus) verlinkt, die — so unsere zusam-
menfassende Hypothese — wohl die Botschaft aussendet, dass die
Pest, die die Menschen peinigt, eine Folge der von den Juden an
Jesus Christus veriibten Verbrechen 1st, also Strafe Gottes dafiir.

Damit ist natiirlich auch mehr oder weniger direkt eine Schuldzu-
weisung an die Juden am Tod Jesu ausgesprochen und wohl auch
eine Legitimierung der den Juden gegeniiber ausgeiibten Gewalt
in diesen Jahren des Schreckens in Aschkenas, wie der Historiker
Arno Herzig die Zeit zwischen 1298 und 1348/49 nennt."” Ab 1298
Uiberzieht eine Welle von Pogromen die Judenheit insbesondere
im mitteleuropdischen Raum. Der sogenannte Rintfleisch-Po-
grom bildet den Auftakt; einen weiteren «Hohepunkt» — viel-
leicht sollte man besser von «Tiefpunkt» sprechen! — bildet in



Ein neuer Blick auf den Waltenshurger Passionszyklus 195

diesem Kontext der sogenannte Armleder-Pogrom von 1336, bis
dann die Pestpogrome ab 1348 der ehemals zu konstatierenden
Bliite jidischen Lebens in diesem Lebensraum definitiv ein Ende
bereiten. All dies fiihrt uns zur oben schon angemerkten Datie-
rung der Fresken auf die Zeit nicht vor 1347/48.

Hitte nun aber die christliche Seite — inklusive Waltensburger
Meister — die religios-theologische Botschaft, die von Jesus als
dem von 1hr bekannten und verkiindigten Messias/Christus aus-
ging, ernst genommen und sich in opferbereitem Leiden und de-
miitigem Dienen getlibt, so wire wohl auch als handlungsleitende
ethische Maxime fiir das 14. Jahrhundert nur ein Verzicht auf die
Ausiibung von Gewalt, die Dimonisierung von gesellschaftlichen
Minderheiten, das Schiiren des Hasses auf solche Gruppierungen
usw. librig geblieben. Dem war, wie man ehrlicherweise im Blick
auf die damalige gesellschaftliche Realitit gestehen muss, jedoch
nicht so. Hass, Dimonisierung, Verfolgung, Raub, Zwangstaufe,
Mord sind dagegen die Begriffe, die die Realitit im Verhéltnis der
Christen zu den Juden insbesondere in der ersten Hilfte des
14. Jahrhunderts umschreiben.

Und man kommt nicht umhin festzustellen, dass sich eben auch
im Werk des Waltensburger Meisters dieser «christliche» Blick
auf die Juden ausmachen lisst. Sie sind im eigentlichen Sinne die
geradezu bosartigen Titer, die Jesus in das Leiden stlirzen, die
ithn unschuldig verfolgen, verurteilen, verhthnen, martern und
schliesslich zu Tode bringen. Und so kann nur konstatiert wer-
den: Bei aller dem Waltensburger Meister zu attestierenden kiinst-
lerischen Meisterschaft, mit der er die religios-theologische Bot-
schaft vom Leiden, demiitigen Dienen und opferbereiten und
unschuldigen Sterben des Jesus Christus ins Werk gesetzt hat,
bleibt doch auch festzuhalten, dass er eine recht ambivalente wei-
tere Botschaft ins Bild gesetzt hat, deren Doppelbodigkeit ithm
selbst jedoch offensichtlich nicht unbedingt bewusst geworden
zu sein scheint. Indem er nimlich die Juden in all der thnen unter-
stellten Bosartigkeit zeichnet, verstdsst er exakt gegen die von
thm postulierte religits-theologische Botschaft des Jesus von Na-
zareth, den die Christen als thren Messias verehren. Und diese
Botschaft verlangte von ihren Anhidngern eben nicht Hass, Ge-
waltanwendung und Ausgrenzung, sondern genau das Gegenteil.
Die Verteilung der Rollen von Tatern und Opfern changiert hier
auf ganz eigentiimliche Weise, wenn man Bild und Realitdt der
damaligen Zeit nebeneinander hinhilt: Das Bild sendet die Bot-
schaft von den Juden als den Tatern und von Christus und der
Gemeinschaft, fiir die er steht, als den Opfern aus; die historische



196

Realitit der Zeit der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts war jedoch
durch eine andere Rollenverteilung gekennzeichnet: Die christ-
liche Mehrheitsgesellschaft nahm hier ganz eindeutig die Rolle
der Titer ein, die in der Minderheit sich befindenden Juden wur-
den zu grausam verfolgten und misshandelten Opfern. Diese
Riickkoppelung der Fresken und ihrer Botschaft an die gesell-
schaftliche Realitit der damaligen Zeit gilt es unbedingt zu sehen,
um das Werk des Waltensburger Meisters eben 1n seiner Zeit an-
gemessen zu erfassen und verstehen zu konnen. Dies schmilert
den kiinstlerischen Wert der Fresken nicht, wirft jedoch ein be-
zeichnendes Licht auf das Verhaltnis von gesellschaftlicher Reali-
titund kiinstlerischer Darstellung, ja auch Fiktion. Aber diesist ja
etwas, was zu allen Zeiten und Epochen problematisch war und ist.
Oder noch anders formuliert: Theorie und Praxis, Theologie und
Ethik kénnen durchaus auseinanderklaffen. Und nochmals an-
ders gewendet: Hohe Kunst und Judenhass, oder plakativer aus-
gedriickt, hohe Kunst und niedere Triebe schliessen einander kei-
neswegs aus, wie etwa der Blick auf Richard Wagner zeigt — auch
das Werk des Waltensburger Meisters ist flir diese These wohl
durchaus ein schlagender Beleg.

Der oben zitierte Eintrag im Gistebuch der Waltensburger Kir-
che gewinnt in Anbetracht solcher Uberlegungen eine eigene Bri-
sanz: «Was sind das fiir Maler die solche Grausamkeiten gentiss-
lich an die Wand pinseln» — dies lLiesse sich dann sowohl mit
Frage- und Ausrufezeichen versehen.

Soweit erkennbar, liegen in dieser Erkenntnis bislang in der For-
schung zum Waltensburger Meister zu konstatierende wichtige
Defizite: Die Rolle der Juden in seinem Werk wurde bis anhin
nicht ausreichend erkannt und gewdiirdigt. Dieses Defizit versu-
chen die voranstehenden Ausfithrungen ein Stiick weit zu behe-
ben. Weitere Forschungen hierzu werden nétig sein.

Horst F. Rupp studierte Theologie, Psychologie, Germanistik und Geschichte in Er-
langen und Zirich; seit 1993 Inhaber des Lehrstuhls fir Evangelische Theologie mit
Schwerpunkt Religionspédagogik an der Universitdt Wirzburg.

Adresse des Autors: Prof. Dr. Horst F. Rupp, Universitat Wirzburg, Lehrstuhl fir Evan-
gelische Theologie/Religionspadagogik, Wittelsbacherplatz 1, DE-97074 Wirzburg



Ein neuer Blick auf den Waltenshurger Passionszyklus

Endnoten

1 Dank zu sagen habe ich Daniel Bolliger, der mir mit di-
versen Hinweisen zur Materie wichtige Anstdsse gege-
ben hat.

2 Vgl. insbesondere Erwin Poeschel: Die Kunstdenkma-
ler des Kantons Graublnden. Band 1, Basel 1937, 73-80
und Band 4, Basel 1942, 321-337.

3 Helga Reichel: Der Meister von Waltenshurg. Ein Bei-
trag zur Geschichte der Wandmalerei des 14. Jahrhun-
derts. Diss. Basel 1954. Verdffentlicht Marburg 1959.

4 Annegret Diethelm: Untersuchungen zum kérperlichen
Ausdruck beim Waltenshurger Meister (Typoskript). Lizen-
tiat Universitat Zarich 1979.

5 Alfons Raimann: Gotische Wandmalereien in Graub(n-
den: die Werke des 14. Jahrhunderts im nordlichen Teil
Graubiindens und im Engadin. Disentis 1983.

6 Bernu.a. 2008, 386-400.
7 Vgl. Diethelm 1979, 66.

8 Vgl. Andrea Blochmann: Christus vor Pilatus und vor
Herodes Antipas: Die lkonographie der Darstellungen in
der italienischen Kunst von den Anfangen im 4. Jahrhun-
dert bis ins Cinquecento. Diss. Frankfurt/Main 2000.

9 Die imitatio Christi war im Spatmittelalter eines der
ganz grossen Themen in Theologie und Frommigkeit. Die
sogenannte Devotio moderma der Schwestemn und Bri-
der vom gemeinsamen Leben, einer von Geert Groote
(t 1384) gegrundeten Laienbewegung, die sich in Lebens-
gemeinschaften formierte, die ein einfaches, geregeltes
und frommes Lehen im Geiste Christi fUhren wollten,
propagierte diese «imitatio». Das einflussreichste Werk
dieser Bewegung wird dann im 15. Jahrhundert den Titel
«|lmitatio Christi» tragen. Sein Verfasser war vermutlich
Thomas a Kempis (1 1471), Mdénch im Augustinerchorher-
renstift Agnetenberg bei Zwolle. Vgl. hierzu Horst F Rupn:
Religiose Bildung und Erziehung im Mittelalter. In: Rainer
Lachmann/Bernd Schroder (Hg.): Geschichte des evange-
lischen Religionsunterrichts in Deutschland. Ein Studien-
nuch. Neukirchen-Vluyn 2007, 17-34, hier 33; dazu auch
den Beitrag im Quellenband: Horst F Rupp: Religiose Bil-
dung und Erziehung im Mittelalter. In: Rainer Lachmann/

197

Bernd Schroder (Hg.): Geschichte des evangelischen Re-
ligionsunterrichts in Deutschland. Quellen. Neukirchen-
Viuyn 2010, 5-28, hier 25-28.

10 Vgl. etwa Reichel 1959, 35.

11 Poeschel 1937, 78 und 1942, 328 pladiert unter Ver-
weis auf stilistische Affinitdten zu Wandgemadlden im Kon-
stanzer Munster eher fur eine Datierung um 1348/1350.
Unsere unter Hinweis auf die Sebastiansmarter und damit
die Pestthematik vorgenommene Datierungshypothese
ginge mit der mit anderen Argumenten unterlegten Hypo-
these Poeschels konform.

12 Zitiert nach Carl Heinz Peisker: Zircher Evangelien-
Synopse. Wuppertal 81978, 158.

13 Ulrich Kopf: Art. Passionsfrommigkeit. In: TRE — Theo-
logische Realenzyklopéadie. Hg. von G. Kraus und G. M-
ler. Bd. 27. Berlin/New York 1997, 722 -764, hier 730.

14 Dazu Klaus Schreiner: «Marienverehrung und Juden-
feindschaft gingen im spaten Mittelalter eine verhang-
nisvolle Allianz ein ... Die Tatsache, dass Synagogen und
Judenschulen abgerissen und in Kirchen zu Ehren Marias
umgewandelt wurden, verweist auf Formen unduldsa-
mer Gewalt, von denen christliche Obrigkeiten gegen-
Uber Juden zunehmend Gebrauch machten. Uberall, WO
Synagogen in Kultstatten zu Ehren Marias umgewandelt
wurden, waren Vertreibung und Verfolgung im Spiel. Nicht
weaniger als sechzehn Synagogen sind im deutschsprachi-
gen Raum — in Bayern, Franken, Sachsen und Béhmen —
zwischen 1349 und 1519 in Marienkirchen umgewidmet
worden. Synagogen ohne bauliche Verdnderungen in Ma-
rienheiligttmer zu verwandeln oder sie ganzlich abzurei-
ssen, um an ihrer Stelle neue Kirchen zu errichten, 16ste
Triumphgefihle aus, die in der Uberzeugung hestarkten,
dass die Kirche die Synagoge Ubarwunden, dem lebendi-
gen Geist zum Sieg Uber den toten Buchstaben verholfen
hahe. Wo Juden ausgewiesen und ihre Synagogen in Kir-
chen umgewandelt wurden, kam in legitimatorischer Ab-
sicht auch immer Maria ins Spiel» (Klaus Schreiner: Maria.
Leben, Legenden, Symhbole. Minchen 2003, 85).

15 vgl. Arno Herzig: Jidische Geschichte in Deutsch-
land. Von den Anfangen bis zur Gegenwart. Minchen/
Bonn 2005, 44-51.



	Ein neuer Blick auf den Waltensburger Passionszyklus

