
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (2013)

Heft: 3

Artikel: Antonio de Guevara in Sagogn

Autor: Caduff, Gian Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-513585

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-513585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur frühen Besiedlungsgeschichte des Valsertales 283

Beiträge

Antonio de Guevara in Sagogn Gian Andrea Caduff

Pseudo-historische Fiktionalität in humanistischen
Texten Bündens

Martino Bundi veneranter dicatum

Im Jahre 1890 veröffentlichte Giachen C. Muoth in den
«Annalas» zwei bis dahin unbekannte und heute verschollene Texte

aus dem Archiv von Nationalrat Anton Steinhauser in Sagogn,
die wenigstens zum Teil aus dem Besitz der Castelli von S. Na-
zari stammten. Der eine von ihnen mit dem Titel «Arma dilg
Litgiun» handelt von Ursprung und Organisation des Sagogner
Brauchs um den Litgun, einen als Gemeinschaftsmahl zusammen

mit einer Art Fasnachtsküchlein zubereiteten Knödel, während

der andere, leider nur fragmentarisch erhaltene, die
Flurnamen von Sagogn auflistet und sie in Beziehung zu den
verschiedensten Gegenden der gesamten Welt setzt. Anlässlich
ihrer Neupublikation 108 Jahre später hat Martin Bundi diesen
beiden Texten einen dritten aus dem Gemeindearchiv Sagogn

zur Seite gestellt, den das Titelblatt als «Unserer Nachbahr-
schafft Sagensz angenomene Ordnung und Satzungen» ausweist,
der zweispaltig in Deutsch und Romanisch abgefasst ist und
mit Reflexionen zur idealen Staatsordnung beginnt, die nach
Plutarch, einem griechischen Schriftsteller aus der Zeit des

römischen Kaisers Hadrian, zitiert sein sollen.1

Was ihre zeitliche Einordnung betrifft, repräsentieren «Litgun»
und «Topographie» vermutlich die ältesten Sprachzeugnisse für
das Sursilvan. Eine vorläufige Datierung auf Grund sprachlicher
Auffälligkeiten sowie historischer Anspielungen führte auf 1571

als ihr Entstehungsjahr.2 Die «Satzungen» hingegen weisen sich
als eine im Jahr 1715 erneuerte Fassung derjenigen von 1598 aus.3

Bundi hat wie Muoth auf den humoristischen Charakter des

«Litgun» und insbesondere den humanistischen Hintergrund
aller drei Texte hingewiesen.4 Von Bundis Ansatz ausgehend
möchte die folgende Untersuchung nun der Frage nachgehen,

Titelseite der Kommunalord-
nung von Sagogn aus den
Jahren 1598/1715 (Gemein-
dearchiv, Signatur 1/1).



Bündner Monatsblatt 4/2013 284

inwiefern sich aus der Motivwelt dieser Texte Rückschlüsse auf
das Vorwissen ihrer Autoren ziehen lassen, d. h. es soll versucht
werden, den Bildungshorizont zu skizzieren, über den die

anonyme, der Familie Jochberg nahestehende und in einem Vorgängerbau

des heutigen Hauses Castelli wohnhafte Verfasserschaft
dieser Texte verfügt haben muss.5 Auch unscheinbare Details
können dabei auf Wesentliches verweisen, wie jenes, das in
exemplarischer Weise aufzeigt, wie intensiv man damals die «Mo-
ralia» Plutarchs las und dass es auch in Sagogn aller Wahrscheinlichkeit

nach lateinische Texte waren, die den Zugang zur Welt
der Griechen eröffneten. Auch Chiampell zitiert ja - wie es das

benutzte Vokabular nahelegt - in seiner ungefähr zeitgleich
niedergeschriebenen «Topographie» den griechischen Text Strabos
nach einer damals populären Ubersetzung. Im Weiteren ist das,

was er in seinen Schriften, ohne eine Quelle zu benennen, sonst
noch aus dem Bereich der griechischen Antike anführt, dem

Kompendium von Erasmus' «Adagia» entnommen.6
Die Funktion des Lateins als Türöffner zur Welt der Antike insgesamt

verrät ein Detail in der zum älteren Textbestand gehörenden
Flurnamenliste. Im Zusammenhang mit der ehemals nordöstlich
der Bahnstation Valendas/-Sagogn auf der linken Seite des Rheins

gelegenen Isla da Furmiclas wird nämlich erwähnt, dass ein
Hochwasser die dort einst über den Rhein führende Brücke wegspülte
wie die Schiffsbrücke der Perser, die ihr König Xerxes über den

Hellespont hatte schlagen lassen.7 Zwar weiss die gesamte römische

Literatur nichts von der bei Herodot berichteten Zerstörung
dieser Schiffsbrücke, doch deswegen muss der Verfasser der
«Topographie» noch lange nicht zwingend Herodot im Original gelesen

haben. Im Gegenteil, hätte sich unser Anonymus an diese

Quelle gehalten, wäre er gar nicht auf Xerxes zu sprechen gekommen.

Bei Herodot ist es nämlich ein Sturm (cheimon), der die Brücke

zerstört, und nicht das Wasser, womit einem Vergleich mit der
Brücke von Valendas der Boden bzw. das Tertium comparationis
entzogen wäre.8 Die Herodot-Ubersetzung Lorenzo Vallas ist
ihrer Vorlage darin genau gefolgt und gibt cheimon mit dem lateinischen

tempestas wieder.9 Plutarch hingegen, der in seiner gewöhnlich

unter dem Titel «De tranquillitate animi» zitierten Schrift aus
den «Moralia» dieses Ereignis ebenfalls erwähnt, nennt als Ursache

der Zerstörung ausdrücklich das Wasser bzw. den Wellenschlag

(klydon), was Guillaume Bude in seiner 1554 in Basel
erschienenen Ubersetzung wortgetreu mit aestus ins Lateinische

überträgt und Xylander in seiner bekannten Ubersetzung von
1570 von einer in den Fluten zerbrochenen Brücke sprechen lässt.10



Zur frühen Besiedlungsgeschichte des Valsertales 285

Auf eine andere Art ist die Antike dann in den jüngeren
«Satzungen» rezipiert worden, deren Einleitung sich als Zitat aus
Plutarch ausgibt, in Wirklichkeit jedoch den Text eines spanischen

Autors zitiert, nämlich Antonio de Guevaras 1539 im
spanischen Valladolid erschienene Schrift «Menosprecio de corte y
alabanza de aldea» in der deutschen Fassung von 1598. Dieses
Werk des Bischofs von Guadix sowie Mondonedo und Hofkaplans

von Karl V. war bereits drei Jahre nach seinem Erscheinen
ins Französische und danach in die andern hauptsächlichsten
europäischen Sprachen übersetzt worden - 1605 erschien sogar
eine viersprachige Ausgabe - und hat bis hin zu Grimmelshausens

«Simplicissimus» einen nicht unerheblichen Einfluss auf
das Schrifttum Europas und offenbar auch der Surselva ausgeübt.11

Der Text aus Sagogn repräsentiert den frühesten, nicht
aber den einzigen Beleg dafür, wie in Bünden die von Antonio
de Guevara antiken Autoren untergeschobenen Zitate rezipiert
wurden. An mindestens einer Stelle in der unter dem Pseudonym

«Camilla» 1693 erschienenen Schrift «Die Rose der Frey-
heit» wird ebenfalls aus der deutschen Ubersetzung von 1598

zitiert.12

Das fiktive Plutarch-Zitat

Nach dem Text von Sagogn soll Plutarch berichtet haben, wie
sich einst in Antiochien, wo Ptolemaios als König herrschte, auf
dessen Einladung sieben Gesandte aus Rom, Karthago, Sizilien,
Rhodos, Athen, Sparta und Sikyon trafen, um bei Tische die

Frage zu diskutieren, welches Land denn nun die beste
satzungsrechtliche Ordnung habe, eine Qualifikation, die natürlich jeder
für sich in Anspruch nimmt und mit dem für sein Vaterland
Charakteristischsten begründet. In Rom ist dies der dort übliche
hohe Grad von Wertschätzung den Kirchen gegenüber, in
Karthago jedoch die Bereitschaft der drei Gesellschaftsschichten -
Adel, gewöhnliche Bevölkerung, Philosophen - zu Krieg, Arbeit
und Belehrung. Der Vertreter Siziliens weist auf Gerechtigkeit,
Hochschätzung von Wahrheit und Gleichheit hin, und Rhodos
setzt auf ehrenhafte Lebensführung, insbesondere von Jünglingen

und Frauen. Wie Karthago sucht auch Athen sein Heil in der
Pflege schichtspezifisch differenzierter, jedoch überraschender

Eigenheiten, nämlich der Nützlichkeit der Reichen, der Arbeitsscheu

des gewöhnlichen Volkes und der Naivität seiner Regenten.

In Sparta betont man die Abwesenheit von Neid und Geiz



Bündner Monatsblatt 4/2013 286

Jjl J -

• diusfUdi"}c

Jimiß Qttfcvw IS fft ihtdil

2 0%-$f\(A~ ***** tyh-iHjtf^

4*ßt

-; {jX*+

iiljptl:1-p1
Ttv^.. \ÄW

«4*^ »

/f t
i*4id+- .-Z-A -^ J ß*^A«

'!**<> tfh^-Gv-rf.

'?{<?&me iU
th»,

/f

^ 1^f jittiltff iflevL ?\j}irLs

^ £v<*tßt jCV ;
rt^rt. ,£** Jj*4~tß^ "»C)

PLiitartmis, ^tscriwt
^a^Ta. ijt&rxjKs *

ft<r(&mui$ tia ßey vJkn zfinii.

-ödiicL, *a ictnps <}tu

(jpLtt SeAi ^tn^ffahaps dtji'.
'rQ-tJls .^vttdtfi AVtz£$, 4ILA£>$

e> p • p, '
$u* dtL fneUA hA^ULfi i tsi C-U/L

-f'a.uS^ (inijcL'jd a- icsj3

^yxLt j*ß<-

U&ncfcjij a> f&k*n£<un<LtJbs

OtL&iL Sica^Ln. zAtnßtfßculur
CajaJ^AiL (v fuJ iu cjwzh O-a SHI

aujfiA,
iWtnd aJj <iiJler4*

dg $gg %&/>ieuS

attj^AU i*tr ^teAS^A?A^/a.f aßi.

j^rSerl SLfl 'iL jxfaS)j <*_

ÄA^fcfiuJrJ da. Sc^Mtti d<äL auels ^
tat Jiuin^r qta, ^a! da.tr

StsitL mciny StJtLrtLs

AmLßfa)iLr

pu*4a.u. t

ß hu. /hg IdLfl Lfta.ßßpAj

Li. Jk... :

Beginn des angeblichen
Plutarch-Zitats.

*1

als Folge der Gleichbehandlung von allen auch bei der zu
leistenden Arbeit. Zum Schluss folgt noch das eigenwillige Rezept
der Sikyonier von der Peloponnes: Zutrittsverbot für Arzte und
Advokaten, weil sie sowieso nur die Gesunden töten bzw.
ungerechte Sachverhalte schützen wollten.
Wer allerdings bei Plutarch nachschlagen möchte, wird nicht
fündig. Inhaltlich nahe steht Plutarchs «Septem sapientium con-
vivium» aus den in Basel innerhalb von sechzehn Jahren (1554
und 1570) zweimal in lateinischer Sprache edierten «Moralia».13

In diesem «Gastmahl der Sieben Weisen» wird erzählt, wie letztere

sich auf Einladung von Periander, dem Tyrannen von Ko-
rinth, im westlich von Korinth gelegenen Lechaion beim Heiligtum

der Aphrodite getroffen hätten.14 Es seien dies gewesen:



Zur frühen Besiedlungsgeschichte des Valsertales 287

Solon von Athen, Bias von Priene in Kleinasien, Thaies von Mi-
let, Anacharsis aus dem Skythenland, Kleobulos von Lindos auf
Rhodos, Pittakos von Mytilene auf Lesbos und Chilon aus Sparta.

Damit stimmt der Text aus Sagogn nur schon einmal in Bezug
auf die Herkunft der Teilnehmer an diesem Treffen einzig darin
mit Plutarch überein, dass auch er - allerdings anonyme -
Vertreter von Athen, Sparta und Rhodos kennt. Für die Vertreter
aus dem Gebiet des Schwarzen Meers, der beiden kleinasiatischen

Städte Priene und Milet sowie der Kleinasien vorgelagerten

Insel Lesbos treten die aus der römischen Welt bekannten
Namen Rom, Sizilien, Karthago sowie das peloponnesische Si-

kyon ein, bekannt vor allem durch seine Oliven.15

Ein Berührungspunkt zwischen dem Sagogner Text und Plutarch
besteht allerdings darin, dass eines der Themen, das Plutarch in
der Runde der Sieben Weisen diskutieren lässt, die Frage nach der
besten Demokratie ist, jener Staatsform, die der Anonymus von
Sagogn im Anschluss an sein Plutarch-Referat als charakteristisch
für den Staat der Drei Bünde bezeichnet. Mit dem Wort <Demo-
kratie> greift der Text von Sagogn wie selbstverständlich auf den

griechischen Terminus zurück, während es unter den lateinischen

Ubersetzungen von Plutarchs «Gastmahl» bemerkenswerterweise

nur die ältere von Cornarius aus dem Jahr 1554 ist, die
den Ausdruck <beste Demokratio wörtlich mit optima democra-
tia wiedergibt; der jüngere Xylander hingegen wählt den
umschreibenden Ausdruck popularis Status reipublicae, was so viel
wie <auf das Volk bezogene Verfassung des Staates> bedeutet. Im
16. Jahrhundert muss die Verwendung des Begriffs <Demokratie>

so richtig in Mode gekommen sein und verlangte nach Erklärung,
wie sich an den in Calepinos Lexikon berücksichtigten Lemmata
ablesen lässt. Existiert in der Ausgabe von 1512 noch überhaupt
kein Eintrag, verzeichnet die Auflage von 1544 bereits die von
knappsten Erklärungen begleiteten Stichwörter democratia
sowie democraticus und bereits 1549 findet der Leser sogar eine

Gegenüberstellung von Aristokratie und Demokratie sowie die

Gleichsetzung der altgriechischen Demokratie mit jener der

Eidgenossen. Die zwei Jahre zuvor erschienene «Rhetia» von
Francesco Negri verzichtet noch auf staatstheoretische Begriffe
und charakterisiert in umschreibender Weise die Verfassung der
Drei Bünde damit, dass das Volk sich hier seine Gesetze selbst

gebe, eine Vorstellung, die sich dann 1577 in Chiampells
Ausdruck democraticus magistratus widerspiegelt.16
Die Wertschätzung der Demokratie im Kreis der Sieben Weisen

zeigt sich gleich zu Beginn im Votum Solons, der denjeni-



Bündner Monatsblatt 4/2013 288

gen für den ruhmvollsten hält, der es für seine Mitbürger
schafft, aus einer Monarchie eine Demokratie entstehen zu
lassen.17 Diese generell formulierte Hochschätzung der Demokratie

macht gewissermassen den Auftakt zu ihrer eingehenderen

Behandlung: «Deshalb glauben wir, dass wiederum ein
jeder von uns seine Meinung zu einer gleiche bürgerliche Rechte
und Freiheiten gewährenden Verfassung einbringen müsse.»18

Nach Solon hat die Demokratie ihre bestmögliche Ausformung

dann erreicht, wenn derjenige, dem ein Unrecht zugefügt

wurde, den Übeltäter nicht härter bestrafen will als

diejenigen, die von diesem Unrecht nicht betroffen sind. Der
Gedanke einer homogenen solidarischen Gesellschaft
widerspiegelt sich weiter in Thaies' Bemerkung, dass es in dieser
besten Demokratie weder allzu viele Arme noch Reiche geben
dürfe. Weiter verweist man auf die Hochschätzung der Gesetze,

die sich schon in den Vorbemerkungen angekündigt hatte,
wo vom Monarchen als Erstes gefordert wurde, die Gesetze
anzuwenden.19 Auch solle man in der Demokratie das Gesetz
fürchten wie einen Tyrannen und sich an jenem, nicht an den
Rhetoren orientieren; zu seiner Anwendung sollte es

überhaupt gar nicht erst kommen, wenn erst der Tadel des andern
noch mehr gefürchtet werde als das Gesetz selbst. Ein durchaus

origineller Vorschlag besteht darin, die für die individuelle
Lebensführung gedachte Ethik der Stoa auf den Staat zu
übertragen, d. h. sich mit der Unterscheidung zwischen höchstem
Gut sowie schlimmstem Übel zu begnügen und das Übrige als

weiter nicht interessant zu betrachten. Wohl deswegen und
auch, weil weiter für die ideale Demokratie gefordert worden
war, die Schlechten von der Herrschaft fernzuhalten und im
Gegenzug es den Guten nicht zu erlauben, sich nicht an der
Herrschaft zu beteiligen, zieht Periander zum Schluss das Fazit,

dass offenbar diejenige die beste Demokratie sei, die der
Aristokratie - verstanden im etymologischen Sinn als «Herrschaft

der Besten» - am ähnlichsten sei.20

Im Detail folgt der Text von Sagogn also in überhaupt nichts
Plutarch. Doch eigentlich ist es von vornherein klar, dass die

Quellenangabe «Plutarchus descriva questa historia» falsch sein

muss. Es ist kaum glaublich, dass ein antiker Autor sich derart
krasse Anachronismen hätte zu Schulden kommen lassen, wie
sie im Text von Sagogn anzutreffen sind. So hatten ja zur Zeit
der Sieben Weisen um 600 v. Chr. Rom und Karthago die Bühne
der Weltpolitik überhaupt noch nicht betreten. Die Merkwürdigkeiten

beginnen bereits mit der Einführung eines Ptolemaios



Zur frühen Besiedlungsgeschichte des Valsertales 289

als König von Syrien. Von den Ptolemäern, die sonst ausschliesslich

als Herrscher Alexandriens bekannt sind, ist es einzig
Ptolemaios VI. Philometor, den der griechische Historiker Po-
lybios und das erste Makkabäerbuch als König von Syrien bzw.
dem im antiken Syrien gelegenen Antiochien bezeichnen, weshalb

es auch etwa heisst, dass er 145 v. Chr. zum König von Asien

ausgerufen wurde.21 Da die Makkabäerbücher zum Bestand
der lateinischen Bibel gehören, taucht bereits hier der Verdacht
auf, bei der Vorlage für unsern Anonymus aus Sagogn könnte es

sich um ein nachantikes Konstrukt handeln, verfasst von jemandem,

der auch mit christlichem Schrifttum vertraut war. Auch
Ptolemaios' angebliches Interesse an staatsphilosophischen Fragen

liesse sich auf die Makkabäerbücher zurückführen, weil als

sein Lehrer hier ein Philosoph genannt ist.22 Stehen bleibt in
jedem Fall der krasse Anachronismus, dass einer der Gesprächsteilnehmer

über Roms Kirchen in Gegenwart eines Herrschers
berichtet, der bereits in der Mitte des zweiten vorchristlichen
Jahrhunderts verstorben ist.

Ein Zitat von Antonio de Guevara

Doch mit all diesen Erwägungen beschäftigen wir uns eigentlich
gar nicht mit dem Text von Sagogn, sondern mit dem oben
erwähnten Werk Antonio de Guevaras. Erstaunlicherweise wird
als Quelle hier aber nicht Plutarchs «Gastmahl der Sieben Weisen»

genannt, das mindestens inhaltlich passen würde, sondern
die Schrift «De exilio» - «Von der Verbannung», deren Inhalt
nicht im Entferntesten etwas mit staatspolitischen Fragen zu tun
hat.23 Zwar trug Guevara auch den Titel eines offiziellen
Chronisten Kaiser Karls V., doch «Guevara never wrote a conventio-
nal history. Far different from the humanistic historians of
his times, Guevara creates a prose that reflects a decidedly
modern and iconoclastic mode of writing history, one that heralds

not only the essay but also the modern novel. Through the fal-
sification of classical sources, Guevara treats History as a <pasa-
tiempo> or pastime, intended for the entertainment of his rea-
ders, therefore forging a pseudo-historical prose of veridical
facts entangled within a whimsical web of fictionalized flights of
fancy.»24 Um zu verstehen, wie sich der Anonymus von Sagogn
dieses ursprünglich spanischen Textes bedient hat, folgt hier
zunächst der Originaltext zusammen mit der 1598 erschienenen

Ubersetzung ins Deutsche.



Bündner Monatsblatt 4/2013 290

Antonio de Guevara, Me-
nosprecio de corte y ala-
banza de aldea, Valladolid
1539

Plutarcho, en el libro De
exilio, cuenta del gran rey
Tholomeo que, estando con
el comiendo siete embaja-
dores de siete reinos en An-
tiochia, se moviö plätica
entre el y ellos y ellos y el

sobre cual de sus repüblicas
era la que tenia mejores
costumbres y se gobernaba
con mejores leyes. Los em-
bajadores que alli estaban

eran de los romanos, de los

cartaginenses, de los siculos,
de los rodos, de los atenien-

ses, de los lacedemones, y
de los siciomios, entre los
cuales fue la cuistiön delan-

te del rey Tholomeo muy
altercada, muy disputada y
aun muy porfiada, porque
cada uno alegaba su razön
en defensiön de su opiniön.
El buen rey Tholomeo, que-
riendo saber la verdad y con
brevedad, mandö que cada

embajador diese por escrito
tres condiciones, o tres
costumbres, o tres leyes, las

mejores que hubiese en su

reino, y por alli verian que
tierra era la mejor goberna-
da y que merescia ser mäs

loada.

Antonio de Guevara in der
Übersetzung von Egidius
Albertinus, München 1598

Plutarchus erzehlt in seinem
Buch de exilio, daß Tholo-
meus König in Antiochia,
siben Abgesandte von
unterschiedlichen Königreichen

zu Gast gehabt, und
daß dieselbige über Malzeit
mit einander anfiengen zu
disputiren, welches Landt
die besten gebräuch hätte,
unnd mit den besten Gesät-

zen gubernirt würde. Wie

nun dise Gesandten gar
starck mit Wechselworten

an einander kamen, unnd
ein jeder das lob seines

Landts starck vertädigte,
befalch der König, daß ein

jeder Gesandter seine mei-

nung kürtzlich auffs Pappir
bringen und jhm zustellen
solle, alßdann wolle er der
Sachen einen billichen Auß-
schlag geben.

Tschentaments da Sagogn
da 1598/1715

Plutarchus descriva questa
historia: Ptolomeus ilg reg
enten Antiochia, hagig dad
in temps giu a gast seat am-
bassadurs da diferents ragi-
navels, ils quals sur da meisa

hagian Pin cun Pauter ant-
schiet a dispitar quala terra
hagig ils pli buns uordens a

schantaments Quou hagig
scadin ambassadur adalzau

a ludau quels da sia aigna
patria, avont ils auters. Par-

quei hagig ilg reg Ptolomeus

anflau par bien da

tadlar a far per senn sin ils

plaids a raschuns da scadin
da quels a lousuenter era da

dar sieu meinig sisura.



Zur frühen Besiedlungsgeschichte des Valsertales 291

El embajador de los roma-
nos dijo: «En la repüblica
romana son los templos

muy acatados, los goberna-
dores muy obedescidos y
los malos muy castigados.»

Hierauff brachte der Abgesandt

von Rom für, daß die
Kirchen daselbst in sondern
hohen ehren, und die

Regenten fast gehorsambt
werden.

llg ambassadur da Ruma ha

purtau avont: Ca lou seigian
las baselgias d'il survetsch
da Dieu enten pli grond ha-

nur ad estima ca na seigi en

nagin lieug dilg mund.

El embajador de los cartagi-
nenses dijo: «En la repüblica

de Cartago los nobles no
dejan de pelear, los plebey-
os no paran de trabajar y los
filosofos no dejan de doctri-
nar.»

Der Gesandt von Carthago
sagte, daß der Adel daselbst
nicht müdt werde vom
streitten, der gemeine Pöfel

vom arbeiten, unnd die Phi-
losophi vom unterweisen.

llg ambassadur da Cartago
ha gig: Ca lou vengian ils
niebels bucca staunckels da

varrigiar: ilg cumin pievel
da luvrar: ad ils philoso-
phists da mussar.

El embajador de los siculos

dijo: «En la repüblica de los
siculos häcese justicia, träta-
se verdad y prescianse de

igualdad.»

Der Gesandt von Sicilia sagte,

daß man daselbst die

Justiti handthabe, die War-
heit liebe, unnd daß einer
dem andern gleich seye.

llg ambassadur da Sicillia
sehet: Ca lou vangiss tanieu
bunna gistia: vangiss tanieu
char la vardad: A ca Pin a

lauter fussan tuts adual.

El embajador de los rodos

dijo: «En la repüblica de los
rodos son los viejos muy
honestos, los mozos muy
vergonzosos y las mujeres

muy calladas.»

Der Gesandt von Rhodis

sagte, daß die alte Leut
daselbst gantz erbar, die jungen

züchtig, und die Weiber
verschwiegen seyen.

llg ambassadur da Rhodi ha

gig: Ca lou vivigian ils velgs
hundreivlameng: Jls juvens

castameng, a las femnas
seigian cuschidas.

El embajador de los ateni-
enses dijo: «En la repüblica
de Athenas no consienten

que los ricos sean parciales,
ni los plebeyos esten ocio-

sos, ni los que gobiernan
sean nescios.»

Der Abgesandt von Athen
sagte, daß man daselbst
nicht gestatte, daß die
Reichen vortheilisch, der Pöfel

müssig, noch die Regenten
einfältig wären.

llg ambassadur dad Athen
ha gig: Ca lou vengig con-
cess ch'ils richs seigian
avantagius: jlg cumin pievel
luschents: ad ils regents da
buna fei.



Bündner Monatsblatt 4/2013 292

El embajador de los lacede-
monios dijo: «En la repübli-
ca de Lacedemonia no reina
envidia porque son todos
iguales, no reina avaricia

porque todo es comün, no
reina ociosidad porque
todos trabaj an.»

Der Gesandt von Lacedemonia

sagte, daß bey jhnen
kein Neidt regiere, dann es

seye einer dem andern

gleich, daß bey jhnen kein
Geitz verspürt werde, seitemal

alles gemein seye. Daß
kein müssiggang unter
jhnen verspürt werde, seitemal

ein jegklicher sich zu
der Arbeit begäbe.

11g ambassadur da Lacede-

mone ha gig: Ca denter eis

fuss nagina scuvidonza
parchei Ein fuss adual a

Eauter: Ca seigig er nagina
ranvaria, parchei eis vessan

tutt cumin: A ca nagin na
stess luschents.

El embajador de los sicio-
mios dijo: «En la repüblica
de los siciomios no admiten

peregrinos que inventen Cosas

nuevas, ni medicos que
maten a los sanos, ni orado-
res que defiendan los plei-
tos.»

Der Sicionier Gesandt sagte,
daß man daselbst keine
frembde gestatte, weil sie

newe Fünd mitbrächten,
daß man keine Medicos
bewillige, weil sie die gesunden

umbbrächten, und daß

man keine Aduocaten oder
Redner zulasse, weil sie die
lame unnd hinckende Händel

verthädigen.

11g ambassadur da Sicionia
ha gig sin la fin: Ca lou ven-
gian buc vartieus ils esters

parquei ca eis portan adina
anzachei da nief: Ca ei ven-
gig er bucca vartieu miedis,
parquei ca quels mazzan ils

souns: A ca ei vengig vartieu

nagins advocats, parquei
ca quels defendan las caus-
sas malgistas.

Beim Vergleich des romanischen sowie des hier nicht wiedergegebenen

deutschen Wortlauts in der linken Spalte des Sagogner
Büchleins mit dem spanischen Original und den im Druck
erschienenen Ubersetzungen ins Deutsche, Italienische sowie
Französische fällt Folgendes auf:
Die deutsche Fassung von Sagogn zeigt einerseits überraschende

Berührungen mit Egidius Albertinus' Ubersetzung, folgt aber
andererseits derart genau dem romanischen Wortlaut, dass sie

sich als eine weiter nicht zu berücksichtigende, wohl erst 1715

angefertigte Rückübersetzung aus dem Romanischen erweist,
dessen Autor sich möglicherweise an diejenige von Egidius Al-
bertinus anlehnte.



Zur frühen Besiedlungsgeschichte des Valsertales 293

Auf das Verfassen einer schriftlichen Zusammenfassung der
geäusserten Meinung verzichtet einzig die romanische Version.
In der deutschen Ubersetzung von 1598 wie auch in der
romanischen Fassung fehlt in der Einleitung der Hinweis auf die
Herkunft der eingeladenen Abgesandten. Ebenso fehlt in diesen

beiden Fassungen die Vorgabe des Originals, dass die
Gesandten gehalten sind, die Überlegenheit ihrer heimischen
Ordnungen mit drei Beispielen zu belegen. Im spanischen
Original wie auch in den Übersetzungen ins Italienische und
Französische halten sich die sieben Vertreter in all ihren Antworten
strikt an diese Vorgabe, während die deutsche und romanische
Fassung den Abgesandten Roms nur zwei Begründungen
anführen lassen.

In einem andern Punkt nimmt die romanische Fassung - übrigens

genau wie die deutsche Parallelfassung in der ersten Spalte

- sowohl dem Original als auch den Übersetzungen ins
Deutsche sowie Italienische und Französische gegenüber eine

Sonderstellung ein: Einzig im Text von Sagogn begründet der
Athener die Überlegenheit seiner eigenen Ordnung mit dem

merkwürdigen Argument von der Nützlichkeit der Reichen,
der Arbeitsscheu des gewöhnlichen Volks und der Naivität seiner

Regenten. Dieser Abweichung liegt ganz offensichtlich ein
Missverständnis zu Grunde. Es ist nicht allein die Negation, die

fehlt; auch die Bedeutung von «vortheilisch» für «parciales»
(parteiisch) im Sinne von <auf seinen Vorteil bedacht> wurde
verkannt.
Die Rolle der Kirchen in Rom verdankt sich einem Fehler in der

Übersetzung ins Deutsche; im Spanischen steht «templos», womit

der erwähnte Anachronismus entfällt. Dieser Fehler in der

Vorlage in Kombination mit einer an die Grenzen der Möglichkeiten

des Deutschen gehenden wörtlichen Übersetzung der

persönlichen Passivkonstruktion im Spanischen überforderte
aber unsern Anonymus. Die Formulierung «und die Regenten
fast gehorsambt werden» für «son los gobernadores muy
obedescidos» im Sinne, dass in Rom den Regenten Gehorsam
geleistet werde, war für ihn ganz offensichtlich unverständlich
und führte dazu, dass der romanische Text am deutlichsten im
Falle von Rom vom Original abweicht.
Die Übereinstimmungen in den Abweichungen vom spanischen
Original lassen nur den einen Schluss zu, dass die romanische

Adaptation - wie übrigens auch die oben erwähnte Stelle aus
«Die Rose der Freyheit» - von der Übertragung ins Deutsche
abhängt.25



Bündner Monatsblatt 4/2013 294

Argumentation mit Hilfe von Narrativen

Zweifelsohne war der Verfasser der «Satzungen» ein gebildeter
Mann, und es ist kaum vorstellbar, dass das einzige Buch, das er
kannte, nur das von ihm für sein Zitat benutzte gewesen sein
sollte. Dann ist es aber ebenfalls kaum glaublich, dass ihm die
offensichtlichen Unstimmigkeiten in diesem Plutarch-Zitat
entgangen wären. Daraus müsste aber weiter geschlossen werden,
dass er bewusst etwas durchaus Reales - die «Satzungen» nämlich

- mit etwas Fiktionalem kombiniert hätte. Dann wäre
Antonio de Guevara allerdings nicht bloss als Lieferant eines Zitates

zu betrachten, sondern das Zitat die Folge der Übernahme

von dessen Arbeitsweise, insofern als auch unser Anonymus
von Sagogn seine Argumentation mit einem Narrativ stützte.
Doch die Unterschiede zwischen den beiden sind nicht zu
übersehen. De Guevara erzählt vom Treffen der sieben Weisen

vor dem Hintergrund eines unerreichbaren antiken Ideals, das

einen Pluralismus auf der Basis eines beständigen Suchens nach
der besten Staatsform beschwört, um die Dekadenz seiner

eigenen, vom Hofleben verdorbenen Zeit nur umso stärker
hervortreten zu lassen und die Flucht in die ländliche Idylle zu
propagieren. Zwar interpretiert der Text von Sagogn das

Plutarch-Zitat ebenfalls als Bekenntnis zur Vielfalt der politischen
Ordnungen: «Minchia terra a minchia lieug ha sias aignas ison-
zas, uordens a schentaments.»26 Doch wenn hier die Geschichte

vom Treffen der Sieben Weisen einzig und allein darum erzählt
wird, um über den Verweis auf das Nebeneinander verschiedener

politischer Formen auch auf die Demokratie als eine
Möglichkeit zu verweisen, steht der Anonymus von Sagogn bewusst
oder unbewusst dem Denken Plutarchs viel näher als de Guevara,

der die Geschichte vom Treffen der Sieben Weisen ihres

ursprünglich politischen Sinns beraubt und für seine Zwecke
instrumentalisiert hat. Passenderweise gibt er darum als Quelle
«De exilio» an, denn ihm ging es um das Lob eines freiwilligen
Exils auf dem Land.
Vorbilder für einen freien Umgang mit traditionellen Materialien

sind aus dem Bereich des Mythos bekannt, wo es durchaus
üblich ist, politische Ideologien mittels mythosbasierter
Argumente zu begründen, was Teil der sog. <Arbeit am Mythos> ist.27

So hat im 12. Jahrhundert Gottfried von Viterbo Römer und
Deutsche zu Geschwistervölkern gemacht, indem er Vergils Po-
litmythos von der Abstammung der Römer von den Trojanern
dahingehend erweiterte, dass auch die Deutschen trojanische



Zur frühen Besiedlungsgeschichte des Valsertales 295

Wurzeln hätten. Und noch zu Beginn des 15. Jahrhunderts baute
der französische Humanist Jean Lemaire de Beiges diese Genealogie

weiter aus, indem er über Francus, einen erfundenen Sohn

von Hektor, auch die Gallier und damit die Franzosen von den

Trojanern ableitete.28 Roman Muntaner, der Historiker der von
der Paläologendynastie zu Hilfe gerufenen katalanischen
Kompanie, machte seinerseits Helena alias Arena zur Frau des Herzogs

von Athen, lässt Paris ihr ganzes Gefolge von hundert
Rittern erschlagen und die Herzogin, die anlässlich einer Pilgerfahrt
nach Troja gekommen war, entführen.29

Arbeit am Mythos bedeutet Weiterarbeit innerhalb vorgegebener

Strukturen. Demgegenüber verfährt Antonio de Guevara
mit seinen Materialien völlig frei, «he may indeed be considered
a modern writer, a rare inventor of a hybrid genre that com-
bines history and fiction».30 Aus diesem Grund bedürfte es

umfassender Detailrecherchen, um die Überlegungen nachzuvoll-
ziehen, die sich de Guevara bei der Komposition seines

Plutarch-Zitats gemacht haben könnte. Dass der Text bewusst

komponiert sein muss, darüber kann jedoch kein Zweifel bestehen;

das ist allein schon aus seiner Strukturierung ablesbar: Die
historischen Gegensatzpaare Rom - Karthago sowie Athen -
Sparta umschliessen das Inselpaar Sizilien und Rhodos, worauf
den Abschluss das heute eher unbekannte Sikyon macht, auch

wenn es sich historisch gesehen um eine Polis wie Athen und
Sparta handelte.31

Hier seien nur Sizilien und Sikyon herausgegriffen, um exemplarisch

die Schwierigkeiten einer derartigen Analyse aufzuzeigen.

Eindeutig auf Motive antiker Provenienz hat Antonio de

Guevara im Falle von Sikyon zurückgegriffen, von denen das

eine mit dessen Schlussstellung korrespondiert. Die ist nämlich
alles andere als zufällig; nach den Gesetzen der Rhetorik spart
man sich das schlagkräftigste Argument für den Schluss auf, und
dementsprechend hat de Guevara, dem es ja einzig um das Lob
des Landlebens geht, nicht zufällig gerade an dieser Stelle den
Namen Sikyon platziert, rezeptionsgeschichtlich eine Chiffre
für «Landleben». Vergil, ein auch von Bündner Humanisten

rege zitierter Autor, nennt diesen Namen im Zusammenhang
mit einer idealistischen Schilderung des Bauernlebens.32 Weiter
findet sich der positive Einfluss einer Abschottung gegen Fremdes

schon in Cäsars Gallischem Krieg - eine Stelle, die dann
auch Chiampell zitiert und auf die alten Räter überträgt.33 Vor
den griechischen Ärzten soll nach einer in Plinius' «Naturgeschichte»

überlieferten Notiz bereits Cato seinen Sohn gewarnt



Bündner Monatsblatt 4/2013 296

haben, weil sie sich verschworen hätten, die Römer mit Hilfe der

von ihnen praktizierten Medizin umzubringen.34 Ein Leben
ohne Rechtshändel und mithin auch ohne Juristen ist ferner ein

Topos in den Schilderungen des Goldenen Zeitalters.35
Was hingegen Sizilien betrifft, stellt sich Ratlosigkeit ein. Wie
kann diese Insel zum Inbegriff von Gerechtigkeit, Wahrheitsliebe

und Gleichheit werden, wo doch die antiken Quellen in ihr
in erster Linie eine Chiffre für willkürlich agierende Tyrannen
sehen? Sollte man im Rahmen eines derart unhistorischen
Motivpotpourris vielleicht an Lriedrich II. denken, der im «Liber
augustalis» seine Rolle als «Diener der Gerechtigkeit»
herausstrich?36

Plutarch als Autorität

«Ein stilistisch hervorragender, historisch urteilsloser, chronologisch

unbekümmerter Mann» ist nach dem Urteil des Stammvaters

der modernen Altphilologie, Ulrich von Wilamowitz-
Moellendorff, jener Plutarch,37 der Antonio de Guevara ganz
offensichtlich als Autorität galt - und gewiss auch dem Verfasser
der Sagogner «Satzungen», er hätte ja sonst keinen Anlass
gehabt, ihn zur Klärung der Präge «quala terra hagig ils pli buns
uordens a schantaments» ohne Verweis auf Antonio de Guevara

zu zitieren. Damit ist dieser Text aus Sagogn unter anderem auch
ein interessantes Zeugnis für die Rezeption Plutarchs, denn es

entspricht nicht unseren Erwartungen, ihn ausgerechnet im
Zusammenhang mit einer Verfassungsdebatte als Autorität zitiert
zu sehen. Diskussionen um die beste Form staatlicher Organisation

haben eine lange Tradition, beginnen bereits bei Herodot,
dem Vater der Geschichtsschreibung, und kulminieren in Cice-
ros Schrift «Uber den Staat». Von Ciceros «Staat» kann im
vorliegenden Fall abgesehen werden, wurde der vollständige Text
doch erst 1819 auf einem Palimpsest entdeckt.38 Herodot jedoch
war bereits seit 1474 durch die oben erwähnte Ubersetzung von
Lorenzo Valla über das Latein einem weiteren Publikum
zugänglich; ebenfalls wären Piaton sowie Aristoteles - zwei andere

diesbezüglich grosse Namen - damals schon in lateinischen
Übersetzungen greifbar gewesen!39

Mag die Inanspruchnahme von Plutarch für verfassungsrechtliche

Dinge auch nicht unseren Erwartungen entsprechen, dem
bedeutenden holländischen Humanisten Maarten van Dorp (ca.

1485-1525) galt dieser kaiserzeitliche griechische Schriftsteller



Zur frühen Besiedlungsgeschichte des Valsertales 297

jedenfalls als Gewährsmann dafür, dass die Sieben Weisen die

Begründer der Gesetzgebung waren.40 «Den Weisen hat das

Gesetz den Massstab an die Hand gegeben», heisst es dazu in
Plutarchs «Gastmahl der Sieben Weisen».41 Es ist darum durchaus

nachvollziehbar, wenn jemand, der seinen Überlegungen zur
Organisation von Gemeinschaften mit dem Rückgriff auf einen
antiken Autor die notwendige historische Tiefe geben wollte,
sich nach einem Plutarch-Zitat umsah.

Parodistisches Konstrukt von Glaubwürdigkeit

Nichts verbindet von der Entstehung her die «Satzungen» mit
den beiden früher verfassten Schriften. Überraschenderweise

gibt es zwischen ihnen dennoch ein verbindendes Element in
Gestalt der Fiktionalität, insofern als «Litgun» und «Topographie»

Wirklichkeit auf einer fiktiven Ebene parodieren.
Vorangestellt ist den beiden älteren Sagogner Texten nebst einem
Gedicht unter dem Titel «Der Wappenschild des Litgun» nämlich

ein angeblich von einem Notarius und Cancellarius
unterzeichneter Ingress, in dem darauf hingewiesen wird, dass dieser
Text so alt sei, dass er wegen der ungewohnten Buchstabenformen

nur mühsam zu lesen sei. Was vorgelegt werde, seien Auszüge

davon in Form beglaubigter Kopien, die Rechtsgültigkeit
besässen und zugleich für authentisch gehalten würden: «Mo
questas Extracziuns a Copias vidimadas dein da cou d'anvi van-
gir salvadas e tanidas par Authenticas a ufficialmeng sufficien-
tas.»42 Die Verwendung des romanischen <authentic> im
Zusammenhang mit rechtsgültigen Kopien stimmt überein mit der von
den zeitgenössischen Lexikographen gegebenen Bedeutungserklärung

für das lateinische authenticus und seiner Verwendung
bei Chiampell.43 Letzterer verwendet nämlich im Zusammenhang

mit Urkunden synonym zu literae bzw. tabulae authenti-
caeAA die Wortverbindung autoritatis plenae tabulae;45
entsprechend sind dann unter authentici legati46 natürlich
bevollmächtigte Gesandto zu verstehen. Der Sagogner Text
und Chiampell folgen damit einem Wortgebrauch, auf den die
Urkundenlehre von Bresslau ausdrücklich aufmerksam macht:
«Doch ist das Wort (sc. authenticum) in den späteren Jahrhunderten

des Mittelalters bisweilen auch auf eine gewisse Art von
Kopien übertragen worden. Da nämlich einer einfachen
Abschrift, zumal wenn sie vom Empfänger der Urkunde hergestellt
war, keine rechtliche Beweiskraft zugeschrieben werden konnte,



Bündner Monatsblatt 4/2013 298

so musste sich schon früh das Bedürfnis herausstellen, Formen
zu finden, durch die man Kopien mit solcher Beweiskraft
auszustatten vermochte.»47 Ganz offensichtlich wird in der Einleitung
zum «Litgun» Amtsstil parodiert, um dem Dokument
Glaubwürdigkeit zu verleihen; gekonnt ergänzt die zugehörige
Beschreibung von dessen Siegelung die Persiflage des Kanzleistils.

Konstruktion einer Ursprungslegende

Doch zunächst wird der Ton gewechselt. Glaubwürdigkeit
entspringt nicht allein aus protokollarischen Formalitäten; die

Verwendung eines Narrativs, das sich als altüberlieferte Erzählung

ausgibt, erfüllt den gleichen Zweck. Auf die durch das

Einleitungsgedicht geweckte Neugier, was es denn mit diesem
Knödel und den ihn begleitenden Fasnachtsküchlein für eine
Bewandtnis habe, geht das erste der auf die oben erwähnte Art
unterschriftlich beglaubigten Dokumente ein; überliefert ist es

zwischen Eisenplatten und mit einem Siegel aus Gerstenmehl-
teig in der Grösse einer Rahmkelle versehen. Was hier in einem
alle Regeln der neuzeitlichen Protokollierkunst befolgenden
Schriftstück daherkommt, ist dann überraschenderweise nichts
anderes als eine Ursprungslegende.
Der Anonymus von Sagogn führt darin aus, wie einst zwei auf
seinem Gemeindegebiet domizilierte - natürlich fiktive -
Herrschaften, nämlich die von Tiert und Badangieu, deren Namen in
der Bezeichnung für zwei südlich der Kirche, unmittelbar oberhalb

des zum Rhein abfallenden Abhangs gelegene Fluren
weiterleben, in einem recht unsanft mit Fäusten ausgefochtenen
Kampf das wunderbare Wappen gewonnen hätten. Darauf
kommt eine Prinzessin in der Funktion der Stifterin des als

«Litgun» bezeichneten Brauchs ins Spiel. Fokussiert ist er auf
das Wappen und dessen Beibehaltung für alle Zeiten: «par inna
ragurdonza ed era mantienement da quei wopen».48 Am Tag des

Kirchweihfests, d. h. am Sonntag vor dem Gallustag am 16.

Oktober,49 sollen von nun an gemäss der Weisung der Prinzessin
jährlich auf Muleins zwei Dinge durchgeführt werden: Zum
einen geht es um die Zubereitung des eigentlichen Litgun, eines

einzigen Riesenknödels in Brühe, aus 50 Malter Gerstenmehl
und 25 Ballen Alpbutter. Hinzu kommen eine Art Fasnachtsküchlein,

hergestellt wiederum aus 50 Malter Gerstenmehl,
dem ebenso viel Roggen- und Weizenmehl zugegeben werden
muss. Ebenso realitätsfremd wie die übertriebenen Mengenan-



Zur frühen Besiedlungsgeschichte des Valsertales 299

gaben für die Zutaten sind die genannten Dimensionen: Um
einen Mastbaum oder Dachsparren solle man diese Küchlein
wickeln können!
Bereits für dieses fantastische Detail finden sich antike Gegenstücke.

Dass etwas Gebackenes gewissermassen zum Tuch wird,
erinnert an die bei Varro überlieferte Etymologie für panis, Brot.
Weil dieser berühmte römische Universalgelehrte das Fladenbrot
als die ursprünglichste Form von Brot betrachtete, leitete er panis
von pannus, <Tuch>, ab, einem Wort, das manchen als Bezeichnung

für <Windel> aus der Weihnachtsgeschichte nach der Vulgata
bekannt sein dürfte.50 Doch damit nicht genug. Im Fexikon des

Pollux, das dank einer 1541 in Basel erschienenen Ubersetzung
auch von des Griechischen Unkundigen benutzt werden konnte,
wird eine Sorte von Zeremonialbroten erwähnt, die ihren Platz im
Dionysoskult hatten, an Spiesse gesteckt gebacken wurden und
deren Dimensionen ebenfalls das Übliche weit überschritten. Aus
bis zu drei Scheffeln Getreide sollen diese Brote nämlich gebacken

worden sein.51 Wenn wir der Einfachheit halber den Scheffel

zu 501 rechnen, ergäbe das ein Brot von über 110 kg bzw. 17m2

Fladenbrot, d. h. die Massangaben in diesen antiken Texten sind
nicht weniger fantastisch als die für Sagogn überlieferten.52
Was fantastisch daherkommt, erinnert bei näherem Zusehen
doch sehr an de Guevaras unbekümmerten Umgang mit antiken
Motiven, wie er sich exemplarisch in dem mit Sikyon verknüpften

Motivpotpourri gezeigt hat. Nicht nur ist die Handlungssequenz

«Gewinnung eines Schildes - Anweisung zu dessen

Bewahrung - Zelebrierung von Festmählern durch die dafür
zuständige Körperschaft» aus der Gründungssage des altrömischen

Kollegiums der Salier bekannt, bekannt waren diese Salier
ebenfalls für die Durchführung von Gastmählern, die an Üppigkeit

den im vorliegenden Text erwähnten in nichts nachstanden;
die von Erasmus in Anlehnung an Horaz geprägte Formulierung

Saliares dapes wurde sogar sprichwörtlich.53
Das Salierbrauchtum führte man auf folgende Begebenheit
zurück: Numa Pompilius, dem zweiten der altrömischen Könige,
soll eines Morgens während seines Gebets vor der regia ein
Schild vom Himmel vor die Füsse gefallen sein und zugleich
habe ihm - nein, nicht eine Prinzessin, sondern einfach eine
Stimme prophezeit, der noch junge römische Staat werde nur so

lange Bestand haben, als er diesen Schild bewahren werde. Um
einem Diebstahl vorzubeugen, liess Numa zunächst elf Kopien
herstellen und übertrug die Aufsicht über die nun insgesamt
zwölf Schilde dem Kollegium der Salier.54



Bündner Monatsblatt 4/2013 300

Soviel zu den antiken Motiven, deren man sich bei der «Litgun»-
Legende in parodistischer Weise bedient haben könnte, um -
inspiriert von de Guevaras literarischer Technik - diesen Brauch
auf einen Ursprung zurückzuführen. Es kann nicht a priori
ausgeschlossen werden, dass die Rezeption von Antonio de Guevaras

Werk auch in der Surselva bereits ein Vierteljahrhundert vor
der Niederschrift der «Satzungen» begann, was im Vergleich
zum übrigen Europa immer noch spät wäre.
In ethologischer Hinsicht liegt der Brauch des «Litgun» natürlich
auf einer in unserem Kulturraum seit der Antike auszumachenden

Linie. Essen, verstanden nicht als lebensnotwendige
Nahrungsaufnahme, sondern als zeichenhaftes Ritual, das ein «esser

sco en in briec da pieun» inszeniert, d. h. ein Leben im festlichen
Uberfluss, wofür Fett die geeignete Chiffre abgibt, hat seit jeher
die rituelle Funktion der Selbstversicherung und damit Stärkung
der Gemeinschaft gehabt. «Nel mondo antico greco, etrusco e

romano, infatti, gli avvenimenti importanti della vita pubblica e

privata sono sempre accompagnati dal consumo di pasti comuni
in gruppi piü o meno allargati, comprendenti ora la sola famiglia,
ora amici, ora confraternite di persone unite da interessi com-
muni (politici, religiosi, professionali).»55 Es führt eine gerade
Linie von den gemeinsamen Mahlzeiten der spartanischen
Männergesellschaft, den sog. Syssitien, über das gemeinsame Essen
der athenischen Archonten im Prytaneion auf der Agora Athens
bis hin zum Bsatzig- und Gerichtsessen im alten Bünden.56

Zum rituellen Essen hinzu kommt im alten Rom wie in Sagogn
die Bewahrung eines Schildes bzw. eines Wappens, was miteinander

identisch ist, wie die heraldische Bezeichnung <Schild> für
den Hauptteil eines Wappens beweist. Der augusteischen
Literatur galten die genannten Salierschilde als Faustpfand für die
römische Herrschaft, ihre Bewahrung mithin als Symbol für
deren Perpetuierung, vergleichbar der Funktion des «mantiement
da quei wopen» für die Gemeinschaft von Sagogn.57 Die Parallelen

gehen aber noch weiter. So wie es neben den altrömischen
Schildbewahrern noch die Salischen Jungfrauen gab,58 bezieht
der Sagogner Text «Dunschellas a Matouns» inkl. der Vogtschaft
über letztere mit ein, ein untrügliches Indiz dafür, dass - wie es

bereits Martin Bundi postuliert hat - dieser Text seinen

Ursprung den Gebräuchen rund um das Knabenschaftswesen
verdankt.59 Bereits Gian Caduff hat in seiner Abhandlung über die
Bündnerischen Knabenschaften herausgearbeitet, wie z.B. in
den Aufnahmebräuchen - entsprechend den noch heute am
Zürcher Sechseläuten bei den abendlichen gegenseitigen Besu-



Zur frühen Besiedlungsgeschichte des Valsertales 301

chen auf der Zunftstube üblichen geistreichen Wortgefechten -
sowohl Witz wie Rhetorik gefordert waren,60 mithin auch eine

Neigung zum Spiel mit literarischen Motiven nicht ausgeschlossen

werden kann; immerhin ist auch im Folgenden das Spiel mit
Bildungswissen nicht zu übersehen.

Die Gesetze der Sozietät

Auf Aition und Rezeptur des «Litgun» folgt ein weiterer
Abschnitt. Betitelt ist er mit «L.S.», einer Abkürzung, die als leges
societatis - Gesetze der Gemeinschaft - aufzuschlüsseln ist und
sich ebenfalls am Motiv der parodistischen Konstruktion von
Glaubwürdigkeit orientiert.61 Die für das Original angeblich
verwendeten Beschreibmaterialien und ihre Siegelung verweisen

nämlich ganz klar ins Reich der Fantasie. Beschreibmaterialien

und Siegel sind im Übrigen kunstvoll aufeinander
abgestimmt und bilden eine doppelte Klimax. Bei ersteren erfolgt
die Steigerung über eine Schiefertafel, Birkenrinde und eigentliches

Urkundenpergament vom Kitz bzw. Fisch bis hin zu
einem präzis beschriebenen altrömischen Wachstafelbüchlein.
Nicht weniger abenteuerlich sind die angehängten Siegel,
entsprechend dem Siegel aus Gerstenmehlteig in der Grösse einer
Rahmkelle unter der «Litgun»-Legende. Ist beim ersten Dokument

der «L.S.» noch einfach von einer Siegelung durch 17

Gouverneure die Rede, so folgen nun drei mit Kirsch- bzw.
Tannenbaumharz sowie Kolophonium gesiegelte Urkunden.
Vom folgenden Dokument wird wiederum wie beim ersten nur
vermerkt, dass es gesiegelt ist, und zwar mit zwei Siegeln in der
Grösse von Gebsen, während die drei vorangehenden Dokumente

behängt sind mit Siegeln von der Grösse eines Kübels,
eines Butterfasses und einer Käse- oder Ziegerform. Inhaltlich
geht es dabei um die der Gemeinschaft geschuldeten Beiträge,
Jagdprivilegien und die Vogtschaft über die Mädchen sowie das

rituelle Gerichtsverfahren der «Dertgira nauscha».
Was nun auch in diesem Abschnitt des Anonymus von Sagogn
auffällt, ist die Verwendung von Motiven, die ganz offensichtlich

zum Bildungsgut der damaligen Zeit gehörten. Hierzu zählt
die Erwähnung des Kolophoniums, eines pflanzlichen, nach
dem kleinasiatischen Kolophon benannten Harzes, bei dem
heute in der Regel ein Geiger vor unser geistiges Auge tritt und
den Bogen seines Instruments damit behandelt. Vergessen ging,
dass Harze auch ein Bestandteil von Siegelwachs waren, ja auch



Bündner Monatsblatt 4/2013 302

in der Realität manchmal mit reinem Harz gesiegelt wurde.62

Wenn der Anonymus von Sagogn mit reinem Kolophonium
siegelt, könnte man das zunächst dahingehend interpretieren, dass

er das Dokument damit als besonders wertvoll auszeichnen
wollte. Doch viel eher haben wir es auch hier mit einer Art
ironischem Verfremdungseffekt zu tun, einer für die Parodie
typischen Uberzeichnung der Realität, die aus dem Spiel mit
gelehrten Ausdrücken resultiert. Wenn nach Kirsch- bzw.
Tannenbaumharz mit Kolophonium gesiegelt wird, klingt das

nur für denjenigen ehrfurchtgebietend, der nicht weiss, dass dieser

exotisch klingende Begriff auch das in den Alpen gewonnene
Harz bezeichnen konnte, mithin bloss ein Synonym für die beiden

andern genannten Harze ist.63 Zu lesen steht das bei Pedani-

os Dioskurides, einem heute unbekannten Autor aus der zweiten

Hälfte des ersten nachchristlichen Jahrhunderts, der aber
bereits in der zweiten Hälfte des ersten Jahrtausends ins Syrische

und mehrfach ins Arabische übersetzt noch bis zum Beginn
des 19. Jahrhunderts als Autorität für pflanzliche Wirkstoffe die
medikamentöse Therapeutik des Abendlandes beeinflusste, so
dass es weiter nicht erstaunlich ist, wenn sein Werk 1539 ins
Lateinische übersetzt auch in Basel gedruckt erschien und damit
für ein weiteres Publikum in unsern Gegenden greifbar war.64

Gleichzeitig mochte mit diesem abschliessenden Einzelsiegel ein

Wortspiel mit jenem, Kolophon genannten, informativen Zusatz
am Schluss einer Handschrift intendiert sein.65

In diesen Zusammenhang gehört auch die Beschreibung des

letzten Dokuments als Wachstafelbüchlein, wie es zur Zeit des

Komödiendichters Plautus verwendet wurde. Spiegelt sich hier
etwa jene Stelle aus dem «Pseudolus», wo jemand seiner
Angebeteten «mit Hilfe von Wachs, Holz und Buchstaben» einen
Gruss übermittelt? Ist es wirklich blosser Zufall, wenn gerade
diese Komödie in der fraglichen Zeit durch Giambattista Deila
Porta zwei sehr populäre Bearbeitungen erfahren hat und
damit für ein gebildetes Publikum als bekannt vorausgesetzt werden

darf?66

In den «L.S.» zeigt es sich, dass ihr Verfasser in gewissem Sinn
mehr Humanist war als Durich Chiampell. Im Kontext mit der

Festlegung eines Termins wird nämlich die Fastnachtszeit
genannt, aber nicht unter Verwendung des geläufigen Terminus
<tscheiver>, sondern - wie wenn das die selbstverständlichste
Sache der Welt wäre - in Anlehnung an die lateinischen Bacchanalien

als «Bachanailla»; die Belege für diesen Begriff sind nach dem
«Dicziunari rumantsch» mehr als spärlich und weisen das Wort



Zur frühen Besiedlungsgeschichte des Valsertales 303

als Synonym für <Saufgelage> aus.67 Undenkbar, dass der Pfarrer
und Vertreter des Bündner Humanismus Chiampell diese

Bezeichnung verwendet hätte! Ihm gilt in echt protestantischer
Manier a priori alles als etwas Teuflisches, was in Beziehung zu
einem heidnischen Gott wie Bacchus gesetzt werden kann, wie
aus seinem Bericht über den ihn an Bacchanalien erinnernden
Perchtenbrauch der «punchiadurs» in der Surselva hervorgeht.68

Die Champs-Elysees von Sagogn

Die leider nicht vollständig überlieferte «descripziun topogra-
phica» - es fehlt die Beschreibung des Dorfes selbst - steht in der
Tradition antiker Periegeten wie Pausanias, dessen «Beschreibung

Griechenlands» Massstäbe setzte.69 So richtig in Mode
kommen topographische Beschreibungen dann im 16. Jahrhundert

unter dem Einfluss der umfassenden kosmographischen
Werke von Enea Silvio Piccolomini, dem späteren Papst Pius II.,
über (Klein-)Asien (1477) und Europa (1501). Diesem Interesse
verdankt sich auch Simon Lemnius' 1543 erschienene Ubersetzung

der «Weltbeschreibung» von Dionysios Periegetes.70 Nicht
zufällig entstand zu dieser Zeit Durich Chiampells «topographi-
ca descriptio», die als Teil einer gesamten Darstellung der
geographischen Verhältnisse der Schweiz gedacht war.71 Die
Ausformung dieser Literaturgattung widerspiegelt sich im Lexikon
von Ambrogio Calepino, das dem wachsenden Bedürfnis nach

Erklärung der zugehörigen Fachterminologie durch die
Aufnahme neuer Lemmata nachkam. Während sich in der Ausgabe
von 1512 noch kein entsprechendes Stichwort findet, diejenige
von 1546 dann wenigstens topographia knapp erklärt, differen-

Vertrautes Gelände - fremde
Namen.



Bündner Monatsblatt 4/2013 304

Die heute teilweise überbaute

Flur «Muleins» östlich des
Kirchhügels von Sagogn.

ziert jene von 1778 sogar zwischen topographia und topothesia,
d.h. zwischen der Beschreibung eines wirklichen und eines

bloss fiktiven Ortes. Zurückgegriffen wird dabei auf die unter
dem Namen des Servius überlieferte Kommentarmasse zu Ver-
gils Aeneis, die «Topographie» als die Beschreibung eines
wirklichen Ortes definiert.72
Was wir in der «descripziun topographica» lesen, erfüllt die

Erwartungen, die eine Schrift dieses Titels weckt, jedoch nur
bedingt. Es werden zwar real existierende Toponyme aufgezählt,
doch es bleibt beim Katalog; über ihre Lokalisierung - das, was
eine Topographie eigentlich leisten sollte - setzt uns in der Regel
erst Martin Bundis Karte ins Bild.73 Entschädigt wird man für
dieses Manko durch die zahlreichen Analogien zur Welt ausserhalb

der Gruob, die derart kühn sind, dass von einer Parodie
humanistischer Gepflogenheiten gesprochen werden muss.
Hier geht es nämlich nicht darum, eine literarische Landschaft im
eigenen Umfeld Wirklichkeit werden zu lassen, wie es etwa
Simon Lemnius machte, in dessen Versen sich die Umgebung seines

Geburtshauses auf «Guad» zu einem Arkadien im Münstertal
verwandelt, vergleichbar Kaiser Hadrian, der in seiner Villa in
Tivoli u. a. die Geographie Alexandriens nachbauen liess.74 Von
einer unmittelbar östlich der Kirche gelegenen Wiese heisst es

beispielsweise: «Muleins ist die Hauptresidenz, eingefasst von
Palisaden, von uns so kostbar genannt wie die Elysischen Felder
oder das Paradies der Heiden, weil hier alljährlich an unserem



Zur frühen Besiedlungsgeschichte des Valsertales 305

Detail aus Giovanni Battista
Macholinos Fresko «Bild
des göttlichen Zorns» in der
katholischen Pfarrkirche von
Sagogn mit Schluein links
und Sagogn rechts.

grossen Kirchweihfest unsere Olympiaden abgehalten werden.»
Tatsächlich wissen wir dank eines auf 1639 datierten Freskos in
der katholischen Pfarrkirche, dass einst eine Abschrankung aus

Holz Sagogn mitsamt den am Dorfrand gelegenen Wiesen und
Feldern umgab.75 Doch war die Palisade auch Realität, eine

Königsresidenz dahinter gab es natürlich nicht. Eine hinter einer
Befestigung aus Pfählen gelegene Residenz kennt hingegen Homers
Odyssee - dank Simon Lemnius' 1549 gedruckter Ubersetzung
auch den des Griechischen Nichtkundigen zugänglich - auf der
Insel des Phäakenkönigs Alkinoos: «Odysseus bewundert... die

um die Stadt herum errichteten Mauern, aufrecht gehalten durch
hohe Pfähle und Pfeiler.» Darüber hinaus lässt Homer Alkinoos
auf dem Markt seiner pfahlbewehrten Residenzstadt Wettkämpfe
in den olympischen Disziplinen organisieren.76
Diese auffällige Parallelität der Motive schliesst einen Zufall aus.
Auch die Bezeichnung der Elysischen Felder von Muleins als

Paradies der Heiden verdankt sich wohl nicht einem Spontaneinfall

unseres Anonymus; Parallelen zwischen Phäakeninsel
und dem Garten Eden im Alten Testament diskutierte man
bereits in frühchristlicher Zeit.77 Es bräuchte ja einer nicht einmal
des Griechischen kundig zu sein, um einem antiken Vorbild für
den Motivkomplex «Sport im befestigten Paradies» zu begegnen.

Genauso schildert Vergils Aeneis das Elysium in der Unterwelt:

ein idyllischer Platz gelegen hinter den festen Mauern der

Königsburg der Unterweltsherrscher, wo man Sport treibt.78



Bündner Monatsblatt 4/2013 306

Inspiriert sein könnte unsere Stelle durch Heinrich Glareans

hochgelehrtes Gedicht «Descriptio de situ Helvetiae et vicinis
gentibus», das es dann dank Myconius' Kommentar doch noch
zu einer gewissen Popularität brachte, denn bereits hier
erscheint das mit der Phäakeninsel identifizierte Korfu als Chiffre,

um die Schweiz in den Rang eines Paradieses zu erheben.
Runde 30 Jahre später wird dann Francesco Negri diese Chiffre

dazu benützen, um die Fruchtbarkeit der Felder Rätiens
herauszustreichen.79 Wie sehr damals auch die Wahrscheinlichkeit

gestiegen war, dass man in gebildeteren Kreisen auf den

Begriff der Elysischen Felder stossen konnte, zeigt weiter der
Umstand, dass sich ab der Auflage von 1558 ein entsprechender
Eintrag in Calepinos Lexikon findet.80 Doch ihre Lokalisierung

in unmittelbarer Nachbarschaft zur Kirche entbehrt nicht
einer gewissen Pikanterie, gibt hier doch etwas Heidnisches
die Chiffre für <kostbar> ab, und zwar erst noch durch die
Übernahme einer Vorstellung, die ursprünglich allein mit dem

Jenseits verbunden war! Vorausgesetzt ist hier natürlich, dass

das Elysium in nachvergilischer Zeit zum Paradies auf Erden
mutierte. Der entscheidende Schritt dazu wird in der Sertori-
us-Vita von Plutarch, einem in Sagogn ja bestens bekannten
Autor, gemacht, wo die Kanarischen Inseln mit den Inseln der
Seligen und dem Elysium identifiziert werden. Aus der Zeit
kurz nach 1600 sind dann die ersten Versuche bekannt, die Ver-
gilische Unterweltsgeographie auf die Realität Kampaniens zu
übertragen, eine Entwicklung, der sich später die Namenge-
bung für die Champs-Elysees von Paris verdankt.81 Bei unserem

Text aus Sagogn dürfte es sich mithin um eines der frühesten

Beispiele für die Rezeption der Bedeutungsverschiebung
von <Elysium> nördlich der Alpen handeln.
In einem weiteren Punkt dokumentiert die Notiz zu Muleins,
wie sehr der Verfasser der Sagogner «Topographie» auch mit den
damals neuesten frühneuzeitlichen Entwicklungen bei der
Verwendung von Wörtern aus dem Bereich der Antike vertraut
gewesen sein muss. Wie anders soll man sich sonst die auffällige
Bezeichnung der im Rahmen des Kirchweihfestes durchgeführten

Wettkämpfe als «Olympiadas» erklären?82 Denn der Begriff
Olympias verwies im Altgriechischen vorwiegend auf einen
Zeitraum von vier Jahren, nicht aber auf die an dessen Ende abgehaltenen

Spiele und wurde noch im Mittelalter mit dieser Bedeutung
im Kontext von Datierungen verwendet. Nur in vereinzelten
Fällen und bei Autoren, die nicht im Hauptliteraturdialekt, dem

Attischen, schrieben, begegnet der uns so vertraute Wortge-



Zur frühen Besiedlungsgeschichte des Valsertales 307

brauch von <Olympiade> im Sinne von <Olympische Spiele>; von
der römischen Literatur wurde diese Metonymie bezeichnenderweise

nicht rezipiert. Wie ungebräuchlich insbesondere die
Verwendung des Plurals <Olympiaden> für <Olympische Spiele> noch
1560 bzw. 1566 war, belegen zwei in der Schweiz erschienene

Pindar-Ubersetzungen, in denen der Begriff noch mit olympische

Wettkämpfe> (Olympica certamina) umschrieben wird.83

Erst im lateinischen Schrifttum des Humanismus in der Zeit der
Texte von Sagogn kommt die moderne Verwendung des Begriffs
richtig auf. Einen entsprechenden Beleg - in der Form Olympia-
dum festivitatem (die Festlichkeit der Olympiaden) - habe ich
allerdings erst im «Agonisticon» von Pierre du Faure de Sain-

Jorry gefunden, einem Werk, das 1592, also erst nach dem
angenommenen Jahr der Niederschrift der Sagogner «Topographie»
erschienen ist; zum Thema gemacht hatte die Olympischen Spiele

als eine der Gesundheit förderliche Aktivität allerdings bereits
der Arzt Girolamo Mercuriale in seiner erstmals 1569 erschienenen

«Kunst der Gymnastik».84
Der Vergleich ländlicher Feste mit griechischen Olympiaden hat
auch in die volkskundliche Fachliteratur Eingang gefunden. In
Richard Weiss' Volkskunde lesen wir zu den zur Mitsommerzeit,
an Jacobi oder bei der Alpentladung im Herbst abgehaltenen
Älplerfesten und Alpstubeten: «Diese Feste erhalten durch die

Älplerspiele ihr besonderes, wettkampfartiges Gepräge, das an
die Olympiade der griechischen Hirtenvölker... erinnert.»85

Eigentliche sportliche Aktivitäten im Rahmen der Knabenschaf-
ten sind allerdings nur als Teil der Aufnahmerituale bekannt.
Denkbar wäre es, dass damit die Paraden der Knabenschaft
gemeint sein könnten, die häufig im Zusammenhang mit kirchlichen

Festen durchgeführt wurden; belegt sind Kämpfe zwischen
den Knabenschaften verschiedener Dörfer.86 Wie man in Rätien
unabhängig vom Alter generell herausragende körperliche Feis-

tungen bewunderte, zeigen die entsprechenden Ausführungen
in Chiampells «Topographie»; starke Männer, die es mit ziemlich

allen aus Antike und Altem Testament bekannten legendären

Kraftmenschen hätten aufnehmen können, waren im alten
Bünden offenbar gar keine so seltene Spezies. Dabei scheint man
sich auch in Disziplinen geübt zu haben, die weit über das

hinausgingen, was an den Olympischen Spielen der Antike üblich
war, wie etwa im Doppelspeerwurf.87 Von der Begeisterung, mit
der man im alten Rätien nicht nur dem Ringen und Steinstossen,
sondern auch dem Schiesssport huldigte, berichtet bereits
Francesco Negri.88



Bündner Monatsblatt 4/2013 308

Von der Adria bis in den Orient: virtuelle Geographie

Im Folgenden steckt die Sagogner «Topographie» das Gemeindegebiet

ab unter Verwendung geographischer Begriffe, die ein
Gebiet mit einer Ausdehnung über Europa hinaus bis in den
Fernen Osten und nach Südamerika auf die Gruob projizieren;
sogar Afrika ist mit Atlas, Ägypten und Rotem Meer vertreten.
Das Kerngebiet ist in der Realität durch folgende Grenzpunktangaben

fixiert: Im Norden sind das an Laax und Falera angrenzende

Fluren, im Westen die Grenze zu Schluein und im Süden
das Castrisch gegenüberliegende Rheinufer und weiter flussab-
wärts die frühere Brücke nach Valendas sowie die Grenze zu
Flims. Diese U-förmige Struktur, deren Rundung gegen die Sur-
selva gerichtet ist, schneidet ungefähr rechtwinklig auf der Höhe
der Burg Schiedberg die Linie des Ual da Mulin. Ostlich davon
bilden die Fluren Planezzas und Bargaus die parallel zum Ual da

Mulin verlaufende Basislinie eines Dreiecks mit der Spitze im
Bereich von Tuora. Um dieses Kerngebiet herum, auf dessen

Gebiet einzelne Bereiche als sog. Wüsteneien ausgeschieden
werden, gruppiert der Text gewissermassen als Satelliten die sog.
Inseln und Maiensässe bzw. Alpen.
Die im Rahmen dieser «Topographie» verwendeten fiktiven Motive

sind von zweierlei Art: Zum einen ist dieses Gebiet in sog.
Herrschaften mit einer je eigenen politischen Struktur, die durch
die Nennung von je einer ausländischen Entsprechung charakterisiert

wird, unterteilt und nimmt damit etwas vorweg, was sich
in Jugendorganisationen als Gliederungsprinzip etabliert hat, wo
Untergruppen nach Ländern, Burgen oder auch den Stämmen
Israels benannt sind. Und so ist die Rede von einer Magnatschaft so

gut wie von einer Woiwod- und Grafschaft; es gibt Gegenstücke
zu dem von einem Sultan beherrschten Ägypten wie zu den
Kaiserreichen von Indien und Japan - alles Antonio de Guevaras
Fantasie ebenbürtig! Auf den Aspekt seiner durch Natur und
künstliche Befestigung gesicherten Lage ist der Vergleich des
Gebiets von Bregl da Heida an aufwärts mit China fokussiert, eine

Beurteilung nach einem bei Cäsar und Livius geläufigen Muster.89

Auch die Assoziierung der abgelegenen Gebiete von Planezzas,

Bargaus und Tuora östlich des Ual da Mulin mit dem Fernen Osten

und Südamerika kann im Sinne eines überzogenen Vergleichs
nachvollzogen werden, analog zur Angabe, dass die unmittelbar
westlich von Schiedberg gelegenen Wiesen an die Tartarei
grenzen.90 Der Blick des Textverfassers ist ganz offensichtlich nach der
Surselva gerichtet, und so hält er sich an die Vorstellung Picco-



Zur frühen Besiedlungsgeschichte des Valsertales 309

lominis, dass Europa mit seinem Rücken an Asien stosse; noch
Goethe dichtete: «hinten, weit, in der Türkei».91

Neben diesem Rekurs auf Fremdes als Referenz im Politischen
sowie im Hinblick auf Aspekte der Lage steht der völlig surreale

Abgleich der lokalen Verhältnisse mit der <Weltgeographie>. Denn
dass der Rhein auf der Strecke zwischen Castrisch und Valendas

an Anatolien bzw. Kleinasien grenzen soll, dass hier das Mittelmeer

oder Adriatische Meer liege, hat absolut keine Vergleichsfunktion,

ist reine Fiktion, so dass der Rhein etwas weiter unten
auf der Höhe von Bargaus auch zum Ganges, später sogar zum
Amazonas werden kann; einer der Rheinzuflüsse ziemlich genau
unterhalb des Dorfes mutiert seines angeblichen Mineraliengehalts

wegen gar zum Roten Meer.92 Man ist deshalb versucht, hier
wiederum jemanden am Werk zu sehen, der in humanistischer
Tradition mit Bildungsgut spielt, wie der bereits genannte Gla-

rean, der auch Ganges, Tigris und Euphrat in metaphorischem
Sinn mit der Schweiz verknüpfte.93 Nicht zuletzt weist ferner die

getrennte Nennung von «Asia Minora» und «Natolia» in dieselbe

Richtung, erinnert sie doch sehr an die Verwendung des gelehrten
Begriffs <Kolophonium> für das gewöhnliche Baumharz. Hier ist
nämlich ebenfalls zweimal vom Gleichen die Rede. Der Begriff
<Kleinasien> - die Alten Römer sprachen einfach von <Asia> -
begegnet erstmals im 2. Jahrhundert n.Chr. beim Geographen Pto-
lemaios und wird mit Orosius' Universalgeschichte in die

lateinischsprachige Tradition des Westens überführt. So bezeichnet
dann z. B. um 1300 die Ebstorfer Weltkarte diese Gegend mit Asia
minor und in Sebastian Münsters «Cosmographie» von 1544 liest

man den Titel «Das klein Asia».94 Demgegenüber ist der Terminus

<Anatolien>, der heute den asiatischen Teil der Türkei
bezeichnet, jünger. Belege für die Gleichsetzung von anatolie mit
anatole (Osten), der Voraussetzung für eine Wortbildung <Anato-
lien>, analog zu <Gallien> und <Germanien>, finden sich erst in der

Spätantike ab dem 4. Jahrhundert in den sog. «Kyranides» und
der Suda, Werken kompilatorischen und lexikographischen
Inhalts also.95 Als bereits gebräuchlich geworden deklariert die

synonyme Verwendung von Kleinasien und Anatolien in der
Form «Natolia» dann eine Marginalie in der lateinischen Ausgabe
von Paolo Giovios Türkenschrift, die von Francesco Negri, dessen

Einfluss auf das Geistesleben in Bünden kaum unterschätzt
werden kann, 1537 in Strassburg herausgegeben wurde. Seine

Bestätigung findet dieser Hinweis in der Beschriftung der Karte
«Griechenland mit andern anstossenden Ländern» bei Münster
und durch eine Legende im epochemachenden 1570 erschienenen



Bündner Monatsblatt 4/2013 310

Kartenwerk von Abraham Ortelms, in dessen «Theatrum orbis
terrarum» eine Karte nämlich mit «Natoliae, quae olim Asia
minor, nova descriptio» angeschrieben ist.96

Aus welchen Quellen hat der Verfasser der Sagogner «Topographie»

aber wohl sein Wissen in Bezug auf die Gebiete im Fernen
Osten geschöpft? Das indische Mogulreich z.B. trat erst 1596

durch eine Publikation des Niederländers Jan Huyghen van Lin-
schoten ins Bewusstsein weiterer Kreise.97 Wie die oben erwähnte

Rezeption des Begriffs <Olympiade> im Sinne von olympischen
Spielen würde das die bisherige Datierung des Texts allerdings in
Frage stellen. Der Begriff der <Tartarei> hingegen hat nachweislich
früher eine weitere Verbreitung gefunden. Zurückgehend auf
einen Ausspruch von Ludwig dem Heiligen im 13. Jahrhundert
wurde dieser Neologismus zur Bezeichnung des Wohngebiets der
antiken Sarmaten bereits von Vadian in seinem 1522 erschienenen,
auch Chiampell bestens bekannten Kommentar zur Erdbeschreibung

von Pomponius Mela aufgenommen, auf den sich dann die
1612 erschienene Auflage von Calepinos Lexikon unter dem Stichwort

Tartari beruft.98 Der Sagogner Text lehnt sich mit der lautlichen

Form <Tartarei> an den damals auch bei Münster und Stumpf
üblichen Sprachgebrauch an, der im Gegensatz zu der später im
Deutschen vorherrschend gewordenen Form «Tatarei» die
griechische Bezeichnung für die Unterwelt anklingen lässt." Mit dem

Begriff <Tartarei> könnte der Anonymus von Sagogn jedoch auch
über ausserliterarische Kanäle in Kontakt gekommen sein. Zu
denken ist hier an die engen Beziehungen Bündens zu Venedig, die
vielleicht auch das Wissen um die bedeutsame Rolle, die die Tarta-
rei als Sklavenlieferant der Lagunenstadt noch zu Ende des 15.

Jahrhunderts spielte, in die Surselva vermittelten.100 Ist die Merkwürdigkeit,

dass die Sagogner Tartarei eigentlich nur einen Teil des

Mühlbachtobels umfassen kann, vielleicht dadurch zu erklären,
dass hier die Sklaven Sagogns in Form von Mühlen und Sägereien
domiziliert waren? Weiter könnte sich auch die Gleichsetzung von
Adria und Mittelmeer der Perspektive Venedigs verdanken.
Ein Spiel mit reinem Bildungswissen könnte wiederum hinter der

Benennung von zwei fiktiven Inseln stehen, die dem Gemeindegebiet

am linken Rheinufer unmittelbar vorgelagert zu denken
sind. Es sind dies die Isla da Corvs gegenüber der Bahnstation
Versam-Safien und die Isla da Furmiclas nordöstlich der Bahnstation

Valendas-Sagogn auf der linken Seite des Rheins, beide auf
der Schweizerischen Landeskarte verzeichnet.101 Diese Flurnamen

sind nicht urkundlich bezeugt und darum wohl als Teil der

Wirkungsgeschichte dieses Textes zu betrachten. Für die Isla da



Zur frühen Besiedlungsgeschichte des Valsertales 311

Isla da Corvs. Blick vom
Wanderweg durch die
Ruinaulta.

Corvs würde sich - entsprechend ihrer Lage am Fuss einer
Steilwand der Ruinaulta - als Anknüpfungspunkt der aus der Odyssee
bekannte Rabenfels auf Ithaka anbieten, zu dessen Füssen idyllisches

Weideland liegt.102 Hinter der trotz ihres Namens in auffälliger

Weise zu den Wüsteneien gezählten Isla da Furmiclas könnte

demgegenüber Ägina vermutet werden, jene Insel im
Saronischen Golf, die nach dem Mythos menschenleer war, bevor
sie Zeus mit aus Ameisen entstandenen Menschen bevölkerte.
Uberliefert ist dies im vielgelesenen poetischen Geschichtenbuch
Ovids - berücksichtigt auch in Francesco Negris Epitome - sowie
bei Servius, den auch Chiampell nicht selten herangezogen hat.103

Glarean erwähnt den Mythos in seiner «Descriptio de situ Helve-
tiae» und noch Karl May ist er ganz geläufig.104 Wiederum kann
auch ein ausserliterarischer Wissenstransfer nicht ausgeschlossen
werden. Ägina war 1425 der Hoheit Venedigs unterstellt worden
und spielte fortan eine bedeutende Rolle als Getreidelieferant für
die venezianischen Besitzungen im ägäischen Raum. Entsprechend

herb muss 1540 in Venedig sein Verlust an die Türken
empfunden worden sein. Die Insel hätte deshalb in Anbetracht der

Beziehungen zu Venedig zumindest gewissen Kreisen in Bünden
bekannt sein können und damit auch der mit ihr verbundene
Mythos - allerdings nur unter der Voraussetzung, dass er auf den

Namen <Leyena> übertragen worden war, wie die Venezianer Ägina

damals nannten. Im Schicksal der Insel während des 16.
Jahrhunderts spiegelt sich jedenfalls überraschend deutlich der Amei-



Bündner Monatsblatt 4/2013 312

Isla da Furmiclas. Blick

vom Wanderweg durch
die Ruinaulta.

senmythos, denn in den Jahren 1502 sowie 1577 war die des

Öfteren von Piraten heimgesuchte Insel Schauplatz der Deportation

von insgesamt an die 10000 Menschen in die Sklaverei, so
dass Agina fortan als eine menschenleere Wüstenei galt und von
den Türken später wieder neu besiedelt werden musste.105

Mit einem Wissen um schwelende Konflikte in Italien liesse sich
weiter die Merkwürdigkeit erklären, dass die Sagogner
«Topographie» den Sultan von Ägypten erwähnt und nicht einen der
bedeutenderen, auch bei Münster und Stumpf verzeichneten

von Konstantinopel/Istanbul, ausser wir führten dies auf das

Nachleben Saladins im Abendland zurück, auch wenn er bereits
nach drei Jahren seine Residenz von Kairo nach Damaskus verlegt

hatte.106 Diesmal wäre neben Venedig allerdings noch
Florenz zu nennen, eine weitere Stadt, die in Bünden nicht unbekannt

gewesen sein dürfte, liessen doch nach Chiampell im Jahr
1554 bei Marciano/Scannagallo/Siena zahlreiche Adlige im
Kampf gegen Florenz ihr Leben.107 Bereits im vorhergehenden
Jahrhundert hatte nämlich ein Vertrag, den Florenz zur
Absicherung seiner Aspirationen auf die Rolle einer Mittelmeermacht

mit dem Sultan von Ägypten abgeschlossen hatte, für
Aufsehen gesorgt und den Argwohn Venedigs geweckt.108
Zu manchen Motiven lassen sich auch darum nur Vermutungen
anstellen, weil der Verfasser des Textes uns manchmal bizarr
anmutende Motive in völlig freier Weise spielerisch nebeneinander

gruppiert hat, es ihm jedenfalls keineswegs darum ging,



Zur frühen Besiedlungsgeschichte des Valsertales 313

die Landschaft von Sagogn unter Verwendung literarischer
Motive zu überhöhen, wie das etwa die humanistischen Buko-
liker gemacht haben. In Simon Lemnius erster Ekloge versteht
sich der Begriff Parnassus als zum Inhalt stimmige Chiffre für
<geistiges Leben (in Graubünden und bei den Eidgenossen)>;109
doch was die Assoziierung der hoch über Sagogn auf dem
Gebiet von Laax gelegenen Maiensässe Murschetg und Mulania
mit dem Parnass betrifft, fragt man sich ratlos, warum denn
gerade dieser Berg, den die Aura Apolls umgibt, geeignet schien,
mit der Viehwirtschaft kombiniert zu werden.110 Fast zwangsläufig

wird man dazu geführt, in der Sagogner Topographie eine
Parodie auf die Konstruktion geistiger Landschaften in
humanistischer Tradition zu sehen. Jedenfalls erhebt dieser Text

Sagogn in den gleichen Rang wie Susch, das Chiampell durch die

etymologische Rückführung des Piz Glims auf den altgriechischen

Götterberg Olymp geadelt hat.111

Ein letztes Mal lässt unser anonymer Verfasser seinen Schalk
aufblitzen, wenn er im Anschluss an eine Gegenüberstellung der

Alpen und des ebenfalls von Schnee und Eis bedeckten Atlasgebirges

selbstironisch das Fazit zieht: Summa Summarum, mon-
tes superbiae, valles miseriae - Alles in allem: Berge der
Überheblichkeit, Täler des Elends. Dieser Ausspruch eines

ungenannten französischen Gesandten - etwa von Jean Jacques
de Castion in Haldenstein? -, mit dem er Kritik an Sitten,
Einrichtungen, Ortlichkeiten und Streitkräften Rätiens geübt hatte
und den dann in den Neunziger)ahren des 16. Jahrhunderts
Broccardo Borroni für eine Schmähschrift gegen dessen Bewohner

verwendete, gab andern Anlass zu Irritationen.112 Nicht aber

unserem Anonymus, der ihn - ohne den Leser auch nur den

Anflug eines Gefühls von Kränkung spüren zu lassen - mit der

überlegenen Ironie von jemandem zitiert, der aus einem durch
nichts zu erschütternden Identitätsbewusstsein heraus getrost
auf identitätsstiftende Konstruktionen auf der Basis von
Elementen fremder Provenienz verzichten kann.

Gian Andrea Caduff war von 1979 bis 2008 Lehrer für Griechisch und Latein an der
Bündner Kantonsschule.

Adresse des Autors: Dr. Gian Andrea Caduff, Rangsstrasse 29, 7205 Zizers



Bündner Monatsblatt 4/2013 314

Endnoten

1 Giachen C. Muoth, Material historic. IV. Products de lit-
teratura vulgara: II Litgun de Sagogn, in: Annalas 5, 1890,
S. 114-122 Martin Bundi, Lungatg vegl sursilvan en lit-
teratura e documents communals, in: Annalas 111, 1998,
S. 28-43. Zur Herkunft des Textes: Muoth S. 90, Bundi
S. 8. Aufmerksam gemacht auf diese Texte hat mich
Martin Bundi, dem ich auch für die Durchsicht des
Manuskripts danke.

2 Bundi S. 8f.

3 Bundi S. 16f„ 37.

4 Bundi S. 7, 9,18; vgl. Muoth S. 113.

5 Bundi S. 10f„ 18.

6 Durich Chiampell, Raetiae alpestris topographica de-

scriptio, hrsg. von C.J. Kind. Quellen zur Schweizer
Geschichte, Bd. 7, Basel 1884 British Library, Historical
Print Editions 2011), p. 75,9-11 nach Str., Geographicorum
commentarii, übers, von Guarinus Veronensis und Grego-
rius de Tipherno, 2. Aufl., Basel 1523, p. 143: Etenim fero-
cissimi inter Vindelicos Licattii, Clautenatii et Vennones
censebantur. Rhaetorum autem Rhucantii et Cotuantii;
vgl. Str. 4,6,8. Vgl. etwa Topographie p. 124,21 mit Erasmus,

Adagia III 1,70 2070 und Florian Hitz, Im Veltlin die
Reformation durchsetzen. Ein Traktat von Ulrich Campell,
1577, in: Historische Gesellschaft von Graubünden. Jahrbuch

2010 (140. Jahresbericht), p. 39f. (10) mit Adagia I

7,31 631.

7 Bundi S. 15, 34.

8 Hdt. 7,34.

9 Isoc., Oratio de laudibus Helenae; daran: Hdt., Historie.

Aus dem Griech. übers, von Lorenzo Valla, Venedig
1495, p. 95r.

10 Plu. mor. 470e Ethica sive Moralia opera, übers, von
lanus Cornarius, Basel 1554, p. 96rB: ob ratem illam aestu
quatiente solutam; Moralia, quae usurpantur, übers, von
Wilhelm Xylander, Basel 1570, p. 417,39: ob ruptum fluc-
tibus pontem. Die Überbrückung des Hellesponts durch
Xerxes ist der römischen Literatur an sich bekannt, nicht
genannt wird jedoch die Zerstörung der Schiffsbrücke:
vgl. etwa Cic. fin. 2,112; Plin. nat. 4,75; Amm. 22,8,4.

11 Antonio de Guevara, Menosprecio de Corte y Alaban-
za de Aldea. Arte de Marear, hrsg. von der Asunciön Ral-
lo Gruss, Madrid 1984, p. 222-224 (Kap. 13); Antonio de
Guevara, Zwey schöne Tractätl, dem das eine Contemp-
tus Vitae Aulicae & Laus Ruris intitulirt. Das ander aber De
Conviviis & compotationibus. Übers, durch Egidius Alberti-
nus, München 1598, p. 103v-104v. Eduard Norden, Die
antike Kunstprosa, Bd. 2, 3. Aufl., Berlin 1915 Darmstadt

1958), S. 788-795. Zur Rezeption in Deutschland: Christoph

E. Schweitzer, Antonio de Guevara in Deutschland.
Eine kritische Bibliographie, in: Romanistisches Jahrbuch
11, 1960, S. 328-375.

12 Silvio Färber, «Die Rose der Freyheit». Eine
radikalfeministische Streitschrift von «Camilla» aus dem Jahre
1693, in: Historische Gesellschaft von Graubünden. Jahrbuch

2011 (141. Jahresbericht), S. 154f.: Anekdote von Eu-

donides nach Antonio de Guevara in der Übersetzung von
Egidius Albertinus (wie Anm. 11), p. 50v-51r. Nur diese
Übersetzung enthält die einer andern 1539 erschienenen
Schrift de Guevaras (Le reveille-matin des courtisans,
ou, Moyens legitimes pour parvenir ä la faveur et pour
s'y maintenir, Paris 1999, p. 342f. [Kap. 16]) entnommene
Anekdote; Eudonides durch de Guevara verfremdet aus
Eudamidas, einem für Feldherren und Könige Spartas
belegten Namen, vgl. Komm. z. St.

13 Plu. mor. 146b-164d, Anlehnung insbesondere an
151 e—154f, wo über verschiedene Staatsformen diskutiert
wird. Übersetzungen ins Latein (wie Anm. 10): Cornarius
p. 219vff.; Xylander p. 150ff. Überblick über die Schrift:
Paulys Real-Encyclopädie der classischen Altertumswissenschaft,

Bd. 21, Sp. 881-885. G.J.D. Aalders H. Wzn.,
Political Thought in Plutarch's Convivium Septem sapienti-
um, in: Mnemosyne IV 30, 1977, 28-39.

14 Plu. mor. 146d.

15 Verg. georg. 2,519.

16 Bundi S. 37. Cornarius bzw. Xylander (wie Anm. 10), p.
222rB bzw. 156,41 f. Ambrogio Calepino, Dictionarium lin-

guae Latinae, Basel 1544 bzw. 1549, s.v. democratia und
democraticus bzw. democratici. Francesco Negri, Rhetia,
sive de situ & moribus Rhetorum, Basel 1547, p. dv: Libe-
ra sed positis regnat sibi legibus aequis; vgl. Rhetia. Eine

Dichtung aus dem sechzehnten Jahrhundert von Francis-
cus Niger aus Bassano, übers, von Traugott Schiess, Chur
1897, p. 55 (V. 776-782). Hitz (wie Anm. 6), p. 32 (4).

17 Plu. mor. 152a.

18 Plu. mor. 154d.

19 Plu. mor. 152a, 154e.

20 Plu. mor. 154e/f.

21 Syrien: Plb. 39,7,1; Antiochien: 1 Ma. 11,13. Der Kleine
Pauly, Bd. 4, Sp. 1220,30f.

22 2 Ma. 1,10 (Aristobulos); vgl. Eus. PE 9,6,6-8.

23 Paulys Real-Encyclopädie der classischen
Altertumswissenschaft, Bd. 21, Sp. 819f.



Zur frühen Besiedlungsgeschichte des Valsertales 315

24 Horacio Chiong Rivero, The Rise of Pseudo-Historical
Fiction. Fray Antonio de Guevara's Novelizations, New
York 2004, S. 1 f.; vgl. S. 9, 169-224.

25 Vgl. Anm. 12.

26 De Guevara, Menosprecio (wie Anm. 11), p. 224; Bun-
di S. 37.

27 Vgl. Gian Andrea Caduff, Der Mythos von der Entdeckung

der Pfäferser Therme: Aegidius Tschudi und Simon
Lemnius, in: BM 1/1993, S. 41-44.

28 Gottfried von Viterbo, Speculum regum 145-158,
in: MGPI SS 22,38; vgl. Ferdinand Gregorovius,
Geschichte der Stadt Athen im Mittelalter, München 1980
(Erstausgabe 1889), S. 164. Jean Lemaire de Beiges,
Oeuvres, hrsg. von J. Stecher, Bd. 2: Les illustrations
de Gaule et singularitez de Troye, Buch 2-3, Louvain
1882, S. 259f.

29 Roman Muntaner, The Chronicle, übers, von Lady
Goodenough, Bd. 2, London 1921, p. 511 (Kap. 214); vgl.
Ferdinand Gregorovius (wie Anm. 28), S. 263.

30 Rivero (wie Anm. 24), S. 9.

31 Arist. Pol. 1315b12f., 1316a30.

32 Verg. georg. 2,519. Zu Verg. bei Chiampell: Gian
Andrea Caduff, Chiampell an der Funtana Chistagna.
Wahrnehmung von Landschaft im 16. Jahrhundert, BM 2/2012,
S. 114-116.

33 Caes. Gall. 1,1,3; Dritter und vierter Anhang zu Ulrich
Campells Topographie von Graubünden, hrsg. von Traugott

Schiess, Chur 1900, p. 113.

34 Plin. nat. 29,14.

35 Ov. met. 1,89-93.

36 MGH Const. Bd. 2 Suppl., p. 185.

37 Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff, Aristoteles und
Athen, Berlin 1893 Zürich 1985), Bd. 2, S. 290.

38 Hdt. 3,80-82. Herbert Hunger u.a., Geschichte der
Textüberlieferung der antiken und mittelalterlichen Literatur,

Bd. 1, Zürich 1961, S. 382-384.

39 Marsilio Ficino, Omnia divini Piatonis opera, Basel
1532. Arist.Pol., übers, von Wilhelm von Moerbeke, Köln

1492.

40 Martinus Dorpius, Orationes: III. Oratio in laudem om-
nium artium 16,2 p. 43 Ijsewijn.

41 Plu. mor. 157a.

42 Bundi S. 28.

43 Ambrogio Calepino, Dictionarium linguae Latinae,
Basel 1549, s.v. Authenticum. Robert Estienne, Dictionarium

Latinogallicum, Paris 1552, und danach Johannes
Frisius, Dictionarium latinogermanicum, Zürich 1556, s.v.
Authenticus.

44 literae: Topographie (wie Anm. 6), p. 162,27f., 206,28;
tabulae: Topographie p. 151,23f., 203,33.

45 Topographie (wie Anm. 6), p. 62,17f., 163,1 f., 167,5f.,
173,29f., 249,6f„ 423,33f.

46 Topographie (wie Anm. 6), p. 48,5.

47 Harry Bresslau, Handbuch der Urkundenlehre für
Deutschland und Italien, Bd. 1, 2. Aufl., Leipzig 1912

Berlin 1969), S. 89.

48 Bundi S. 28f.

49 Bundi S. 12.

50 Varro, ling. 5,105.

51 Poll. 6,75 Onomasticon, Basel 1541, p. 278f.), vgl.
1,248; 6,33, 72; Ath. 3,76 Kaibel; Moer. 205,21 mit den
ihm nachfolgenden Lexikographen; Ph. De specialibus
legibus 2,20. Christian August Lobeck, Aglaophamus,
Bd. 2, Königsberg 1829, S. 1072. Brote mit einer Breite
von 3 Fuss (ca. 90 cm): Plaut. Bacch. 580. Zu Broten
allgemein: Jacques Andre, Essen und Trinken im Alten
Rom, Stuttgart 1998 (Originalausgabe Paris 1981), S.

57-60. Plin. nat. 18,105f.

52 Für diese überschlagsmässige Berechnung danke ich

Bäckermeister Eckhard Lahl in Chur. Zur Grösse eines
Scheffels: Der Kleine bzw. Neue Pauly s.v. Medimnos.

53 Erasmus, Adagia IV 9,81 3881 nach Hör. carm.
1,37,2-4; vgl. Fest. p. 329,7-9; Suet. Claud. 33; Apul. met.
4,22; Auson. epist. 3,13; Symm. epist. 1,23,2; Tert. apol.
39,15; Cic. Att. 5,9,1.

54 Ov. fast. 3,345-388; Paul. Fest. p. 117,14 Lindsay; vgl.
Plu. Num. 13, D.H. 2,70,1.

55 Nutrire il corpo e lo spirito. II significato simbolico del
cibo nel mondo antico. Katalog zur Ausstellung im Civico
Museo Archeologico di Milano (20.4.-31.12.2011), S. 34.

56 Syssitien: Manfred Clauss, Sparta. Eine Einführung
in seine Geschichte und Zivilisation, München 1983,
S. 150-152. Speisung im athenischen Prytaneion: Stephen
G. Miller, The Prytaneion. Its function and architectural
form, Berkeley-Los Angeles 1978, S. 4-11. Richard Weiss,
Volkskunde der Schweiz, 2. Aufl., Erlenbach-Zürich 1978,
S. 130-133. Vgl. Florian Hitz, Fürsten, Vögte und Gemein-



Bündner Monatsblatt 4/2013 316

den. Politische Kultur zwischen Habsburg und Graubünden

im 15. bis 17. Jahrhundert, Baden 2012, S. 491-494.

57 Andreas Hartmann, Zwischen Relikt und Reliquie.
Objektbezogene Erinnerungspraktiken in antiken
Gesellschaften, Berlin 2010, S. 546.

58 Fest. 329,18-22.

59 Bundi S. 11 f., 30; Vogtschaft: Gian Caduff, Die Kna-

benschaften Graubündens. Eine volkskundlich-kulturhistorische

Studie, Chur 1929, S. 77-89.

60 Caduff (wie Anm. 59), S. 38. Feste im Alpenraum:
Schweiz, Österreich, Deutschland, Italien, Frankreich,
hrsg. von Margrit Thüler, Zürich 1997, S. 155.

61 Bundi S. 29f.

62 LexMA s.v. Wachs, 2. Verwendung; Siegel, XII. Byzanz.

63 Dsc., De materia medica 1,71,3 De medica materia,
übers, von loannes Ruellius, Basel 1539, p. 61 (cap. 77).

64 Der Neue Pauly s.v. Pedanios Dioskurides (Bd. 9, Sp.

464).

65 Vgl. LexMA s.v. Kolophon.

66 Plaut. Pseud. 42f. Eckard Lefevre, Plautus' Pseudo-
lus, Tübingen 1997, S. 116-128.

67 Dicziunari rumantsch grischun s.v. baccanaglia bzw.
baccanal.

68 Topographie (wie Anm. 6), p. 20,11-21,17; 344,11-
14. Dazu Caspar Decurtins, Rätoromanische Chrestomathie,

Bd. 13, Erlangen 1912 Chur 1984), S. 161 f.;
Karl Meuli, Schweizer Masken und Maskenbräuche, in:

Gesammelte Schriften, Bd. 1, Basel-Stuttgart 1975, S.

183-186 (Originalpublikation 1943); Dictionnaire des my-
thologies et des religions des societes traditionnelles et
du monde antique, hrsg. von Yves Bonnefoy, Paris 1981,
Bd. 2, S. 467; Carlo Ginzburg, Hexensabbat. Entzifferung
einer nächtlichen Geschichte, Berlin 1990, S. 194f.

69 Bundi S. 13, 30-35.

70 D. P, De situ habitabilis orbis, übers, von Simon Lem-
nius, Venedig 1543; vgl. weiter etwa Bartolomeo Marliani,
Urbis Romae topographia, Basel 1550; Antonio Filoteo
degli Omodei, Aetnae topographia, Venedig 1591.

71 Wie Anm. 33, p.XI-XIII.

72 Serv. auct. Aen. 1,159.

73 Bundi, nach S. 13f.

74 Gian A. Caduff, Dialen bei Simon Lemnius, in: BM
4/1991, S. 291, wie Anm. 32, S. 131. Simon Lemnius,
Bucolica. Fünf Eklogen, hrsg., übers, und komm, von
Lothar Mündt, Tübingen 1996, S. 194. Spart. Hadr.
26,5.

75 Erwin Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons
Graubünden, Bd. 4.1: Die Täler am Vorderrhein, Basel
1942, S. 99, Anm. 2; Bundi S. 14.

76 Horn. Od. 7,43-47, übers, nach: Simon Lemnius,
Odysseae Homeri Libri XXIIII, Basel 1549, p. 180;
Wettkämpfe: 8,97-103 (Ankündigung), 8,109 (auf dem Markt)

Lemnius p. 203.

77 lustinus Martys, Cohortatio ad Graecos p. 27c-28a.
Christoph Riedweg, Ps.-Justin (Markeil von Ankyra?), Ad
Graecos de vera religione (bisher Cohortatio ad Graecos).
Einleitung und Kommentar, Bd. 2, Basel 1994, p. 568f.
(28,4) mit S. 440. Heinrich Krauss, Das Paradies. Eine
kleine Kulturgeschichte, München 2004, S. 16. In der
römischen Tradition sind die Phäaken zum Inbegriff von
Faulenzern geworden: Hör. epist. 1,2,27-31. Meinolf Vielberg,
Klemens in den pseudoklementinischen Rekognitionen:
Studien zur literarischen Form des spätantiken Romans,
Berlin 2000, S. 34.

78 Verg. Aen. 6,630f., 637-659, insbesondere 642f.

79 Henricus Glareanus, Descriptio de situ Helvetiae et vi-
cinis gentibus, cum commentariis Osvaldi Myconii, Basel
1519, p. 27. Francesco Negri (wie Anm. 16), p. a3v bzw.
p. 33 (V. 116f.).

80 s.v. Elysium. Die Verweise sind wie folgt zu korrigieren:

Apollod. 3,39; Verg. georg. 1,38.

81 Plu. Sert. 8,2-5 Graecorum Romanorumque illust-
rium vitae, in Latinum a diversis traductae, Basel 1535,
fol. 195vD-196rA. Ekkehard Stärk, Kampanien als geistige
Landschaft: Interpretationen zum antiken Bild des Golfs
von Neapel, München 1995, S. 38f. Krauss (wie Anm. 77),
S. 101-103.

82 Am Tag des litgun: Bundi S. 12-14; 31 f.

83 Z.B. Hdt. 6,103,2; 7,206,2; Pi. O. 1,94; 2,3 Olympia,

Pythia, Nemea, Isthmia, Zürich 1560, p. 33 bzw. Genf
1566, p. 23, 27.

84 Petrus Faber, Agonisticon, Lyon 1592, p. 194f. (2,26);
Girolamo Mercuriale, De arte gymnastica libri sex, Florenz
2008, p. 38-41 (1,5), 518f. (4,12).

85 Weiss (wie Anm. 56), S. 186 mit Verweis auf Karl

Meuli, Der Ursprung der olympischen Spiele, in: Gesammelte

Schriften, Bd. 2, Basel-Stuttgart 1975, S. 881-906
(Originalpublikation 1941).



Zur frühen Besiedlungsgeschichte des Valsertales 317

86 Caduff (wie Anm. 59), S. 39, 248; 179-194, insbesondere

S. 192f.

87 Topographie (wie Anm. 6), p. 257,12-260,5; 259,2-11.

88 Francesco Negri (wie Anm. 16), p. d4v-er bzw. p. 61

(V. 978-999). Vgl. Camilius Collenberg und Rest Gieri Ca-

minada, Lumbrein -cultira e cultura, Lumbrein 2011, S. 57.

89 Caes. Gall. 3,23,2; 5,9,4; 5,21,4; 5,57,1; 7,14,9. Liv.

3,42,4; 4,22,4; 24,34,14; 32,4,3.

90 Bundi S. 30.

91 Pii II. Pontificis Maximi historia rerum ubique gesta-
rum cum locorum descriptione non finita; Asia Minor in-

cipit, Venedig 1477, p. a5r. Johann Wolfgang von Goethe,
Faust: Vor dem Tor.

92 Bundi S. 30, 32f.

93 Wie Anm. 79, p. 25.

94 Ptol. Tetr. 2,3,17, 20; Oros. hist. 1,26. Christian Marek,

Geschichte Kleinasiens in der Antike, München 2010,
S. 26. Enea Silvio Piccolomini verwendet für <Kleinasien>
neben dem neueren Terminus Asia minor auch noch das
ältere Asia: (wie Anm. 91), p. c6v, d2r, e10v, f8v (Asia
minor), f8v, I7r, I9r (Asia). Die Ebstorfer Weltkarte.
Kommentierte Neuausgabe, hrsg. von Plartmut Kugler, Berlin
2007, Bd. 1, p. 90; vgl. Bd. 2, S. 165. Sebastian Münster,
Cosmographia, Basel 1544, p. dlxxxix.

95 Suid. s.v. anatolle; Kyranides 1,7,28f.; vgl. Nonn. D.

25,98.

96 Paolo Giovio, Turcicarum rerum commentarius,
übers, von Francesco Negri, Strassburg 1937, Kapitel
über Baiazetes I.; Jan-Andrea Bernhard, Francesco
Negri zwischen konfessionellen und geographischen
Grenzen, in: Zwingliana 37, 2010, S. 82-85; des Öfteren

zitiert von Chiampell (wie Anm. 6), p. 441 s.v. Niger,
Franciscus. Münster (wie Anm. 94), nach fol. xviii; Orte-
lius: www.turkeyinmaps.com/Large/Ortanat.html; vgl.
Jodocus Hondius (http://digital.ub.uni-duesseldorf.de/
id/2594632) und Jan Jansson (http://digital.ub.uni-dues-
seldorf.de/ihd/content/titleinfo/2304409 [29.08.2013]).

97 Das Buch der Karten. Meilensteine der Kartographie
aus drei Jahrtausenden, hrsg. von Peter Barber, Darmstadt

2006 (Originalpublikation 2005), S. 150.

98 Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, Deutsches
Wörterbuch s.v. tatär. Mela 3,34 nach der kommentierten
Ausgabe von Vadian (De orbis situ, Basel 1522, p. 180);

vgl. Epitome, Zürich 1534, p. 68; Calepino, Dictionarium
Septem linguarum, Venedig 1612, p. 283r. Topographie
(wie Anm. 6), p. 8,17-19 u.ö.

99 Münster (wie Anm. 94), p. dcxxiiii; Johannes Stumpf,
Gemeiner loblicher Eydgnoschafft Stetten, Landen und
Völckeren Chronick wirdiger Thaaten Beschreybung,
Zürich 1548, I 13 (fol. 14r).

100 Martin Bundi, Frühe Beziehungen zwischen
Graubünden und Venedig (15./16. Jahrhundert), Chur 1988.

Gregorovius (wie Anm. 28), S. 489.

101 Bundi S. 32; 34.

102 Horn. Od. 13,408 Lemnius (wie Anm. 76), p. 379.

103 Ov. met. 7,622-654; Francesco Negri, Ovidianae
Metamorphoseos (sie!) epitome, Zürich 1542, p. 10v;
Serv. auet. Aen. 2,7. Caduff (wie Anm. 32), S. 114.

104 Glarean (wie Anm. 79), p. 61 f.; Carl May, Der Schut,
Freiburg i.Br. [1892], S. 99 (in: Zweites Kapitel: Eine
Bärenjagd).

105 Gregorovius (wie Anm. 28), S. 482, 530, 553; Ernst
Kirsten und Wilhelm Kraiker, Griechenlandkunde. Ein Führer

zu klassischen Stätten, 5. Aufl., Heidelberg 1967, 1.

Halbband, S. 301; Griechenland. Lexikon der historischen
Stätten. Von den Anfängen bis zur Gegenwart, hrsg. von
Siegfried Lauffer, München 1989, S. 84.

106 Münster (wie Anm. 94), p. dlxxiii-dlxxxvi; Stumpf
(wie Anm. 99), I 10 (fol. 9v); Saladin und die Kreuzfahrer,
hrsg. von Alfried Wieczorek, Mamoun Fansa und Harald
Meiler, Mainz a. Rh. 2005, S. 415-478.

107 Topographie (wie Anm. 6), p. 97,32; 248,20; 254,30f.;
292,2; 330,19; 334,2.

108 Gregorovius (wie Anm. 28), S. 484.

109 Lemnius (wie Anm. 74), S. 68 mit 173.

110 Bundi S. 34.

111 Topographie (wie Anm. 6), p. 165,15f.; 324,20-23;
Caduff (wie Anm. 32), S. 131.

112 Bundi 34f. Rosius ä Porta, Historia reformationis ec-
clesiarum Raeticarum, Bd. 2, Chur 1777, p. 184. Erstmals
findet sich die Formulierung montes superbiae in Cassio-
dors Psalmenkommentar (Migne PL, Bd. 70, col. 599c);
valles miseriae ist als sekundäre Analogiebildung zu
betrachten; vgl. 5. Mose 1,43; Hiob 10,22.


	Antonio de Guevara in Sagogn

