
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (2013)

Heft: 2

Artikel: Mit derselben Axt ermordet?

Autor: Head, Randolph C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-513577

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-513577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mit derselben Axt ermordet? Ein neuer Zugang zu Jörg Jenatsch 139

Beiträge

Randolph C. Head

(Übersetzung: Peter
Jäger)

Am 24. Januar 1639 fand sich eine muntere Gesellschaft in der ein

wenig anrüchigen Churer Taverne «Zum Staubigen Hüetli» ein.

Die versammelten Bündner Offiziere und Politiker von Rang
und Namen waren in Festlaune: Nach ihrem kühnen Verrat an
Duc Henri de Rohan und den Lenkern der französischen Politik,
Kardinal Richelieu und Louis XIII., im Jahre 1637 stand die
Republik der Drei Bünde inzwischen kurz vor Abschluss eines für
Graubünden vorteilhaften Bündnisses mit Osterreich und Spanien,

welches sowohl die Rückerstattung der ehemaligen
Untertanengebiete der Drei Bünde - des Veitlins, Chiavennas und Bor-
mios - seitens der Habsburger vorsah, als auch die vollständige
Wiederherstellung der Religionsfreiheit in Graubünden. Die

grosse Mehrheit der Zechenden entstammte mächtigen einheimischen

Familien, einer jedoch war seit seinen bescheidenen
Anfängen als protestantischer Pfarrer steil die Karriereleiter
emporgestiegen: Oberst Jörg Jenatsch1, zeitweilig Besitzer eines
Schlosses im heutigen Kanton Thurgau2, ein Konvertit, der
seinem neuen Glauben, dem katholischen, demonstrativ loyal
gegenüberstand, gestaltete zu diesem Zeitpunkt die Bündner Politik

mit. Die angestrebte Erhebung in den Adelsstand und die

Vergabe eines österreichischen Lehensguts an Jenatschs Familie

war zwar noch in Arbeit. Die Aussichten, seinen von Kühnheit
und Gewaltbereitschaft gekennzeichneten rasanten sozialen

Aufstieg fortsetzen zu können, schienen in der stürmischen Zeit
Mitte des 17. Jahrhunderts jedoch ausgezeichnet.
Umgeben von fastnächtlichen Musikern und Gauklern hatten
Jenatsch und seine Offizierskumpane den ganzen Nachmittag
und Abend hindurch gezecht. Als man gegen elf Uhr langsam
eine Rückkehr in die Gemächer ins Auge fasste, bat eine letzte

Gruppe maskierter Nachtschwärmer, sich der feiernden
Fastnachtsgesellschaft anschliessen zu dürfen. Man solle sie herauf-

Mit derselben Axt ermordet?
Ein neuer Zugang zu Jörg Jenatsch und der
Gesellschaft und Kultur Graubündens im
17. Jahrhundert



Bündner Monatsblatt 2/2013 140

kommen lassen, Hessen Jenatsch und seine Kumpane verlauten,
«dann sie eben auch solcher Meinung da seyen, sich lustig zu
machen».3 Sogleich betrat die bunte Männerschar den Nebenraum,

in dem sich die Festgesellschaft um Jenatsch aufhielt: Der
als Bär verkleidete Anführer der Maskierten salutierte Jenatsch
und ergriff dessen vorgestreckte Hand. Die vermeintliche
Vertraulichkeit war aber bloss ein Ablenkungsmanöver, damit sich
das Opfer so hinstellte, dass es von einem Schuss aus der
versteckten Pistole des Bären getroffen werden konnte. Da Jenatsch
jedoch nur verwundet war, fiel die Männerschar mit Äxten und
Hämmern über Jenatsch her, «das ihme das hirne herausflüst»4,
während alle anderen Anwesenden unversehrt blieben.5
Obwohl es nicht an Verdächtigen mangelte, wurden die Ermittlungen

von den Churer Behörden nur halbherzig geführt.6
Jenatsch war in den Kreisen der mächtigsten Bündner zu einer
Persona non grata geworden, und nur wenige trauerten ihm
nach. Schon bald nach seinem Tod kam das Gerücht in Umlauf,
es habe sich um einen Racheakt für die Ermordung des Pompejus
von Planta gehandelt, den Jenatsch und seine Mittäter 1621 mit
einer Axt umgebracht hatten. Dabei sei dieselbe Axt benutzt
worden.7 In den nachfolgenden Jahrhunderten wandelten sich
die Einschätzungen von Jenatschs Bedeutung für die Bündner
Geschichte wie auch die Ansichten über seinen Charakter
beträchtlich. Dieser eine erzählerische Baustein jedoch blieb eine

Konstante und wurde schliesslich noch durch die Fiktion
ergänzt, dass die wahre, axtschwingende Mörderin Jenatschs Lu-
cretia von Planta gewesen sei, die Tochter des ermordeten Pompejus

und einzige wahre Liebe Jenatschs.8
Bevor wir uns Jenatschs historischer Lebensgeschichte und
deren künstlerischer Aufarbeitung nach seinem Tod zuwenden,
müssen wir uns im Klaren sein darüber, wie wir uns dieser so
wandelbaren und sagenumwobenen historischen Figur
überhaupt annähern können. Die traditionellen Biografien wie
Alexander Pfisters Opus magnum behandeln Jenatsch im Rahmen
«seines Lebens und seiner Zeit», während Dramenschreiber und
Dichter - von denen Conrad Ferdinand Meyer, wenn auch der
bekannteste, nur einer unter vielen ist - in kreativem Umgang
mit dem historischen Stoff dramatische Fassungen anfertigten.
Mit Blick auf die gegenwärtige Geschichtsschreibung scheint es

mir aber angebracht, das Augenmerk von jedweder konstruierter

Einheitlichkeit von Jenatschs Leben abzuwenden. Stattdessen

gilt meine Aufmerksamkeit der situationsbedingten Abfolge
von Grenzüberschreitungen, aber auch Bejahungen sozialer und



Mit derselben Axt ermordet? Ein neuer Zugang zu Jörg Jenatsch 141

SERENISSIMI REIPVBliC
VENETC FVERAT ET RFA

CHR1ST1ANISSIMI ERAT
COLONELLY5

GEORG IENATSCH
ATATIS 5VA. ANNORVM

ANNO J 636.

Porträt des Jörg Jenatsch.
Ölgemälde (um 1900)
nach einem Original von
1636. In Privatbesitz von
Gian-Battista von Tscharner,
Schloss Reichenau (Foto:
Manuel Janosa).

kultureller Grenzen, die viel über die kulturelle Ordnung im
Europa des frühen 17. Jahrhunderts verraten. Jenatschs Werdegang

ist für diese Betrachtungsweise besonders geeignet, da er
sowohl sprachliche als auch konfessionelle und ständische
Schranken zu überwinden versuchte, was ihm im Wesentlichen
auch gelang.9
Jenatschs Muttersprache war das Romanische, doch er konnte
sich schriftlich wie mündlich auch in deutscher und insbesondere

italienischer Sprache ausdrücken. Ebenso verfügte er über

gute Kenntnisse des Lateinischen und möglicherweise auch des

Griechischen. Der Sohn eines protestantischen Pfarrers konver-



Bündner Monatsblatt 2/2013 142

tierte in den Dreissigerjahren zum Katholizismus und führte
daraufhin eine öffentliche Debatte mit ehemaligen Glaubensgenossen.

Zu guter Letzt entstammte Jenatsch zwar einer
nichtadligen Familie, sein Lebensweg führte ihn aber über den
geistlichen Stand bis an die Schwelle der Adelszugehörigkeit, was
vielen seiner Zeitgenossen ein Dorn im Auge war. Jenatschs

Grenzgängertum setzte sich in der Folge sogar über seinen Tod
hinaus fort, als in den posthumen Jenatsch-Darstellungen die
Grenze zwischen historischer Wahrheit und Mythos verwischt
wurde. Der Gehalt des Jenatsch-Mythos variierte zunächst stark,
bis sich mit Conrad Ferdinand Meyers Jürg Jenatsch eine Art
«Standardversion» etablierte. Dennoch ging die
Instrumentalisierungjenatschs für so unterschiedliche, wenn auch gemeinhin
polemische politische Programme wie Gegenreformation,
liberal-patriotische Strömungen oder Nationalsozialismus
unvermindert weiter.10 Wie zeitgenössische Darstellungen zeigen, hat
die Figur des Jenatsch bei der Entstehung des historischen Be-
wusstseins in Graubünden eine wichtige Rolle gespielt - seine

Präsenz erstreckt sich heute von Wanderführern über
Informationstafeln bis hin zu Speisekarten. In den Jahrzehnten seit 1959

erregen auch Jenatschs in der Churer Kathedrale beerdigte
Uberreste wiederholt Aufmerksamkeit und finden Widerhall bis
in die nationalen Massenmedien: Zum historischen und
literarischen hat sich sozusagen noch ein «archäologischer Jenatsch»
gesellt.11

Um die sozialen und kulturellen Grenzen zu untersuchen, die

Jenatsch und sein Umfeld prägten, gehe ich in meiner Betrachtung

der historischen Figur und Ikone auf mikrohistorische
Weise vor. Einen solchen Ansatz zu verfolgen setzt voraus, sich
bewusst von der Idee der Einheit des menschlichen Charakters -
einem typischen Baustein der traditionellen Biografik - zu
verabschieden: Die Betrachtung von Jenatschs Lebensgeschichte
als Mischung aus Grenzüberschreitungen und Anerkennung
derselben, lenkt die Aufmerksamkeit deshalb weg von der
Hypothese einer kohärenten Ganzheitlichkeit von Jenatschs
Werdegang, ob diese nun von Historikern oder Dichtern postuliert
wurde.

Jenatsch: eine Chronik

Der Sohn des reformierten Pfarrers von Silvaplana, in seiner la-
dinischen Muttersprache Zoartz Jenatz genannt, kam Mitte der



Mit derselben Axt ermordet? Ein neuer Zugang zu Jörg Jenatsch 143

Neunziger)ahre des 16. Jahrhunderts wahrscheinlich im Ober-
engadin zur Welt. Sowohl sein Vater als auch sein Grossvater
hatten studiert und später in Silvaplana und Umgebung auch als

kaiserliche Notare fungiert. Dennoch galten die Jenatschs nicht
als Familien ersten Ranges. In der Kirche von Samedan - Teil der
heimischen Gerichtsgemeinde der Jenatschs - waren für sie Plätze

erst in der vierten Sitzbankreihe reserviert, hinter den Salis,

Scandolera, Planta, Polin und Bifrun. Der gebürtige Rätoromane

wurde in seiner Jugend auf Lateinisch und möglicherweise
auch auf Deutsch unterrichtet, bevor er ab 1610 die Lateinschule

in Zürich besuchte, wo er sich als «Georgius Jenatius, Enga-
dino-Rhetus» ins Register eintragen liess. Anscheinend war er
ungenügend auf seine Aufgabe in Zürich vorbereitet, denn sein

Vater mobilisierte schon bald ein Netzwerk reformierter Geistlicher,

um für seinen Sohn einen Privatlehrer zu finden. In
seinen ersten Schuljahren in Zürich war Jenatsch ein vielversprechender

Schüler, doch schon bald erwies er sich auch als

Unruhestifter. Während seiner Zeit als Tutor der vier Söhne des

Giovanni Battista de Salis war er in zahlreiche Auseinandersetzungen

verwickelt, dies sowohl in Zürich als auch während seines

Studienjahres in Basel. Im Sommer 1617 kehrte er nach
Graubünden zurück, wo er nach erfolgreichem theologischem
Examen von der reformierten Synode Graubündens zum
Dorfpfarrer der einflussreichen reformierten Gemeinde Scharans

ernannt wurde.
Sozusagen ohne Umschweife wurde er sodann in der Bündner
Lokalpolitik aktiv. Diese war zu jener Zeit gespalten in Anhänger
einer venezianischen Allianz einerseits und eines Bündnisses mit
dem spanisch regierten Mailand andererseits. Die gewaltsamen
faktionellen Auseinandersetzungen in der Bündner Elite, die
durch die grosszügigen Hand- bzw. Bestechungsgelder von
Botschaftern auswärtiger Mächte nicht eben entschärft wurden,

sorgten zudem für Unmut in der Bevölkerung. So kam es zu dieser

Zeit zu einer Reihe von Strafgerichten, einer explosiven
Mischung aus faktionellen Rachefeldzügen und populistischem
Hass auf die «Grossen Hansen».12 Im Jahre 1617 hatte noch die

spanische Faktion die Oberhand, doch 1618 verbündeten sich die

Anhänger eines venezianischen Bündnisses mit Aktivisten aus der
reformierten Synode Graubündens, um ein Strafgericht in Thusis
in die Wege zu leiten, dessen äusserst brutale Vorgehensweise
schliesslich seine Vorläufer in den Schatten stellte. Der erst gut
zwanzigjährige Jenatsch war als einer der «geistlichen Aufseher»

beteiligt, welche viele Bündner im Nachhinein für die Barbarei



Bündner Monatsblatt 2/2013 144

des Strafgerichts verantwortlich machten. So kam im Verlauf des

Strafgerichts unter anderem der katholische Erzpriester von
Sondrio, Nicolo Rusca, im Verhör unter Folter zu Tode.13 In der

Folgezeit wurden Jenatsch und andere besonders aggressiv
auftretende Prädikanten selbst von der reformierten Synode gemass-
regelt und gemahnt, die Standesgrenzen nicht zu übertreten.14
Schon bald darauf verliess Jenatsch - wohl nicht freiwillig - seine

Pfarrstelle in Scharans, und zog nach Berbenno im damaligen
Bündner Untertanengebiet Veltlin. Dort wollte er sich um eine

Vergrösserung der kleinen reformierten Glaubensgemeinschaft
bemühen, die inmitten einer massiven katholischen Mehrheit
lebte. Sein Aufenthalt in Berbenno war aber nur von kurzer Dauer:

Im Jahre 1620 entrann Jenatsch mit seiner frisch angetrauten
Ehefrau nur knapp dem «Veltlinermord», einem gewaltsamen
allgemeinen Aufstand der Veltliner Katholiken gegen die ortsansässigen

Protestanten, und sah sich gezwungen, nach Graubünden
zurückzukehren.
Jenatsch-Biografen zufolge war dies der Moment, in dem sich
Jenatsch entschloss, Söldner zu werden. Auf jeden Fall stürzte er
sich an der Seite der von den Salis dominierten venezianischen
Faktion in politische Unternehmungen wie die Ermordung des

ärgsten politischen Widersachers, Pompejus von Planta, im Jahre
1621 auf Schloss Rietberg. Bei der Schilderung dieses Anschlags
wurden Jenatsch und einer Axt in den nachfolgenden Berichten
führende Rollen zugewiesen.15 Die anschliessenden Jahre, während

derer Graubünden abwechslungsweise unter österreichischer
und französischer Kontrolle stand, verbrachte Jenatsch mehrheitlich

im Exil. Er diente in den Armeen Bernhards von Weimar,
Frankreichs und Venedigs, wurde schliesslich in den Rang eines

Obersten befördert und bekam sein eigenes Regiment zugeteilt. In
den frühen Dreissigerjahren des 17. Jahrhunderts, nach seiner
Rückkehr nach Graubünden, beteiligte sich Jenatsch unter dem
französischen General Henri de Rohan an dessen militärischen
Kampagnen im Veltlin. Die hohe militärische Reputation, die
Jenatsch bereits Mitte der Dreissigerjahre genoss, zeichnete ihn aus
als einen der wenigen Zeitgenossen, die es vom einfachen Mann
zur militärischen Führungsfigur gebracht hatten.16

1620 hatte Jenatsch eine Tochter des führenden Davoser Politikers

und Söldnerhauptmannes Paul Buol geheiratet. Merkwürdigerweise

ist bis heute unklar, ob es sich dabei um Buols Tochter
Anna handelte, oder ob Jenatsch zuerst deren Schwester Katharina

ehelichte und erst um 1625 in zweiter Ehe Anna heiratete.17

Diese Wissenslücke offenbart, dass infolge der wissenschaftlichen



Mit derselben Axt ermordet? Ein neuer Zugang zu Jörg Jenatsch 145

Fokussierung auf religiöse und politische Belange Jenatschs
«Privatleben» in den meisten Fällen unbeleuchtet blieb.18 Für seine

Zeitgenossen war Jenatschs Sozialleben hingegen durchaus kein
unbeschriebenes Blatt. Ihm haftete der Ruf eines Frauenhelden an.
Von Feinden wurde ihm unterstellt, bereits während seiner Schulzeit

in Zürich «mehr huren alß Schulbucher»19 gehabt zu haben,
und in seinen letzten Lebensjahren wurde ihm Unzucht angelastet.20

Auch in religiöser Hinsicht polarisierte Jenatsch, wenngleich
er im näheren Familienkreis nicht der erste war, der zum
Katholizismus konvertierte: Johann Joutsch, bis zu seiner Konversion
Ehemann von Jenatschs ältester Schwester und ebenfalls Prädi-
kant, war 1623 öffentlich zum Katholizismus übergetreten.21
Jenatsch folgte ihm erst im Frühjahr 1635, obschon er laut eigenen
Angaben bereits in den Jahren 1629 und 1630 intensiv die
Kirchenväter studiert und in der Folge seinen Glauben zu überdenken

begonnen hatte.

Jenatschs militärisches Prestige ermöglichte es ihm, in der kleinen
diplomatischen Revolution, die sich in Graubünden zwischen
1636 und 1637 ereignete, eine entscheidende Rolle zu spielen.22
Dass er dabei nicht nur als Patriot agierte, sondern auch ein

ausgeprägtes Machtbewusstsein an den Tag legte, zeigt der Umstand,
dass er im Verlauf der Verhandlungen wiederholt bei den habs-

burgischen Autoritäten in Innsbruck seine Erhebung in den
Adelsstand beantragte. Nach der Kehrtwende von 1637 wurde
Jenatsch - die bedeutendste Figur unter den Regimentsführern,
die sich von Frankreich abgewandt hatten - zum Commissari von
Chiavenna ernannt, Graubündens lukrativstem und bedeutendsten

Untertanengebiet. Zum Zeitpunkt seiner Ermordung war
Jenatsch wieder zurück in Chur, wo er sehr zum Leidwesen seiner

ehemaligen Patrons, der Salis, und seiner Feinde aus der Planta-
Faktion eine weitere Steigerung seines Einflusses auf die Politik
des Freistaats der Drei Bünde ins Auge fasste.

Ein Netzwerk von Identitäten

Jenatsch hat zu Lebzeiten wechselhafte Identitätskonstellationen

angenommen, deren Ausprägung nicht nur von seiner
persönlichen Vorgeschichte, sondern auch von seinem jeweiligen
sozialen Stand abhingen. Auf einen einfachen Nenner gebracht,
war der junge protestantische Dorfpfarrer von Scharans ein
anderer Mensch als der mächtige katholische Oberst von 1637.

Allerdings sind die Quellen, die über Jenatschs Selbstverständnis



Bündner Monatsblatt 2/2013 146

und dessen Wandel eventuell Aufschluss geben könnten - in
anderen Worten, darüber, wie er sich selbst sah und sich in eine

von kulturellen und sozialen Grenzen durchdrungene Gesellschaft

einfügte - lückenhaft und unvollständig. Je nach

Prioritätensetzung des jeweiligen Biografen erlauben die Quellen daher
die Konstruktion divergierender Charakterbilder: Ernst Haffter
zeichnete in seiner politischen Biografie das Bild eines

gerissenen Politikers, C.F. Meyer stellte Jenatsch als tragischen, mit
einem moralischen Makel behafteten Patrioten dar und Alexander

Pfister - von Meyer ausgehend - als einen Hitzkopf, der
schliesslich zum besonnenen Mediator reifte.23

In meiner Studie steht hingegen nicht Jenatschs Persönlichkeit
oder charakterliche «Essenz» im Vordergrund. Stattdessen wird
der Fokus auf die kulturellen und sozialen Grenzen gelegt, in
deren Rahmen und über deren Grenzen hinaus Jenatsch sich

bewegte. Das Ziel dieser Analyse besteht darin, ausfindig zu machen,

wo diese Grenzen im 17. Jahrhundert tatsächlich verliefen, und
wie sie sich auf das Gesellschaftsleben auswirkten. Ich beginne
meine Analyse mit drei scharf umrissenen Grenzen, die sofort ins

Auge fallen: Sprache/Ethnizität, Konfession und Sozialstatus.

Andere, in der modernen Wissenschaft ebenfalls zentrale Grenzen

sind im vorliegenden Fall weniger gut zugänglich, was unter
anderem auf die Darstellungsweise von Jenatschs Lebensgeschichte

in zeitgenössischen Quellen und späteren Berichten
zurückzuführen ist. Dies gilt in erster Linie für Gender- und
Familienfragen, aber auch für andere potenzielle gesellschaftliche
Unterscheidungsmerkmale wie die Klassenzugehörigkeit.
Ausserdem vertrete ich hier den Standpunkt, dass sich bei näherer

Betrachtung von Jenatschs Werdegang auch noch andere Aspekte
erschliessen lassen, die für den modernen Leser weniger
offensichtlich erscheinen mögen, jedoch als Quellen zum besseren
Verständnis europäischer Gesellschaften im 17. Jahrhundert beitragen

können, wie Klientel-, respektive Patronage-Netzwerke oder
das ungeschriebene Gesetz der Blutrache.
Insbesondere aus einer modernen, nationalsprachlichen Perspektive

sticht Jenatschs sprachliches Grenzgängertum hervor. Heute
geht man vielfach von der Uberzeugung aus, dass Sprachen
prägenden Einfluss auf Individuen und Gruppen hätten, eine
Sichtweise, die den Zeitgenossen des 17. Jahrhunderts in dieser Form
fremd war. So ist es denn auch wesentlich einfacher darzulegen,
wie in modernen Jenatsch-Interpretationen sprachliche Aspekte
nachhallen, als nachzuweisen, dass sprachliche Unterschiede sein
Leben beeinflusst hätten. Jenatsch selbst hinterliess uns keine



Mit derselben Axt ermordet? Ein neuer Zugang zu Jörg Jenatsch 147

direkten Antworten auf die Frage, inwiefern seine Sprachkenntnisse

seine Karriere oder Identität formten. Im Bemühen, einen
kultivierten Eindruck zu hinterlassen, legten einige seiner Zeitgenossen

grossen Wert auf eine geschliffene Ausdrucksweise.
Jenatschs Korrespondenz hingegen deutet darauf hin, dass seine

Sprachwahl in erster Linie von funktionalen Kriterien abhing.
Einen Zugang zu diesen Fragen erlaubt Jenatschs Sprachgebrauch
in den hinterlassenen Briefen. Seine Muttersprache wurde bereits

einige Kilometer südlich der Heimat nicht mehr verstanden und

von verschiedenen Seiten als unkultiviert verspottet.24 Als Sohn
eines Prädikanten war Jenatsch schon früh nicht nur mit dem
gesprochenen Ladin vertraut, er war auch mit dessen geschriebener
Form im Katechismus und dem von Jachiam Bifrun im späten 16.

Jahrhundert ins Romanische übersetzten Neuen Testament in
Berührung gekommen. Dass Jenatsch auf Romanisch schreiben
konnte und dies teils tun musste, ist ebenfalls verbürgt: Als er
beispielsweise in den Zwanziger- und frühen Dreissigerjahren
zwischen Kapuzinern und den protestantischen Unterengadiner
Dörfern vermittelte, schrieb er einen heute noch vorhandenen
Brief in romanischer Sprache.25 Die Korrespondenzen der Salis-
Samedan untereinander, die wesentlich wohlhabender und
angesehender waren als die Jenatsch-Familien, zeigen überdies, dass

zu der Zeit, als Jenatsch aufwuchs, selbst die Sprösslinge der

mächtigsten Engadiner Familien im Familienkreis auch schriftlich

auf Romanisch kommunizierten.26
Sobald Jenatsch jedoch die heimatliche Sphäre des Engadins
verliess, bedurfte er anderer Sprachen - insbesondere des Deutschen

-, die er auch binnen kurzer Zeit erlernte. Sowohl in Silva-

plana als auch später in Zürich wurde er vornehmlich auf Lateinisch

unterrichtet, da von einem Geistlichen verlangt wurde, dass

er diese Sprache beherrschte. Die anfänglichen Bemühungen seines

Vaters, für ihn in Zürich einen Hauslehrer zu finden, lassen

vermuten, dass Jenatsch kaum über Kenntnisse des Griechischen
und Hebräischen verfügte; auch in seinen Briefen finden sich
Hinweise weder auf das eine noch auf das andere. Dennoch lobten
Zeitgenossen seine umfassenden Sprachkenntnisse während
seiner Schulzeit; es ist also durchaus denkbar, dass er neben dem
Lateinischen auch diese biblischen Sprachen zumindest rudimentär

beherrschte.27 Insgesamt deuten seine erhalten gebliebenen
Briefe aber darauf hin, dass er sich bei Weitem am wohlsten fühlte,

wenn er auf Italienisch schreiben konnte. Von 54 überlieferten
Briefen verfasste er nur sieben nicht in italienischer Sprache.28

Obwohl er in Zürich und Basel studiert, im deutschen Heer ge-



Bündner Monatsblatt 2/2013 148

dient und eine deutschsprachige Frau geheiratet hatte, mied er die
deutsche Sprache in seinen Briefen nach Möglichkeit.
Des Weiteren offenbaren Jenatschs Briefe, dass er nicht in mehreren

Sprachen adäquat und fliessend schreiben konnte. Besonders
aufschlussreich ist die fast völlige Abwesenheit des sogenannten
Code-switchings (spontaner Sprachwechsel) innerhalb einzelner
Briefe.29 Auch diesbezüglich lohnt es sich, Jenatschs Korrespondenzen

mit jenen der Engadiner Salis zu vergleichen, zumal beide
dem gleichen Zeitabschnitt und der gleichen Region zuzurechnen
sind. Johannes Baptist von Salis-Samedan und seine Söhne konnten

sich im Gegensatz zu Jenatsch mühelos zwischen Deutsch,
Italienisch, Romanisch und Lateinisch hin und her bewegen.30

Jenatschs Briefe lassen darauf schliessen, dass er in dieser Hinsicht
weniger flexibel war.
Eine weitere konkrete Möglichkeit, den Zusammenhang
zwischen Sprache und Identität zu untersuchen, bieten Jenatschs
Unterschriften in verschiedenen Sprachen. Norbert Furrer zählt in
seiner umfassenden Studie der sprachlichen Identitäten von
eidgenössischen Söldnern nicht weniger als zwölf Variationen auf,
mit denen Jenatsch seine Briefe zu unterzeichnen pflegte. Diese
reichten vom romanischen Zoartz Jenatz bis hin zum latinisierten
Georgius Jenatius. Seine italienischsprachigen Briefe unterschrieb
Jenatsch stets mit dem Vornamen Giorgio, in den deutschsprachigen

verwendete er hingegen abwechslungsweise die Vornamen

Georg, Georg, Görg und Jörg.31 Daraus lässt sich vorsichtig
schliessen, dass sein Selbstgefühl ausgeprägter war, wenn er auf
Italienisch dachte.
Viel aufschlussreicher sind die Veränderungen, denen Jenatschs
Vorname in den folgenden Jahrhunderten ausgesetzt war.
Insbesondere die Diskussionen um den passenden Titel für C.F. Meyers
Roman von 1874 und anschliessende Polemiken verdeutlichen,
dass der Konnex zwischen Sprache und Identität im 19. Jahrhundert

wesentlich enger geworden war. Aus dem Mann, der gemeinhin

als Georgius - die lateinische Inschrift auf seinem Grab - oder

Georg - der am meisten verwendete Name in deutschsprachigen
Nacherzählungen und Biografien - bekannt war, wurde auf
Wunsch von Meyers deutschem Verleger «Jürg». Doch war diese

Namenswahl ein Kompromiss Meyers mit dem Verleger, der
ursprünglich die Umbenennung Georgs in Jürgen vorgeschlagen
hatte, um die schwachen Verkaufszahlen der ersten Fassung in
Deutschland anzukurbeln.32 Die beiden bedeutendsten Biografen
Jenatschs lehnten diese Namensänderung ab und nannten ihren
Protagonisten Georg Jenatsch. Vor der Veröffentlichung der



Mit derselben Axt ermordet? Ein neuer Zugang zu Jörg Jenatsch 149

vierten Auflage von Alexander Pfisters Biografie intervenierten
erneut die Verleger: «Der Buchtitel <Georg Jenatsch>», lesen wir,
«wurde [...] unter Berücksichtigung der Verwurzelung der
Namensform <Jörg> im Volksbewusstsein in <Jörg Jenatsch> abgeändert.»33

Diese neuerliche Namensänderung dreizehn Jahre nach
Pfisters Tod verdeutlicht, dass moderne Jenatsch-Mythen mit der
Zeit sprachliche Konturen angenommen haben, die in Jenatschs

persönlicher Erfahrung noch kaum eine Rolle gespielt hätten.
Die konfessionelle Zugehörigkeit war hingegen im Jahrhundert
zwischen 1550 und 1650 - in weit höherem Masse als die

sprachgemeinschaftliche Verortung - eine markierte und hart umkämpfte
soziale Grenze.34 Sowohl in seiner Zeit als protestantischer Pfarrer
als auch nach seiner Konversion zum Katholizismus trug Jenatsch
aktiv dazu bei, dass konfessionelle Gräben in den Vordergrund
rückten, wiewohl er diese durch seinen Glaubensübertritt
missachtete. Tatsächlich lebte Jenatsch in einer Zeit des religiösen
Wandels, in dessen Folge die Rolle der Konfessionen in Graubünden

neu definiert wurde. Die Republik der Drei Bünde bestand
sowohl vor Jenatschs Zeit als auch danach aus katholischen und
reformierten Gerichtsgemeinden mit einer stattlichen Anzahl
gemischter Nachbarschaften. Um 1610 herum wandelte sich jedoch
die konfessionelle Frage allmählich von einer kollektiven und
öffentlichen Angelegenheit auf lokaler Ebene zu einer separaten
Identitätsquelle für Individuen, die oftmals im Widerstreit mit
lokalen Solidaritäten in den Gemeinden und Gerichtsgemeinden
stand.35 Drei Episoden aus Jenatschs Leben verdeutlichen, wie
intensiv er sich mit konfessionellen Grenzen auseinandersetzte: seine

Rolle als «geistlicher Aufseher» am Strafgericht von Thusis im
Jahre 1618, seine Vermittlung in konfessionellen Streitigkeiten im
Unterengadin in den späten Zwanzigerjähren und in den Jahren
danach und natürlich seine Konversion 1635.

Direkt nach seiner Aufnahme in die Rätische Synode im Jahre
1617 schloss sich Jenatsch einer Gruppe von jungen Pfarrern an,
die einen Konfrontationskurs gegen die katholische Minderheit
in den Drei Bünden und die katholische Mehrheit im Untertanengebiet

Veltlin einschlug. Tatsächlich trugen Jenatschs damalige
Handlungen genauso ihren Teil zum plötzlichen Bedeutungsgewinn

der neuen konfessionellen Identitäten und der daraus

folgenden Dispute bei, wie sie selbst davon zeugten. Von der Rolle,
die Jenatsch beim tumultartigen Strafgericht von Thusis persönlich

spielte, ist in den heute noch erhaltenen Zeitzeugnissen zwar
kaum die Rede. Die Einberufung eines Rats von «geistlichen
Aufsehern» war aber auf jeden Fall ein neuartiges Phänomen, das auf



Bündner Monatsblatt 2/2013 150

eine Verschiebung des Verhältnisses zwischen Religion und Politik

in der Republik der Drei Bünde hindeutete. Die Existenz des

Rates wurde für die protestantische Geistlichkeit aber auch zu
einem spektakulären politischen Misserfolg.
Jenatschs Rolle in Thusis und seine Aktivitäten in den darauffolgenden

Jahren sind von einer ähnlichen Doppelbödigkeit geprägt.
In einigen Zeitdokumenten rief er inständig zum Handeln auf,
wofür ein Brief aus dem Jahre 1619 exemplarisch ist: «die Kirche
ist in Gefahr, das Vaterland bedroht [...]».36 Es können kaum
Zweifel darüber bestehen, dass Jenatsch und seine Prädikanten-
kollegen zu dieser Zeit offen konfessionelle Ziele verfolgten,
wenngleich sie dies wiederholt in Abrede stellten. Gerade die

Verteidigungsschreiben der geistlichen Aufseher von Thusis liefern
zu diesem letzten Punkt wichtige Hinweise. Selbst in einer Zeit,
in der konfessionelle Gräben grossen Einfluss auf Gruppen- und
Identitätsbildung hatten, bestritten die Aufseher, dass sie aus
religiöser Uberzeugung handelten und rechtfertigten ihr Handeln
mit rein säkularen Argumenten.
Die Rechtfertigungsschreiben der radikalen Geistlichen, zu
denen auch Jenatsch zu zählen war, offenbaren eine Dualität, die für
konfessionelle Grenzen in der rätischen Republik und einem
nicht unerheblichen Teil Resteuropas zu dieser Zeit charakteristisch

war. Obwohl sich die radikalen Prädikanten offensichtlich
mit der protestantischen Sache identifizierten, wurden konfessionelle

Polemiken in vielen der öffentlichen Stellungnahmen - wie
im Verteidigungsschreiben des Strafgerichts von Thusis 1618 —

tunlichst vermieden; stattdessen wurde die «Freiheit» und
«demokratische» Verfassung der Repuplik heraufbeschworen.37
Wenn sie sich in dieser Weise äusserten, bestanden Jenatsch und
seine Mitstreiter darauf, dass sie es nicht auf die katholischen
Gerichtsgemeinden abgesehen hätten, sondern bloss als moralische
Instanz innerhalb der Republik der Drei Bünde gebührend
respektiert werden wollten. Ebenfalls erwähnten sie, dass das

Tribunal auch katholische Geistliche angefragt habe, an der Seite der

evangelischen Aufseher zu amten. Die unterschiedlichen
Stellungnahmen der geistlichen Aufseher von Thusis im Lichte einer
einfachen Dichotomie zwischen Politik und Religion zu betrachten,

wäre eine zu grobe Vereinfachung. Vielmehr offenbart diese

Dualität, dass konfessionelle Strukturen und Identitäten zu dieser
Zeit über eine begrenzte Reichweite verfügten: Während die
konfessionelle Zugehörigkeit für eine kleine radikalisierte Minderheit
eine fundamentale Identitätsform darstellte, sah selbst ein Grossteil

der protestantischen Geistlichkeit ein, dass es weder rheto-



Mit derselben Axt ermordet? Ein neuer Zugang zu Jörg Jenatsch 151

risch geschickt noch politisch klug gewesen wäre, sich in einer
konfessionell gemischten und politisch gespaltenen Republik wie
den Drei Bünden allein auf die konfessionelle Frage zu berufen.
Ende der Zwanzigerjähre spielte Jenatsch dann eine gänzlich
andere Rolle in den anhaltenden Konflikten, welche die rätische
Republik entzweiten. Während der österreichischen Besetzung
zwischen 1620 und 1624 waren als Massnahme zur Rekatholisierung
der Bevölkerung Missionare vom Kapuzinerorden ins Unteren-
gadin beordert worden. Die meisten der daraus resultierenden
Konversionen wurden jedoch sogleich widerrufen, als sich die
Österreicher Ende 1624 aus den Drei Bünden zurückzogen. Die
Kapuziner blieben aber, da Kardinal Richelieu als neuer Schutzherr

der Missionare von französischer Seite auftrat. Sogar ihrem
Wunsch, die Unterengadiner Dorfkirchen dauerhaft benutzen zu
dürfen und Zugriff auf die öffentlichen Gelder für den Unterhalt
der Kirchen zu erhalten, wurde zum Entsetzen der Einheimischen

und der reformierten Synode stattgegeben. Als sich die
französischen Truppen 1627 ihrerseits aus Graubünden zurückzogen,

nahmen die reformierten Unterengadiner ihre Kirchen
wieder in Besitz und schlössen die Kapuziner aus. Vor diesem

Hintergrund erfolgte nun der Auftritt Jenatschs als Vermittler.
Als Protestant und vormaliger Pfarrer fand er genügend Rückhalt
in der Unterengadiner Bevölkerung und konnte ihr Zugeständnisse

abringen; zugleich stand er aber in Diensten der französischen

Krone, der daran gelegen war, jegliche Ubervorteilung der
Katholiken in der Region zu vermeiden, um Spanien keinen An-
lass für Propaganda zu liefern.38

Die Vermittlungsaufgabe war offensichtlich ein Prüfstein für
Jenatsch. In einem Brief an einen katholischen Verwandten beklagte

er sich:

Gott weiss, dass ich alles versucht habe, um das Geschäft mit den

Kapuzinern zu regeln; [...] in Tschlin, wo die Weiber mich steinigen

wollten, war ich gezwungen, ihnen zu sagen, dass ich kein
Wort sprechen werde, solange die Weiber nicht zum Rückzug
gezwungen würden [.. ,/.39

Sechs Jahre später forderte er die Protestanten erneut zur Geduld
auf:

Ich würde doch meinen, Ihr hättet seiner Excellenz [dem französischen

Botschafter] diese geringe Gunst erweisen können, [...] da

man ja nicht danach trachtet, Euch von der Kirche fernzuhalten,



Bündner Monatsblatt 2/2013 152

sondern lediglich wünscht, dass den Patres der Vortritt gelassen
werde. Man predigt ohnehin im Winter nicht vor zehn Uhr und
im Sommer um neun Uhr.40

Die Ursachen der verworrenen Situation im Unterengadin - den

hartnäckigen und langwierigen Widerstand der Lokalbevölkerung

gegen die Kapuziner wie auch den Wunsch auswärtiger
Grossmächte, das Praktizieren des katholischen Glaubens
weitherhin zu ermöglichen betrachtete er nun als politische
Angelegenheit. Anstatt wie früher als vehementer Verfechter seiner

Konfession aufzutreten, oder deren identitätsstiftenden
Charakter hervorzuheben, gab er sich nun als neutraler Vermittler,

der von konfessionellen Identitäten im Grunde unberührt
blieb. Die Bedeutung konfessioneller Grenzen hatte sich für ihn
tiefgreifend verändert, was eine ähnliche Entwicklung im
gesamten deutschsprachigen Raum gegen Ende des Dreissigjährigen

Krieges vorwegnahm. Die Verbundenheit mit der
katholischen, lutherischen oder reformiert-calvinistischen Doktrin
verschwand zu dieser Zeit keineswegs als wichtiges Element der

Abgrenzung. Jedoch betrachteten nun die Träger der Macht im
Reich - wie auch jene in der Bündner Republik - den konfessionellen

Konflikt in ihrer Politik zunehmend als einen Konfliktherd

unter vielen.
Im Jahre 1635 konvertierte Jenatsch schliesslich zum Katholizismus.

Er selbst schrieb, dass er bereits in den Jahren 1628 und
1629 begonnen habe, seinen Glauben zu überdenken, als er während

seiner Zeit als Gefangener in Venedig ausführlich die Bibel
und die Kirchenväter studierte.41 Zu Jenatschs bevorzugtem Autor

wurde Augustinus, dessen Schriften seinem Ubertritt zum
Alten Glauben den Weg bereiteten - ganz im Gegensatz zu
Luther, den die Lektüre von Augustinus' Texten hundert Jahre
zuvor zum Bruch mit der Kirche bewogen hatte. Jenatsch
beeindruckte an Augustinus und der katholischen Kirche vor allem
deren feste Lehrautorität, was seiner persönlichen Haltung in
den 1630er-Jahren offensichtlich entsprach. Der Historiker Jon
Mathieu beschreibt Jenatschs Entwicklung als einen Akkultura-
tionsprozess, der parallel zu seinem sozialen Aufstieg verlief:
«[Jenatsch] befürwortete die traditionsverbundene Hierarchie,
was ihm 1635 leichter fallen musste als 1620, denn inzwischen
war er auf der gesellschaftlichen Stufenleiter erstaunlich hoch
geklettert.»42
Solch eine Betrachtungsweise verhindert, dass man der Versuchung

erliegt, Jenatschs Konversion im Lichte einer einfachen



Mit derselben Axt ermordet? Ein neuer Zugang zu Jörg Jenatsch 153

Dichotomie zwischen Interessen und Überzeugungen zu
betrachten, wie dies frühere Biografen getan haben.
Dass Jenatsch sehr konkrete politische Gründe hatte, diesen
Schritt in Betracht zu ziehen - nicht zuletzt war er als Katholik
bei den Verhandlungen mit Madrid über die Rückerstattung des

Veitlins ein akzeptablerer Verhandlungspartner -, bedeutet noch
nicht, dass seine zur Verteidigung der Konversion angeführten
Erklärungen nur zynische Berechnung waren. Er rechtfertigte
seinen Entschluss in einer Reihe von Briefen an Stephan Gabriel,
einen ehemaligen Kollegen aus der Synode. Diese Briefe legen
nahe, dass sein Glaubensübertritt einer differenzierteren
Betrachtungsweise bedarf. Einerseits bestanden solche Schriften, die
jeweils nach Konversionen prominenter Personen die anschliessenden

lebendigen Debatten mitbestimmten, oft aus von der
Kirche vorgefertigten Entwürfen. Es ist bemerkenswert, dass die

uns vorliegenden Abschriften von Jenatschs Briefen nicht aus der

Schriftensammlung von Gabriel oder Jenatsch selbst stammen,
sondern aus dem römischen Archiv der Congregatio de Propaganda

Fide. Jenatschs Briefe an Gabriel entsprangen nicht den

spätnächtlichen Reflexionen eines eigenwilligen Obersten.
Vielmehr waren sie mit grosser Wahrscheinlichkeit an eine breite
Öffentlichkeit gerichtet.43 Gleichwohl erscheinen diese Polemiken
zu eigenständig, als dass sie bloss standardisierten Schriften
entnommen sein könnten, zumal sie detaillierte Ausführungen zu
politischen Fragen der Drei Bünde wie auch zur dogmatischen
Exegese enthalten.44 Auch die Passagen mit direktem
theologischem Bezug verfolgen keine durchweg kirchentreue Linie:
Anstatt die katholische Tugend gegen den dämonischen Protestantismus

ins Feld zu führen, räumte Jenatsch beispielsweise ohne
Weiteres ein, dass viele Päpste «schreckliche Monster» gewesen
seien, die der ewigen Verdammnis anheimfallen würden.45
Ausserdem konnte sich Jenatsch in seinen Konversionsschriften in
Bezug auf Themen, welche die kirchliche Tradition betrafen, in
Rage schreiben. Mathieu weist sodann zu Recht darauf hin, dass

Traditionen auf jemanden mit der Aussicht auf adlige Würden
einen ganz anderen Reiz ausübten als auf einen jungen, mittellosen
Pfarrer, wie es Jenatsch zwei Jahrzehnte zuvor noch gewesen war.
Der Eindruck, Jenatsch sei ein anderer Mensch geworden, wird
bestätigt, wenn man seine Verhaltensweisen in Glaubensangelegenheiten

nach 1635 betrachtet. Obwohl er seinen Konfessionswechsel

gegenüber den ehemaligen Pfarrerkollegen vehement

verteidigte, drängte er seine Frau nicht dazu, ebenfalls zu konvertieren,

und gestattete den reformierten Pfarrern aus Davos, wo er



Bündner Monatsblatt 2/2013 154

sich niedergelassen hatte, zwei seiner Kinder zu taufen.46 Seinen
ältesten Sohn schickte Jenatsch indes unmittelbar vor seinem Tod
in die Obhut der Kapuziner. Eine der Hauptforderungen
Jenatschs und seiner Mitstreiter in den politischen Verhandlungen
in Innsbruck war im Übrigen die Glaubensfreiheit im Unterenga-
din und im Prättigau, die rechtlich österreichische Untertanengebiete

waren. Dies war eine Frage von höchster Bedeutung, und
die entsprechenden Verhandlungen verlangten Jenatsch und den
anderen beiden Bündner Unterhändlern denn auch ein hohes

Mass an Beharrlichkeit ab. In einem Brief vom August 1637
bestreitet Jenatsch gegenüber Stephan Gabriel jeglichen Einfluss
seines persönlichen Glaubens auf die laufenden Verhandlungen
mit Spanien, bittet diesen gar um politische Rückendeckung und
besteht auf der Glaubensfreiheit innerhalb der gesamten Drei
Bünde, einschliesslich seiner eigenen Familie.47

Jenatsch nahm also im Zuge seiner Konversion tatsächlich eine
katholische Identität an, und es gibt gute Gründe anzunehmen,
dass dieser Identitätswechsel durchaus ernsthafter Natur war.
Wie es sein Handeln in den Zwanzigerjahren im Engadin bereits
andeutete, hatte dieser Identitätswechsel jedoch nicht zur Folge,
dass er sich wie früher den konfessionalisierten Strukturen ange-
passt hätte. Der Dualismus seiner jungen Jahre - geboren aus der
noch um 1610 durchaus realen Aussicht, dass konfessionelle
Identitäten neue institutionelle und kollektive Strukturen
generieren konnten - gehörte der Vergangenheit an. Jenatschs

Hauptinteresse galt in seinen letzten Lebensjahren nicht mehr
religiösen Belangen; vielmehr drehten sich seine Bemühungen
darum, in den Adelsstand erhoben zu werden.
Stets eine zentrale Rolle in Jenatschs Werdegang spielte hingegen
der soziale Status - sowohl hinsichtlich der ständischen
Gesellschaftsstruktur, die seine Erfahrung prägte, als auch in Bezug auf
die individuelle Identitätsbildung. Als Sprössling einer Familie aus
dem geistlichen Stand, dessen restriktive Regeln er denn auch vorerst

befolgte, verbrachte er einen Grossteil seiner Karriere im
Solddienst, und letztlich wäre er beinahe noch in den Adelsstand

aufgestiegen. Durch seine zahlreichen Grenzüberschreitungen
innerhalb der ständischen Gesellschaftsordnung hob er sich ab in
einem System, in dem eine Stimmung der Angst und soziales
Konkurrenzdenken vorherrschten. Die zeitgenössischen Reaktionen

mögen von der - von Statusängsten begleiteten - Empörung der

Schmähschriften, die nach dem Thusner Strafgericht von 1618 in
Umlauf kamen, bis zur kühlen Berechnung des mailändischen
Vizekönigs gereicht haben, als dieser in den späten Dreissigerjahren



Mit derselben Axt ermordet? Ein neuer Zugang zu Jörg Jenatsch 155

der spanischen Krone empfahl, Jenatschs Belohnung auf die lange
Bank zu schieben, bis Spanien das Maximum aus seinen Diensten
herausgeholt hätte. Allen Schriften aus dem 17. Jahrhundert mit
Bezug auf Jenatsch ist jedoch gemein, dass sie eine Sensiblitität für
Standesfagen durchscheinen lassen - ganz im Gegensatz zu den
literarischen Fassungen der Jenatsch-Geschichte aus dem 19. und
20. Jahrhundert. Hier wurden Eigenschaften wie Patriotismus
oder Jenatschs Liebe zu einer fiktiven Frau in den Vordergrund
gerückt, während die Ständeordnung als Nebensache erscheint.
Das Strafgericht von Thusis 1618 hatte eine Flut von schriftlichen
Stellungnahmen zur Folge, von denen viele die gesellschaftlichen
und politischen Ansichten ihrer Autoren im Bündner Kontext
erkennen lassen.48 Besonders scharf kritisiert wurden die acht

Prädikanten, die sich als «geistliche Aufseher» am Strafgericht
beteiligt hatten. Ein Grossteil dieser Kritik bestand aus direkten
oder indirekten Anspielungen auf die Rolle der Prädikanten als

Repräsentanten des geistlichen Standes:

Der Prädikanten standt,
ist jetz, pfuy dich der sehandt,
Nit zum Jesuiten orden:
Henckers knecht seind sie worden ...49

Diese Verse verlästern die Verdorbenheit des geistlichen Standes,
indem sie ihn mit dem unehrlichsten aller Berufe - jenem des

unreinen Henkers - in Verbindung bringen. In eine ähnliche Richtung

gingen auch die Verleumdungen, die sich direkt an Jenatsch
richteten: Schon zu seiner Schulzeit in Zürich habe er mehr Huren

als Schulbücher gehabt, lautete eine Anschuldigung. Wie auch
immer die historische Wahrheit aussehen mag, das Mittel der sexuell

gefärbten Verleumdung der Geistlichkeit hatte eine lange
Tradition.50

Jenatsch selbst gab freilich seine geistliche Karriere schon bald auf
und schlug eine Söldnerlaufbahn ein, die ihn gegen Ende der

Dreissigerjahre in die Richtung eines Adelstitels zu führen schien.
So forderte Jenatsch 1636 sogar die Lehensherrschaft Rhäzüns

von den Habsburger Lehensherren.51 Nach einer Aufzählung der
zahlreichen politischen Vorteile, die seine Beförderung den Habs-
burgern einbringen würde, gab er zu bedenken, dass ihm andere

Fürsten viel Geld schuldeten und ihm eine Verleihung des

Lehensguts Rhäzüns die Gelegenheit verschaffen würde, den Dienst
dieser Fürsten zu verlassen, «wenn auch mit Verlust grosser Summen

Geldes».52 Im darauffolgenden Jahr forderte Jenatsch noch



Bündner Monatsblatt 2/2013 156

expliziter seine Erhebung in den Adelsstand: Diesmal verlangte
er nicht nur das Lehensgut Megdberg bei Hohentwiel, sondern
auch eine ausdrückliche Aufwertung seines Familienwappens.53
Die Bearbeitung von Jenatschs zweitem Bittschreiben wurde
von Innsbruck nach Wien weitergereicht, kam daraufhin
jedoch zum Stillstand. Auch versprochene Gunstbezeugungen
(mercedes) der spanischen Krone waren bei seinem Tod noch
ausstehend. Der mailändische Vizekönig kommentierte die
diesbezügliche Situation folgendermassen: «Der Zustand jener
Republik erlaubt es nicht, irgendwelche besondere Gunst zu
erweisen.»54

Der «estado de aquella republica», wie es im Original heisst,

bezog sich unzweideutig auf Jenatschs zunehmende Verstrickung in
Angelegenheiten, die üblicherweise das einheimische Patriziat unter

sich ausmachte, insbesondere auf seine Einmischung in einen

langwierigen Erbstreit innerhalb der Sippe der Planta.55 Jenatsch
versuchte nicht nur, ein adliges Lehensgut zu ergattern, das den
Glanz seiner neu erworbenen Nobilität demonstrieren sollte, seine

Macht erlaubte es ihm auch, in Konflikten zwischen den patri-
zischen Familien - aber auch in deren innerfamilären
Auseinandersetzungen - zu vermitteln. Die mutmasslichen Urheber des

Komplotts zur Ermordung Jenatschs im Jahre 1639 kommen aus
der Familie Planta, denn schliesslich war Jenatsch nicht nur 1621

an der Ermordung des Pompejus von Planta beteiligt, sondern
auch während langer Zeit ein Verbündeter der Salis-Faktion
gewesen. Ausserdem befand er sich in einer Position, in der er sogar
auf Erbangelegenheiten der Planta in für diese beunruhigender
Weise Einfluss nehmen konnte.
Hier bildete der soziale Status den Kontext für Auseinandersetzungen

um öffentliches Prestige, was jemandem wie Jenatsch
Aufstiegsmöglichkeiten eröffnete, aber eben auch Gefahren in sich

trug. In dieser Sichtweise war Jenatschs Streben nach einem Adelstitel

bloss ein weiterer, in Bezug auf seinen Ubertritt zum
Katholizismus sogar folgerichtiger Schritt in seiner Anpassung an die
Werte der regionalen Aristokratie und damit auch an jene seiner

künftigen (oder immerhin fürderhin erhofften) österreichischen
und spanischen Schutzherren. Der Adel war aber auch eine reale

gesellschaftliche Schicht, die alles daran setzte, dass Emporkömmlinge

wie er die Standesgrenzen nicht ungestraft durchbrechen
konnten. Dem Historiker dienen ständische - wie auch konfessionelle

- Grenzen demnach als Zeichen, die Hinweise auf
gesellschaftliche Strukturen liefern, mit denen Jenatsch sich zu arrangieren

hatte, und auf Identitäten, die er anzunehmen bestrebt war.



Mit derselben Axt ermordet? Ein neuer Zugang zu Jörg Jenatsch 157

Fazit: Weitere Grenzen für die Auseinandersetzung mit
Jenatsch

Diesen kurzen Blick auf Jenatschs Umgang mit drei ausgewählten
Grenzkategorien - Sprache, Konfession und sozialer Stand - habe
ich in meinem BuchJenatschs Axt vertieft sowie um weitere
Kategorien erweitert.56 Zu erwähnen sind insbesondere die Rollen, die
Familienbande und Sexualität in Jenatschs Karriere gespielt haben,
aber auch in seinem mythischen, fiktiven Leben seit dem 17.
Jahrhundert. Die Auseinandersetzung mit diesen Fragen enthüllt
wichtige Dimensionen von Jenatschs sozialer Identität. Jenatschs
Wandel vom politischen Schurken zum tragischen Helden der

Literatur des 19. Jahrhunderts offenbart nicht nur das Aufkommen
der <Empfindsamkeit> unter bürgerlichen Autoren, sondern auch
einen Zusammenhang zwischen neuen Modellen der
Geschlechterbeziehungen und im Wandel begriffenen Konzeptionen des

<Vaterlandes> - ein Begriff, der im Übrigen trotz verändertem
Inhalt bis heute Teil des Jenatsch-Mythos ist. Ebenso wirft unsere
kurze Betrachtung konfessioneller Grenzen die weiterreichende

Frage auf, wie sich Jenatschs Identität in einer Welt herausbildete,
die sich in der Schwebe zwischen einem sakralen und einem
profanen Bereich befand: Sein Spagat zwischen den Konfessionen
sollte nicht mit seinem sorgfältigen Abwägen von säkularen und
religiösen Forderungen als Mediator im Engadin vermengt werden.

All diese Aspekte finden in Jenatschs Axt eine vertiefte
Darstellung. Hier möchte ich aber den Kreis schliessen, indem ich zur
faszinierendsten mythischen Zutat der Jenatsch-Geschichte
zurückkehre: Jenatsch sei mit derselben Axt ermordet worden, mit
der er selbst Pompejus von Planta erschlagen habe.

Die Geschichte der «gleichen Axt» kam schon bald nach Jenatschs

Ermordung in Umlauf, und hat sich seither hartnäckig gehalten.
In literarischen Darstellungen kommt einer solchen Abrundung
der Erzählung in der Regel eine Schlüsselrolle zu, aber auch
Biografen und Historiker konnten der Versuchung nicht widerstehen,

auf die Axt-Geschichte einzugehen, wenn auch zumeist mit
einem Augenzwinkern - wie auch ich dies hier tue. Auch wenn
der historische Wahrheitsgehalt der Axt-Geschichte durchaus

fraglich ist,57 die Auseinandersetzung mit ihr führt in interessante

Richtungen. Wie auch immer es sich wirklich zugetragen haben

mag: Aus welchem Grund erschien die Geschichte der «gleichen
Axt» den Publizisten des 17. Jahrhunderts und späteren Autoren
so glaubwürdig? Kurzum, was bedeutete die Geschichte im
kulturellen Kontext?



Bündner Monatsblatt 2/2013 158

Sie verweist zweifellos auf Grenzen, die in der staatsorientierten
Geschichtsschreibung der vergangenen rund hundert Jahre
übersehen wurden, so etwa Blutsverwandtschaft, Faktion oder das

ungeschriebene Gesetz der Blutrache. Die Biografen Haffter und
Pfister stellten Jenatschs Lebensgeschichte in den Zusammenhang
eines in der Entwicklung begriffenen europäischen Staatensystems,

wovon trotz heillosem politischem Durcheinander auch die

Drei Bünde Teil waren. Wie aber Edward Muir in seiner brilli-
anten Untersuchung zum unweit der Drei Bünde gelegenen Fri-
aul kürzlich aufgezeigt hat, basierte der politische Aufbau lose

strukturierter alpiner Grenzländer oftmals auf anderen Mitteln
der Macht- und Gewaltausübung.58
Jenatschs Werdegang war von den Anfängen seiner Schulzeit in
Zürich an bis zumindest in die frühen Dreissigerjahren von einer
mehr oder weniger engen Anbindung an die Salis-Faktion
geprägt. Selbst als er sich in seinen letzten Lebensjahren mit dem
inneren Zirkel des Salis-Clans überwarf, nahm er in den meisten
Punkten weiterhin die Gegenposition zu den führenden Figuren
unter den Planta ein. Es ist sicherlich nicht abwegig, die Ermordung

Pompejus von Plantas im Jahre 1621 im Lichte internationaler

Bündnisse zu betrachten, wie dies Haffter getan hat. Trotz
der Aufspaltung der Bündner Elite durch unterschiedliche
internationale Allianzen hatte die damalige Situation in Graubünden
aber sicherlich mehr mit den Verhältnissen in Muirs Friaul
gemein, als es die meisten Jenatsch-Darstellungen vermuten lassen.

So blieb die ritualisierte Gewalt durch das gesamte 17. Jahrhundert

hindurch in Graubünden ein alltägliches Phänomen mit
beträchtlichen sozialen Auswirkungen, insbesondere im Engadin.
Jenatsch war während seiner gesamten Karriere im Widerstreit
mit einer Faktion gestanden, in deren Zentrum ein Zweig der
Familie Planta stand. Seine spektakuläre Ermordung war daher im
Interesse der sozialen Stellung dieser Faktion, was die Suche nach

möglichen Attentätern erleichtert hätte, aber auch eine Erklärung
für die Frage sein könnte, weshalb die Täter nach Jenatschs Tod
Schutz vor den Ermittlungen gemessen konnten.59

Zusätzlich zur faktionellen Dimension gilt es, ein weiteres wichtiges

Element zu beachten: die Rache. In der Bündner Kultur des

17. Jahrhunderts erschien es offenbar vollkommen plausibel, dass

einem solchen Mord ebendieses Motiv zugrunde liegen musste,
und die Planta - wie auch andere Angehörige von Opfern
Jenatschs - wurden als Hauptverdächtige identifiziert. In diesem

Kontext bot sich die Geschichte der «identischen Axt» als durchaus

folgerichtiger Abschluss von Jenatschs Karriere an. Ein ur-



Mit derselben Axt ermordet? Ein neuer Zugang zu Jörg Jenatsch 159

sprünglich untergeordnetes Faktionsmitglied, das seinen

Untergebenenstatus überwinden konnte, wurde schliesslich doch von
seiner Vergangenheit eingeholt und von seinen alten Feinden mit
einem Höchstmass an blutgetränktem Symbolismus hingerichtet.
So ist beispielsweise in den meisten Darstellungen des Tathergangs

davon die Rede, dass ein Mitglied der Mörderbande - als

Jenatsch bereits tot am Boden lag - ihm noch den Schädel mit
einem Kriegshammer zertrümmert habe. Man kann sich natürlich

gut ausmalen - wie dies verschiedene Beobachter auch getan
haben -, dass die Mörder sichergehen wollten, dass Jenatsch auch

wirklich tot sei.60 Angesichts von Muirs Untersuchungen stellt
sich jedoch die Frage, ob es sich nicht zugleich um eine rituelle
Entstellung handelte, die symbolisch der Verachtung der Attentäter

für ihr Opfer Ausdruck verleihen sollte. Nochmals: Der Rückgriff

auf die «identische Axt» ist gerade deswegen sinnvoll, weil er
eine genauere Untersuchung der Rahmenbedingungen erforderlich

macht, innerhalb derer Jenatschs Leben und Tod interpretiert
wurden.
Wie aber verhält es sich mit der «Axt-Geschichte» in späteren
Jahrhunderten? Die Zeitgenossen des 19. Jahrhunderts hatten
offenkundig kaum mehr einen unmittelbaren Bezug zu faktioneller
und symbolischer Gewalt, und doch lebte die blutige Axt in
literarischen Darstellungen Jenatschs weiter. Meines Erachtens
sollten die umfassenderen und langlebigeren Kategorien der Rache

und der Reziprozität in Betracht gezogen werden. So gesehen
handelt es sich um eine «gute» Geschichte - in dem Sinne, dass sie

an uns vertraute Vorstellungen gemahnt wie den neutestamentarischen

Ausspruch Jesu, dass «alle, die zum Schwert greifen [...]
durch das Schwert umkommen [werden].»61 Zudem waren zur
«Axt-Geschichte» bereits Ende des 18. Jahrunderts eine Reihe
weiterer assoziativer Facetten hinzugefügt worden, denn in den

Darstellungen Jenatschs erschien nun «Lucretia» von Planta als

dessen Mörderin, die (fiktive) Tochter des Pompejus und in
späteren Erzählungen auch geheime Liebhaberin Jenatschs.
Die Einbindung von Lucretia lässt aber auch ganz neue Sensibilitäten

erkennen. Der unbändige Oberst enthüllt durch seine
geheime Romanze mit der Tochter seines Opfers Pompejus seine

sanfte Seite. Darüber hinaus übt sie - und dafür ist Meyers Jürg
Jenatsch repräsentativ - einen positiven, stimmungsaufhellenden
Einfluss auf Jenatsch aus und ist so in der Lage, sein «wildes»

Temperament und seinen Hang zur Gewalttätigkeit in die
gewünschte Richtung zu lenken: die Bewahrung des «Vaterlandes».
Indem sie ihn am Ende mit jener Axt tötet, mit der ihr Vater er-



Bündner Monatsblatt 2/2013 160

mordet wurde, wird aus einem mutmasslich faktionell
motivierten Racheakt eine Stunde der nationalen Tragödie. Dies
geschieht in einer Weise, die für die wahren Akteure aus dem 17.

Jahrhundert vollkommen unverständlich gewesen wäre.
Die Mythologisierung Jenatschs war durchaus kein Vorgang, der
sich auf das 18. und 19. Jahrhundert beschränkte. Selbst die
zeitgenössische Interpretation Jenatschs war von Rahmenbedingungen

bestimmt, die auf kulturellen Gegebenheiten beruhten -
und auch Jenatsch selbst konstruierte sich seine eigene Identität,
indem er sich mit dem vorherrschenden System sozialer und
kultureller Grenzen arrangierte und dieses manchmal auch durchbrach.

Die Versuche von Historikern, den «wahren» Jenatsch

vom mythischen zu trennen, bergen denn auch die Gefahr, dass

man zwar in andere, jedoch genauso potente eigene Muster der

Mythenbildung verfällt.62

Sich mit den Grenzen zu befassen, aus denen sich Jenatschs
Persönlichkeit herausbildete, stellt einen neuartigen Versuch dar,
Jenatschs Biographie aus ihrem sozialen und kulturellen Umfeld
heraus zu verstehen. Eine solche Betrachtungsweise erlaubt es

uns, nicht nach einer vermeintlichen Essenz von Jenatschs
Persönlichkeit zu suchen, sondern den Protagonisten stattdessen als

Ausgangspunkt für eine Gegenüberstellung von individueller
Erfahrung, Identität und gesellschaftlichen Strukturen zu betrachten.

Letztlich wird aber unser Drang nach Einheitlichkeit, der
Wunsch, eine kohärente Geschichte zu erzählen, auch meine

Fassung der Jenatsch-Geschichte nicht zur abschliessenden Darstellung

machen, wie dies auch für die bereits existierenden Versionen

gilt. Immerhin könnte sie aber zu einem besseren

Verständnis der kulturellen Grenzen beitragen, welche für die
menschlichen Erfahrungen und die Denkweisen von Europäern
im 17. Jahrhundert prägend waren.

Dieser Text beruht auf einem Vortrag, der 1997 in Atlanta an der Sixteenth Century
Studies Conference gehalten wurde. Eine erste gedruckte Fassung erschien unter
dem Titel «Assassinated with the same ax? Jörg Jenatsch between biography, micro-
history, and myth» in: Marco Bellabarba und Reinhard Stauber, Hrsg., Identitä territorial*i

e cultura politica nella prima etä moderna (Bologna: Societä editrice il Mulino, 1998),
323-346. Die im Vortrag behandelten Themen wurden in der Folge in der kürzlich
erschienenen Publikation Jenatschs Axt weiter vertieft (vgl. Anm. 56). Die ursprüngliche
Fassung ist vom Autor für die vorliegende Übersetzung aktualisiert worden. Der Autor
dankt: dem Academic Senate of the University of California, Riverside und dem Institut

für Kulturforschung Graubünden ikg, Chur, für die Unterstützung der Reisen und
der Forschungsarbeit; dem Staatsarchiv Graubünden und der Vadianischen Sammlung,

der Kantonsbibliothek St. Gallen, sowie verschiedenen Kollegen, die diese Arbeit
kommentiert und unterstützt haben.



Mit derselben Axt ermordet? Ein neuer Zugang zu Jörg Jenatsch 161

Adresse des Autors: Prof. Dr. Randolph C. Head, Dept. of History, University of
California, Riverside, Riverside, CA 92521, USA

Endnoten

1 Es gibt zwei biografische Standardwerke über
Jenatsch: Ernst Häffter, Jörg Jenatsch. Ein Beitrag zur
Geschichte der Bündner Wirren (Davos, 1894), und Alexander

Pfister, Jörg Jenatsch: Sein Leben und seine Zeit, 5.

Auflage (Chur, 1991 [Erstauflage, 1938]). Sodann Pfister et
al., Hrsg., Jörg Jenatsch: Briefe 1614-1639 (Chur, 1983).
Einen Überblick über ältere literarische Texte zu Jenatsch
findet man in Balzer Gartmann, Georg Jenatsch in der
Literatur (Disentis, 1946). Eine Aufdatierung der historischen

Literatur bietet Jon Mathieu, «33 Jahre nach Pf
isters Jenatsch-Biografie: Neue Forschungsergebnisse und

-Perspektiven», in Pfister, Jenatsch, 4. Und 5. Auflage,
491-510.

2 Jenatsch erwarb das Schloss Katzensteig 1630 und
verkaufte es im Verlauf des Jahres 1637 wieder. Mathieu,

«33 Jahre», 499.

3 Haffter, Hrsg., Georg Jenatsch: Urkundenbuch,
enthaltend Exkurse und Beilagen. (Chur, 1894), 156.

4 Haffter, Urkundenbuch, 158. In Bartholomäus Anhorns
Nekrologie wird diese Zeile noch blutiger wiedergegeben:

«...dz das hirn an die wend sprützt.» (Ibid., 172)

5 Alle erzählerischen Schilderungen von Jenatschs
Lebensgeschichte in dieser Abhandlung stützen sich -
sofern nicht anders vermerkt - auf Pfisters und Haffters
Biografien.

6 Bereits zeitgenössischen Beobachtern fiel auf, dass
die Ermittlungen zum Mordfall alles andere als gründlich
durchgeführt wurden (siehe bspw. die Briefe des
venezianischen Botschafters in Haffter, Urkundenbuch, 163).
Siehe auch Mathieu, «33 Jahre», 502-06.

7 Zum ersten Mal fand die «gleiche Axt» Erwähnung in

Anhorn, zitiert bei Haffter, Urkundenbuch, 170.

8 Die ersten Fassungen der «Lucretia-Geschichte»
reichen in die Mitte des 19. Jahrhunderts zurück. Siehe
Gartmann, Georg Jenatsch, 48-49.

9 Zu Sprache in Graubünden, siehe Randolph Head,
«Sprachgebrauch und Sprachbewusstsein im Salis-
Briefwechsel 1580-1610: Eine mehrsprachige Familie

im 16. Jahrhundert», Bündner Monatsblatt 1996/1,
3-24. Zu Konfessionsfragen ist neu erschienen: Ulrich
Pfister, Konfessionskirchen, Glaubenspraxis und Konflikt
in Graubünden, 16.-18. Jahrhundert (Würzburg, 2012).
Zum sozialen Status: Randolph Head, Demokratie im
frühneuzeitlichen Graubünden (Chur, 2001), 220-223.

10 Siehe Gartmann, Georg Jenatsch, 128-36, zu den
Versuchen der Nationalsozialisten, Jenatsch für ihre
Zwecke einzuspannen.

11 Janosa, Manuel. Die Exhumierung des Jörg Jenatsch
im Jahre 1959. In: Bündner Monatsblatt Nr. 5 (2010):
431-452 und den Beitrag vom selben Autor in vorliegendem

Heft.

12 Siehe Head, Demokratie im frühneuzeitlichen
Graubünden, 147-55; zum Strafgericht von Thusis 1618,188-91.

13 Zum Erzpriester Nicolö Rusca siehe Giovanni da Pra-
da, L'Arciprete Nicolö Rusca: e i cattolici del suo tempo
(Sondrio, 1994).

14 Randolph Head, «Rhaetian ministers, from she-
pherds to Citizens: Calvinism and democracy in the Re-

public of the Three Leagues, 1550-1620», in W. Fred
Graham, Hrsg., Later Calvinism: international perspectives

(Sixteenth Century Essays and Studies, Vol. 22),
(Kirksville, MO, 1994), 55-69.

15 Eine polemische, zeitgenössische Schilderung der
Ermordung Pompejus von Plantas ist das Pamphlet Blutige
Sanfftmuet Der Caluinischen Predicanten... (n.p., 1621).

16 Siehe Andreas Wendland, Der Nutzen der Pässe und
die Gefährdung der Seelen. Spanien, Mailand und der
Kampf ums Veltlin 1620-1641 (Zürich, 1995), 248.

17 Mathieu, «33 Jahre», 495, Anmerkung c.

18 Mathieu, «33 Jahre», 493-96.

19 Zitat aus dem Pompejus von Planta zugeschriebenen

«Kurtz beschribne Pündtnerische Handlungen, deß
1618., 19. und 20. Jahr» Handschriftliche Kopie
enthalten in Anhorn, «Pündtner Krieg», (Kantonsbibliotek
St. Gallen, Vadianische Sammlung, Msc. 235).

20 Vgl. Haffter, Urkundenbuch, 171 (vom verlässlichen
Kommentator Anhorn).

21 Joutsch war Pfarrer in Pontresina; sein Name wird
oft in latinisierter Form als «Jodocus» wiedergegeben.
Pfister, Jenatsch, 143f.

22 Wendland, Nutzen, 191 f.

23 Für historiographische Einschätzungen Jenatschs siehe

Gartmann, Jenatsch, und - aktueller - Mathieu, «33



Bündner Monatsblatt 2/2013 162

Jahre». Reto Hänny weist auf die tiefen Homologien
zwischen Meyers und A. Pfisters Jenatschbildern hin. Reto
Hänny, «Giorgio, Guardati!» Eine Kolportage (erweitertes
Manuskript von Hännys «Nachwort» zur Insel-Verlag-Aus-
gabe von Jürg Jenatsch [Frankfurt, 1988], insb. 16f.).

24 Etwa von Charles Pascal, einem französischen
Botschafter im Graubünden des frühen 17. Jahrhunderts, in

seinen veröffentlichten Memoiren, Caroli Paschaiii Regis
in Sacro Consistorio Consilarii Legatio Rhaetica (Paris,
1620), 148-149.

25 A. Pfister, Briefe, 121-25.

26 Head, «Sprachgebrauch».

27 Lobreden auf seine schulischen Fortschritte in der
Anfangszeit enthält Pfister, Jenatsch, 29f. Bartholomäus
Anhorn schreibt nach Jenatschs Tod «von sonderbarer
und gleichsam miraculoser eloquentz» (Haffter, Urkun-
denbuch, 154).

28 Pfister, Briefe, umfasst 95 Briefe. Nicht mitgezählt
sind 26 Kopien, von welchen 16 in italienischer und der
Rest in lateinischer Sprache erstellt wurden.

29 Als Code-switching bezeichnet man den Wechsel
von einer Sprache zu einer anderen innerhalb eines Satzes

oder Absatzes. Siehe Head, «Sprachgebrauch», für
eine weiterführende Diskussion.

30 Head, «Plurilingual Family», 586-89.

31 Norbert Furrer, «Paroles de mercenaire: Aspects so-
ciolinguistiques du Service etranger», in Gente ferocissi-
ma: Mercenariat et societe en Suisse (XVe-XIXe siecle)
(Lausanne und Zürich, 1997), 312.

32 Hänny, «Guardati», [1], [14].

33 Pfister, Jenatsch, 5 («Vorwort zur 4. Ausgabe», 1984).

34 Eine allgemeine, soeben erschienene Betrachtung
zu diesem Thema ist Ulrich Pfister, Konfessionskirchen,
Glaubenspraxis und Konflikt in Graubünden, 16.-18.
Jahrhundert (Würzburg, 2012).

35 «Siehe Head, mit alß zwo Gmeinden, oder Partheyen,

sonder ein Gmeind>: Kommunalismus zwischen den
Konfessionen in Graubünden, 1530-1620,» in Pfarrei und
Gemeinde, Hrsg. Beat Kümin und Peter Blickle (Zürich,
2004), 21-57.

36 In einem Brief, den Jenatsch Jacob Ruineiii zukommen

liess, um dessen Unterstützung zurückzugewinnen.
Pfister, Briefe, 59-61.

37 Grawpündtnerische Handlungen des MDCXVIII
Jahrs (n.p, 1618), das in zahlreichen Auflagen und meh¬

reren Sprachen erschienen ist. Siehe Head, Demokratie
im frühneuzeitlichen Graubünden, 7. Kapitel.

38 Pfister, Jenatsch, 182f., passim.

39 Pfister, Briefe, 115.

40 Pfister, Briefe, 121-23 (Die Übersetzung aus dem
Romanischen von Pfister): «haves bain crett vus havessses
gratifichio Sia Excellentzchia in aquaist poick sainza 11 g

daer ad el et eir ad oters disturbo et fadia da quella vard,
siand chia nun s'tscherchia das tegniar our d'baselgia,
ma sulettamaing da yr aint dawo ils patres, chia in ogni
möd nun s'predgia d'inviern avaunt las desch...».

41 Haffter, Jenatsch, 235f.

42 Mathieu, «33 Jahre», 499fVgl. Wendland, Nutzen,
191 f.

43 Jenatschs Korrespondenz mit Gabriel wird derzeit
mehrheitlich im Archiv des Kapuzinerordens in Rom
aufbewahrt: Briefe, 290f. Friedrich von Salis' Konversion im
Jahre 1612 führte zu einer ähnlichen Debatte zwischen
ihm und seinem Vater Johannes Baptista, die ebenfalls
in ausführlichen Briefen ausgetragen wurde. Siehe
Nicolaus von Salis, Die Convertiten der Familie von Salis
(Luzern, 1892).

44 Bspw. Brief 39, in Pfister, Briefe, 145-47.

45 Pfister, Briefe, 137.

46 Pfister, Jenatsch, 281-82. Siehe Mathieu, «33 Jahre»,

498: Mathieu berichtet, dass Jenatschs Glaubenswechsel

eine innerfamiliäre Verlagerung der sozialen
Rollen zur Folge gehabt habe. Jenatschs Frau sei von
nun an von den mehrheitlich protestantischen Davosern
weit öfter als Taufpatin angefragt worden als er selbst.

47 Pfister, Briefe, 225.

48 Siehe Head, Demokratie im frühneuzeitlichen
Graubünden, 7. Kapitel. Die meisten dieser Texte sind
abgedruckt in Phillip Zinsli, «Politische Gedichte aus der
Zeit der Bündner Wirren 1603-1639», Jahresbericht der
historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden
(1910 und 1911).

49 Pfister, Jenatsch, 74; Den Originaltext findet man in

Zinsli, «Politische Gedichte», 148.

50 Trotz Aufhebung des Zölibats für die protestantische
Geistlichkeit war diese in der öffentlichen Wahrnehmung
weiterhin einem strengen, an fixe ständische Rollenvor-
stellugen anknüpfenden Verhaltenskodex unterworfen.
Siehe Heinrich Richard Schmidt, «Über das Verhältnis
von ländlicher Gemeinde und christlicher Ethik:
Graubünden und die Innerschweiz», in Landgemeinde und



Mit derselben Axt ermordet? Ein neuer Zugang zu Jörg Jenatsch 163

Stadtgemeinde in Europa. Ein struktureller Vergleich, Peter

Blickle, Hrsg. (München, 1991), 455-488.

51 Die Elerrschaftsrechte über Rhäzüns waren im Besitz
der Elabsburger, die Gerichtsgemeinde Rhäzüns gehörte
zugleich aber dem Grauen Bund an. Es wurde jeweils
an Mitglieder führender Bündner Familien verliehen,
meistens an Angehörige der Planta. Erörtert in Pfister,
Jenatsch, 326f.

52 Pfister, Briefe, 198-99.

53 Pfister, Jenatsch, 369f.; Wendland, Nutzen, 249.

54 Wendland, Nutzen, 248.

55 Pfister, Jenatsch, 379-81.

56 Randolph C. Elead, Jenatschs Axt: Soziale Grenzen,
Identität und Mythos in der Epoche des Dreissigjähri-
gen Krieges (Chur: Verlag Desertina, 2012); Randolph C.

Elead, Jenatsch's Axe: Social Boundaries, Identity, and

Myth in the Era of the Thirty Years' War (Rochester, NY:

University of Rochester Press, 2008).

57 Es ist jedoch nicht ganz auszuschliessen, dass die
Geschichte doch wahr ist. Wie verschiedene Untersuchungen

von Jenatschs Gebeinen im Jahre 1959 ergeben

haben, wurde er wohl tatsächlich mit einer Axt
ermordet. Mathieu, «33 Jahre», 503.

58 Edward Muir, Mad Blood Stirring: Vendetta and Fac-
tions in Friuli during the Renaissance (Baltimore, 1993)

59 Wichtige Schritte zum Verständnis von Patronage-
beziehungen und Gewaltritualen in Graubünden leisten
die Arbeiten von Silvio Färber, Paul Grimm, und
Alexander Pfister: Färber, Der bündnerische Eierrenstand
im 17. Jahrhundert: Politische, soziale, und wirtschaftliche

Aspekte seiner Vorherrschaft (Zürich, 1983); Paul

Grimm, Die Anfänge der Bündner Aristokratie im 15. und
16. Jahrhundert (Zürich, 1981); Pfister, «II temps dellas
partidas ella Ligia Grischa, 1600-1639». Annalas da la

Societad Retorumantscha 45 (1931), 165-228; und 46
(1932), 1-85.

60 Anhorn berichtete kurz nach Jenatschs Tod, die
Mörderbande hätte «einen zuoruck gschickt, im umzu-
okeren: ob er tod sye eigentlich zuo erfahren». El äffte r,

Urkundenbuch, 161, vgl. auch 158.

61 Die heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments
(Zürich, 1957), Mt 26,52.

62 Für eine Untersuchung zu einem Fall mit deutlichen
Parallelen siehe Elansmartin Schmid, Das Bild Elerzog
EHeinrich Rohans in der bündnerischen und französichen
Geschichtsschreibung (Chur, 1966).


	Mit derselben Axt ermordet?

