
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (2006)

Heft: 1

Artikel: Streit um einen Heiligen : der Heilige Florinus von Ramosch als
Zankapfel in Geschichte und Gegenwart

Autor: Bernhard, Jan-Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Streit um einen Heiligen 35

Streit um einen Heiligen
Der Heilige Florinus von Ramosch als Zankapfel
in Geschichte und Gegenwart1

Jan-Andrea Bernhard

Vor kurzem erschien vom Zürcher Historiker Reinhold Kaiser
der Aufsatz Das Bistum Chur und und seine Frauenklöster und
Klerikergemeinschaften2, in dem Kaiser ausführt, dass seit dem
8. Jahrhundert in Ramosch eine Klerikergemeinschaft existiert
haben mag.3 Weiter hat der bischöfliche Altarchivar Bruno Hübscher

im Jahrbuch 2005 der Historischen Gesellschaft von
Graubünden eine Studie zur Florinus-Verehrung im Gottesdienst
veröffentlicht.4 Damit ist die wissenschaftliche Auseinandersetzung
mit dem Engadiner Heiligen aufs neue eröffnet, so wie schon
einst durch die verdienten Kirchenhistoriker Otmar Scheiwiller
und Iso Müller.5 In diesem Jahr sollen schliesslich zum Florinus-
jahr- der Heilige soll der Legende nach am 17. November 856 in
Ramosch gestorben sein6 - im Vinschgau Festivitäten mit einer
Forschungstagung stattfinden.

"WSt.

: :

*t«.v

.*¦'/

y
y-,

<M

y :äik>''

Hl. Florinus und hl.

Jakobus d.Ä.: Fresko
in der Kirche St. Desi-
derius und Lodegar
in Waltensburg (um
1330).



Bündner Monatsblatt 1/2006 36

So scheint es angemessen, dass wir uns auch im Bündner Monatsblatt

wieder einmal mit dem Bündner Heiligen beschäftigen. In
diesem Aufsatz geht es einerseits darum, die historische Existenz von
Florinus nachzuweisen, andererseits seine Bedeutung in Geschichte
und Gegenwart der Kirche aufzuzeigen. Freilich ist es nicht möglich,

in allen Fragen ein abschliessendes Urteil zu fällen, da manche
Punkte in der Forschung zu kontrovers diskutiert werden.

1. Einführung: Wer ist der Heilige Florinus von
Ramosch?

Nach der Vita S. Florini, datiert auf das 12. Jahrhundert,7
stammte Florinus' Vater aus dem Prättigau, seine Mutter hingegen

war eine getaufte Jüdin. Die Eltern liessen sich, nach einer

Romwallfahrt, im Vinschgau oder, gemäss späterer Überlieferung,

in Matsch, nieder (Kap. 1); dort wurde Florinus geboren
und bereits im Jünglingsalter von den Eltern nach Ramosch/Re-
müs {in loco Heraemusciae) zur Ausbildung durch den presbyter
Alexander an der dortigen Petruskirche geschickt (Kap. 2). Nach
einem von Florinus bewirkten Weinwunder wurde er bald zum
Priester geweiht und nach dem Tode Alexanders sein Nachfolger
(Kap. 3-6). Schliesslich starb Florinus an einem 17. November;
sofort entstand ein Streit zwischen den Verwandten aus dem

Vinschgau und den Ramoschern um seinen Leichnahm (Kap. 8).
Von seinem Nachfolger Saturnius wurde seine Erhebung
{elevatio) und Überführung {translatio) hinter den Petrusaltar
eingeleitet, begleitet von verschiedenen Wundern (Kap. 9-10).

2. Geschichte oder Legende?

Die Hauptfrage, die sich bei einem Heiligen immer stellt, ist:
Was ist der historische Kern seiner Wirksamkeit, ja gibt es

überhaupt einen historischen Kern?
In den genannten Studien finden wir zu diesen Fragen bereits

gründliche, aufschlussreiche und weiterführende Ausführungen;
dennoch wird die historische Existenz und Bedeutung von
Florinus in manchen wissenschaftlichen und kirchlichen Kreisen
immer noch ernsthaft angezweifelt. In nachfolgenden drei
Unterabschnitten wollen wir uns dieser Frage einmal aus einem
anderen Blickwinkel nähern und auf diese Weise vielleicht Licht
in manche Problematik bringen.



Streit um einen Heiligen 37

2.1. Wo ist der Leichnahm des Heiligen Florinus?
Wenn einmal ein Florinus existiert haben soll, so müssen auch
seine Gebeine existiert haben. Es müssen sich also in historisch
greifbaren Quellen Hinweise auf seinen Leichnahm beziehungsweise

seine Reliquien finden lassen.

Offenbar war schon im Mittelalter nicht klar, wo nun die Gebeine

von Florinus ruhen würden, denn nur auf diesem Hintergrund

lässt sich erklären, warum bei der Abfassung der Vita S.

Florini die Legende von zwei Särgen aufgenommen wurde. So

lesen wir in der Vita:

Als er den Tag seines Heimganges nahe wusste, wollte
er in Voraussicht künftigen Streits die Menschen, die

er im Leben betreute, auch angesichts des Todes nicht
verlassen. Er zog es vor, am selben Ort sich leiblich für
den letzten Tag der ausstehenden Bewährung bereit
zu halten, statt an seinen Geburtsort, von wo er
gekommen war, zurückgebracht zu werden. Daher erteilte

er vorsorglich denjenigen Anweisungen über sein
Begräbnis, die er seines Trostes teilhaftig machen wollte.

Um der Ankunft seiner Verwandten zuvorzukommen,
trug er der Bevölkerung von Ramosch auf, seiner
Vorsorge eingedenk zu sein und nach seinem Hinschied
zwei Särge ins Grab zu legen. Im einen sollten sie
seinen Leib bestatten und im andern, darüber geschichteten,

sein an einem Eisen befestigtes Messgewand
aufbewahren.8

Diese Darstellung trägt den Stempel der Legende, denn dass ein

Heiliger bereits vor seinem Ableben in solcher Weise um seinen
Leichnahm besorgt ist, ist wohl nicht gerade Ausweis seiner
Heiligkeit. Zudem entbehrt die Weisung von Florinus jedweder
Parallele in der mittelalterlichen Hagiographie.9 Vielmehr steht hinter
dieser Darstellung ein späterer Streit zwischen den Unterengadinern
und den Vinschgauern um den Leib beziehungsweise die
Reliquien des Heiligen. Es machten also im Mittelalter beide Gebiete
den Anspruch auf den Leichnahm geltend.
Dass der Leichnahm und die Reliquien des Heiligen, um den

man sich später stritt, im Bistum Chur beziehungsweise in
Ramosch schon im 9. und 10. Jahrhundert eine Bedeutung
innehatten, machen zahlreiche Quellen deutlich. Am interessantesten

ist freilich die Klage Bischof Viktors III., der sich 822/823 an
Kaiser Ludwig den Frommen (814-840) wandte. Nach der



Bündner Monatsblatt 1/2006 38

Übernahme des Grafenamtes durch Roderich im Jahre 822
entstand für den Bischof eine wirtschaftlich prekäre Lage, weil
Roderich sogleich nach seinem Amtsantritt Teile des Bischofsgutes

(Höfe und Kirchen) gewaltsam an sich riss. Nach diesen

Übergriffen wandte sich Bischof Viktor III. mit einer Klageschrift

an den Kaiser. Darin weist er auch darauf hin, dass sich
der Graf fünf Heiligenleiber bemächtigt habe.10 Die sonderliche

Erwähnung der Heiligenleiber macht deutlich, dass es sich bei
denselben offenbar um fünf Heilige handelte, die schon einen
namhaften Kult genossen und deren Grab bekannt und von
Pilgern besucht war." Es ist heute unumstritten, dass es sich dabei

um die fünf Bündner Heiligen Luzius, Florinus, Placidus,
Sigisbert und Gaudentius handelt.12 Damit ist nicht nur klar,
dass um 823 Florinus' Leichnahm in Ramosch noch vorhanden

war, sondern auch, dass Ramosch im 9. Jahrhundert bereits ein
Wallfahrtsort war. Dies wird durch die Ausgrabungen vor Ort
bestätigt: An der Stelle der heutigen Kirche stand eine relativ

grosse Dreiapsidenkirche (ca. 18,10 x 14,19 Meter) vom Ende des

8. Jahrhunderts beziehungsweise Anfang des 9. Jahrhunderts.13
Ein solcher Bau, unwesentlich kleiner als die damalige Klosterkirche

Müstair, setzte eine regionale Wallfahrt voraus.14

^v
M LJ yjmm&

E
E

ö

û û

id

Die verschiedenen
Bauphasen der Kirche
St. Florinus in Ramosch.

W/////A
Bau I: Ende 8./anfangs
9. Jhd.

Bau II: 10.-11. Jhd.

Bau III: Beendet 1522

\U£Z"



Streit um einen Heiligen 39

Wenn auch wir keine genaue Kenntnis über den Zeitpunkt der

Rückgabe der Heiligenleiber haben, können wir mit Genugtuung

feststellen, dass die Florinus-Reliquien nicht verloren
gingen.15 König Heinrich I. (919-936) bestätigte jedenfalls imjahre
930, dass Reginward seinem Neffen Hartbert die Florinuskirche
in Ramosch übergeben habe. Die Urkunde betont ausdrücklich,
dass der Leib des Heiligen in Ramosch ruhe: «..., cuius corpus in
vico Remuscie requiescit.»16 Mit dieser königlichen Urkunde
war auch die Wallfahrt zum Heiligengrab durch den König
legitimiert.

Hartbert, dem Pfarrer von Ramosch, war offenbar viel daran
gelegen, die Verehrung des hl. Florinus zu fördern und zu verbreiten.

In den 40er-Jahren des 10. Jahrhunderts sind jedenfalls
Reliquien des hl. Florinus, wahrscheinlich ein Arm,17 nach Koblenz
in das von Herzog Hermann von Schwaben (f 949) an Stelle der

Pfalzkapelle gegründete Stift übertragen worden. Wie eine

Schenkungsurkunde Ottos I. vom 22. November 949 ausdrücklich

sagt, war die Stiftung nicht nur der Muttergottes, sondern
auch dem hl. Florinus geweiht.18 Zur Übertragung der Reliquien
von Ramosch nach Koblenz hat Macer Reginaud, ein Koblenzer
Geistlicher, gar einen Prozessionshymnus gedichtet.19
Als Hartbert später Bischof von Chur wurde, konnten, vor allem

infolge seiner guten Verbindungen zum Königshof, der Florinus-
kult und die -reliquien weiter verbreitet werden. Abgesehen von
Koblenz lassen sich bald auch Reliquien in Regensburg, Lipporn,
St. Gallen und Pfäfers finden.20 Schliesslich sorgte Bischof
Hartbert auch dafür, dass Florinus in die Kaiendarien - bereits im
10. Jahrhundert finden wir seinen Namen in den Kaiendarien von
Einsiedeln, St. Gallen, Regensburg, Lipporn, Essen u.s.w. -
einzog.21 Bemerkenswert ist besonders, dass gemäss dem Kalendarium

der Churer Kirche aus dem 11. Jahrhundert nicht nur der

Namenstag (17. November) gefeiert wurde, sondern am 7. August
auch die Translation eines Teils der Reliquien nach Chur.22 Es ist
naheliegend davon auszugehen, dass bereits Hartbert die Übertragung

von Reliquien des hl. Florinus nach Chur in die Wege leitete.23

Der in der Kathedrale befindliche frühgotische Schrein aus

vergoldetem Kupfer von etwa 1280 enthielt vermutlich bedeutende

Reliquien des Heiligen.24

Aufgrund dieser historisch eindeutigen Quellenlage, lassen sich

an dem Vorhandensein eines Heiligenleibes namens Florinus seit
dem Frühmittelalter kaum noch Zweifel erheben. Für uns stellt
sich weiter vor allem aber auch die Frage: Was passierte mit dem

Heiligenleib seit dem Mittelalter?



Bündner Monatsblatt 1/2006 40

^ 1

Ï.I.
*s<

j«\ v

I gLj.V«,. Iill f.,kO l/ I
I

rC.»U i'.'¦ k;;
r '1

u

•«

«Florinusschrein»:
Domschatz der Kathedrale

Chur (um 1280).

Wir dürfen feststellen, dass die Blüte des Florinuskultes vom 11.

bis 13. Jahrhundert war. Zentrum der Wallfahrt blieb Ramosch
mit dem Grab des Heiligen. So war es wohl notwendig, die alte

Dreiapsidenkirche zu erweitern, so dass wir in einer Urkunde
von 1070 von einer «basilicam sancti Florini, quae sita est in
loco, qui Rhemusciae nuncupatur» lesen.25 Da die Kirche bereits
in dieser Zeit dem Domkapitel in Chur gehörte,26 wurde die
Verbreitung von Reliquien des Heiligen im ganzen Gebiete des

Bistums gefördert. Das zweite Zentrum des Florinuskultes war
freilich Koblenz, von wo aus auch Reliquien transferiert wurden.

So wurde im Bartholomäusaltar des Klosters Zwiefalten
1121 eine Reliquie hinterlegt;27 nach 1142 sind in Windberg und
seit 1147 in Erfurt Reliquien auf je zwei Altären bezeugt;28 im
Jahre 1201 wurde die Klosterkirche von Marienberg geweiht, in
deren Hauptaltar sich Reliquien auch von Florinus finden
lassen;29 1231 sind im Kloster St. Urban, 1258 in Zürich Reliquien
nachweisbar;30 1281 ist in Müstair eine Florinusreliquie im Altar
bezeugt, wahrscheinlich aber wurde diese bereits bei der Altarweihe

1087 dort hinterlegt, denn Florinus wird in der Inschrift
des grossen Altars als einziger churrätischer Heiliger neben dem
hl. Benedict und dem hl. Zeno genannt.31
Unsicher ist, ob bereits 1182, als erstmals eine Florinuskirche in
Matsch erwähnt wird,32 eine Reliquie des Leichnahms im Altar
aufbewahrt wurde.33 Diese Kirche wurde in den folgenden Jahr-



Streit um einen Heiligen 41

hunderten durch Lawinengang mehrfach beschädigt; schliesslich
wurde der Neubau der Pfarrkirche St. Florinus im Jahre 1521

geweiht.34
Die Wallfahrt in Ramosch war vor allem wegen der Anwesenheit
des Leichnahms des Heiligen, der hinter dem Petrusaltar begraben

war, lebendig. Als schliesslich im Schwabenkrieg 1499 die
Kirche von den Österreichern ausgeraubt und zerstört wurde,
sind auch die Gebeine des Heiligen abhanden gekommen. Nach
dem Krieg soll aber «St. Florins Hailtum aus kaiserl. Majestät
Gnaden» wieder zurückgegeben worden sein.35 So hat Meister
Bernhard von Puschlav, der den spätgotischen Neubau der Kirche

leitete, in den anstehenden Felsen das Grab des Heiligen
erneut einhauen lassen, «in quo divus Florinus nomine
conditus jacuerit, ...»36 - Dies kann freilich nur auf dem Hintergrund

verstanden werden, dass in Ramosch noch Anfang des 16.

Jahrhunderts eine lebendige Verehrung des Florinusgrabes
existierte. Gesichert ist dies auch darum, weil der Engadiner Historiker

Ulrich Campell, geboren 1510 in Susch/Süs, davon zu
berichten weiss, dass alljährlich zu Ehren des hl. Florinus Bittgänge
(Prozessionen) von Ramosch nach Matsch und zurück abgehalten

wurden. Dabei sei die «capsa», das heisst der Reliquienschrein,

worin man Überreste des Heiligen wähnte, jeweils
mitgetragen worden.37

Gleichzeitig ist der Bericht von Campell auch ein deutlicher
Hinweis darauf, dass noch im 16. Jahrhundert die Verbindung
zwischen Ramosch und Matsch aufgrund ihres «gemeinsamen»
Heiligen, um dessen Leichnahm sich die beiden Gebiete schon
im Mittelalter stritten, immer noch lebendig war.38

In dieser Zeit versah Wolphin à Porta das Priesteramt in
Ramosch. Als Freund des neuen Glaubens hätte er, so berichtet
Campell, imjahre 1530 den Reliquienschrein öffnen lassen und
man hätte nur einige vermoderte Kleidungsstücke39 gefunden.
Dies sei dann auch der Anfang der Reformation im Engadin
gewesen.40 Dass diese Darstellung zum Teil legendarischen Charakter

hat beziehungsweise eine historiographische Deutung des

Durchbruchs der Reformation ist, scheint unumstritten. Tatsache

ist aber gleichzeitig, dass seit der Reformation der Leichnahm

respektive die noch vorhandenen Reliquien des Heiligen
in Ramosch verschollen sind.
Verschiedentlich wurde die Vermutung geäussert, dass die
Matscher die Gebeine gestohlen hätten.41 Dass dem mitnichten
so sein kann, beweist allein die Feststellung, dass am 27. August
1662 in der - nach Lawinenniedergang zerstörten - von Fürstbi-



Bündner Monatsblatt 1/2006 42

schof Ulrich VI. neugeweihten Florinuskapelle ein «Festum
translationis S. Florini» gefeiert wurde.42 Schliesslich bat im
September 1852 der damalige Pfarrer von Matsch beim Bischofvon
Chur um eine Reliquie für die neuerbaute Florinuskirche von
Matsch. Tatsächlich sandte dann Bischof Kaspar I. de Carl ab

Hohenbalken eine Reliquie, und zwar ein Teil des Stirnbeins,
nach Matsch. Diese wurde am 17. November 1852 in Matsch
feierlich übertragen.43
Abschliessend können wir, ausgehend von der Eingangsfrage
nach historisch greifbaren Quellen über den Leichnahm des hl.

Florinus, feststellen, dass sein Leichnahm bereits im 9. und 10.

Jahrhundert eine lokale Wallfahrt in Ramosch begründete und
daselbst mit Sicherheit bis ins Spätmitteiter ruhte. Seit dem 10.

Jahrhundert wurden seine Reliquien von diesem Kultzentrum
(Ramosch) aus verbreitet, einerseits im Bistum, andererseits aber
auch im süddeutschen Raum. Die zahlreichen Reliquien des

Heiligen, deren Herkunft sich aufgrund historischer Quellen
einwandfrei belegen lässt, sind heute noch Zeugnis der
einstmaligen Existenz eines Pfarrers namens Florinus in Ramosch,
der bald nach seinem Tode als Heiliger verehrt wurde.

¦"'-'". ¦

«^

irafti»,

m

-

Kirche St. Florinus in

Matsch (Neubau von
1852/53).



Streit um einen Heiligen 43

2.2. Herkunfts- und Geburtsort
Der Herkunftsort des Heiligen wird in der u.E. ältesten erhaltenen

Vita [B] eindeutig lokalisiert: «Huius [Florini] itaque
genitor oriundus ex Britannia regione, quae est sita inter montana
Retiae Curiensis provinciae ...44 Die Region Britannien, die
zwischen den Bergen der churrätischen Provinz liegt, ist, wie die

Untersuchungen Scheiwillers und Müllers zeigen, das Gebiet des

Volksstammes der «Pritanni», das heisst das Prättigau, wohl mit
weiteren Gebieten (Montafon, Rheintal).45 Diese Ansicht wird
nun jüngstens von Hübscher wieder in Frage gestellt. In der von
Hübscher in manchen Überlieferungen als ältere Vita präferier-
ten Vita [A] sowie in späteren Brevieren und Zugaben steht nämlich

nur «Britannia oriundus»; so will Hübscher den in Vita [B]
genannten Hinweis auf Churrätien als späteren Einschub verstehen.46

Interessanterweise fehlt in Vita [B] auch der Hinweis, dass

Florinus in Matsch («Amatia») geboren sei. Vielmehr nennt der

Hagiograph lediglich der Vinschgau als das Gebiet, wo sich die
Eltern von Florinus niedergelassen haben.47 Aufgrund dessen,
dass in Vita [A] und zahlreichen Brevieren späteren Datums
Matsch als Geburtsort genannt wird, denkt Hübscher auch hier
daran, dass der Hinweis auf Matsch ursprünglich sei, dass also
der Bearbeiter von Vita [B] den Geburtsort «Amatia», den lieblichen

Ort,48 bewusst gestrichen habe.49

Die Quellenlage spricht aber unseres Erachtens gegen
die neuen Akzentsetzungen Hübschers:

1. Es ist lediglich eine Hypothese Hübschers, dass es
eine B-Legende gegeben habe, in der einerseits
Britannien nicht genauer lokalisiert war, andererseits
Matsch als Geburtsort genannt wurde. Der von
Hübscher genannte Bearbeiter musste eine ihm
vorliegende ältere Vita, die heute verloren ist, verändert
haben. Diese veränderte Vita wäre dann in das
Magnum Legendarium Austriacum, eine Sammlung
von 580 Heiligenleben, die spätestens um 1185
vollendet wurde, eingereiht worden.50 Terminus ante
quem für diese veränderte Vita ist damit etwa 1180,
für die von Hübscher angeführte B-Legende wäre
es wohl spätestens die Mitte des 12. Jahrhunderts.
Ein späterer Zeitpunkt ist darum nicht möglich, weil
sämtliche Kopien - die Garstener Kopie in Linz,51 die



Bündner Monatsblatt 1/2006 44

Garstener Kopie in Brüssel, die Melker Abschrift und
weitere Teilabschriften - auf derjenigen Vita basieren,

die ins Magnum Legendarium eingereiht wurde,

also das churrätische Britannien nennen und keine

Kenntnis von Matsch haben.52 Aus archivalischen
Quellen lässt sich also Hübschers Hypothese nicht
festmachen.53
Hübscher baut seine Argumentation darauf auf, dass
nur Vita [B] die Kenntnis von der Herkunft Florinus'
aus dem Prättigau habe: «Dabei sahen wir, dass, wie
schon A, auch C [sc. die Churer Breviere von 1490
und 1520] von der angeblichen Herkunft aus dem

Florinus-Vita [BJ: Erste Seite
der Handschrift (Hs. 240, f.

VKTl Honm pfcflonf I nrih» „~-. C-G 7r) aus der Oberösterreich-
L -Jk ' ™1 'pr^Uttal.jtLtort l. lschen Landesbibliothek in

Linz (Ende 12. Jh.).

pïZjFXDr onundfix brmnnut rtmon^quc-

SÄ "•«•ffaiidn.m&ùJLr,



Streit um einen Heiligen 45

nahen Prättigau und Montafon nichts meldete, und

Regensburg diese Ergänzung in B einklammerte.»54
In einer Fussnote weist Hübscher allerdings darauf
hin, dass das in Wien aufbewahrte Breviarium
Curiense aus dem 15. Jahrhundert (C4..) den Vater
von Florinus wie Vita [B] «ex Britannia regione
oriundus» bezeichnete, freilich durch die Zugabe
«natione Britannicus» (C52*) ergänzt.65 Das Brevier
aus Wien sowie dasjenige aus Regensburg von 1495

zeigen also, dass die Frage der Herkunft des Heiligen,

wegen der verschiedenen Überlieferungen in

den beiden Viten [A] und [B], noch im 15. Jahrhundert

nicht vollkommen geklärt war. Die gleiche
Problematik treffen wir bezüglich des Geburtsortes
Matsch an. Das Churer Brevier von 1490 erwähnt
den Geburtsort Matsch mit keinem Wort. Hingegen
finden wir im Churer Brevier von 1520 (wohl aus dem
15. Jahrhundert, gedruckt aber erst unter Bischof
Paul Ziegler um 1520) den Hinweis, dass die Eltern
den Ort, wo sie das Wohnhaus bauten, Matsch
nannten.56

Es ist ein grosses Verdienst Hübschers, erstmals alle
Überlieferungen über Florinus, die - neben den
Viten - in den Brevieren, den Zugaben und Gebeten
vorliegen, differenziert untersucht und verglichen zu

haben; dennoch weist die Argumentation Hübschers
Schwierigkeiten auf, und zwar insofern, dass die
Zeugnisse aus dem 15. Jahrhundert (Breviere,
Zugaben u.s.w.) neben die beiden Viten [A] und [B]

gestellt und verglichen werden, ohne genauer auf
die zeitliche Distanz einzugehen. Auch fehlen,
abgesehen von den einleitenden Ausführungen, historische

Einführungen zu den einzelnen Brevieren. Diese

wären aber besonders wichtig, um die
Überlieferungsgeschichte besser verstehen zu können.
Wenn der Geburtsort Matsch historische Erinnerung
wäre, dann musste sich das auch an Urkunden
festmachen lassen. Das churrätische Reichsguturbar von
842 hat keine Kenntnis von einer Kirche in Matsch.57
Erst 1182 ist in Matsch eine Kirche, allerdings zu
Ehren des hl. Florinus, erwähnt. Matsch war zu dieser

Zeit aber keineswegs der einzige Ort im oberen
Vinschgau, der eine Florinustradition kannte. So



Bündner Monatsblatt 1/2006 46

wurde, wahrscheinlich noch zur Zeit Ulrichs III. von
Tarasp (t 1177), in Burgeis an der Stelle, wo im 13.

Jahrhundert der Turm der Fürstenburg gebaut wurde,

eine Florinuskirche errichtet.58 In Marienberg
wurde 1201 der Hauptaltar mit Reliquien von Florinus
und Luzius geweiht.59 Demnach waren es im 12.

Jahrhundert mehrere Gebiete im Vinschgau, mindestens
aber Burgeis und Matsch, in denen eine Florinustradition

lebendig war. Der Verfasser von Vita [B]

wusste offensichtlich nicht, wo genau Florinus
geboren war. Die Florinustradition in Matsch sagt also
noch gar nichts über den Geburtsort von Florinus
aus.60 Vielmehr stützt diese die Aussage von Vita [B],

dass sich die Eltern von Florinus an einem locum
desertum im Vinschgau niedergelassen haben. Erst
im 13. Jahrhundert dürfte das Patrozinium in Matsch
zu einer Patrierung des Heiligen geführt haben.61

r^hfcji

\^
*sI

w

¦ff*-
.;•

Muttergottes mit den Heiligen

Florinus und Luzius:
Fresko an der Westfassade
der Fürstenburg in Burgeis
(um 1546).



Streit um einen Heiligen 47

4. Aufgrund der inhaltlichen Übereinstimmungen der
beiden Viten folgern Müller wie Scheiwiller, dass die
eher nüchtern gehaltene, liturgisch verankerte Vita
[B] Quelle für die stilistisch ausgefeiltere Vita [A] war.62

Die erweiterte Vita [A] ist bisher nur in Bibliotheken,
die dem zweiten Florinuszentrum, Koblenz,
nahestanden, gefunden worden. Es ist naheliegend, dass
Vita [A] auch von einem literarisch Gelehrten dieses
Gebietes63 - freilich nicht primär für einen kirchlich-
gottesdienstlichen Gebrauch - verfasst worden ist,
einerseits aufgrund einer Vorlage - sei dies Vita [B]
oder ein noch älteres Passionale64 - und andererseits
aufgrund weiterer mündlicher Tradition.65 So schien
der Verfasser von Vita [A]66 von der nicht sehr alten
Überlieferung, dass Matsch Geburtsort des Heiligen

gewesen sein soll, gehört zu haben. Wie es sich
aufgrund der zahlreichen Entlehnungen aufdrängt,
wird er ohne Zweifel auch die Vita S. Lucii gekannt
haben. Darin fand der Verfasser auch die aus
Unkenntnis entstandene Überlieferung, dass das
Christentum aus England nach Rätien kam.67

5. Es bleiben weitere ungeklärte Fragen68: Warum soll¬

te dem sogenannten Bearbeiter der B-Legende, der
wahrscheinlich ein Geistlicher des Bistums Chur war
und zweifelsohne Kenntnis der Vita S. Lucii hatte,
die Beziehung zur Legende des Luzius, wie Hübscher
schreibt, nicht «aufleuchten»? Seit dem 10. Jahrhundert

galt Luzius ja als Patron des Bistums, und damit
war auch die Überlieferung, dass Rätien von England

her christianisiert wurde, Allgemeingut. So

spricht die Singularität und Originalität der Darstellung

der Vita [B] viel eher für die Echtheit der
Überlieferung. Der Nachsatz «...Britannia, quae est sita
inter montana Retiae Curiensis provinciae...», will ja

gerade betonen, dass Florinus' Eltern eben nicht, wie
Luzius, vom insularen Britannien stammten. - Und
wie ist es möglich, dass sich im Bistum Chur seit
dem 12. Jahrhundert entgegen der seit - so
Hübscher - Hartbert bestehenden Überlieferung, dass
Florinus' Eltern vom insularen Britannien stammen,
eine neue Überlieferung erfolgreich ausbreiten und

zum Teil durchsetzen konnte?69



Bündner Monatsblatt 1/2006 48

Nach dieser differenzierten Darstellung überlieferungsgeschichtlicher

Hintergründe müssen wir noch einmal zur Eingangsfrage
des Herkunfts- und Geburtsortes von Florinus zurückkehren:
Die einheitliche Überlieferung und das Alter von Vita [B]70
machen deutlich, dass die älteste Überlieferung diejenige ist, dass

die Eltern beziehungsweise der Vater von Florinus aus dem
«churrätischen Britannien» stammten, was dem heutigen
Prättigau, Montafon oder Rheintal entspricht.71 Es ist nicht
einleuchtend und sinnhaft, die in Vita [B] vorliegende genauere
Umschreibung der regio Britannia als einen späteren Einschub
eines Bearbeiters und das insulare Britannien als ursprünglichen
Herkunftsort der Eltern zu beurteilen. Die Vita selbst redet ja
von der Rückkehr («reditum») der Eltern, wahrscheinlich von
der Romwallfahrt72; dies setzt implizit voraus, dass sie tatsächlich

zurückgekehrt sind, nämlich ins churrätische Britannien.
Erst im 13. Jahrhundert wurde die Überlieferung mit der

Luziuslegende harmonisiert, so dass das insulare Britannien,
zuerst ausserhalb des Bistums (z.B. in Koblenz), dann allmählich

auch im Bistum selbst die Erinnerung an das churrätische
Britannien zunehmend verdrängte. Doch noch im 15. Jahrhundert

finden wir ein Churer Brevier, das beide Überlieferungen
kennt, diejenige von der Britannia regio und diejenige von der
Britannia natio.70

Erst nach der Rückkehr ins churrätische Britannien kamen die
Eltern, so die Vita, schliesslich in den Vinschgau, an einen locum
desertum. Dort soll auch Florinus geboren worden sein. Die
spätere Tradition, dass es sich bei diesem verlassenen, abgeschiedenen

Ort um Matsch handelt, lässt sich weder an der ältesten
erhaltenen Vita noch an anderen historisch oder archäologisch
greifbaren Quellen mit Sicherheit festmachen. Und es stellt sich
auch die Frage, wieso der Verfasser von Vita [B], der, wie seine

geographischen und geschichtlichen Ausführungen zeigen, mit
den Verhältnissen und Traditionen im Engadin und Vinschgau
klar vertraut war, den Geburtsort Matsch nicht gekannt haben

sollte, wenn er damals schon Allgemeingut oder gar historische
Erinnerung war.74 Vielmehr kannten im 12. Jahrhundert
verschiedene Gegenden im oberen Vinschgau - wie auch in den
anderen Teilen des Bistums - eine Florinustradition.75 Ob die

Forcierung des Florinuskultes in Matsch in Konkurrenz zu
Burgeis geschah, wo Kloster und Fürstenburg den Florinuskult
auch förderten, muss hier eine offene Frage bleiben. Gesichert
ist hingegen dies, dass der Hagiograph des 13. Jahrhunderts (Vita
[A]) vom Patrozinium in Matsch auf den Geburtsort des Heili-



Streit um einen Heiligen 49

gen geschlossen hat. Wie die Quellen zeigen, hat sich Matsch als

Geburtsort wohl aber erst im 15. Jahrhundert endgültig
durchgesetzt.76

Abschliessend können wir feststellen, dass die Herkunft der
Eltern respektive des Vaters von Florinus wahrscheinlich das
Gebiet des heutigen Prättigau ist und seine Eltern sich - wohl nach
einer Romwallfahrt - an einem nicht näher bezeichneten Ort im
Vinschgau niederliessen.77 Dort ist schliesslich auch Florinus
geboren.

2.3. Geschichte und Legende
Nachdem an der historischen Existenz eines gewissen Florinus,
der im Vinschgau geboren wurde und später in Ramosch als Pfarrer

wirkte, kaum noch gezweifelt werden kann, stellt sich die

Frage, wann Florinus gelebt hat und welches der geschichtliche
Kern seiner Wirksamkeit ist?

Im Martyrologium Hieronymianum aus dem 6./7. Jahrhundert
fehlt ein Heiliger namens Florinus.78 Hingegen wissen wir aus

&

WM à

Hl. Otmar: Miniatur in

der Vita S. Ofmarider
Stiftsbibliothek
St.Gallen (um 1430).



Bündner Monatsblatt 1/2006 50

der von Gozbert dem Jüngeren kurz nach 830 verfassten Vita S.

Otmari, dass Otmar, nach seiner Erziehung in Chur und der
Priesterweihe, von Praeses Viktor einem Florinusheiligtum
vorgesetzt wurde.79 Dies geschah, bevor Otmar als erster Abt des

Klosters St. Gallen berufen wurde, also vor 719.
Leider haben wir keine weitere Angabe, wo diese Florinuskirche
gestanden hat. Bis heute spricht aber am meisten dafür, dass es

sich um die Grabkirche des Heiligen in Ramosch handelt.80

Unabhängig von der endgültigen Beantwortung der Frage des

Standortes der Florinuskirche, ist der kleine Hinweis Gozberts
ein wichtiger Anhaltspunkt für die Eingrenzung der Lebenszeit
von Florinus. Die Verwendung eines Namens als Patrozinium
einer Kirche setzte damals notwendig voraus, dass besagte Person

gelebt, seine Elevation stattgefunden hatte und vom Bischof
als Heiliger anerkannt worden war.81 Damit wissen wir, dass

Florinus vor dem Bau besagter Florinuskirche beziehungsweise
vor der Annahme besagter Kirche des Florinuspatroziniums
gelebt haben musste. Die zweite Hälfte des 7. Jahrhunderts ist
damit als Lebenszeit von Florinus am naheliegendsten.82
Die Pfarrmatrikel von Ramosch zeigt, dass die Pfarrei bereits im
7. Jahrhundert eine klar organisierte Struktur vorweist, es sich
also um eine frühe Pfarrei handelt: Florinus wirkte als Schüler
und später als Gehilfe bei Alexander, dem Priester der Kirche.
Nach dessen Tod wurde Florinus, kurz vorher zum Priester
geweiht, der Nachfolger Alexanders. Nach Florinus' Tod
übernahm dann ein Saturnius die Pfarrei. Saturnius hatte zu dieser
Zeit auch noch einen Diakon namens Passivus. Wenig später
dürfte Otmar an der gleichen Kirche, die unterdessen das

Florinuspatrozinium angenommen hatte, gewirkt haben.83

Bei Florinus handelt es sich nicht um einen Missionar oder gar
einen Märtyrer, sondern wie bei Luzius um einen Confessor.
Dies bezeugen auch sämtliche Quellen.84 Unbestritten hat Florinus
seine Aufgaben an besagter Petruskirche in Ramosch auf
aussergewöhnliche Weise ausgeführt, denn nur eine aussergewöhnliche
Amtstätigkeit machte im Frühmittelalter eine Elevation möglich.

Die Translation des Leichnahms hinter den Petrusaltar kam
dann faktisch der «Heiligsprechung» gleich.
Doch warum ist Florinus zum Heiligen geworden? Was war so
besonders an seiner Amtstätigkeit? Von seiner priesterlichen
Tätigkeit wissen wir sehr wenig: Wir erfahren aus der ältesten Vita
einzig, dass er «dem Herrn und seinen Heiligen treu diente, ,..»85

- mehr nicht. Obwohl diese Vita wohl knapp 500 Jahre nach
Florinus' Tod verfasst worden ist, liegt keine wunderhafte Aus-



Streit um einen Heiligen 51

schmückung seiner Amtstätigkeit vor.86 Diese Zurückhaltung
des Hagiographen spricht dafür, dass einige in Vita [B] erwähnte
Begebenheiten nicht nur älteres Traditionsgut, sondern historisch

tatsächlich verwertbares Material enthalten. Und das ist
eindeutig mehr als «der Name des Heiligen, sein Grab und seine

Reliquien, ...»87 So hatte der Verfasser der Vita nicht nur gute
geographische Kenntnisse des Engadins und Vinschgaus,
sondern die Vita enthält auch viel historisches Wissen aus der Zeit
des Frühmittelalters, zum Beispiel dass im Engadin des 7.
Jahrhunderts sich das Christentum zu konsolidieren begann, oder
dass im Frühmittelalter die Ausbildung eines angehenden Klerikers

bei einem Bischof oder Pfarrer stattfand, oder dass damals
noch jeder noch so berühmte Aszet oder Kirchenfürst nach dem
Tode beerdigt wurde. Dieser Sachverhalt zwingt uns letzlich, die
Vita in ihrem Zeugnis ernstzunehmen und als historische Quelle
anzuerkennen, wenn sich auch daneben Anleihen aus dem
allgemeinen Legendengut der abendländischen Hagiographie finden
lassen.

Florinus, geboren im Vinschgau, wirkte an der Petruskirche in
Ramosch, zuerst als «Lehrling» beim Priester Alexander, später
war er selbst der dortige Priester. In der Vita selbst stellt das

Weinwunder88 das Zentrum seiner Tätigkeit dar: Dieses veranlasste

den Aufstieg von Florinus, dieses wird auch als Grund seiner

späteren Elevation angeführt und der Wein nimmt seit dem
Wunder eine zentrale Bedeutung in der Vita ein (vgl. siedender
Wein des Passivus; heilende Wirkung des Weines, mit dem der
Leib des Florinus abgewaschen wurde). Diese zentrale Bedeutung

des Weines in der Vita sowie das weitgehende Fehlen anderer

Wunder und Mirakel89 zu Lebzeiten kann nur Zeugnis dafür
sein, dass das Weinwunder tatsächlich geschehen ist.90 Das Wunder

ist gefolgt von der in der Vita festgehaltenen Vermehrung der
Güter durch Florinus, was schliesslich wohl auch seine
Armentätigkeit weiterführen liess. Diese aussergewöhnliche
Amtstätigkeit, sein «treuer Dienst am Herrn», führte nach seinem Tod
zur Erhebung seines Leichnahms, ausgeführt durch seinen Nachfolger

Saturnius. Bald setzte eine lokale Wallfahrt ein.
Dieser alte Kern historischer Erinnerung an den hl. Florinus
wurde später ergänzt, einerseits durch zahlreiche
Legendenbildungen, andererseits durch weitere Begebenheiten, deren

Hintergrund historische Ereignisse späterer Zeiten sind. Die
Traumvision des Saturnius und die Ausschmückung der Erhebung

mit zusätzlichen Wundern dürften am Anfang der
Legendenbildungen gestanden haben, da die posthumen Wun-



Bündner Monatsblatt 1/2006 52

>*' -ti^-'i-'C-'y

jM$y Jh

r- __
¦*!'

1*
S-"

tu »l
cIt-W B,*' WW.«i». ¦

o*¦/-'/ !'Ìrw ËAle

:/' i

r lv I
I Ü « r«

A.-.-

fe"#|^('|

*; i'\lìL ali '
:: äfftet

der eines Heiligen die Popularität eines Wallfahrtsortes deutlich
erhöhten.91

Die historische Erinnerung an die Geburt Florinus' im Vinschgau

war Voraussetzung dafür, dass in späterer Zeit zwischen den

Unterengadinern und den Vinschgauern ein Streit um den Leib
beziehungsweise die Reliquien des Heiligen entstanden ist. Dieser

Streit, der, wie bereits ausgeführt, noch im Mittelalter lebendig

war, ist der Hintergrund der Bestimmungen des Heiligen
über sein Grab und der Erzählung vom doppelten Sarg.
Was die Eltern von Florinus betrifft, darf man das knappe Zeugnis

der Vita über die Romwallfahrt wohl ernstnehmen. Die nüchterne

Erwähnung spricht für historische Erinnerung, zumal im
7. Jahrhundert solche Pilgerreisen durchaus üblich waren.92

Fragwürdiger scheint hingegen, dass die Mutter jüdisch-christlicher
Herkunft war. Vielmehr wollte der Hagiograph die Bedeutung
des Heiligen insofern mehr gewichten, dass er ihn mit dem

Ursprung des Christentums (Judentum) und der legitimen apostolischen

Weitergabe der Lehre (Rom) in Verbindung brachte.93

Dies ist auch eine theologische Aussage des Hagiographen.
Abschliessend bleibt zu sagen, dass die Vita S. Florini, in der
historische Erinnerung und legendarische Motive zusammengewachsen

sind, auch ein Stück gediegene Kirchengeschichtsschreibung

ist, beginnend mit dem Anfang der Konsolidierungsphase
des Christentums im Engadin (7. Jh.) und endend mit der Blüte-

pi: l

7 '"t'y
.**£».!** .'ti/..'fiii*j|ji,
Hl.Florinus, hl.Luzius und
hl.Antonius: Fresko in der
Kirche St. Georg in Rhäzüns
(14. Jh.).



Streit um einen Heiligen 53

zeit des Engadiner Wallfahrtsortes Ramosch (seit dem 11. Jh.):
Das Pilgern nach Rom und die Ausbildung angehender Kleriker94

findet sich darin ebenso wie die mittelalterliche Zunahme
des Wunderglaubens und der Reliquienverehrung. Dies alles zu
einem einheitlichen und sinnhaften Ganzen zusammenzutragen,
war die historiographische Leistung des Hagiographen von
Florinus, sei dieser nun der Verfasser von Vita [B] oder einer noch
älteren Vita.95

3. Verehrung und Verbreitung im Bistum Chur bis zum
Ende der Reform (~ 1600)

Wir durften bereits hören, wie sich Bischof Hartbert im 10.
Jahrhundert um die Verehrung des Heiligen aus Ramosch verdient
gemacht hatte und wie Ramosch zu einem beliebten Wallfahrtsort

wurde. Die durch Hartbert eingeleitete Verbreitung von
Florinusreliquien führte auch dazu, dass der Heilige in viele Ka-
lendarien, später in Allerheiligenlitaneien,96 einzog, und wir seit
dem 11. Jahrhundert von einer Blütezeit des Florinuskultes sprechen

dürfen. In diesem Zusammenhang sind im 12. und 13.
Jahrhundert auch die beiden Viten (in Chur und Koblenz?) entstanden,

deren ältere sicher für liturgische Zwecke geschrieben worden

ist.
Müller geht davon aus, dass bereits in der Zeit des 11. Jahrhunderts

Florinus neben Luzius Bistumspatron war.97 Wir können
dies leider ausser mit dem Libera nos in der Messe zu Chur nicht
belegen; auch ist zu dieser Zeit ausser in Ramosch und im
Süddeutschen Raum kein Florinuspatrozinium gesichert.98 Urkundlich

erwähnt ist Florinus als Bistumspatron erst 1288." Es legt
sich aber die Annahme nahe, dass Florinus spätestens seit Mitte
des 13. Jahrhunderts Bistumspatron war, denn seit dem
ausgehenden 13. Jahrhundert nahm die Bedeutung des Ramoscher

Heiligen im ganzen Bistum stark zu. Dies zeigt sich vor allem
daran, dass in dieser Zeit mehrere Kirchen zu dem angestammten
Patrozinium das von Florinus hinzugenommen haben, andere
Pfarreien hingegen in ihren Kirchen Fresken des Heiligen malen
oder Holzplastiken schnitzen liessen.

Natürlich hat die Bistumsstadt ihren Bistumspatron besonders

gefördert. Abgesehen davon, dass spätestens seit dem 13.

Jahrhundert in Chur eine Florinuskirche gestanden hat, finden wir
auf dem Luziusschrein der Kathedrale von 1252 eine Darstellung
von Florinus und ist um 1280 ein weiterer Reliquienschrein ent-



Bündner Monatsblatt 1/2006 54

standen, der heute allgemein mit dem 1351 erwähnten «Florinusschrein»

identifiziert wird.100 Aus dem 14. Jahrhundert stammt
ein Fresko der Alten Sakristei der Churer Kathedrale,101 das

Büstenreliquiar St. Florinus aus vergoldetem Silber sowie eine

Holzplastik im Chorgestühl der Kathedrale, die Florinus als

jugendlichen Priester ohne Kelch, aber mit Bibel, darstellt.
Die Stefanskirche von Luven102 übernahm im 13. Jahrhundert,
die Petruskirche von Bergün spätestens Anfangs des 14. Jahrhunderts

das Florinuspatrozinium. Im Jahre 1306 hat Bischof
Siegfried von Chur in der Kirche von Walenstadt zu Ehren der

S b5
~?q

'ü. \ A^

¦fc? X<>>.
«*4*

tsme.

Hl. Florinus, als jugendlicher
Priester:

- Holzplastik aus der Kirche
St. Martin in Cazis, heute
im Schweizerischen
Landesmuseum (um 1320).

- Holzplastik im Chorgestühl
der Kathedrale Chur (um
1330).

mm- h«» ni—in i



Streit um einen Heiligen 55

Heiligen Luzius und Florinus einen Altar geweiht; fortan trug
die Kirche den Titulus «Lucii et Florini».103 Die Wallfahrtskirche
St. Gaudentius von Casaccia wurde 1349 zu Ehren der Heiligen
Gaudentius, Florinus, Antonius und der Maria Magdalena
neugeweiht.104 Seit 1345 ist eine Florinuskirche in Vignogn, seit 1360

in Tinizong und seit 1394 in Masein bezeugt.
In dieselbe Zeit fällt die Entstehung bedeutender gotischer
Darstellungen des Heiligen auch ausserhalb Churs: Um 1320
entstand in Cazis eine Holzplastik des jugendlichen Florinus,105 um
die Mitte des 14. Jahrhunderts in Bergün eine Glasmalerei, in
Mon und Rhäzüns hat der Rhäzünser Meister Fresken des Heiligen

geschaffen und in Waltensburg hat der Waltensburger Meister

Florinus zwischen den Heiligen Luzius und Jakobus d.Ä.

dargestellt.
Im folgenden Jahrhundert ist das Florinuspatrozinium bei
weiteren Kirchen bezeugt: Maienfeld (1465, neben Amandus),
Luzein (1474, neben Maria und Margaretha), Mals (1479,
Mitpatron106), Siat (1481), Zuoz (1482, neben Luzius), Matsch
(1492, «Geburtskirche») und Filisur (1495, neben Jodocus).
Weit bemerkenswerter sind freilich die zahlreichen spätgotischen
Flügelaltäre, auf denen sich viele Florinusdarstellungen finden.
Natürlich treten dabei Künstler wie Ivo Strigel oder Jörg Kandel
besonders hervor.107 Schnitzaltäre mit Holzplastiken oder Malereien

von Florinus finden wir in Lantsch/Lenz (1479), Chur
(1486/92), Disentis (1489), Tomils (1490), Riom (1500), Domat/
Ems (1504), Stierva (1504), Siat (1505), Tinizong (1512),
Ramosch/Tartsch (1514), Sedrun (1515), Vignogn (1516), Brigels
(1518), Brienz (1519), Degen (1520), Salouf (1520), Disentis
(1520), Acla/Medel (1520/25), Bivio (1522), Laatsch (1565) und
Burgeis (1575/80).
Die Darstellungen von Florinus, teils in sehr kunstvoller Weise

geschaffen, sind Zeugnis davon, wie verbreitet die Verehrung des

Heiligen aus Ramosch im ausgehenden Mittelalter im ganzen
Bistum war. Es fällt dabei auf, dass Florinus in den romanischsprachigen

Gebieten besonders beliebt war.108 Im Prättigau, der
Herrschaft, den Fünf Dörfern und der Landschaft Davos finden
wir nur zwei Kirchen (Luzein, Maienfeld), die das

Florinuspatrozinium zu ihrem bereits angestammten zeitweilig
hinzugenommen haben. Freilich werden mit dem Einsetzen der
Reformation zahlreiche Plastiken und Darstellungen in genannten,
später reformierten Gebieten, zerstört worden sein, doch aber
scheint es, dass die Beliebtheit des Heiligen, abgesehen von den
Wallfahrtsorten Ramosch und Matsch sowie den Bistumssitzen



Bündner Monatsblatt 1/2006 56

MI

A

0 â.y dm
T.,." .JJ

r-
.'¦ïï,

-.-~^-
v-i

i

¦::~"i"::ïî

KEINES ZA O

Schnitzaltar der Kirche
St. Maria in Lantsch/Lenz
(um 1479).

in Chur und Burgeis, sich vor allem auf das Oberland, das

Lugnez, das Oberhalbstein, das Albulatal und den Obervinsch-

gau konzentrierte.
Mit dem Durchbruch der Reformation im Unterengadin wurde
die Wallfahrt in Ramosch abgeschafft, so dass die Florinus-
verehrung im oberen Vinschgau, insbesondere in Burgeis und
Matsch, weiter an Bedeutung zunahm. Im Gebiet des Ober-
vinschgaus nahmen seit dem 16. Jahrhundert auch die Darstellungen

des Heiligen in Fresken und Plastiken (vgl. Agums,
Laatsch, Mals oder Tartsch) deutlich zu.



Streit um einen Heiligen 57

4. Ausblick: Florinus - der Blühende

Dieter Matti schreibt: «Florinus, darin steckt das Wort vom Blühen:

Florinus, der Blühende, will unserem Leben zum Erblühen
verhelfen.»109 - Tatsächlich kann Florinus für das Leben und
Wirken Vorbild und Wegweisung sein. Nicht unbedingt darum,
weil er einmal zum Heiligen erhoben wurde, sondern weil sein
bescheidenes Wirken in der Pfarrei Ramosch Zeichen seiner

Christusnachfolge war. Christus selbst, dem er nachfolgen wollte,

war sein Vorbild im Umgang mit den Nächsten und Armen.
Die Gabe des Weines an die arme Frau ist die von Christus
vorgelebte Hinwendung zu den Schwachen: Christus selbst
jammerte das Volk, als er es hungernd sah,110 er selbst hatte Erbarmen

HS m,

o':>->• Ä*0

ff|'^p «fe

ts&

ii
V ---'

AsL

"

beas

Schnitzaltar der Kapelle
St. Luzius und Florinus in

Burgeis, heute im Kloster
Marienberg (um 1575).



Bündner Monatsblatt 1/2006 58

mit der Volksmenge, weil sie abgequält und erschöpft war,111 er
selbst erbarmte sich vieler einzelner Armer und Kranker.112 Nach
Christi Erbarmen mit diesen Menschen geschahen jeweils Wunder

(Speisung, Heilungen, u.s.w.). Die getreue Christusnachfolge

von Florinus führte dazu, dass auch sein Erbarmen mit der

armen Frau zu einem Wunder führte. Das Weinwunder, das das

Zentrum des Lebens und Wirkens des Ramoscher Heiligen
darstellt, ist vor allem der Ertrag getreuer Christusnachfolge.
Darin liegt die Bedeutung von Florinus, dem Blühenden: Wer
sein eigenes Leben in den Dienst Christi stellt, ihm und seinem

Beispiel nachfolgt, dessen Leben wird von kleinen und grossen
Wundern begleitet, ja sein Leben wird erst zum Blühen gebracht.

Dr. Jan-Andrea Bernhard ist Kirchenhistoriker und Pfarrer. Dieser Aufsatz basiert auf
dem gleichnamigen Referat, das am 1. Oktober 2005 in Tschlin an der Tagung «Die
Geschichte der Kirche in der Grenzregion» gehalten wurde.

Adresse des Autors: Pfarrer Dr. Jan-Andrea Bernhard, Casa pervenda, 7126 Castrisch.



Streit um einen Heiligen 59

ANHANG

1. Überlieferungsgeschichte der Florinus-Vita

Vita B.Ol
10./11. Jahrhundert in St. Gallen (urspr. wohl Chur)

Liturgischer Gebrauch
(verloren)113

VitaB.02
Mitte 12. Jahrhundert (vor 1182) in Chur

Liturgischer Gebrauch
(verloren)"

(mündlich s Tradition)

Vita [B] ^v
Ende 12. Jahrhundert in Garsten \.

(1787 nach Linz) ^
_..-- —" Hs. (76)240"5 VitaB.l

,-- -""'" 13. Jahrhundert in Melk116

_----'' Legendär
Vita [A] (z.T. verloren)117

13. Jht. in Koblenz
(später nach Brüssel)

Cod. Bru

Vita

x. 206"8

iA.1
15. Jht. in Wiesbaden Vita B.2

Cod.Visb. 20119 1471 in Melk
15. Jht. in Paris Legendär
Cod. Par. 10875 Cod. M 8, fol. 174v-176v

Vita B.3
1689 in Garsten

(später in die königliche Bibliothek Brüssel)
Cod. Brux. 8946120



Bündner Monatsblatt 1/2006 60

2. Florinuspatrozinien, -plastiken und -darstellungen in Graubünden und im
oberen Vinschgau121

1.1. Patrozinien
Es werden sowohl die Florinuskirchen als auch solche, die Florinus als Mitpatron haben
bzw. hatten, erfasst.

Ort Patrozinium Weihe Erste Erwähnung: Bemerkungen
Kirche Patrozinium

Bergün St. Petrus und Florinus 1188 1309 urspr. Petruskirche
Burgeis St. Florinus -12. Jh. (um1370)122 um 1280 wurde an der

Stelle der Kapelle die

Fürstenburg gebaut
St. Luzius und Florinus 1575 Kapelle der Fürstenburg,

erbaut durch Bischof
Beata Porta (1565-1581)

Casaccia St. Gaudentius -842 1359 1359: Neuweihe der Kirche,
zu Ehren von Gaudentius,
Florinus, Antonius und
Maria Magdalena

Chur St. Florinus 1246 im 16. Jh. durch die Hof¬

schule verdrängt
Filisur St. Jodocus und Florinus (-1122) 1495 1496: Ablösung von Bergün

1512: Patroziniumswechsel
(neu: Hll. Martin und Luzius)

Luven St. Stefan und Florinus 765 Ende 13. Jh. urspr. Stefanskirche
Luzein St. Maria und Florinus 1222 1474 auch St. Margaretha
Maienfeld St. Amandus -842 1465 1465: Neubau der Kirche,

Hochaltar auch dem Florinus

geweiht, Mitpatron123
Marmorera St. Florinus 1520 1537 1954: Überflutung durch

den Stausee, Patrozinium
aber beibehalten

Masein St. Florinus 1394 1441

Matsch St. Florinus 1182 spätere Pfarrkirche
St. Florinus 1492 «Geburtskirche», mehrfach

durch Lawinengang z.T.

zerstört; Neuweihen: 1662,1853
Ramosch St. Florinus vor 830 urspr. Petruskirche
Siat St. Florinus -842 1481

Tinizong St. Florinus 1360 westlich von St. Blasius, seit
17. Jh. nicht mehr genutzt

Vignogn St. Florinus 1345

Zuoz St. Luzius und Florinus 1139 1482 urspr. Luziuskirche



Streit um einen Heiligen 61

1.2. Plastiken, Statuen und Darstellungen
Es werden Plastiken in Schnitzaltären, freistehende Statuen und andere bildliche Darstellungen

- auch verdeckte - erfasst.

Ort Standort Künstler, Form, Entstehungszeit Bemerkungen

Acla/Medel St. Jakobus

Agums St. Georg

Bergün St. Stefan u. Florinus

Bivio St. Gallus

Brienz St. Calixtus

Brigels/Breil St. Martin

Burgeis St. Luzius und Florinus

Cazis

Chur

Fürstenburg

St. Martin

Jörg Kandel, Schnitzaltar, 1520/2

Schnitzaltar, 1510

Glasmalerei, Mitte 14. Jh.

Werkstatt Ivo Strigel, Schnitzaltar,

vor 1522

Ivo Strigel, Schnitzaltar, vor 1519

Jörg Kandel, Schnitzaltar, 1518

Michael Praun, Schnitzaltar,
1575/80

Hans Jakob Greiter, Fresko, 1612

Meister B.S., Fresko, um 1546

Meister Heinrich?, Holzplastik,
um 1320

St. Maria Himmelfahrt Jakob Russ, Schnitzaltar, 1486/92

Claus von Feldkirch, Steinskulptur,
1484

Meister Heinrich?, Holzsplastik,
I.Drittel 14. Jh.

Alte Sakristei Fresko, 14. Jh.

Sakristei

Dommuseum

Dommuseum

St. Martin

Turmmonstranz, um 1500

Luziusschrein, 1252

Büstenreliquiar St. Florinus,
Mitte 14. Jh.
Jakob Russ?, Holzplastik,
Ende 15. Jh.

Degen St. Maria Himmelfahrt Christoph Scheller, Schnitzaltar,
1520

Disentis/Mustér St. Johannes d.T. Ivo Strigel, Schnitzaltar, 1489

Florinus links neben
der Muttergottes
Florinus als Nebenpatron,

(Altar heute
ersetzt durch einen neuen
aus dem 17. Jh.)
Originale im Rätischen
Museum, Kopien 1979

Florinus auf dem rechten

Flügel
Florinus auf dem

rechten Flügel
Florinus auf der rechten
Standflügelvorderseite
Florinus links neben
der Muttergottes, (heute im

Kloster Marienberg)
im Chor der Kapelle
Florinus links neben
der Muttergottes,
an der Westfassade
Florinus als junger Priester,
(heute im Landesmuseum)
Hochaltar der Kathedrale,

Florinus rechts neben
der Muttergottes
Florinus im Giebel des

Sakramentshäuschens
Florinus als junger
Priester, im Chorgestühl
Florinus mit Maria und
anderen Heiligen
beim Gekreuzigten
(heute zerstört)124

Florinus zur Seite

desSchaugefässes
Florinus links neben
Luzius, Kupfer vergoldet
Büste aus vergoldetem
Silber
Florinus im Rahmen
des einen Chorgestühls
Florinus auf der
Schreinrückseite
Florinus und Luzius
als Seitenfiguren



Bündner Monatsblatt 1/2006 62

Ort Standort Künstler, Form, Entstehungszeit Bemerkungen

Domat/Ems

Laatsch

Lantsch/Lenz

Luzein

Mon

Ramosch

Rhäzüns

Riom

Salouf

Sedrun

Siat

Stierva

Tartsch

Tinizong

Tomils

Vignogn

Waltensburg

Kloster, Abtskapelle

St. Johannes d.T.

St. Cäsar in Flutsch

Schnitzaltar, 1520

Werkstatt Nikiaus Weckermann,
Schnitzaltar, 1504

Schnitzaltar, um 1565

St. Maria Hans Huber, Schnitzaltar, 1479

St. Maria und Florinus Fresko, 1487-96

St. Cosmas und Damian Rhäzünser Meister, Fresko,
nach 1350

St. Florinus Bernhard v. Puschlav, Steinskulptur,
vor 1522

St. Georg Rhäzünser Meister, Fresko, 14. Jh.

St. Laurentius

St. Georg

St. Vigilius

St. Florinus

Ivo Strigel, Schnitzaltar, 1500

Fragmente eines Schnitzaltar,
um 1520

Jörg Kandel?, Schnitzaltar, um 1515

Ivo Strigel, Schnitzaltar, 1505

St. Maria Magdalena Augustin Henkel, Schnitzaltar, 1504

St. Veit Ivo Strigel, Schnitzaltar, 1514

St. Blasius Jörg Kandel, Schnitzaltar, 1512

St. Maria Krönung Hans Huber, Schnitzaltar, 1490

St. Florinus Jörg Kandel, Schnitzaltar, 1516

Hans Ardüser, Fresko, 1595

St. Desiderius u. Lodegar Waltensburger Meister, Fresko, 1330

Florinus auf der
Schreinrückseite
(ehemals in St. Agatha)
Florinus links neben
Johannes d. T.

Florinus-Statue, mit

Weinkanne, zwischen
Altarschrein und Flügel
Florinus links neben
der Muttergottes
Florinus neben der
Muttergottes an der Südwand
(heute verdeckt)
Florinus über dem alten
Fenster an der Südwand
Brustbild als Schlusstein
im Chor

Südwand des Schiffes:
Florinus mit Luzius und

Antonius unter einem
Zinnenkranz;
Nordwand des Schiffes:
Florinus mit anderen Heiligen

(Gregormesse)
Florinus auf dem Flügel,
(1856 verkauft, heutiger
Standort unbekannt)
Florinus neben Rochus
(ehemals in der
Hospizkapelle)

Florinus im oberen
Laubwerk des Schreins
Florinus links neben der
Muttergottes, (heute im

Dom von Frankfurt a.M.)
Florinus rechts neben
der Muttergottes
(ehemals in Scharans)
Florinus rechts neben
der Muttergottes
(ehemals in Ramosch)
Florinus auf dem

rechten Flügel
Florinus auf der rechten
Flügelaussenseite
Florinus in d. Mitte vom
Gesprenge des Schreins
Florinus in der linken

Schrägung des Chores
Florinus auf der linken
Seite des Schiffes vorne



Streit um einen Heiligen 63

1 Herrn Prof. Dr.theol. Hans-Dietrich Altendorf gewidmet,
der mir den hl. Florinus lieb gemacht hat.

2 Vgl. Reinhold KAISER, Das Bistum Chur und seine
Frauenklöster und Klerikergemeinschaften, in: Sönke Lorenz
und Thomas Zotz (Hrsg.), Frühformen von Stiftskirchen in

Europa, Leinfelden-Echterdingen 2005, S. 315-337.

3 Ebenda, S. 334-336.

4 Vgl. Bruno HÜBSCHER, Florin, heiliger Pfarrer im
Unterengadin: seine Verehrung im Gottesdienst, JHGG 135
(2005), S. 51-97.

5 Vgl. Otmar SCHEIWILLER, Der hl. Florin von Remüs,
ZSKG 32 (1938), S. 241-256, und ZSKG 33 (1939), S. 71-90.
155-167; DERS., Der hl. Florin in kritischer Beleuchtung,
BM 1940, S. 161-174; DERS., Chur oder Remüs? Eine

Ortsfrage im Lebendes hl. Otmar, BM 1941, S. 311-319;
Iso MÜLLER, Die Florinusvita des 12. Jahrhunderts,
JHGG 88 (1958), S. 1-58; DERS., Zur Raetia Curiensis im
Frühmittelalter, ZSG 19 (1969), S. 308-316.

nach Chur bringen wollte, um damit zahlreiche Pilger und
deren Gaben der rätischen Kapitale zuzuwenden (vgl.
MÜLLER, Florinusvita, S. 42).

12 Vgl. Iso MÜLLER, Zum Churer Bistum im
Frühmittelalter, ZSG 31 (1981), S. 284-286.

13 Vgl. Hans-Rudolf SENNHAUSER (Hrsg.), Frühe
Kirchen im östlichen Alpengebiet. Von der Spätantike bis in

die otttonische Zeit, München 2003, S. 147-149; Hans
BATZ, Die Kirchen und Kapellen des Kantons Graubünden,

Bd. V, Chur 2004, S. 83.

14 Vgl. MÜLLER, Raetia Curiensis, S. 313.

15 Von den Reliquien des hl. Luzius wissen wir, dass sie

erst im Jahr 1108 unerwartet zum Vorschein gekommen
sind (vgl. Bruno HÜBSCHER, Luzius, hl. Glaubensbote im
heidnischen Chur, also vor 380 gemäss Bischof Viktor III.,
JHGG 134 (2004), S. 56).

16 BUB I, nr. 100, S. 82.

6 Die Quellen sind sich alle einig, dass der Tod von
Florinus am 17. November stattfand. Das Todesjahr wurde

erstmals willkürlich von Heinrich MURER in seiner
Helvetia Sancta seu paradisus Sanctorum Helvetiae
florum (Luzem/Wien 1648) auf das Jahr 856 angesetzt (S.

180). Aber bereits Joseph RESCH setzte in seinen
Annales ecclesiae Curiensis (Brixen 1770) den Tod von
Florinus «vor 720» (§ XXVII, Anm. 1) an.

17 So ist bezeugt, dass im Jahre 1332 im Reliquienkasten

des Stiftes St. Florin zu Koblenz ein Arm des Heiligen

vorhanden war (vgl. MÜLLER, Raetia Curiensis,
S. 315).

18 «... ad praefatam aeclesiam m honore sanctae Maria
Christi confessorisque Florini dicatam.» (MGH Diplomata I

(1884), nr. 115, S. 197-198).

7 Die älteste erhaltene Vita [B] stammt aus dem 12.
Jahrhundert und wurde letztmals von Iso Müller kritisch ediert
(vgl. Vita s. Florini confessoris, hrsg. von Iso Müller, JHGG
88 (1958), S. 6-15). Diese dürfte aber bereits von einer
älteren Vita abhängig sein. Bruno Hübscher will neu
bedenken, dass Vita [A] z.T. älteres Material als Vita [B] hat,
und darum auch nicht von einer eigentlichen Abhängigkeit

gesprochen werden kann (vgl. HÜBSCHER, Florin, S.

74f. 83). Zur Überlieferungsgeschichte der Vita aus unserer

Sicht vgl. unten den Anhang.

8 Aus dem 7. Lesestück der Vita, nach der Übersetzung
von Dr. Albert Gasser (vgl. Albert GASSER, Die Florinusvita,

übersetzt und kommentiert, in: Sodalengruss 1989,
Chur 1989, S. 6).

9 Entgegen SCHEIWILLER (Florin, ZSKG 33, S. 161),
der auch darin ein traditionelles Legendenmotiv erkennt.

10 «...sunt ibidem sanctorum corpora quinque, ex
quibus nec unum quidem habemus.» (BUB I (1955), nr.
46, S. 39).

11 Darum auch hatte ja Graf Roderich Interesse an diesen

Heiligenleibern; so konnte er nämlich die Erträgnisse
der Wallfahrt einheimsen. Ein ähnliches Vorgehen treffen
wir schon bei Präses Viktor an, der den Leib des hl. Gallus

19 Vgl. MULLER, Florinusvita, S. 451;
rin, S. 671

HUBSCHER, Flo-

20 Vgl. MULLER, Florinusvita, S. 441 521; HUBSCHER,
Florin, S. 66fl

21 Vgl. MÜLLER, Florinusvita, S. 521 Zu Bischof Hartbert.
Otto P. CLAVADETSCHER und Werner KUNDERT, Das

Bistum Chur, in: HS 1/1, Bern 1972, S. 472.

22 Vgl. Necrologium Curiense, das ist: Die Jahrzeitbücher

der Kirche zu Chur, hrsg. von Wolfgang von
Juvalt, Chur 1867, S. 78.

23 So auch von Otmar Scheiwiller vermutet (vgl.
SCHEIWILLER, Florin, BM 1940, S. 163).

24 In einem Urbar des Churer Domkapitels von 1351 ist
die Rede von einem Reliquienschrein, der Gebeine des
hl. Florinus enthalte. Damit ist wahrscheinlich der um
1280 entstandene Reliquienschrein gemeint, der
sogenannte «Florinusschrein» (vgl. Erwin POESCHEL, Die
Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, Bd. VII, Basel
1948, S. 164. 169-171; Iso MÜLLER, Die churrätische
Wallfahrt im Mittelalter, Basel 1964, S. 821).

25 Vgl. BUB I, nr. 202. 345; BATZ, Kirchen, S. 821



Bündner Monatsblatt 1/2006 64

26 Vgl. MULLER, Florinusvita, S. 54.

27 Vgl. MÜLLER, Raetia, S. 3151

28 Vgl. SCHEIWILLER, Florin, ZSKG 33, S. 80.

29 Vgl. BUB II (1973), nr. 492, S. 8; Das Registrum
Goswins von Marienberg, bearb. von Christine Roilo und
übers, von Raimund Senoner, Innsbruck 1996, S. 1581

de. Auch sonst liess man die Kirche unangetastet, wie die
noch erhaltenen Malereien, das Sakramentshäuschen,
Kanzel und Chorgestühl belegen. Erst 1580 soll schliess-
ich ein von Ivo Strigel im Jahre 1514 geschaffener Flügelaltar,

auf dem sich der hl. Florinus und hl. Luzius befinden,

nach Tartsch in die Kirche St. Veit überführt worden
sein (vgl. Erich EGG, Kunst im Vinschgau, Bozen 1992, S.

78; Nicolin SERERHARD, Einfältige Delination, hrsg. von
Oscar Vasella (1944), Chur 1994, S. 131).

30 Vgl. SCHWEIWILLER, Florin, ZSKG 33, S. 80.

31 Vgl. BUB I, nr. 209, S. 167; BUB III, nr. 1303, S. 87;
MÜLLER, Florinusvita, S. 52; SCHEIWILLER, Florin, ZSKG

33, S. 80.

32 «... presbiter ecclesiae sancti Florini de Machis...»
(BUB I, nr. 420, S. 311).

33 Das Patrozinium setzt nicht notwendig die Anwesenheit

der Reliquie eines Heiligen im Altar voraus. Es ist
Gemeingut der Hagiographen, vom Patrozinium einer
Kirche auf die Anwesenheit eines Heiligen bzw. seiner
Reliquien zu schliessen.

34 Vgl. Josef WEINGARTNER, Die Kunstdenkmäler des
Südtirols, Bd. II, Innsbruck 1968, S. 207.

35 Vgl. MÜLLER, Wallfahrt, S. 84.

36 Ulrich CAMPELL, Raetiae alpestris topographica
descriptio, hrsg. von Chr. I. Kind, QSG VII, S. 213. Der Kirchenbau

wurde 1522 vollendet, ist aber bereits früher wieder
genutzt worden.

37 Vgl. CAMPELL, Raetiae descriptio, S. 215. Der
Kirchenhistoriker à Porta übernimmt und paraphrasiert
Campells Darstellung (vgl. Petrus Dominicus Rosius À
PORTA, Historia Reformationis Ecclesiarum Raeticarum,
Bd. I, Chur/Lindau 1771, S. 160fl); er verwendet dabei
aber anstelle von «capsa» den Ausrduck «sandapila» (Totenbahre).

Wohl auch darum übersetzt Scheiwiller «capsa»
mit Sarg, welche Bedeutung aber «capsa» eigentlich
nicht hat (vgl. SCHEIWILLER, Florin, ZSKG 33, S. 75).

38 Vgl. MÜLLER, Wallfahrt, S. 831 Ob Florinus tatsächlich

in Matsch geboren wurde, darauf werden wir unten
noch ausführlich eingehen.

39 Der ganze Leib war ohnehin nicht mehr in Ramosch,
nachdem seit dem 10. Jahrhundert Reliquien nach Chur
und Koblenz und sonst noch vergabt worden waren.

40 Vgl. CAMPELL, Raetiae descriptio, S. 215. Endgültig

trat Ramosch, gemäss Campell, erst 1537 zur
Reformation über. Die Erinnerung an den Heiligen blieb aber
offenbar noch längere Zeit bestehen, so dass auch im
Jahre 1572 das in den anstehenden Felsen gehauene
Grab des Heiligen in der Kirche immer noch gezeigt wur-

41 Vgl. SERERHARD, Delination, S. 131.

42 Es handelt sich dabei um die Florinuskapelle, geweiht
1492. Auch die Kapelle von 1662 wurde durch Lawinenniedergang

im Jahre 1802 wieder zerstört (vgl. Josef TELSER
und Carl SCHWABL unter: www.obervinschgau.it/matsch/
pdf/Die-Florinuskirche.pdf). Die Florinuskapelle ist von
obenerwähnter Pfarrkirche (erste Erwähnung 1182) zu
unterscheiden.

43 Vgl. Florinus. Ein Gebets- und Erbauungsbuch zur
Verehrung des heiligen Florinus, Innsbruck 1853.

44 Vgl. MÜLLER, Florinusvita, S. 6.

45 Vgl. MÜLLER, Florinusvita, S. 21; SCHEIWILLER, Florin,

BM 1940, S. 681 Aus demselben Gebiete soll,
gemäss der heute mehrheitlichen Ansicht der Forschung,
auch der hl. Luzius, ein Glaubensbote - und nicht der
erste Missionar Rätiens -, stammen (vgl. Iso MÜLLER,
Zur karolingischen Hagiographie. Kritik der Luciusvita,
SBAG 14 (1956), S.14; Albert GASSER, Lucius-Vita. Das
älteste grössere Zeugnis christlichen Glaubens in Rätien,
Disentis 1984, S. 5; hingegen bezeichnet Hübscher das

Prättigau/Montafon als «unwahrscheinliche Herkunft»
(HÜBSCHER, Luzius, S. 59) des hl. Luzius).

46 Vgl. HÜBSCHER. Florin, S. 72-74.

47 «Post haec uenientes in ualle, quae Uenusta dicitur,
ibique locum desertum adeuntes construxerunt habitacu-
lum atque genuerunt filium, quem nominauerunt Flon-

num» (vgl. MÜLLER, Florinusvita, S. 7. 231).

48 «... commodae amoenitatis causa, mutato nomine,
locum appellabant Amatia» (Catalogus codicum hagiogra-
phicum bibliothecae regiae Bruxellensis, Bd. I, Brüssel
1886, S. 122 f.).

49 Vgl. HÜBSCHER, Florin, S. 74.

50 Da das Magnum Legendarium keine Neuschöpfungen

enthält, muss bereits eine ältere Vita vorgelegen
haben. Das Magnum Legendarium hat gegen 200 Texte
mit dem Legendär von Windberg - entstanden nach der
Mitte des 12. Jahrhunderts - gemeinsam. Im Legendär
von Windberg findet sich aber die Vita S. Florini noch
nicht, obwohl in Windberg bereits 1142 Florinusreliquien
auf zwei Altären bezeugt sind (vgl. MÜLLER, Florinusvita,



Streit um einen Heiligen 65

S. 4; SCHEIWILLER, Florin, ZSKG 33, S. 821). Das gibt
uns einen möglichen Anhaltspunkt der Abfassungszeit
von Vita [B]: Sie muss zwischen 1150 und 1180 verfasst
worden sein. Diese zeitlich Eingrenzung entspricht auch
Müllers kundigen Ausführungen zur ältesten erhaltenen
Handschrift von Vita [B] aus Linz/Garsten, einer
karolingischen Minuskel (vgl. MÜLLER, Florinusvita, S. 31).

51 Die Garstener Kopie in Linz ist die älteste erhaltene
Vita, also Vita [B], entstanden am Ende des 12. Jahrhunderts

(vgl. MÜLLER, Florinusvita, S. 3-5).

52 Vgl. SCHEIWILLER, Florin, ZSKG 33, S. 82.

53 Zur Überlieferungsgeschichte der Vita vgl. unten den

Anhang.

54 HÜBSCHER, Florin, S. 71.

55 Das Churer Brevier von 1490 liess schliesslich die

regio zugunsten der natio fallen (vgl. SCHEIWILLER, Florin,

ZSKG 33, S. 84; HÜBSCHER, Florin, S. 641).

56 Vgl. HÜBSCHER, Florin, S. 55. 64 73

57 Wenn der Geburtsort Matsch wirklich historische
Erinnerung wäre, dann musste sich das doch wohl auch im

Reichsguturbar niedergeschlagen haben, da ja Florinus
bereits anfangs des 9. Jahrhunderts ein «populärer»
Heiliger des Bistums war (vgl. den Diebstahl des Heiligenleibs).

Das Reichsguturbar ist um 842, im Sinne einer
descriptio des Reiches, die als Grundlage für die Reichsteilung

von 843 (Vertrag von Verdun) diente, entstanden
(vgl. Otto P. CALADETSCHER, Das churrätische
Reichsgutsurbar als Quelle zur Geschichte des Vertrags von
Verdun, ZSavRG 1953, S. 1-63; Reinhold KAISER,
Churrätien im frühen Mittelalter, Basel 1998, S. 64).

58 Vgl. Goswin von Marienberg, S. 881; MÜLLER, Raetia
Curiensis, S. 316. Die Herren von Tarasp hatten sich
schon früh um den Landausbau und die christliche
Organisation des Vinschgaus verdient gemacht. Das vor 1096

gegründete Kloster St. Maria in Scuol, das vor allem von
Bischof Ulrich I. von Tarasp und seinem Bruder Eberhard
viele Gütergeschenke (vgl. Rainer LOOSE, Marienbergs
Anfänge und frühe Zeit (bis ca. 1250), in: 900 Jahre
Benediktinerabtei Marienberg 1096-1996, Lana 1996, S.

181) erhalten hatte, wurde 1146 von Ulrich III. nach Burgeis

verlegt. Auch er wieder versah das Kloster mit Stiftungen,

unter anderem mit einem Hof und seinen Eigeneren

in Ramosch, der wohl zur Kirche St. Florinus (zum
Kloster?, vgl. BUB I, nr. 345; KAISER, Bistum, S. 334ff.)
gehörte. Daraus ist nicht zu folgern, dass Ulrich III. die
Florinustradition im Vinschgau begründete, sie also von
Ramosch nach Burgeis kam und von da nach Matsch -
1160 überträgt Ulrich die Vogtei an die Herren von
Matsch, welche auch aus dem Geschlechte der Herren
von Tarasp waren -, sondern dass er die bereits bestehende

Florinustradition im Vinschgau, man denke an den

Streit um den Leichnahm des Heiligen, nutzte, um auch
in Burgeis ein Florinusheiligtum zu errichten.

59 Vgl. BUB Ii, nr. 492, S. 8; Goswin von Marienberg,
1581

60 Schliesslich wurde ja auch erst 1419 die Legende
über das Geburtshaus auf Plalaina in Matsch
niedergeschrieben (vgl. Hans FINK, Die Kirchenpatrozinien Tirols,
Passau 1928, S. 210), sie hat also kaum historische
Bedeutung. Im Jahre 1492 wurde dann an der Stelle bereits
erwähnte Florinuskapelle geweiht.

61 Vgl. auch: MÜLLER, Florinusvita, S. 32.

62 Vgl. MÜLLER, Florinusvita, S. 551; SCHEIWILLER,
Florin, ZSKG 33, 891 S. 155-157.

63 SCHEIWILLER (Florin, ZSKG 33, S. 157) und MÜLLER

(Florinusvita, S. 51) wollen einen Gelehrten aus Chur
als Verfasser erkennen, der die Vita explizit für das

Florinuszentrum in Koblenz geschrieben haben soll. Wieso

sollte aber ein Gelehrter aus Chur die im Bistum
verbreitete Vita, die von da aus auch nach Melk und Garsten
kam, in einer solchen grundlegenden Art verändern und
z.T. auch - so sind manche geographische Beschreibungen

ungenauer - verfremden? Viel naheliegender ist es
da, von einer Verfasserschaft im Gebiete von Koblenz

auszugehen.

64 Ein direktes Abhängigkeitsverhältnis von Vita [B] lässt
sich sprachlich nur bedingt festmachen.

65 Es ist z.B. an die Tätigkeit von Florinus als Diakon zu
denken, die wir nur in Vita [A] finden: «nam quia in diaco-
natus ordine bene ministravit, ...» (cap. V).

66 Terminus ante quem für Vita [A] ist wohl der Bau der
Feudalburg Tschanüff im Jahre 1256 (vgl.
SCHEIWILLER, Florin, BM 1940, S. 167).

67 Vgl. SCHEIWILLER, Florin, BM 1940, S. 168.

68 Vgl. HÜBSCHER, Florin, S. 74.

69 Auch die textkritischen Überlegungen Hübschers
überzeugen nicht wirklich.

70 Vgl. die von Müller in allen textkritischen Fragen bis

heute gültig edierte Vita S. Florini.

71 Vgl. MÜLLER, Florinusvita, S. 21 ; SCHEIWILLER, Florin,

ZSKG 33, S. 84; DERS., Florin, BM 1940, S. 168;
KAISER, Bistum, S. 330; Michael DURST, Geschichte der
Kirche im Bistum Chur 1 : Von den Anfängen bis zum
Vertrag von Verdun (843), Strasbourg 2001, S. 69.

72 Für die Echtheit der Romwallfahrt spricht, dass sie nur
kurz und knapp erwähnt ist (vgl. unten).



Bündner Monatsblatt 1/2006 66

73 Vgl. Breviarum Curiense C4.. (vgl. HUBSCHER, Florin,
S. 65).

74 Vgl. MÜLLER, Florinusvita, S. 31-34.

75 Dies wird ja gerade auch durch Vita [B] bestätigt: Der
Streit um den Leichnahm zwischen den Vinschgauem
und den Ramoschern hat einzig den Hintergrund, dass in

Ramosch und im Obervinschgau die Florinustradition
lebendig war. Auch hier wird Matsch nicht erwähnt.

schliesslich Märtyrer als Heilige verehrt. Geschichtlich
fassbar ist der Beginn einer solchen Verehrung erstmals
im Martyrium des Polykarp von Smyrna (î 23. Febr. 156).
Der erste Confessor, der als Heiliger verehrt wurde, dürfte

Papst Sylvester I. gewesen sein (314-335).

85 «Domino et Sanctis eius fideliter deserviens...» (Vita
S. Florini, cap. VII).

86 Dies ändert in geringer Weise bereits in Vita [Af

76 Bis Ende des 13. Jh. lässt sich in den Urkunden aus
dem Vinschgau kein Hinweis auf einen besondersen
Florinuskult in Matsch erkennen (vgl. Tiroler ÜB). So wird
auch im Jahre 1292 bei der Erwähnung des Priesters von
Matsch das Florinus-Patrozinium mit keinem Wort
erwähnt (vgl. Goswin von Marienberg, S. 1881; FINK,
Kirchenpatrozinien, S. 210). Erst 1454 wird Florinus
wieder als Kirchenpatron von Matsch erwähnt (vgl.
Archivberichte aus Tirol, hrsg. von Emil von Ottenthai und
Oswald Redlich, Bd. Il, S. 101).

77 Müller macht Ausführungen zum alten Gebiet
«Vinschgau»: Es erstreckte sich östlich bis zur Toll vor
Meran, westlich bis an den Ofenpass und nördlich über
die leicht zu übersteigende Reschenscheideck bis in den
Raum von Nauders. So konnte also die Heimat des Heiligen

sehr nahe von Ramosch gelegen sein (vgl. MÜLLER,
Florinusvita, S. 31).

78 Vgl. MÜLLER, Florinusvita, S. 24.

79 Otmar «... cuidam titulo sancti Florini confessoris
praelatus est.» (Vita S. Otmari, cap. I).

80 Zur Forschungsdiskussion: KAISER, Bistum, S. 331;
HÜBSCHER, Florin, S. 66.

81 Vgl. MÜLLER, Florinusvita, S. 39.

82 Vgl MÜLLER, Florinusvita, S. 57; Anton DIEDERICH,
Das Stift St. Florin zu Koblenz, Göttingen 1967, S. 22.

83 Für die Annahme eines neuen Patroziniums gibt es
populäre Parallelen: Die Klosterkirche von St. Gallen war
der Muttergottes geweiht, wozu erst später der hl. Gallus,
dessen Leib darin ruhte, hinzukam. Ähnlich wird es sich in

Ramosch verhalten haben. Der usrprüngliche Petrustitel
der Kirche ging aber nicht verloren, wie Urkunden belegen.

In einer Urkunde von 1178 wird eine capella S. Petri
erwähnt, die dem Kloster Marienberg gehörte. Diese

Petruskapelle hat an die Güter der Florinuskirche
gegrenzt, die dem Domkapitel in Chur gehörte (vgl. BUB I,

nr. 399; vgl. auch: MÜLLER, Florinusvita, S. 371;
SCHEIWILLER, Florin, ZSKG 33, S. 1631).

84 Vgl. BUB I, nr. 104. 209; BUB II, nr. 492. 1022a; BUB
III, nr. 1303. 1458. 1528. 1595, u.s.w. In den ersten
beiden Jahrhunderten der Alten Kirche wurden aus-

87 GASSER, Florinus-Vita, S. 9.

88 Über die Bedeutung des Weines in der mittelalterlichen

Hagiographie: Müller, Wallfahrt, S. 22ff.

89 Zwar spricht die Vita bei der Schilderung der Translation,

dass durch die Verdienste von Florinus «innumera a

Domino signorum facta sunt miracula...» und Florinus
selbst «prodigia multa patravit» (Vita S. Fiorini, cap. X).

Doch bei der Aufzählung der Wunder folgt dann nur die
Verwandlung des Wassers in Wein und die Vermehrung
der Güter (vgl. oben).

90 Dies nimmt auch der Bollandist J. van den Straeten
an (vgl. Analecta Bollandiana 78 (1960), S. 469) und
widerspricht Scheiwiller und Müller, die darin beide ein

allgemeines Legendenmotiv erkennen wollen. Letzteres
ist freilich nicht abzustreiten, doch bei einer
Gesamtbetrachtung der Vita fällt auf, dass das Weinwunder sich
nicht neben viele andere, in der Hagiographie beliebte
Wunder reiht, sondern eine zentrale Funktion in der Vita
einnimmt. Diese kann wohl kaum mit einem legendarischen

Allgemeinplatz erklärt werden, sondern spricht für
historische Erinnerung (vgl. auch: HÜBSCHER, Florin,
S. 75, 83).

91 Vgl. SCHEIWILLER, Florin, ZSKG 33, S. 1611

92 Vgl. MÜLLER, Florinusvita, S. 29; DERS. Wallfahrt,
47ff.

93 Vgl. GASSER, Florinus-Vita, S. 10.

94 Florinus war ja nicht alleine Schüler bei Alexander,
sondern hatte mindestens einen Mitschüler (vgl. Vita S.

Florini, Cap. IV).

95 Müller denkt daran, dass im 10./11. Jahrhundert in St.

Gallen eine solche ältere Vita in irgendeiner Form für
liturgische Zwecke vorhanden war (vgl. MÜLLER, Florinusvita,

S. 56; DERS., Wallfahrt, S. 211).

96 Vgl. Iso MÜLLER, Eine Allerheiligen-Litanei mit
rätischen Heiligen aus dem 12. Jahrhundert, BM 1953, S.

176.

97 Vgl. MÜLLER, Florinusvita, S. 54.



Streit um einen Heiligen 67

98 Die Florinuskirche in Chur ist erstmals 1246 erwähnt
(vgl. BUB II, nr. 831, S. 281).

99 «... beatorum confessorum Lucii et Florini,

patronorum nostrorum suffragio confisi...» (Theodor VON
MOHR, Codex diplomaticus. Sammlung der Urkunden
zur Geschichte Cur-Rätiens und der Republik Graubünden,

Bd. II, Chur 1854, S. 50; vgl. MÜLLER, Florinusvita,
S. 54).

100 Vgl. bereits oben.

101 Vgl. Arnold NÜSCHELER, Die Gotteshäuser der
Schweiz, 1. Heft, Zürich 1864, S. 48; Alfons RAIMANN,
Gotische Wandmalereien in Graubünden, Disentis 1983,
S. 212.

102 Erstmals bezeugt im tellonischen Testament von
765 (vgl. BUB I, nr. 17, S. 16).

103 Vgl. BUB IV, nr. 1820, S. 39; M. GMÜR, Urbare und
Rodel des Klosters Pfävers, Bern 1910, S. 36.

104 Vgl. VON MOHR, Codex diplomaticus, Bd. Ill, Chur
1861, S. 121.

105 Diese Statue, die heute im Schweizerischen
Landesmuseum ausgestellt wird, wurde wohl von Meister

Heinrich aus Konstanz geschaffen und diente als Vorlage

der Florinusplastik im Chorgestühl der Kathedrale
von Chur (vgl. POESCHEL, Kunstdenkmäler III, S. 191-
193; DERS., Kunstdenkmäler VII, S. 1331).

106 Später wurde in Mals Florinus als Mitpatron wieder
aufgegeben (vgl. Mercedes BLAAS, Siebenkirchen, Bozen
1992, S. 33. 491).

107 Vgl. die Künstlerangaben im Anhang.

108 Es darf daran erinnert werden, dass der Vinschgau
dem rätoromanischen Kulturkreis angehört und das
Romanische bis ins 17. Jahrhundert Umgangssprache war

109 Dieter MATTI, Florinus - der unbekannte Patron
unserer Bergüner Kirche. Eine Darstellung und Deutung seines

Lebens und Wirkens, in: Bündner Kirchenbote, nr. 5

(1988), S. 3.

110 Vgl. Matth. 15, 32.

111 Vgl. Matth. 9, 36.

112 Vgl. Matth. 20, 34; Luk. 7, 13; u.s.w.

113 In das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben (Cod.
Sang. 566) aus dem 10. Jahrhundert schrieb eine Hand
des 10./11. Jahrhunderts den S. Florinus confessor hinein

(vgl. MÜLLER, Florinusvita, S. 52. 56).

114 Kurz nach 1182 wurde das Magnum Legendarium
Austriacum abgeschlossen, eine Sammlung von 580
Heiligenleben, der die Vita Florini eingereiht wurde. Das

Magnum Legendarium enthält aber keine
Neuschöpfungen, sondern ist eine Sammlung von bereits
vorliegenden Viten. Darum muss eine ältere Vita vorliegen,

die vor Abfassung des Legendarium verfasst worden

ist (vgl. SCHEIWILLER, Florin, ZSKG 33, S. 82).

115 Kritische Edition in: MÜLLER, Florinusvita, S. 6-15.
Der Linzer Codex enthät einen Teil des Magnum Legendarium

(die Originalsammlung des Legendarium ist nicht
mehr erhalten).

116 Terminus ante quem ist der Bau der Feudalburg
Tschanüff, die zur Zeit der Abfassung der Melker Vita
noch nicht gestanden haben mag (vgl. Vita S. Florini, cap.
III).

117 Nur der erste Teil (Januar-Februar) der Melker
Handschrift (vgl. Vita B.2) geht auf das 13. Jahrhundert,
die übrigen Teile auf das 15. Jahrhundert zurück (vgl.
SCHEIWILLER, Florin, ZSKG 33, S. 82). Auch das Legendär

von Melk enthält einen Teil des Magnum Legendarium.

118 Kritische Edition in: Catalogus codicum hagiographi-
cum bibliothecae regiae Bruxellensis, Bd. I, Brüssel 1886,
S. 122-127. Zwei weitere Handschriften derselben Vita [A]

liegen in Brüssel (vgl. Cod. Brux. 8945).

119 Kritische Edition in: Friedrich Wilhelm ROTH

(Hrsg.), Beiträge zur Geschichte und Literatur des Mittelalters,

insbesondere der Rheinlande, in: Karl
VOLLMÖLLER (Hrsg.), Romanische Forschungen, Bd. VI,
Erlangen 1891, S. 475-481.

120 Kritische Edition in: Analecta Bollandiana, Bd. XVII

(1898), S. 199-204; SCHEIWILLER, Florin, ZSKG 33
(1939), S. 83-89.

121 Berücksichtigt sind Patrozinien, Plastiken und
Darstellungen bis zum Ende der Reform (-1600). Die Liste
erhebt keinen Anspruch auf Vollständigkeit; um
weiterführende Hinweise ist der Autor dankbar.

122 Wie erwähnt berichtet Goswin von Marienberg
(-1320-1395) um 1370 über die einstige Florinuskirche
(vgl. Goswin von Marienberg, S. 881).

123 Im Jahrzeitbuch von Maienfeld finden wir unter
dem 17. November den Eintrag «Florini confessoris et
patroni ecclesiae».

124 Vgl. Arnold NÜSCHELER, Die Gotteshäuser der
Schweiz, 1. Heft, Zürich 1864, S. 48; Alfons RAIMANN,
Gotische Wandmalereien in Graubünden, Disentis 1983,
S. 212.


	Streit um einen Heiligen : der Heilige Florinus von Ramosch als Zankapfel in Geschichte und Gegenwart

