
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (2004)

Heft: 5

Artikel: "Eine Ueberflutung von Ragaz"?

Autor: Aerne, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398843

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


(Welt-)Politik in der Bündner Synode 339

jpja »^ PK

«Eine Ueberflutung von Ragaz»? Peter Aerne

(Welt-)Politik in der Bündner Synode -
das Wirken der Religiös-Sozialen 1910-1950

Einleitung

Zwischen 1910 und 1950 befasste sich die Synode der reformierten

Bündner Kirche auf Grund von Interventionen von
religiössozialen Pfarrern recht oft mit politischen Fragen. Dahinter
steckte deren Überzeugung, dass die Kirche auch zu Fragen wie
Friede, Abrüstung, Dienstverweigerung oder AHV etwas zu
sagen habe. Damit stiessen sie nicht überall auf Begeisterung, was
angesichts der politisch-ökonomischen Situation nicht weiter
erstaunt. Um 1920 war Graubünden noch stark landwirtschaftlich
geprägt, fast die Hälfte der Erwerbstätigen arbeiteten im Primärsektor.

Politisch dominierten die bürgerlichen Parteien, wobei
sich bis 1919 die Freisinnigen (Gründung der Kantonalpartei
1891) und die Katholisch-Konservativen (Formierung zur
Kantonalpartei 1903) im konfessionell paritätischen Kanton (1920:
62'146 Protestanten und 58'814 Römisch-Katholiken) die Macht
teilten.1 Mit der Einführung des Proporzsystems 1919 wurde
diese Machtaufteilung gesprengt. Die Sozialdemokraten und die
Demokraten errangen nun ebenfalls Sitze im kantonalen und
eidgenössischen Parlament. Erstere hatten 1906 eine Kantonalsektion

der Sozialdemokratischen Partei der Schweiz gebildet,2
letztere formierten sich 1915 als reformorientierte Jungliberale
im Schosse der Freisinnigen Partei, trennten sich aber im Oktober

1919 definitiv und traten nun als Demokratische Partei auf.3

Religiös-sozialen Forderungen nicht eben förderlich war der
Landesstreik von 1918, der tiefe Spuren hinterlassen hatte; die
führende Bündner Zeitung, Der freie Rätier. Organ der Freisinnigen

Graubündens, titelte am 10. November 1918 «Bolschewistische

Umtriebe in der Schweiz» und dürfte damit die
Einschätzung der grossen Mehrheit in der Bündner Bevölkerung



Bündner Monatsblatt 5/2004 340

ausgesprochen haben. Einige religiös-soziale Pfarrer wurden völlig

zu Unrecht gar als Drahtzieher gebrandmarkt.4

Die evangelisch-rätische Synode

Bis zum Inkrafttreten der heute gültigen Kirchenverfassung am
1. Januar 1979 regelten die «Kirchliche Verfassung für den Kanton

Graubünden evangelischen Teils» vom 18. November 1894

sowie die «Reglementaren Bestimmungen» (=Kirchenordnung)
den Aufbau der reformierten Bündner Kirche.5 Eine zentrale

Stellung bis heute nahm die Synode der evangelisch-rätischen
Kirche, wie der offizielle Name bis Ende 1978 lautete, ein. In
ihren Anfängen bis ins Jahr 1537 zurückreichend, konnte sie sich
als reine Geistlichensynode halten. Neben den Bündner Pfarrern

gehörten ihr als Vertreter des Staates drei politische Assessoren

an.
Sie versammelt sich bis zum heutigen Tag am Donnerstag vor
dem letzten Juni-Sonntag bis zum folgenden Montag in einer

Kirchgemeinde des Kantons, wobei die verschiedenen Regionen
berücksichtigt werden. Am Synodalsonntag wurden die Bündner

Theologiekandidaten und Bewerber aus anderen Kirchen
nach gehaltener Predigt ordiniert (falls noch nicht vollzogen)
und feierlich in die Synode aufgenommen (sogenannte Rezeption).

Ferner oblag der Synode die Beratung der kirchlichen
Verordnungen und die Verabschiedung zuhanden des Evangelischen
Grossen Rates. Zum Programm gehörte sodann die
Pastoralkonferenz, an welcher der Referent (Synodalproponent) in
freier Wahl ein Thema des theologischen und kirchlichen Lebens
wählen konnte, wobei alle acht Jahre über den sittlich-religiösen
Zustand der Gemeinden zu referieren war. Ein Korreferent hatte
die Diskussion zu eröffnen. Zu ihren Geschäften gehörte auch
die Wahl des Dekans und der beiden Vizedekane. Als Präsident
der Synode leitete er die Tagung. Von Amtes wegen war er auch

Mitglied des Kirchenrates, und von diesem wurde er
gewohnheitsrechtlich zu seinem Vorsitzenden gewählt. Der Dekan hatte
somit eine eminent wichtige Stellung und repräsentierte die

Evangelisch-rätische Kirche gegen aussen.
Die Synode nahm damals einen wichtigen Platz im gesellschaftlichen

Leben Graubündens ein, was die regelmässige ausführliche

Berichterstattung in der Tagespresse belegt. Sie war in der
reformierten Bevölkerung fest verankert und ist selbst unter den

Wetterregeln zu finden: «Wenn d'Heere ans Kapitel gaant und



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 341

¦ tf
ï

*7L

r m
'* **-* «

d's Veeh z'Alp, chunnts leid.»6 Der Kontakt zu den Einwohnern
des Tagungsortes wurde bewusst gesucht.7 Dazu dient seit 1907

der Volksabend, ein weiterer Fixpunkt im Programm, an dem

man von den Kanzeln «zum Volk herabstieg»8 und ein illustrer
Redner vor den versammelten Frauen und Männern ein aktuelles
Thema erörterte und anschliessend darüber diskutierte.
Berichte über die Synode lassen auf eine freundschaftliche

Stimmung unter den Pfarrherren trotz unterschiedlichen theologischen

und kirchenpolitischen Meinungen schliessen: «Wer den

Verhandlungen müde war, der trat vor die Kirche hinaus auf den

grünen Wiesenplan, setzte sich aufs Mäuerchen und rauchte sein

Pfeiflein. Ständig sah man da kleinere Gruppen plaudernd
beieinanderstehen, alte Freundschaften erneuernd und neue schlies-
send», berichtete Willy Wuhrmann (1883-1957) 1942 im liberalen

Schweizerischen Reformierten Volksblatt? Das äussere,
jahrzehntelang unveränderte Erscheinungsbild dieser reinen
Männergesellschaft hinterliess bei diesem Thurgauer Pfarrer einen tiefen
Eindruck: «Wenn auch die Synode in den letzten Jahren sich
stark verjüngt hat, so sah man doch noch alte und junge homines
barbati mit weissen und braunen Barten, man sah Hüte, gross

Gruppenbild der Synode
1907 in Scuol. (Foto: SKA,
Chur)



Bündner Monatsblatt 5/2004 342

wie Wagenräder, und hörte das Engadiner Ladin und das
Oberländer Romanisch. Und alle redeten sich mit dem brüderlichen
Du an, das der Dekan den neu in die Synode Aufgenommenen
bei der Ordination anbietet.»

Die theologischen und kirchenpolitischen Richtungen
in der Bündner Kirche

Im Laufe des 19. Jahrhunderts hatten sich im Schweizer
Protestantismus in theologischer und kirchenpolitischer Hinsicht zwei
theologische Hauptrichtungen herausgebildet:10 die Positiven,
welche in der Tradition von Pietismus und Erweckung standen,
sowie die Liberalen (auch Reformer oder Freisinnige genannt),
die sich der Aufklärung verpflichtet wussten. Imjahre 1871

organisierten sich die Anhänger gesamtschweizerisch. Die Liberalen,

die theologische Linke, gründeten am 12./13. Juni 1871 in
Biel den «Schweizerischen Verein für freies Christentum». Die
Positiven auf der theologischen Rechten schlössen sich in be-

wusster Gegenposition und angesichts der Abschaffung des

Apostolikums als offiziell gültiges Bekenntnis in den Landeskirchen,

der öffentlichen Leugnung des Glaubens «an den lebendigen

Gott, unsern himmlischen Vater, und an Jesum Christum als

den alleinigen Mittler Gottes und der Menschen» und des

Bedürfnisses «einer Erlösung und Wiedergeburt» und der «Hoffnung

des ewigen Lebens» durch «Diener des göttlichen Wortes»

am 26. September 1871 in Ölten zum «Schweizerischen
Evangelisch-kirchlichen Verein» zusammen.11 Um Ausgleich und
Verständigung zwischen diesen beiden Richtungen waren die
Vermittler bemüht, die sich am 12. Oktober 1871 in Ölten in der
«Schweizerisch-kirchlichen Gesellschaft» organisiert hatten.12

Gesamtschweizerisch traten sie von 1871 bis etwa 1914 hervor.13

In der Deutschschweiz verfügten die drei genannten Richtungen
über ein eigenes Organ.
Als jüngste kirchliche Gruppierung formierten sich 1906 die

Religiös-Sozialen. Als ihr Geburtsdatum wird allgemein die
«Pädagogisch-soziale Konferenz» in Degersheim SG vom Oktober
1906 angesehen, an der ein Laie und sieben Pfarrer teilgenommen

haben, darunter auch Leonhard Ragaz (1868-1945) von
Tamins, Pfarrer am Basler Münster 1902-1908, der von der
liberalen Theologie her kam.14 An den Deutschschweizer
religiössozialen Konferenzen der folgenden Jahre (1907-1913) nahmen
Pfarrer aus den drei genannten Richtungen teil, denen die soziale

.#."

m

•-'.v

Leonhard Ragaz (1868-
1945), Mitbegründer und

geistiger Kopf der
religiössozialen Bewegung in der
Schweiz, als Wanderer in

den Bündner Bergen um
1915. (Foto: Privatbesitz
Konrad Sturzenegger, Uster)



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 343

Frage ein zentrales Anliegen war; erst um 1916 wurde aus
der losen Gesinnungsgemeinschaft eine selbstständige
kirchenpolitische Richtung.15 Die Liberalen, Positiven und Religiös-Sozialen

traten auch in Graubünden in organisierter Form auf,
während die Vermittler nur mit einzelnen Repräsentanten vertreten

waren. Pfarrer Benedikt Hartmann (1873-1955), der von
1906 bis 1909 als Redaktor der religiös-sozialen
Monatszeitschrift Neue Wege wirkte, 1930 eine Biografie über Generalstabchef

Theophil Sprecher von Bernegg (1850-1927) publizierte
und sich auch als Kirchenhistoriker einen Namen gemacht

hat, gehörte zu ihnen.

Die Liberalen

Bedingt durch die geografische Lage und die Abneigung des

Bündners gegen religiöse Vereine kam es im gesamtschweizerischen

Vergleich spät zur Gründung des «Vereins für freies
Christentum in Graubünden»: Die entsprechende Versammlung,

von einem Dutzend Pfarrer besucht, fand erst Anfang
November 1903 in Filisur statt.16 Zur gleichen Zeit, am 3.

November 1903 war in Chur der «Verein freisinniger
Kirchengenossen zu St. Martin» gegründet worden.17 Neben der Sammlung

der Gesinnungsfreunde ging es dem Verein auch um kirchliche

Erwachsenenbildung. Die Churer Sektion, die bis heute
aktiv ist, bildete seit ihrer Gründung das Rückgrat der liberalen
Sache in Graubünden. Von 1929 bis 1937 wurde sie von keinem

Geringeren als Friedrich Pieth (1874-1953), Professor für
Geschichte an der Kantonsschule in Chur, Kantonsbibliothekar
und Verfasser der 1945 erschienenen «Bündner Geschichte»,
präsidiert.18 Um 1920 zählte sie 300 Mitglieder gegenüber 40 in der
Kantonalsektion.19 Unter der Pfarrerschaft befanden sich die
Liberalen in der Mehrheit: Um 1903 dürften ihr ungefähr zwei
Drittel der rund 110 Pfarrer angehört haben.20 Aufgrund dieser
Mehrheitsverhältnisse erstaunt es nicht, dass der Dekan
traditionsgemäss zu den Liberalen gehörte. Kampfwahlen bildeten

die Ausnahme: 1940 wurde Hans Domenig (1886-1966,
liberal), Pfarrer in Chur 1938-1951, mit 57 Stimmen gewählt
(darunter wohl auch die religiös-sozialen), während auf den
positiven Gegenkandidaten Wilhelm Jenny (1897-1971), Pfarrer in
Chur 1927-1962, 27 Stimmen entfielen.21 1940 waren rund 110

Pfarrer stimmberechtigt, wobei die Emeriti ab dem 70. Altersjahr

nicht mehr zum Besuch verpflichtet waren.22

Pfarrer Hans Domenig
(1886-1966, Dekan 1940-
1948) in seiner Studierstube.
(Foto: Privatbesitz Hans

Domenig, Chur)

v,

Der Churer Stadtpfarrer
Wilhelm Jenny (1897-1971),
eine gewichtige Stimme der

positiven Richtung in der

Synode, beim Verlassen der
Martinskirche. Jenny trägt
seine Amtstracht, den
sogenannten Bündner Talar.

(Foto: Privatbesitz Beat
Rudolf Jenny, Reinach BL).



Bündner Monatsblatt 5/2004 344

Im Juli 1941 gründeten einige junge Theologen aus Graubünden
in Chur die Arbeitsgemeinschaft Freie Theologie (AFT), die
noch heute bestehende Fraktion der Liberalen in der Synode.23

Von 1948 bis 2002 erschien das Zweimonatsblatt Bündner
Protestant als Reaktion auf die Versuche der Schüler der
Theologieprofessoren Karl Barth (1886-1968) in Basel und Emil Brunner
(1889-1966) in Zürich, auch in Graubünden «die Führung der
Kirche an sich zu reissen und im Sinne des theologischen
Autoritarismus zu gestalten».24 Zwischen den Vertretern der
dialektischen Theologie, die kirchenpolitisch den Positiven
zugerechnet wurden, und den Liberalen herrschte ein vergiftetes Kli-
ma, was sich 1938 und 1948 in kirchlichen Kampfwahlen in
Chur niedergeschlagen hat.25

Die Liberalen
Die liberale Position in Graubünden um 1910 lässt sich am Beispiel von Dr.theol.
Johannes Hauri (1848-1919), Pfarrer in Davos 1874-1917 und Dekan 1892-1899,
skizzieren. Im aufstrebenden Kurort Davos hielt er wiederholt Vorträge zu
weltanschaulichen Fragen. Im Winter 1908/1909 standen sie unter dem Titel «Die Religion,
ihr Wesen und ihr Recht.» und erschienen auch in Buchform. Der Verfasser erweist
sich darin als Kind der historisch-kritischen Bibelforschung und im speziellen als
Schüler der religionsgeschichtlichen Schule. Im abschliessenden Vortrag ging der
Referent auf einige typische Merkmale des theologischen Liberalismus ein:

- Kultur- und Staatsverständnis: Religion und Kultur würden sich gegenseitig bedingen.

Echtes Christentum müsse nicht «weltflüchtig und kulturfeindlich» sein.
Jesus habe, im Gegensatz zu Johannes dem Täufer ein weltförmiges Leben
gelebt, Sinn für das Schöne gehabt und auch das politische Leben beobachtet. Zu

dieser kulturprotestantischen Haltung trat eine Wertschätzung des Staates hinzu,
ohne ihn absolut zu setzen. Geradezu begeistert war der Referent von Paulus'
Beurteilung des Staates. Danach habe der Apostel sogar im heidnischen Staat eine
für das Reich Gottes «heilige Gottesordnung» gesehen, während im Urchristentum

noch Elemente von Weltflucht auszumachen seien.

- Glaubensverständnis: Glaube entstehe nicht durch das Fürwahrhalten von
Glaubenslehren, sondern indem man sich in einem Erlebnis im Leben «von Gott
berührt fühle». Nur durch eine solche «innere Nötigung» werde man zu
«unbedingtem Gehorsam und unbedingtem Vertrauen» geführt.

- Heilige Schrift: Die Bibel, zwar historisch-kritisch gelesen, blieb Urkunde der
Offenbarung, aus ihr allein werde das Lebensbild Jesu gewonnen.

- Kirche: Wegen der starken Betonung des Individuums tauchte der Vorwurf des
Subjektivismus auf, der dadurch entkräftet wurde, dass jede Person das glaube,
wozu ihn die Person Jesu innerlich nötige.

- Ethik: Sie nahm gewissermassen den Platz der Dogmatik ein. Ein kirchliches Lehramt,

das auf die Bekenntnisschriften pocht, wurde abgelehnt und der Glaube

vorwiegend ethisch verstanden: «nicht gehorsame Beugung unter die Vorschriften

der Kirche, sondern den sittlichen Gehorsam gegen die Macht Jesu».

Quelle: HAURI 1909, Inhaltsverzeichnis, Vorwort und S. 359-385.



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 345

Die Positiven

Bereits am Ostermontag, den 1. April 1872, fanden sich ungefähr
30 Männer, denen «das Bibelwort als untrügliche Richtschnur
des christlichen Glaubens und Lebens» galt, in Chur zur
Bildung einer «Evang. Gesellschaft von Graubünden» zusammen.
Deren offizielle Konstituierung erfolgte ein halbes Jahr später
am 13. Oktober als Kantonalsektion des Evangelisch-kirchlichen
Vereins.26 Dem ersten Vorstand gehörte auch der Mitgründer
Theophil Sprecher von Bernegg, Generalstabschef der Schweizer
Armee im ersten Weltkrieg 1914-1918, an.27 Mitgliederzahlen
werden in den Jahresberichten selten genannt, 1941/1942 betrug
sie 245.28 Zahlenmässig waren die positiven Pfarrer im Vergleich
zu den liberalen eine Minderheit. Hingegen dürfte in den

Kirchgemeinden die Mehrheit der Gemeindeglieder der positiven
Richtung als dem herkömmlichen biblischen Christentum
zuzurechnen sein, dies auch in Gemeinden mit liberalem Pfarrer.
Eine Untergruppe der Positiven waren die Jungreformierten, die
sich um das Organ Reformierte Schweizer Zeitung, erschienen

von 1922 bis 1938, scharten. Von Sprecher war Mitglied ihres

Aufsichtsrates, und Wilhelm Jenny sowie Peter Paul Cadonau

(1891-1972), Pfarrer unter anderem in Luven-Flond, Ardez und
Thusis-Masein, gehörten zu den Mitarbeitern der Zeitung.29 Die
theologisch konservative Haltung der Jungreformierten zeigte
sich beispielsweise in der Frage der Zulassung der Frau zum
Pfarramt30 oder im Gemeindeverständnis: 1932 hielt Jenny an
der Pastoralkonferenz das Korreferat zum Thema «Nachfolge»,
wobei er sich für Busszucht und Askese in der Gemeinde
aussprach und prompt auf den Widerstand von religiös-sozialer Seite,

von Paul Urner (1893-1975), Pfarrer in Arosa, stiess, der
anstelle von Kirchenzucht für Seelsorge plädierte.31 Heute sind die
Positiven in der Synode in der Theologischen Arbeitsgemeinschaft

zusammengefasst, die in den 1940er-Jahren von Bündner
Pfarrern der dialektischen Theologie ins Leben gerufen worden
war.32

f'.i
/

Paul Urner (1893-1975),
religiös-sozialer Pfarrer in Arosa.
(Foto: Privatbesitz Martin
Urner, Zürich).

Die Religiös-Sozialen

Neben den Liberalen und Positiven etablierten sich die Religiös-
Sozialen in Graubünden als dritte bedeutende kirchenpolitische
Gruppierung im 20. Jahrhundert.33 Am 18. September 1910 fand
in Reichenau eine religiös-soziale Konferenz statt, an der Bern-



Bündner Monatsblatt 5/2004 346

Die Positiven

Oberstkorpskommandant Theophil Sprecher von Bernegg (1850-1927) vertrat das

positive Glaubensverständnis in Graubünden um 1920 in exemplarischer Weise. Der
hohe Offizier war Inhaber zahlreicher politischer und kirchlicher Ämter in Maienfeld
und im Kanton Graubünden und während des Weltkrieges Generalstabschef der
Schweizer Armee. Er hielt am Volksabend der Synode in Jenins (23. Juni 1922) einen
viel beachteten Vortrag mit dem Titel «Gedanken eines Laien über Fragen des christ-
ichen Glaubens und Lebens».

- Gottesdienst: Dessen Bedeutung unterstreicht die Tatsache, dass von Sprecher
gleich zu Beginn darauf einging. Nicht die Liturgie, sondern die Verkündigung des
Wortes Gottes waren ihm wichtig und die Predigt und hier insbesondere das

«Wort von der Versöhnung» und daneben die «Erneuerung des Herzens» war ihm
zentral.

- Historische Bibelkritik: Im Grunde lehnte er sie ab. Die in der Bibel überlieferten
Wunder bezeugten für ihn ein historisches Geschehen. Deren Leugnern stellte er
die Frage, wie ein Gott zu denken sei, der das Weltall geschaffen, dann aber nicht
fähig sei, die von ihm geschaffenen Gesetze zu durchbrechen oder sogar aufzuheben.

Die Auferstehung Jesu Christi verstand er leiblich und historisch, sie stellte für
von Sprecher einen «status confessionis» dar.

- In Bezug auf die Schöpfung hielt er sich zwar nicht genau an die biblischen Berichte,

meinte aber, dass das «hypothetische Chaos» durch einen Anstoss von
aussen bewegt worden sei. Eine ganze Reihe von Naturwissenschaftern, von
Kopernikus, Kepler und Newton bis zum Glarner Oswald Heer, würden bezeugen,
«dass unser Glaube an den Schöpfer und Erhalter der Welten mit der tiefsten
Erkenntnis der Natur in vollem Einklang ist».

- Rechtfertigung allein aus Glaube: Ausgehend vom paulinischen Menschenbild
des Sünders, mache nicht der Glaube an Gott den Weltenschöpfer den Menschen
zum Christen. Nicht durch unsere Werkgerechtigkeit, sondern «allein aus Glauben»

seien wir vor Gott gerechtfertigt. Die Pfarrer hätten deshalb immer wieder zu

verkündigen, «dass wir allzumal Sünder sind, dass nur die durch Jesu
Versöhnungsopfer uns erworbene Gnade Gottes es ist, die unsern Toten und uns
den Himmel öffnet». Im Heidelberger Katechismus fand der Referent eine
«Zusammenfassung der biblischen Lehre», dessen Abschaffung als Lehrmittel
bedauerte er zutiefst.

- Bezug zur Welt: Es gelte nach 1. Korinther 6,12 den Mittelweg des freien
Christenmenschen zwischen Weltflucht und Weltseligkeit einzuschlagen.

Quelle: SPRECHER 1922; SPRECHER 2000, S. 42-44; SEIDEL 1993, S. 69-76.

hard Guidon (1864-1938), Pfarrer in Scharans-Almens, das
Referat hielt. Es kann davon ausgegangen werden, dass dies die erste

offizielle Zusammenkunft von religiös-sozialen Pfarrern in
Graubünden gewesen ist, noch vor ähnlichen Zusammenschlüssen

in Bern und Basel. Die Reichenauer Konferenzen waren der

Fixpunkt der Bündner Religiös-Sozialen, an der auch
NichtTheologen teilnahmen.34 Nach 1920 gaben sie sich mit der
Religiös-sozialen Vereinigung Graubünden eine feste Organisationsform;

Pfarrer Georg Felix (1896-1979) und nach ihm Pfarrer
Anton Ragaz (1896-1973, ein Neffe von Leonhard Ragaz) über-

*-

^fr/

Pfarrer Bernhard Guidon
(1864-1938), Jugendfreund
von Leonhard Ragaz, an der
Synode von 1914 in Davos-
Dorf. (Foto: SKA, Chur)



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 347

nahm deren Präsidium.35 Besonders aktiv waren die religiös-sozialen

Pfarrer in der Synode. Unter den 23 eruierten Vertretern im
Zeitraum 1910-1950 (siehe Liste im Anhang) befanden sich

Altersgenossen von Leonhard Ragaz (Bernhard Guidon, Paul

Martig (1869-1933) und Rageth Ragaz (1880-1946), der Bruder

von Leonhard Ragaz) sowie ehemalige Studenten (Max Gerber

(1887-1949), 1912 als erster unter ihnen in die Synode
aufgenommen). Als Theologieprofessor in Zürich (1908-1921) übte er
auf eine ganze Generation von künftigen Pfarrern einen
nachhaltigen Einfiuss aus. Für Christian Holzer (1888-1953), Pfarrer
in Sils i.D. und in Mutten 1913-1926, beispielsweise verkörperte
sich in Ragaz «die Gegenwart mit ihren Anforderungen und
Problemen», während der Bündner Peter Paul Cadonau, einst
selbst engagierter Religiös-Sozialer,36 1946 nach dem Tode von
Ragaz festhielt: «Als Studenten hatte uns seinerzeit, die wir in
Gefahr waren, in der historischen Theologie zu ertrinken, sein

Ruf nach dem Zeugnis vom debendigen Gott> getroffen, von
dem Gott, der nicht ein in sich ruhendes Dasein führt, sondern
der im Anmarsch ist in dieser Welt. Das war der tiefste Sinn seiner

Botschaft vom Reiche Gottes, die auf das ganze Denken in
unserer Kirche, auch bei denen, die in manchen Fragen anders

eingestellt sind, einen grossen Einfiuss ausübte, für die wir ihm
alle Dank schulden.»37

17 der 23 eruierten religiös-sozialen Pfarrer in Graubünden waren

auch Mitglied der Vereinigung antimilitaristischer Pfarrer der
Schweiz, die von 1925 bis 1937 aktiv war und 135 Pfarrer aus
allen theologischen Richtungen in der ganzen Schweiz umfasste.38

Einzelne der Mitglieder bezeugten ihr pazifistisches Engagement

direkt in ihrer Kirchgemeinde und erregten damit den

Unwillen bürgerlich denkender Bevölkerungskreise; andererseits
versammelten sie sich am Kongress des Internationalen Bundes
antimilitaristischer Pfarrer. Die dort verabschiedeten Aufrufe
wurden an die diversen Landeskirchen zur Weiterleitung an die
Pfarrämter und Kirchgemeindebehörden gesandt. Der Resolution

vom Kongress vom 9. bis 11. September 1935 in Basel gab der
Bündner Kirchenrat jedoch keine Folge;39 die politische
Grosswetterlage und die Aufrüstung auch in der Schweiz liessen es als

inopportun erscheinen, den «grossen Vorbehalt des Gehorsams

gegen Gott» zu betonen, den Krieg als «Sünde» und «Fluch
Gottes» zu brandmarken oder auf die Spannung zwischen

Kriegsdienst und Christentum hinzuweisen.
Obwohl das soziale Engagement in der Gesellschaft für die

religiös-sozialen Pfarrer konstitutiv war, entstammte kein einziger

>
--«

1
*¦
é

Die Pfarrer Hercli Bertogg
(1903-1958, liberal) und
Anton Ragaz (1896-1973,
religiös-sozial) an der Trinser
Landsgemeinde von 1937.

(Foto: Privatbesitz Heinrich
Ragaz, Trimmis).

: ;"

Pfarrer Rageth Ragaz (1880-
1946), jüngster Bruder von
Leonhard Ragaz. (Foto: Privatbesitz

Rudolf Jenny-Ragaz,
Chur)



Bündner Monatsblatt 5/2004 348

der Arbeiterschaft, sondern sie gehörten der Mittel- und
Oberschicht an. Von den Vätern der 23 Pfarrer arbeiteten vier als Pfarrer,

drei als Landwirt und zwei als Ärzte.40 Die Religiös-Sozialen
stellten in Bezug auf die soziale Herkunft keinen Einzelfall dar.

Bei den anderen Richtungen präsentiert sich die Verteilung der
sozialen Herkunft ebenfalls auf Mittel- und Oberschicht
(vergleiche die Liste der Dekane am Schluss).
Unter den Wirkungsorten der religiös-sozialen Pfarrer fallen
Chur und das Domleschg auf. In der Hauptstadt war seit 1910
eine Pfarrstelle entsprechend besetzt (Paul Martig, später Jakob
Reber (1893-1985)). Dies überrascht nicht, da hier alle drei
theologischen Richtungen vertreten waren und die Arbeiterschaft
und das Linksbürgertum als potentielle Basis einer religiös-sozialen

Pfarrstelle relativ stark waren.41 Wirtschaftlich dominierte
der Sekundär- und der Tertiärsektor, während die Landwirtschaft

verschwindend klein war. Zum Pfarrkapitel Nid dem
Wald gehörten das Rheinwald, das Val Schons und das

Domleschg. Hier waren Gewerbe und Landwirtschaft vorherrschend.
Die Dominanz religiös-sozialer Pfarrer im Domleschg und in
Andeer in den Jahren 1910 bis 1940 mag deshalb aufgrund der
wirtschaftlichen Struktur erstaunen. Doch waren vakante
Pfarrstellen mit jungen Pfarrern, Schülern von Ragaz, besetzt worden.

Diese waren Personen mit starker Ausstrahlung, deren
Christentum religiös-sozialer Prägung Spuren im gesellschaftlichen

Leben hinterlassen hat (man denke an Gerber in Feldis,
Holzer in Sils, Robert Lejeune (1891-1970) in Andeer; ferner an
den Jugendfreund von Ragaz, Guidon in Scharans). Es erstaunt

À
7ffp£W&-L a.

ta
Der Schüler und enge
Vertraute von Leonhard Ragaz
Pfarrer Robert Lejeune
(1891-1970) um 1915.

Lejeune war von 1914 bis
1919 neben Pfarrer Max Gerber

der führende Kopf der
Bündner Religiös-Sozialen.
(Foto: Privatbesitz Nikiaus
Gerber, Bern)

^i*""\

y
•

uÉéI
;

,.*
,K r

X„:i.,

Der religiös-soziale
Kreis von Feldis/
Veulden v.l.n.r.: Rageth
Barandun (1888-1974,
Landwirt), Jon Baran-
dun-Barandun (1889-
1950, Lehrer), Pfarrer
Max Gerber (1887-
1949) in seiner
Amtstracht, dem Bündner
Talar, und Johannes
Tscharner (1894-1981,
Lehrer). (Foto: Privatbesitz

Nikiaus Gerber,
Bern)



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 349

deshalb nicht, dass jeweils ein Gesinnungsfreund Nachfolger
wurde.42 In Bezug auf das politische Wahlverhalten kann im
Domleschg und in der Gemeinde Andeer während der genannten

Zeitspanne eine Bewegung vom Freisinn zur linksbürgerlichen

Demokratischen Partei hin festgestellt werden, während
in Scharans und Sils die Sozialdemokraten eine starke Stellung
einnahmen.43 In Feldis wirkten von 1913 bis 1959 nacheinander
nicht weniger als sieben religiös-soziale Pfarrer; der erste, Max
Gerber, sammelte in seinem offenen Pfarrhaus religiös-sozial
Interessierte (sogenannter Feldiser Kreis), wozu auch die beiden
Lehrer Jon Barandun-Zogg (1881-1974) und Johannes Tscharner

(1894-1981), zwei Besucher der Reichenauer Konferenzen,
gehörten.44

Bei der politischen Orientierung der religiös-sozialen Pfarrer
bestand bis ungefähr 1919 eine Beziehung zu den Sozialdemokraten,

die sich beispielsweise in der Parteimitgliedschaft (Paul
Martig und Max Gerber, letzterer kandidierte im Mai 1919 im
Kreis Filisur-Bergün für den Grossen Rat, für den Nationalrat
wurde er von der Partei dagegen nicht aufgestellt)45 und zahlreichen

Artikeln in der Volkswacht niederschlug.46 Nachher erfolgte
eine Annäherung an die Demokraten (Pfarrer Bernhard

Andry (1892-1975) gehörte zu deren Gründungskreis);47 religiössoziale

Pfarrer publizierten nun mit Vorliebe in der Neuen
Bündner Zeitung. Andreas Gadient (1892-1976), die charismatische

Führungsgestalt der Demokraten, später nacheinander
Gross-, National- und Regierungsrat, war selber stark beeinflusst

von Leonhard Ragaz und Dr.oec.publ. Benedikt Mani
(1892-1968), Inlandredaktor der Neuen Bündner Zeitung,
belegte in den Sommersemestern 1919 und 1920 drei Vorlesungen
bei Ragaz.48

Die denkwürdige Synode von 1914 - Aufnahme von
fünf Ragaz-Schülern

Der Engadiner Pfarrer
Bernhard Andry (1892-
1975), stark beeinflusst von
Leonhard Ragaz, war
Mitgründer der Demokratischen
Partei Graubündens. (Foto:
Privatbesitz Elisabet Quadri,
S-chanf)

-» *..,

4
•*ff\sk-¦

Dr.rer.pol. Benedikt Mani
(1892-1968), um 1940,
führendes Mitglied der
Demokratischen Partei,
Inlandredaktor der Neuen Bündner
Zeitung, studierte in jungen
Jahren bei Leonhard Ragaz
in Zürich. (Foto: Privatbesitz
Konrad Sturzenegger, Uster)

Vom 25. bis 29. Juni 1914 tagte in der Kirche St. Theodul in
Davos-Dorf die Bündner Synode. Das jährlich Ende Juni vom
Donnerstag bis Montag tagende Gremium nimmt jeweils am

Sonntag die im Kanton Graubünden neu wirkenden Pfarrer,
nachdem sie, verteilt auf die Sitzungsperiode, vor versammelter
Pfarrerschaft sich mit ihrem Lebenslauf und einer Predigt vorgestellt

hatten, in ihre Reihen auf. Von den acht ordinierten
Kandidaten vertraten nach Robert Lejeunes Einschätzung fünf mehr



Bündner Monatsblatt 5/2004 350

Die Religiös-Sozialen
Der Name «religiös-sozial» sollte sich bewusst von sozial-reformerischen Strömungen

wie den «Evangelisch-Sozialen» auf evangelischer und den «Christlich-Sozialen»
auf katholischer Seite abheben. Zwar sei er etwas unglücklich: Zum einen gehe es ihr
nicht um «Religion», zentral sei vielmehr die Botschaft vom Reiche Gottes. Zum
andern trete sie entschieden für den Sozialismus als einer «anderen, neuen
Gesellschafts- und Wirtschaftsform» ein. Im Namen komme jedoch zum Ausdruck, dass
das «Religiöse» und das «Soziale» zusammengehörten. In der «Botschaft vom
lebendigen Gott und seinem Reich auf Erden» wurde die zentrale Botschaft der Bibel

gesehen, was auch In der Wahl von 2. Petrus 3,13 als Motto der Bewegung zum
Ausdruck kam. Mit dieser Gewichtung hätten sich die Religiös-Sozialen von einem
Christentum, «das sich in die geheiligten Bezirke der Kirche und Theologie zurückzieht

und auf die religiösen Bedürfnisse der Einzelseele beschränkt, aber jede Berührung

mit der Welt, ihren Nöten und Kämpfen, ängstlich meidet», distanziert. Es gehe
ihnen um eine «neue religiöse Haltung», die nicht a priori an eine Kirche oder
Konfession gebunden sei («prinzipielle <Unkirchlichkeit>»), Es gehörten ihr auch ein

paar wenige Katholiken und Juden an. Der «Glaube an den lebendigen Gott und sein
Reich» hatte neben der ökumenischen Weite auch eine neue Stellung zur Welt zur
Folge, in der das Reich Gottes zum Sieg kommen sollte. Gott rede auch in der

gegenwärtigen Zeit. Diese «Zeichen der Zeit» (nach Lukas 12,54-57) - «Zeichen
des Gerichtes wie Zeichen der Gnade» - gelte es zu erkennen. Als ein solches
Zeichen wurde die sozialistische Bewegung angesehen, allerdings der Sozialismus
nicht mit dem Reich Gottes gleichgesetzt. Im Weltkrieg, einem weiteren Zeichen,
sahen die Religiös-Sozialen das «Gericht über die christlichen Völker, die den Glauben
an das Reich Gottes längst mit dem Glauben an ihre eigenen Reiche vertauscht und
bei solchem Abfall von Gott im Nationalismus und Militarismus ihre eigentliche Religion

gefunden hatten».
Starken Einfiuss auf die Bewegung hatten Vater Johann Christoph (1805-1880) und
Sohn Christoph (Friedrich) Blumhardt (1842-1919). Vor allem der jüngere, bei dem
sich eine «Verbindung zwischen der christlichen Hoffnung auf das Reich Gottes und
der sozialistischen Hoffnung, die die Arbeiterbewegung bestimmte», vollzogen hatte,

setzte mit seinem Beitritt zur Sozialdemokratischen Partei 1899 ein symbolträchtiges

Zeichen. In der Schweiz wurden Hermann Kutter (1863-1931), Pfarrer am
Zürcher Neumünster, und vor allem Leonhard Ragaz, Pfarrer am Basler Münster 1902-
1908 und Theologieprofessor in Zürich 1908-1921, bestimmend für die religiössoziale

Bewegung. Im Gegensatz zu Kutter, der direkt von Christoph Blumhardt
beeinflusst worden war, kam Ragaz «mehr von den theokratischen Ideen Zwinglis
und Calvins her zur religiös-sozialen Glaubenshaltung».

Quelle: Robert LEJEUNE, Die religiös-soziale Bewegung, in: Schweizerische
Rundschau, Nov. 1937, S. 604-614; Artikel «Sozialismus, religiöser» von Robert Lejeune
in: Handbuch der schweizerischen Volkswirtschaft, Band 2, Bern 1939.

mmm-i:

oder weniger religiös-soziale Ideen (Theodor Caveng (1890-
1970), Peter Paul Cadonau, Christian Holzer, Robert Lejeune
und William Wolfensberger (1889-1918)).49 Christian Michel
(1864-1950, liberaler Pfarrer in Samedan-Bever 1895-1920)
schrieb dazu in der Engadiner Post: «Die meisten Predigten der
acht um Eintritt in die Synode nachsuchenden Herren verrieten
nicht bloss einen Tropfen sozialen Oels, sondern [beschworen],
wie es manchem älteren Kollegen wenigstens schien, geradezu
eine Ueberflutung von <Ragaz> herauf.»50 Und der den Religiös-



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 351

Die beiden Studienfreunde

Theodor
Caveng (1890-1970,
liberal) und Peter Pau

Cadonau (1891-1972,
positiv) waren im Studium

stark von Leonhard
Ragaz geprägt worden.
1914 wurden sie in

Davos-Dorf in die Synode

aufgenommen.
(Foto: SKA, Chur)

Sozialen einst nahe stehende Pfarrer Benedikt Hartmann
qualifizierte im Kirchenblatt für die reformierte Schweiz die Predigten

als «aggressiv» und sprach von einem «stark lehrhaften,
moralischen Ton», während die vorgetragenen Lebensläufe «die

Gemüter der älteren Synodalen» erhitzt und vielleicht verletzt
hätten.51

Daneben ist noch ein weiteres Geschäft aus religiös-sozialer
Perspektive von grösserem Interesse: die sogenannte
Pastoralkonferenz vom Samstag, 27. Juni 1914. Der religiös-soziale
Pfarrer Bernhard Guidon hielt das Synodalreferat über den

sittlich-religiösen Zustand der bündnerischen evangelischen Ge¬
Gruppenbild der Synode
1914 in Davos-Dorf. (Foto:
SKA, Chur)

--- .Ar ~* WÊÊKB

^fy/tave Danas ß at-f /gitm m
y:

«tfUSPORT-«^

my

/. v Earn

k f
-,f.«•• »¦ tff.ft:t'f i

M !,.>*



Bündner Monatsblatt 5/2004 352

meinden. Zunächst wies der Referent darauf hin, dass die Pfarrer
immer wieder dazu neigten, das Leben aufgrund einer idealen

Normgemeinde zu beurteilen und es nicht richtig zu erfassen.

Das moderne Leben sei starken Veränderungen unterworfen.
Religiöse Gleichgültigkeit, bedingt durch eine stark fluktuierende
Bevölkerung, führe zur Abwendung von der Religion. Religiöses

Leben bedürfe deshalb der religiösen Gemeinschaft. Dessen

Grundlage bilde der Bauernstand, der jedoch stark verschuldet
sei und wegen seiner kapitalistischen Orientierung in dieser
Funktion gefährdet sei. Gleichwohl sollen auch die Volkskreise,
die sich der Kirche entfremdet hätten, Arbeiter und Hotelangestellte,

dem Evangelium erhalten bleiben. Damit das

sittlichreligiöse Leben gegen die Gefahren des modernen Lebens
geschützt werde, bedürfe es der intensiven Mitarbeit der Laien.
Die Kirche habe nicht nur die Aufgabe zu bewahren, sondern
auch das Leben zu erneuern, was nur aus Gotteskraft geschehen
könne. Gott wolle aber sein Werk nicht nur durch Pfarrer und
ihre Predigt offenbaren. Guidons religiös-soziale Grundhaltung
kam schliesslich sehr schön zum Ausdruck in der Feststellung:
«Da die sittlich-religiösen Missstände zum grossen Teil eine
unausweichliche Folge der bestehenden sozialen und wirtschaftlichen

Zustände sind, müssen wir das Schwergewicht unserer
Tätigkeit viel mehr auf diese verlegen.»52
Als Korreferent wirkte der frühere Dekan Johannes Hauri
(1848-1919, Pfarrer in Davos-Platz 1893-1917), der im grossen
und ganzen einig ging mit seinem Vorredner. Aufschlussreich ist
seine Auseinandersetzung mit der religiös-sozialen Bewegung:
Der Pfarrer habe dafür besorgt zu sein, dass religiöses Leben
entstehe, das soziale bessere sich dann hierauf. Hierauf fuhr er dann
schärfer fort: «Was die sozialen Predigten an Prinzipien aufweisen,

ist sehr gut; aber es herrscht auf den einzelnen Gebieten sehr
viel Dilettantismus. Das wirtschaftliche und soziale Leben ist
sehr kompliziert; in Einzelheiten versagt uns die Erfahrung. Das
sind Aufgaben der Sozialpolitik der Staatsmänner. Ein
Wirtschaftsprogramm lässt sich nicht mit dem Reich Gottes
identifizieren.»33 Sodann verteidigte er die sozialen Leistungen der Kirche

im Laufe der Geschichte und äusserte schliesslich folgendes
Menschenbild: «Das Menschenleben ist ein jahrtausendelanger
Kampf. Alle Kräfte der Menschen haben sich aus langen Kämpfen

entwickeln müssen. Kampf muss auch heute noch sein,
Mensch gegen Mensch. Er ist unvermeidlich, solange vorwärts
gestrebt wird, und wenn es Leute gibt, die an das Reich des ewigen

Friedens glauben, so ist das ein Traum; nur das Jenseits

:

Johannes Hauri (1848-1919,
Dekan 1892-1899), Pfarrer in

Davos und bedeutender
liberaler Theologe in Graubünden.

(Foto: Davoser Woche,
Nr. 153, 1979)

"J

-

V'V

Johann Georg Hosang
(1845-1913, Dekan 1899-
1908), Kantonsschullehrer
für Religion in Chur und Pfarrer

in Pontresina, an der
Synode von 1896 in Davos-
Platz. (Foto: SKA, Chur)



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 353

verheisst uns ein Reich des ewigen Friedens. Es ist die Wahrheit,
wir stehen in einer Welt des Kampfes, und ohne den geht es

nicht in der Welt.» Es ist völlig klar, dass diese pointierten
Ausführungen nicht unwidersprochen blieben. Der religiös-soziale
Pfarrer Paul Martig aus Chur bekannte sich in «sehr eindrucksvoller

Weise» zum religiösen Sozialismus. Weil die Kirche sich
nicht für die Arbeiter eingesetzt habe, wendeten sich diese von
ihr ab. Gewiss hätten einzelne geistliche Fürsten Soziales geleistet,

doch sei dies im Interesse der Macht der Kirche und nicht für
das Reich Gottes geschehen. Und Hauri entgegnete er direkt:
«Der Standpunkt, dass in der Welt Mensch gegen Mensch kämpfen

müsse, ist naturwissenschaftlich, aber nicht evangelisch. Das
Christentum redet nicht vom Kampf, sondern von Ueberwin-
dung und Liebe. Was wir im Reich Gottes suchen, ist eine

Ueberwindung des Kampfes. Es ist merkwürdig, dass hier der

Kampf gepredigt wird, während man den Sozialisten vorwirft,
sie seien Klassenkämpfer. Auch uns ist das Religiöse das erste;

vom religiösen Standpunkt aus kommen wir eben dazu, soziale
Verhältnisse ändern zu wollen.»54

An dieser denkwürdigen Synode erhielt die religiös-soziale
Bewegung in Graubünden nicht nur markanten personellen
Zuwachs, es kam auch erstmals zu einem Auftritt der neuen kirchlichen

Richtung als Gruppe in der Synode, ja sogar zu einem
direkten Schlagabtausch, wie das Beispiel von alt Dekan
Johannes Hauri gezeigt hat. Altgediente Bündner Pfarrherren
fühlten sich durch die neue Gruppierung nicht nur herausgefordert,

sondern auch in ihrer Ehre verletzt. Die Bedeutung des

Geschehens an dieser Synode war nicht nur für Graubünden

gross, selbst in Basel wurde es zur Kenntnis genommen. Die Basler

Nachrichten vom 7. Juli 1914 gingen auf der Frontseite
ausführlich darauf ein. Für deren Korrespondent endete jedoch die

Auseinandersetzung zwischen der neuen Gruppierung und
Hauri mit einer Niederlage der ersteren. Für die Religiös-Sozialen

war die Synode von 1914 der erste grössere öffentliche Auftritt

als Gruppe, womit sie sich als ernstzunehmende kirchenpolitische

Kraft und als Mitgestalterin bündnerischer Kirchengeschichte

zu erkennen gaben.
Diese Einschätzung ergibt sich nicht nur aus der Retrospektive.
Auch die Zeitgenossen haben es so gesehen. Pfarrer Rageth
Ragaz empfand die Synode in Davos-Dorf von allen, die er
schon miterlebt hatte, als «kämpfreichste u. aufregendste.»55
Den Grund dafür fand er bei den religiös-sozialen Pfarrern,
vornehmlich bei den Neuaufgenommenen. Ganz ähnlich urteil-



Bündner Monatsblatt 5/2004 354

te Pfarrer Benedikt Hartmann im Kirchenblatt für die reformierte
Schweiz:56 Die Synode sei «nicht nur eine der arbeitsreichsten,

sondern auch der im besten Sinne des Wortes bewegtesten in den

letzten zwei Jahrzehnten» gewesen. Dass dies so sei, sei den

Religiös-Sozialen zu verdanken. Und trotz allem zollte er ihnen
Respekt: «Es standen hinter diesen Äusserungen eines neuen
Geistes Menschen, die mit grosser Überzeugung und Liebe ins
Pfarramt traten und die sich voraussichtlich nicht in ihrer
Amtsführung auf das Pflichtenheft des Kirchengesetzes beschränken
werden.»

In einer ersten Phase von 1914 bis 1919 waren es vor allem die
beiden Nicht-Bündner Gerber und Lejeune, die aktiv durch
Wortmeldungen oder das Referat an den Pastoralkonferenzen
ins Synodegeschehen eingriffen.57 1917 nahm die Synode eine

Resolution für die amtliche Inventarisation als Mittel gegen die

Steuerhinterziehung an, die auf einen Vorschlag von Max Gerber

zurückging. Nach dem Wegzug der beiden Pfarrer ins Unterland
waren es dann hauptsächlich aus Graubünden stammende
religiös-soziale Pfarrer, welche die Anliegen einbrachten.

Vorstösse der Religiös-sozialen in der Synode

Eingabe zugunsten eines Zivildienstes 1921

Im Auftrag der religiös-sozialen Gruppe stellten die drei Pfarrer
Guidon, Holzer und Felix das Begehren, die Synode solle sich
beim Bundesrat für die Einführung eines Zivildienstes für
Militärdienstverweigerer aus Gewissensgründen einsetzen und
gleichzeitig die Eingabe der Frauenliga für Friede und Freiheit
(IFFF) unterstützen.58 Die Begründung nannte den für viele
bestehenden Widerspruch zwischen Evangelium und Waffendienst,

ein Argument, das ein christlicher Staat zu achten habe.

Im Kirchenrat, der den Vorstoss am 23. Juni 1921 besprach, waren

die Meinungen geteilt.59 Die Mehrheit meinte, dass der
Bundesrat die Eingabe nicht stark gewichte, die Schweizer Armee
der Verteidigung und nicht dem Angriff diene, ein Soldat mit
Gewissensnot Sanitätsdienst leisten könne und dass der
gegenwärtige Zeitpunkt nicht günstig sei. Pfarrer Bernhard Guidon,
einziges religiös-soziales Mitglied des Kirchenrates, verteidigte
den Vorstoss, indem er replizierte, dass der Sanitätsdienst
ebenfalls Kriegsdienst sei, die Soldaten überall mit dem Gedanken

an die Verteidigung in den Krieg zögen und der Zeitpunkt
während des Krieges ebenfalls ungünstig angesehen wurde. Vor



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 355

: ::*i§

ìi
F '

%.

^

';jit-iiW

<*&*«..

K/

Pfarrer Benedikt Hartmann
(1873-1955) sowie Lina und
Pfarrer Jakob Rudolf Truog-
Hartmann (1865-1953, Dekan

1908-1923) anlässlich
der Goldenen Hochzeit am
24. September 1952. Die
Väter von Benedikt Hartmann
und Lina Truog-Hartmann waren

Brüder. (Foto: Privatbesitz
Margreth Häberlm-Bardill,
Allschwil)

allem nehme die evangelische Kirche Schaden, wenn sie sich
nicht äussere. Auf Antrag des Präsidenten, Dekan Jakob Rudolf
Truog (1865-1953, Pfarrer in Jenaz 1914-1936), wurde Verschiebung

auf den Herbst beschlossen. Die Synode, die vom 23. bis
27. Juni 1921 in Andeer tagte, nahm deshalb nicht offiziell
Stellung, hingegen unterzeichneten 35 Pfarrer die Eingabe, die dann

in einer modifizierten Fassung an den Bundesrat weitergeleitet
wurde.60 Die Initianten verzichteten in der Folge auf eine weitere
Behandlung.61 Für die religiös-soziale Minderheit war die
Kundgebung ein Beitrag zu ihrem Kampf für Abrüstung; die Mehrheit

der Unterzeichner, unter ihnen Dekan Truog (sie!) und der
Kirchenrat und spätere Dekan Hans Domenig,62 waren jedoch
keineswegs Antimilitaristen, sondern setzten sich für die Achtung

des Gewissens des Einzelnen ein.63

Reaktionen in der Bündner Presse blieben nicht aus. Die freisinnige

Zeitung Der freie Rätier und das katholisch-konservative
Bündner Tagblatt - unter dem Titel «Schrittmacher des Umsturzes»

- sowie die Prättigauer Zeitung mit der lakonischen Bemerkung

«Tutti Ragazzi!» äusserten scharfe Ablehnung.64
Demgegenüber liess die Neue Bündner Zeitung, das Organ der Demokraten,

beide Seiten zu Wort kommen und zeigte Verständnis
für die «tiefernste Frage», und in der sozialdemokratischen
Bündner Volkswacht, die sonst über das Geschehen an der
Bündner Synode kaum rapportierte, begrüsste deren Redaktor F.

Balzer die Eingabe und meinte in einer heftigen Attacke auf den

Kommentator im «Tagblättchen», dass es «diesem schwarzen
Bruder wohl zuletzt zusteht, über die Handlungen protestantischer

Pfarrer zu urteilen».65 In der Neuen Bündner Zeitung
erschien gar eine psychologische Deutung der jüngsten und



Bündner Monatsblatt 5/2004 356

Jüngern Geistlichkeit, welcher die Unterzeichner zugeordnet
wurden, vorgenommen und ihnen immerhin erlaubt: «Darum
sollen diese <Schwärmer> das freie Wort haben, als Warner, als

Propheten und Idealisten».66 Gross war das Echo auf die Eingabe
der 35 Bündner Pfarrer in der ganzen Schweiz: Zeitungen in der
Deutschschweiz wie in der Suisse romande reagierten in polemischem

Ton.67

In der Folge wurden allerdings - so die Einschätzung von Dekan

Truog - die «Bündner Prädikanten» ohne Unterschied «durchs

ganze Schweizerland» verunglimpft und als «antimilitaristische,
vaterlandslose Feinde der Landesverteidigung» hingestellt.68 Dies

störte die Gegner der Eingabe. Einer unter ihnen, Andreas Truog
(1865-1929, liberal), Pfarrer in Grüsch 1919-1929, fühlte sich in
seiner Ehre als Angehöriger der Bündner Synode verletzt und tat
seinen Ärger 1922 an der Synode in Jenins kund;69 dem Kirchenrat
riet er in Militärfragen zur Vorsicht und warf ihm vor, nicht
verhindert zu haben, «dass der Name unserer Synode mit einer

unwürdigen Sache in Zusammenhang gebracht wurde».70 Hierauf
antwortete Dekan Truog - ganz in Übereinstimmung mit seiner

persönlichen Verhaltensweise: öffentliche Kundgebung: nein,
private Unterzeichnung: ja -, dass der Kirchenrat dem einzelnen
Pfarrer seine Überzeugung nicht vorschreibe.

Kommt hier klar der Respekt vor dem Individuum und seiner

Meinung zum Ausdruck, so verhält es sich anders bei der
Beurteilung der Ansichten der Religiös-Sozialen als Gruppe: Als
1923 der Kirchenrat im Auftrag des Kirchenbundes zur
Zivildienstpetition der Frauenliga für Frieden und Freiheit (IFFF)
Stellung nahm und sie «im Interesse der Landesverteidigung»
ablehnte, jedoch eine mildere Behandlung der Dienstverweigerer
befürwortete,71 nahm Dekan Truog die Gelegenheit wahr, um
im Bündner Kirchenbote seine Meinung zum Zivildienst
darzulegen.72 Gewitzigt durch die Erfahrung der Presseschelte, machte

er einen Schritt zurück, hob die Loyalität zum Staat hervor
(nach Matthäus 22,21) und fragte, ob «kaum 20jährige, noch
recht unreife Leute mit ihrer Dienstverweigerung den Anspruch
erheben oder doch den Anschein erwecken» könnten, «als ob sie

nun erst entdeckt hätten, was einem lebendigen Christen sein

Gewissen gebieten müsse». Das Recht auf diese Meinungsäusserung

wurde von den Religiös-Sozialen keineswegs bestritten,
allerdings ging Truog auch nochmals auf die Andeerer Eingabe

von 1921 ein, wobei er zwei der Initianten, Felix und Guidon,
massiver Verfehlungen beschuldigte.73 In einem ausführlichen
Schreiben konnte Pfarrer Alfred Hübscher (1894-1953, religiös-

.:

m '

Andreas Truog (1865-1929),
liberaler Pfarrer u.a. in Felsberg

und Grüsch, an der
Synode von 1914 in Davos-
Dorf. (Foto: SKA, Chur)



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 357

sozial) die Vorwürfe jedoch klar widerlegen.74 Im Bündner
Kirchenboten nahm Truog den Vorwurf der ungebührlichen
Übermittlung der Petition an den Bundesrat zurück, und
ebenso stellte Hübscher den Sachverhalt an der Synode von 1923

richtig, die Meldung der Missachtung der «gesellschaftlichen
Formen» bei der Übermittlung der Unterschriften war jedoch in
vielen Zeitungen erschienen.75 Damit war die Sache für den
Kirchenrat abgeschlossen, weshalb er auf ein Schreiben des den

Religiös-Sozialen nahe stehenden schwedischen Bundes für «Christliches

Gesellschaftsleben», das an die reformierte Kantonalkirche

in der Schweiz gerichtet war, nicht eintrat.76

Die Frage der Abrüstung 1925/1926
Wie tief der Schrecken ob dem Vorwurf, sich im antimilitaristischen

Fahrwasser aufzuhalten, dem Bündner Kirchenrat
eingefahren sein muss, belegt seine Reaktion auf den nächsten
Vorstoss der religiös-sozialen Pfarrer. Das Kolloquium Nid dem

Wald, wo sie in der Mehrheit waren, verlangte eine Stellungnahme

der Bündner Kirche zur Abrüstungsfrage. Dies wurde
mehrheitlich an dessen Herbsttagung am 28./29. September 1924 im
Volkshaus Thusis beschlossen.77 Am Volksabend wurde sogar
eine Diskussion mit der Gemeinde über die «<nervöse> Frage:
<Was tun wir Christen gegen den Krieg?>» geführt.
Der Kirchenrat, der für die Weiterleitung des Gegenstandes an
die anderen Kolloquien zuständig war (sogenanntes Ausschreiben),

verzichtete darauf, weil er «davon keinen Nutzen aber eher
Schaden» erwartete.78 Um aber gleichwohl auf das Anliegen
einzugehen, schlug er vor, am Volksabend der nächsten Synode
Ende Juni 1925 in Filisur einen Laien darüber sprechen zu lassen.

Diese Aufgabe übernahm Assessorpräses und Oberst J.B
Schmidt aus Filisur mit seinem Vortrag über «Friede, Völkerbund

und Abrüstung».79 Auch wenn er sich der Ruhe und
Sachlichkeit befleissigte, wie selbst der religiös-soziale Pfarrer Paul

Martig attestierte, vertrat er dezidiert den Standpunkt des hohen
Militärs: aufgrund der geschichtlichen Erfahrung grosse Skepsis

gegenüber dem Friedensideal und den beschränkten Möglichkeiten
des Völkerbundes, klares Bekenntnis zur Schweizer Armee

(zum Schutze der Neutralität) und zum Militärdienst als

«erzieherischem Ideal» und Ablehnung des Zivildienstes als «schöne
Theorie». Die hohen Militärausgaben kämen im übrigen wieder
der Volkswirtschaft zugute. Den von Leonhard Ragaz als Beispiel
für die Zwecklosigkeit der Armee angeführten Gaskrieg hielt er
aus atmosphärischen und topographischen Gründen für un-

:J3k

'BMI

m
Paul Martig (1869-1933),
1910 als erster Religiös-
Sozialer zum Stadtpfarrer in

Chur gewählt, an der Synode
von 1914 in Davos-Dorf.
(Foto: SKA, Chur)



Bündner Monatsblatt 5/2004 358

wahrscheinlich; zudem könnten Gasmasken entsprechenden
Schutz bieten.
Damit war der Abrüstungsidee eine entschiedene Absage erteilt.
In der anschliessenden lebhaften Diskussion, an der sich trotz
der Aufforderung zu Beginn des Abends von Alt-Dekan Truog
keine Laien beteiligten, äusserten sich die religiös-sozialen Pfarrer

Paul Martig und Stefan Martig (1898-1984), Georg Felix und
Christian Holzer sowie Theophil Bruppacher (1897-1986;
Sekretär der Vereinigung der antimilitaristischen Pfarrer, rich-
tungsmässig ungebunden), die sich für die entgegengesetzte
Auffassung einsetzten. Die religiös-soziale Gesinnung am
deutlichsten vertrat wohl Stefan Martig, der meinte, «es handle sich

um den Glauben an das Gute, an das Gottesreich. Wenn wir zu
einem Frieden kommen wollen, so müssen wir zu einer neuen
Denkweise kommen. Wir müssen denken und glauben lernen an
Gott und seine Herrschaft im privaten und staatlichen Leben.
Darum müssen wir auf Gott vertrauen. Tun wir das, so können
wir nicht den menschlichen Hilfsmitteln vertrauen». Aber auch
der liberale Jon Ludwig Eya (1879-1948) setzte seine Hoffnung
auf den Völkerbund, befürwortete den Zivildienst und hielt un-
missverständlich fest: «Wir müssen an den Frieden glauben und
dann kommt er. Der Friede ist ein Ideal, das wir zur Erde
herniederzwingen müssen». Daneben gingen vereinzelte Pfarrer -
sie waren in der Minderheit unter den Rednern - einig mit
Oberst Schmidt. Darunter war der bereits genannte Andreas

Truog, der am Völkerbund keinen Gefallen fand, sich dagegen
verwahrte, «wir wären militärisch angekränkelt», und gewissermassen

eine Gott und Vaterland-Theologie vertrat: «Wenn wir
unsere Söhne in den Dienst schicken, so wollen wir ihnen sagen:
Tut, wie wir es getan haben, eure Pflicht mit Herz und Hand
fürs Vaterland». Nach dieser Kontroverse schloss Alt-Dekan
Truog den Abend mit versöhnlichen Worten.
Mit dieser Behandlungsart - Vortrag ohne offizielle Stellungnahme

der Synode - gab sich das Kolloquium Nid dem Wald nicht
zufrieden. Bereits im April 1925 hatte es dagegen protestiert,80
und anlässlich der Oktober-Tagung wurde mit 5 gegen 4 Stimmen

beschlossen, die erneute Behandlung der Frage zu beantragen.81

Eher widerwillig folgte der Kirchenrat, weil ihn die
Geschäftsordnung dazu verpflichtete.82 Weil er inhaltlich anderer

Meinung war und unbedingt die Behandlung an der nächsten

Synode in Poschiavo verhindern wollte - um im mehrheitlich
katholischen Puschlav ein geschlossenes Bild der Synode zu
vermitteln und die kleine protestantische Gemeinde zu stärken -,

Jon Eya (1879-1948), liberaler

Pfarrer unter anderem in

Fideris und Filisur, an der
Synode von 1914 in Davos-
Dorf. (Foto: SKA, Chur)



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 359

schrieb er zwar die Frage aus, beantragte aber, sie «nicht auf die
Traktandenliste der Synode zu setzen»,83 und verlangte Abstimmung

darüber in den einzelnen Kolloquien.84 Durch dieses
Verfahren fühlte sich die religiös-soziale Mehrheit im Kolloquium
Nid dem Wald erneut brüskiert, sie empfand es als «ungesetzlich»

und äusserte sich entsprechend in einem Protestschreiben

an die anderen Kolloquien.85 Diese hatten die Abstimmung - für
den Kirchenrat hatte sie lediglich konsultativen Charakter -
gleichwohl vorgenommen und sich mit 54 gegen 21 Stimmen

gegen eine Behandlung ausgesprochen, wobei einige ablehnende

Synodemitglieder eine Behandlung an einer späteren Synode
befürwortet hätten.86 Weil es jedoch gesetzlich unmissverständlich
feststand, musste die Abrüstungsfrage an der Synode 1926 in
Poschiavo traktandiert werden.
Dem Kirchenrat bot sich jedoch erneut ein Weg, um sich des

ungeliebten Geschäftes zu entledigen: Kirchenrat Pfarrer Peter
Hemmi (1881-1968), Dekan 1933-1940, gab zunächst formale
Mängel bei der Ausschreibung zu, versicherte dann, dass man
«selbstverständlich das Traktandum nicht ohne weiteres bei Seite

schieben» wolle, um schliesslich, sich dabei auf das Plebiszit

y*mjm

Peter Hemmi (1881-
1968, Pfarrer in Malix
1905-1952 und Dekan
1933-1940) und
Joachim Wolff (1907-
1990, Pfarrer in Malix
1952-1975 und
pointierter Kommentator
der Bündner Kirchenpolitik

im liberalen
Schweizerischen
Reformierten Volksblatt) bei
der Amtsübergabe
1952. (Foto:
Fotosammlung, Gemeindearchiv

Malix)



Bündner Monatsblatt 5/2004 360

stützend, Nichteintreten zu beantragen: «Wohin man mit
Kundgebungen und Resolutionen in solchen Dingen kommt,
weiss jeder zur Genüge. Wir wollen es darum lieber mit dem
Worte halten: <in dubiis libertas> und auf eine offizielle
Stellungnahme verzichten».87 Die religiös-soziale Gruppe, die die
Diskussion stark dominierte,88 hatte ihre aussichtslose Lage
erkannt und stellte nach einer intensiven Debatte durch Bernhard
Guidon im Plenum den Antrag auf Verschiebung auf das nächste

Jahr, unterlag aber mit 28 Ja gegen 38 Nein. Erneut kam es im
Bündner Kirchenboten zu einem Nachspiel, indem nämlich
darin der Vorwurf erhoben wurde, die religiös-soziale Gruppe
habe «keine greifbaren Vorschläge zur Abrüstung»
vorgebracht.89

Auf Intervention des Kolloquiums wurden dann die Richtlinien,

die als Wegleitung verabschiedet und an den Kirchenrat
zuhanden der Synode weitergeleitet worden waren,90 nachträglich

noch abgedruckt:91 1. Widerspruch zwischen Krieg (inklusive

Verteidigungskrieg) und Evangelium. 2. Stellungnahme der
Kirche zugunsten der Dienstverweigerer: Sie soll auf Änderung
derjenigen Gesetzesbestimmungen hinwirken, die den Verweigerer

zum «gemeinen Verbrecher» stempeln. 3. Aufrechterhaltung

der Schweizer Armee kommt einer Teilnahme am «bewaffneten

Frieden» gleich: Kirche soll sich für Abrüstung einsetzen.
4. Ablehnung der Jugendorganisationen, welche die Jugend zur
«Militärfreudigkeit» erziehen, wie Kadetten, Pfadfinder,
Jungschützen und militärischer Vorunterricht. 5. Kampf gegen
Veranstaltungen im Schiesswesen und gegen die dadurch bewirkte
Entheiligung des Sonntags. 6. Einwirken auf den Geschichtsunterricht

in den Schulen, die Presse und die öffentliche
Meinung im Sinne des Friedens; Befürwortung des Krieges und der
Gewalt ist unevangelisch (Kampf um die «moralische Abrüstung»).

7. Aufklärung der Kirchenglieder durch Vorträge und
Besprechungen.
Damit hatte das Kolloquium durchaus praktikable, konkrete
Vorschläge geliefert. Ebenso ist in allgemeiner Form das Evangelium

als Basis der Begründung zu erkennen, auf die Anführung
konkreter Bibelstellen wurde verzichtet. Im weiteren betonte es

in seiner Argumentation, dass die Kirche «in solchen grossen
Problemen des Lebens» nicht schweigen dürfe, auch wenn sie

dadurch in den Kampf gezogen werde.92 Für eine ängstliche, nur
um ihr eigenes Wohl besorgte Kirche gelte dagegen das Wort bei
Matthäus 10,39. Schweige sie gar, so treffe die weitverbreitete
Meinung, die Kirche sei kein «wesentlicher Faktor des öffentli-



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 361

chen Lebens mehr», durchaus zu. Das «deutliche Gebot der
Stunde» sei, darauf hinzuwirken, dass das eigene Volk den Mut
und die Kraft zur Abrüstung bekomme, was jedoch nur aus dem

Glauben, aus der «geistigen Welt» entspringe. Im Gegensatz zu
dieser an der Reich Gottes-Botschaft orientierten Gesinnung
stand die pragmatische Haltung des Kirchenrates: Neben dem

Argument des Tagungsortes und der Rücksicht auf
Empfindlichkeiten des Kirchenvolkes erinnerte er daran, dass die Synode
schon mehrmals über die Friedensfrage diskutiert habe. Zudem
stand für ihn nicht fest, dass die Abrüstung vom christlichen
Glauben aus «unbedingt zu fordern sei», diese Entscheidung
wollte er dem Gewissen des Einzelnen überlassen. Immerhin
hatte der Kirchenrat 1921 noch grundsätzlich festgehalten, «dass

Krieg und Evangelium sich nicht vertragen».93

Militärdienstverweigerung 1928/1929
Der Fall des religiös-sozialen Dienstverweigerers Wolfgang
Schwemmer (1891-1976),94 der im Kinderheim «Gotthilft» in
Zizers gearbeitet hatte und dadurch auch «in Graubünden durch
seine lautere, wahrhaft evangelische, selbstlose Gesinnung»
bekannt war,95 sollte auch die Bündner Synode beschäftigen. Auf
die Tagung von 1928 in Klosters reichte Pfarrer Rageth Ragaz im
Namen der religiös-sozialen Vereinigung Graubünden eine Motion

ein, wonach die Synode zu dessen Verurteilung Stellung
nehmen solle.96 Nachdem sie am 23. Juni 1928 erheblich erklärt
worden war,97 konnte sie den reglementarischen Weg der Aus-

'

M

Pfarrer Max Gerber (1887-
1949) und Wolfgang
Schwemmer (1891-1976)
um 1925. Schwemmer, von
Leonhard Ragaz in Basel
konfirmiert, wurde wegen
seiner Dienstverweigerungen
mehrmals verurteilt. (Foto:
Privatbesitz Konrad

Sturzenegger, Uster)



Bündner Monatsblatt 5/2004 362

Schreibung an die Kolloquien gehen. Diese hatten sich zu vier
Anregungen zu äussern:98 1. Einführung eines Zivildienstes für
Verweigerer aus Gewissensgründen. 2. Besseres Verständnis und
mehr Achtung gegenüber Verweigerern bis zu dessen Einführung.

3. Engagement der Kirche zugunsten der Eliminierung
der Nebenstrafen (Entzug der bürgerlichen Ehre und Rechte).
4. Demarche der Synode an den Kirchenbund, der beim
Bundesrat zugunsten einer würdigeren Behandlung der Dienstverweigerer

aus ethischen und religiösen Gründen vorstellig werden

soll.
Die Antworten der sieben Kolloquien waren durch äusserste

Zurückhaltung geprägt.99 Entweder wurden die Fragen
abgelehnt, nicht darüber abgestimmt oder gar nicht darauf eingetreten.

Keine Frage erhielt eine befürwortende Mehrheit, am meisten

Ja-Stimmen (je drei) erhielten die Fragen 2 und 3. Als einziges

stimmte das Kolloquium Nid dem Wald allen vier
Anregungen ohne Einschränkung zu. In der Diskussion dieser
Resultate im Kirchenrat am 9. Oktober 1928 zeigte sich das einzige

weltliche Mitglied, Assessor Dr.iur. Anton Meuli (1878-
1943), freisinniger Nationalrat und inoffizieller juristischer
Berater des Kirchenrates,100 erstaunt darüber, dass die Bündner
Synode «schon wieder mit dieser Sache komme».101 Er stiess damit
auf Zustimmung bei seinen geistlichen Kollegen; der Kirchenrat

empfahl der Synode denn auch mit 5 zu 2 Stimmen
Nichteintreten.

Die Synode entschied sich am 21. Juni 1929 in Silvaplana
jedoch anders, indem sie mit 36 gegen 28 Stimmen Eintreten
beschloss.102 Auf Antrag von Alt-Dekan Truog wurde nach
ausgiebiger Diskussion die Vertagung des Geschäftes beschlossen,
aber schliesslich anderntags eine bereinigte Resolution deutlich
mit 48 gegen 12 Stimmen angenommen. Trotz der kleinen
anfänglichen Niederlage kommt das Endresultat unzweideutig
einem Sieg der Linie des Kirchenrates gleich: Schon vorher waren
die vier Punkte fallen gelassen worden, und im Vergleich mit
der ursprünglichen vom religiös-sozialen Kirchenrat Alfred
Hübscher an der Synode vorgestellten Resolution war die

genehmigte Fassung sehr zurückhaltend und ausgesprochen
armeefreundlich ausgefallen. Bei der Fassung Hübscher wurden
die entehrenden Nebenstrafen (Aberkennung der bürgerlichen
Ehre und Rechte) bedauert und den Dienstverweigerern
ausdrücklich «durchaus achtbare religiöse Überzeugungen» für ihr
Verhalten attestiert sowie der Kirchenbund zu einer Intervention

bei den eidgenössischen Behörden aufgefordert. Demgegen-



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 363

über enthielt die offizielle Version an erster Stelle das Bekenntnis
der Mehrheit der Synodemitglieder zur Landesverteidigung,
stellte dann mit «Genugtuung» fest, dass nun die jüngst vom
Divisionsgericht 6b erfolgte Verurteilung eines Dienstverweigerers

das christliche Gewissen respektiert habe, um dann die

Hoffnung auszudrücken, dass auch in künftigen Fällen die
entehrenden Nebenstrafen erlassen würden.
An der Debatte hervorzuheben sind die differenzierten
Standpunkte selbst im religiös-sozialen Lager:103 Paul Urner befand
den Standpunkt der Dienstverweigerung für gut und hoffte auf
eine entsprechende Änderung nach dem Ableben der alten
Generation. Oft wurde die Bedeutung des Gewissens betont (was
die wenigen Gegner, die sich zu Worte meldeten, relativierten):
von Rageth Ragaz, der dabei Alexander Vinet (1797-1847), den

von den Religiös-Sozialen geschätzten Theologen aus der Waadt,
anführte, von Bernhard Guidon, der ausdrücklich auch den
Gewissensentscheid des Dienstleistenden billigte und nie zur
Verweigerung aufgerufen habe, oder vom fraktionslosen Anti-
militaristen Theophil Bruppacher, der Luther zitierte: «Es ist
nicht geraten, etwas wider das Gewissen zu tun». Dagegen lehnte

Peter Paul Cadonau die Resolution in der Fassung Hübscher
ab, weil sie ihm zu verwässert erschien, und unterstützte den

Nichteintretensantrag. Das Beispiel der milden Urteile des

Divisionsgerichts 6b war für Bernhard Guidon ein Beweis dafür,
dass die religiös-soziale Politik der Bewusstseinsbildung mittels
Resolutionen doch nicht ganz vergebens war. In jenem Gericht
wirkte nämlich Assessor Meuli als Grossrichter.

Massnahmen gegen die Vorstösse der Religiös-Sozialen -
Zum Thema Kirche und Politik in Graubünden
Zivildienst, Abrüstung und Dienstverweigerung waren Themen,
die direkt die Landesverteidigung und die Schweizer Armee
berührten. Konnte bei der Dienstverweigerung aus Gewissensgründen,

also religiösen und ethischen, nicht aber politischen
Motiven, noch das christliche Gewissen als stichhaltig für ein

Engagement der Kirche angeführt werden, so rüttelten
Zivildienst oder gar Abrüstung zu stark an einem Tabu und waren
mit dem Odium des Antimilitarismus behaftet.
Die Themen und die Häufigkeit der Vorstösse in dichter zeitlicher

Folge sowie die zahlreichen Auftritte der religiös-sozialen
Pfarrergruppe an der Synode, aber auch die öffentlichen kirchlichen

Erklärungen ab 1914, die auf sie zurückgingen oder durch
sie entschieden unterstützt wurden, waren einigen Kollegen hart



Bündner Monatsblatt 5/2004 364

-.:

5)h% 158»

3tvetied Watt.

" Pch, 8119 ftaufetbo^ug &« föagaa'täen
^cifteSridjtuitg wirb bie bon l$r ßeimffte «luft
fciitteïung beê foflalen ©emiffenS öepidjueg
.©ine Sinfonûc, bie in ben Gefeiert Sauren feb/r
tnoberu geworben iff uub ber fido in ftetip Wac()=

Jcubem àJtafjc gerabe bie gente mitbefonberem
Eifer wibmeu, bereu ©efiitjï am wenigfieu
äbir.c'Ö tiare (£infiäEJt in bie fonateli ©utWicï=
tojflSBe&ingungert gebügelt Wirb. Su biefeit
'ßeutm ücijüi'cu bor aÏÏem $err 8taga§ unb bie
eifrißfu-it feinet' Sänger.

„engen ©ie iuta boa), SSeitling, ber Sie
Mt Sövcr Ifüunnuniftifcljeu ^ropagauba fü Diel
.©eräitfdj in LScutfcT/iaub gemadjt unb fo Diel
WvMiev angezogen Cabcn, bie ©ie t^rettetelhtn g unb iij re§ ©türM)cn§
£3 r o t ß c r a u b t e u, mit iucïdjcn SIrgumcu=
ten berteibiQcn ©ie $&re fo^ialrcbolutionörc
Slgitauou unb Worauf bcitïcu ©ie biefel'bc in
Bnïunft w grünben? — SDiêfe ftróae T&at Äorl

Wegen
bie go
Sorb«
ber(te£j
getoefc
Seite
Bieter)
illegali
bon „%

bnftioii
bom II
fteïït.
ten ©t:
namen
haben,
nititg i

reu". G

nifatio
Sit

flitng,
beujen

«Der Irrtum der Ragazianer»:
Überschrift einer Polemik
gegen die religiös-sozialen Pfarrer

in der Zeitung Der freie
Rätier, dem führenden
freisinnigen Organ, am 9. Juli
1921. (Foto: KB GR)

eingefahren und stiessen in der Öffentlichkeit nicht nur auf
Zustimmung. Die neue kirchliche Richtung war spätestens seit den

Ereignissen um den Landesstreik von 1918 in vieler Leute Mund
und verpönt. In der bürgerlichen Bündner Presse, vorab im Freien

Rätier, wurde immer wieder gegen sie polemisiert: am 9. Juli
1921 zum Beispiel unter dem Titel «Der Irrtum der Ragazianer»
mit dem Vorwurf, sie würden die Massen mit falschen Hoffnungen

verführen.104 Das Wirken von Leonhard Ragaz nahm man
mit wachem Auge zur Kenntnis, und besonders dessen Rücktritt
von der Professur für Theologie an der Universität Zürich wurde
im Juni 1921 nicht nur in schweizerischen, sondern auch in
bündnerischen Blättern eifrig kommentiert.105
In diesem Kontext kam es am 24. Mai 1921 im Evangelischen
Grossen Rat zu einer kurzen Diskussion über die Frage «Kirche



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 365

und Politik», die auf beträchtlichen Widerhall stiess.106

Unmittelbaren Anlass boten die Kundgebungen der Synode zu zwei

Abstimmungen: zur Eidgenössischen Spielbankeninitiative für
ein Verbot von Spielhäusern am 21. März 1920 sowie zur amtlichen

Inventarisation (im Rahmen des kantonalen Steuergesetzes)

am 27. Februar 1921.107 Umstritten war aber auch die Empfehlung

des Beitrittes zum Völkerbund durch den Kirchenrat
(Abstimmung 16. Mai 1920), ebenfalls von Dekan Truog unterzeichnet,

diesmal aber in der Funktion als Präsident des Kirchenrates.108

Die drei Verlautbarungen wurden von den Religiös-Sozialen

unterstützt, ja hatten sie gar zum Urheber. Demgegenüber
war die Meinung im Evangelischen Grossen Rat klar: Die
Einmischung der Pfarrer in die Politik wurde abgelehnt, sie gereiche
der Kirche keineswegs zum Vorteil.
Truog als indirekt Angeschuldigter äusserte sich hierauf im
Bündner Kirchenboten. Er tat dies gestützt auf seine
Amtsfunktion und -autorität. Seine Meinungsäusserung kann deshalb
als offizielle Stellungnahme der Bündner Kirche angesehen werden

kann, zumal das kirchliche Blatt von der Synode herausgegeben

wurde:109 Unmissverständlich reklamierte der Dekan das

Recht auf Kundgebungen der Kirche in «Fragen vornehmlich
sittlicher Art», selbst wenn dadurch der Ärger des Volkes erregt
werde. Deren Zweck sei nicht imperativische Weisung sondern

Gewissensschärfung der Bevölkerung. Persönlich war Truog
«kein Freund von solchen Kundgebungen», weil sie aber auf

Synodebeschlüsse zurückgingen, war er gezwungen, sie zu
unterzeichnen und mitzutragen.110 Das Echo auf diese Erklärung
war riesig und hauptsächlich ablehnend: sowohl in den Bündner

Zeitungen, welche die Erklärung kommentierten und teilweise
auch abdruckten,111 wie bei Politikern, die von Amtes wegen mit
der Kirche in Verbindung standen.112 Im Bündner Tagblatt, dem

Organ der katholischen konservativ-demokratischen Partei von
Graubünden, missbilligte Theophil Sprecher von Bernegg die

Kundgebungen zum Völkerbund und zur amtlichen Inventarisation.113

Zwar gestand er der Synode zu, in allgemeiner Form
«öffentlich zur Gewissenhaftigkeit in Steuersachen und zur
Friedfertigkeit» zu mahnen, doch stiess er sich an Stellungnahmen

zu konkreten Vorlagen. Sprecher hatte sich zuvor in der
Öffentlichkeit entschieden gegen den Beitritt der Schweiz zum
Völkerbund engagiert.
Zur selben Zeit tagte Ende Juni 1921 in Andeer die Synode, wo
das Thema Kirche und Politik ebenfalls zur Sprache kam.114 Pfarrer

Andreas Truog beantragte anlässlich der Beratung des Ent-



Bündner Monatsblatt 5/2004 366

wurfes für eine neue Kirchenverfassung folgenden unmissver-
ständlichen Zusatz: «Die Synode nimmt zu politischen
Angelegenheiten keine Stellung». Dadurch wollte er verhindern, dass

sich die Synode «durch politische Kundgebungen die Sympathien
des Volkes verdirbt». Dieser Vorschlag ging nun aber auch

liberalen Pfarrern zu weit. Die späteren Dekane Hans Domenig
und Peter Hemmi traten für das Recht der Kirche ein, «jederzeit
ohne Furcht und ohne Rücksicht auf herrschende Mächte und
bestehende Volksmeinungen» ihre Meinung, wenn auch nur
«ausnahmsweise», sagen zu können (Domenig), während Hemmi

den vorgesehenen Artikel115 für ausreichend hielt, um die
Synode vor unerwünschten Stellungnahmen zu verschonen und sie

«ihrer richtigen Bestimmung zuzuführen». Offenbar genügte
dann der Hinweis von Dekan Truog, die vorgeschlagene Lösung
gehöre in die Geschäftsordnung der Synode, um Andreas Truog
zum Rückzug seines Antrages zu veranlassen.

Im folgenden Jahr machte Andreas Truog die Frage erneut zum
Thema, als er gegen die Zivildiensteingabe der 35 Bündner Pfarrer

protestierte und vor der Veröffentlichung solcher Kundgebungen

die Diskussion in Kirchenrat und Kolloquien wünschte.116

Dieser Wunsch blieb zunächst unerfüllt, doch fasste die

Synode 1930 einen Beschluss, der die schwelende Diskussion
über kirchliche Äusserungen zu einem gewissen Ende brachte:117

Der Erlass von öffentlichen Aufrufen wurde reglementarisch
geregelt und blieb allein der Synode und dem Kirchenrat
vorbehalten, nötig war eine Zweidrittelmehrheit. Stellungnahmen des

Kirchenbundes konnten vom Kirchenrat übernommen und
gegebenenfalls ergänzt werden.

Genfer Abrüstungskonferenz 1932 und Waffenausfuhr 1933

Um die von Andreas Truog angestrebte Wirkung zu haben, hätte
diese Massnahme allerdings früher getroffen werden müssen.
Denn im Gegensatz zu den Themen Zivildienst, nationale
Abrüstung und Dienstverweigerung erhitzten die beiden Fragen
internationale Abrüstungskonferenz und Waffenausfuhr die
Gemüter weit weniger. Beim einen handelte es sich um eine nicht
nur die Schweiz betreffende Angelegenheit, beim andern konnte
sich die Bündner Synode auf ähnliche Beschlüsse des Kirchenbundes

und anderer Kantonalkirchen stützen und stand im
Gegensatz zum Alleingang in der Zivildienstfrage 1921 bei allfälliger

Kritik nicht isoliert da.

An der Synode 1932 in Splügen trat der Religiös-Soziale Paul
Urner als einzelner auf. Am ersten Verhandlungstag, am 23. Juni



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 367

I
_._.:ï' «/-»Vis

An dis j

A 1) r Ü s'TTï"gns~TrTr-n--*-«-*-*.

lu û o n f

Herrn Präsident Henderson.

Hochverehrter Hoir Präsident

Vcrehreta Daman und Horron

Priodo ouf Erden ist Gottes klarer Wille I

Abrüstung ist sin Oottooseidanke.

Unser Mole ter «FOSSA Ohrlstu.'j spricht : " Solls sind die

Jfriedonsatlffcar, denn sie werden Oottss Kinder hoisseii "

Darum freuen wir uns, dass die Senfer Abrustun^skonfercna

durch das Vorgehen des Präsidenten der Vereinigten Staaten

Ton Amerika in ein neues irerheiEsuiLgsnrolles Stadium betreten

ist.
Wir wünschen Jlme-n ala den heute für den Ifriadon Terant=

wörtlichen Vertretern der Vtilker, dss~ sie Frieden«jtifter

Die Evangelisch- riiätisoho Synode

ia Auftrag ; Iter Beton :

Splügen, den 27, Juni 193^.

Even-:?!. Kirchenrat

'i It^óue òf nÌtion
(__- idert

¦00!KTE DES NATIONS

I Conférence pour la réduction jj
jj et la limitation des armements, u

Sonava, ISth July, 1952.

Doar Mr. Balser,

"hank you for the Resolution In «hlch you

and your raerr.bsrs welcome the united States Proposals

for Cisarmsment and nrg.8 support for "this and other

flrastio maasurao of Boftuetîon.

I am hoping that important decisions nay

be taken during tha next few weeks and I would therefore

urge all the friends of psacs to do their utmost

tu make knoscn to their Governments that their peoples

will support them *n all measures for reaching reduction

of armaments.

I ani asking that your Resolution may be

mentioned in the Journal of ths Conference so th*t it
may he brought to tho attention of the Delefiatio

Yours äiijfeirely,Yours oinòérely,

President,

Schreiben von Dekan Peter
Walser (1871-1938) im
Namen der Bündner Synode an
die Abrüstungskonferenz in

Genf 1932. (Foto: SKA,
Chur)

H s s o 1 u t i o i

betreffend Abrüstung und Priedensarboit.

Dio Abgeordnetan-Y^rsasEüung des Schweizerischen Evangelischen
Kirchanbundos, dis as 15.und 16.Juni in Wildhaus tagt, ist
überzeugt, dass vom Ausgang isr im Frühling stattfindenden Abrüstungskonferenz

dor lïoltfriede für die nächsten Jahre zu einem grossen
Teil abhKngen wird. ì?ìr hoffen, dass die Abrüstwngsversprechungen,
die den Völkern in den Friedensverträgen gemacht worden sind,
endlich zur Ausführung kommen. Dio schweizsrisehen Kirchen,in
enger Zusammenarbeit mit dora Oekumenisehen Hat für praktisches
Christentum, sowie mit dem Weltbund für Prcundaehaftaarbeit der
Kirchen traten mit allem Nachdruck für die obligatorlache
Schiedsgerichtsbarkeit ein und ersuchen die zustandigen Behörden,
in ihrer Mitarbeit an "der Konferenz das Aeusserste au tur-,
um die von allen Völkern durchzuführende Abrüstung fördern zu
helfen. Die Versammlung hält es gleichzeitig für die Pflicht
dar Kirchen, dass sie auch in ihrer tfeise die Friedensarbeit
auf ihrem Gebiete nach Kräften pflegen.

Resolution des Schweizerischen

Evangelischen
Kirchenbundes, die von der
Bündner Synode 1932
angenommen und an die Genfer
Abrüstungskonferenz
weitergeleitet wurde. (Foto: SKA,
Chur)

Antwortschreiben von Sir
Arthur Henderson an Dekan
Peter Walser. (Foto: SKA,
Chur)



3ündner Monatsblatt 5/2004 368

1932, meldeten die beiden führenden Bündner Zeitungen das

direkte Eingreifen des amerikanischen Präsidenten Herbert C.

Hoover (1874-1964, US-Präsident 1929-1933) in die

Abrüstungsverhandlungen mit seinem Vorschlag auf Herabsetzung

der Rüstungen um ein Drittel,118 was den Aroser Pfarrer

spontan bewog, eine Adresse an die seit dem 2. Februar 1932 in
Genf tagende internationale Abrüstungskonferenz des Völkerbunds

vorzuschlagen, welche die Synode übernahm und zu ihrer
eigenen machte.119 Sir Arthur Henderson (1863-1935), britischer
Labour-Politiker, unterzeichnete als Konferenzvorsitzender das

Dankesschreiben an Pfarrer Peter Walser (1871-1938), Dekan
der Synode 1923-1933 (siehe die Abbildungen).120
Im folgenden Jahr traten die Religiös-Sozialen wieder als Gruppe

auf. Zuhanden der Synode in Schiers reichte die Vereinigung
eine Resolution betreffend private Rüstungsindustrie und
Waffenausfuhr ein, die sich ausdrücklich an die Kundgebungen
des Kirchenbundes und der Zürcher und St. Galler Kirchensynode

anschloss und Demarchen seitens der Behörden zu einem
Verbot jeglicher Ausfuhr von Kriegsmaterial forderte. Nachdem
der Kirchenrat im Einverständnis mit dem Hauptinitianten
Georg Felix den Passus, der ihn zur Unterstützung entsprechender

Initiativen verpflichtet hätte, gestrichen hatte,121 legte er den

Text am 23. Juni 1933 der Synode in Schiers zur dringlichen
Behandlung vor. Offenbar waren damit allfällige Streitpunkte
eliminiert, denn eine materielle Diskussion fand nicht mehr statt,
ein Antrag von Alt-Dekan Truog auf Ablehnung der Dringlichkeit

(vom religiös-sozialen Rageth Ragaz bekämpft) wurde
abgelehnt und die bereinigte Resolution schliesslich fast einstimmig

angenommen.122

Mj^^H

Pfarrer Peter Walser (1871-
1938, Dekan 1923-1933) an
der Synode von 1914 in

Davos-Dorf. (Foto: SKA,
Chur)

y

- ¦

Peter Walser (1891-1979),
religiös-sozialer Pfarrer in

Flerden, Andeer und Küblis.
(Foto: Privatbesitz Agnes
Brehm, Clugin)

Militärischer Vorunterricht 1937

An der Jubiläumssynode 1937 in Chur - man gedachte der ersten
Bündner Synode von 1537 - wurde mit 51 gegen 17 Stimmen
eine Resolution gegen das geplante Obligatorium des militärischen

Vorunterrichtes gutgeheissen. Die Vorlage wurde vom
religiös-sozialen Kirchenrat Anton Ragaz vertreten, und der Antrag
dazu war vom religiös-sozial dominierten Kolloquium Nid-
dem-Wald ausgegangen, das gleichzeitig beim Kirchenrat noch
eine Klage gegen ein öffentliches militärisches Schauschiessen

sowie die Durchfahrt der Tour de Suisse durch das Domleschg
ebenfalls an einem Sonntag einreichte. Trotzdem sah nun eine

Mehrheit der Bündner Pfarrer die Landesverteidigung nicht
mehr als gefährdet an. Zwar wurden in der Diskussion, in der



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 369

sich, abgesehen von Hans Zindel (1900-1941), keine Religiös-
Sozialen zu Wort meldeten,123 Stimmen laut, man solle dem
Staat nicht in den Arm fallen und zuerst die konkrete
Sachvorlage abwarten. Sie fanden im unterlegenen Gegenantrag von
Pfarrer Benedikt Hartmann ihren Ausdruck, der sich eines
Urteils über die Notwendigkeit ausdrücklich enthielt und bei einer

Bejahung der Frage die Heraufsetzung des Eintrittsalters, die

Freihaltung des Sonntags von Übungen und die alkoholfreie
Durchführung wünschte. Zeigte sich bei dieser Minderheitsposition

noch einmal die Auffassung des Primates des Staates, so
wurde auf der Gegenseite die Gewissensfrage hervorgehoben.
Dass nun die religiös-soziale Herkunft des Vorstosses keine Rolle

spielte und von Antimilitarismus nicht mehr die Rede war,
wird aus folgendem Umstand ersichtlich: Zwischen der
Einreichung des Vorstosses und der Synode hat sich auch die

Abgeordnetenversammlung des Kirchenbundes negativ zum
Obligatorium geäussert und vor einer «vorzeitigen weltanschaulichen

Bindung der Jugend» gewarnt und für den Schutz des Sonntags
sowie ein höheres Alter (vollendetes 17. Altersjahr, nach dem
kirchlichen Unterricht) plädiert. Die Stütze des Kirchenbundes
und anderer Kantonalkirchen sowie das Argument des Sonntags

mögen denn auch am meisten ausschlaggebend gewesen sein.

Selbst die Reformierte Schweizer Zeitung der Jungreformierten
empörte sich, dass kirchliche Kreise mit Antimilitaristen und
Pazifisten «in einen Tiegel» geworfen würden, und setzte sich
ein für «die kostbaren Güter, die für den Bestand eines Volkes
unersetzlich sind, wie die Familie oder die Achtung des

Sonntags».124

Weitere Vorstösse

Auch im Zweiten Weltkrieg reagierten religiös-soziale Pfarrer
auf das politische Geschehen. Auf Wunsch von Pfarrer Anton
Ragaz erliess die Evangelisch-Rätische Synode am 1. Juli 1940

ein «"Wort der Ermutigung und der Hoffnung» an das evangelische

Bündnervolk.125 Es war dies die Antwort aus dem evangelischen

Glauben heraus auf unmittelbar vorangegangene Geschehnisse

auf der politischen Bühne: auf die Besetzung der Benelux-
Staaten und Frankreichs durch die deutsche Wehrmacht und die

Ansprache von Bundespräsident Pilet-Golaz. Am 25. Juli 1940

reagierte General Guisan mit dem Rütli-Rapport auf die damalige

schwierige politische Lange. Sodann nahm die Synode zu
zwei Fragenkomplexen öffentlich Stellung. 1941 verabschiedete
sie eine vom Churer religiös-sozialen Pfarrer Jakob Reber ange-



Bündner Monatsblatt 5/2004 370

regte Kundgebung an den Schweizerischen Evangelischen
Kirchenbund, die sich gegen die Zensurpraxis und für die

Verkündigung des freien Wortes aussprach.126 Dies war die Reaktion
auf Probleme, die kirchliche Presseerzeugnisse wie die religiössozialen

Neuen Wege oder der Aufbau, der Theologieprofessor
Karl Barth mit Vorträgen, aber auch dessen Freund Arthur Frey
(1897-1955) vom Evangelischen Pressedienst mit den
Zensurbehörden hatten. Die Bündner Synode hat als erste dieses mutige
Zeichen gesetzt, im Herbst 1941 folgten weitere Synoden von
Kantonalkirchen.127 Die zweite Frage betraf das projektierte
Stauwerk Rheinwald, dem fünf Kirchgemeinden zum Opfer
gefallen wären. In der breiten Abwehrfront meldete sich 1942 auch
die Bündner Synode zu Wort. Nach Empfehlung durch die Pfarrer

Hercli Bertogg (1903-1958, liberal) und Georg Felix
(religiös-sozial) sprach sie sich einstimmig mit 64 Stimmen dagegen

aus.'
Unmittelbar nach Kriegsende beschäftigte die Frage der Altersund

Hinterlassenenversicherung (AHV) und eines dauernden
Friedens die Gemüter. 1945 und 1947 wurden einstimmig
Resolutionen zugunsten der AHV angenommen, bei deren Ausarbeitung

Religiös-Soziale129 tatkräftig mitgewirkt haben: zunächst
handelte es sich, «einem Gebot christlicher Nächstenliebe und
sozialer Gerechtigkeit» entsprechend, um den Wunsch nach
deren rascher Verwirklichung und die Unterstützung des Entwurfes

des Bundesamtes für Sozialversicherung,130 zwei Jahre später
ging es um die konkrete Vorlage, die der Volksabstimmung vom
6. Juli 1947 zur Annahme empfohlen wurde, denn «ein Volk,
das für Luxus weit höhere Summen ausgibt, als für die AHV
vorgesehen sind, würde sich selbst richten, wenn es seine sozialen

Pflichten missachten wollte».131 Für den Freien Rätier zeigte
die Resolution der Synode deren «Aufgeschlossenheit gegenüber
diesem dringend notwendigen Sozialwerk unseres Volkes».132

In der ersten Synode nach dem Waffenstillstand vom 8. Mai 1945

wurde mit 36 zu 2 Stimmen ein Antrag von Anton Ragaz erheblich

erklärt, der den Kirchenrat veranlasste, beim Kirchenbund
auf eine «aktive Förderung der Friedensprobleme, insbesondere
soweit sie unser Land und Volk angehen», hinzuwirken.133 Zwei
Jahre später doppelte die religiös-soziale Gruppe, vertreten
durch Anton Ragaz, mit einer Resolution nach, in der die
Friedensvorstellung der Religiös-Sozialen deutlich wird:134 Nicht nur
wurde die Beunruhigung über das erneute Aufrüsten und die

mögliche Atomkatastrophe ausgedrückt, sondern konkret
Vorgänge in der Schweiz wie die «kaum verantwortbaren Ausgaben

*W

'¦; '/
Pfarrer Jakob Kessler (1907-
2001, Dekan 1948-1958).
(Foto: Privatbesitz Maria
Metz, Niederdorf BL)



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 371

K - «^^^ ' ;#lp
: f, « ¦¦" rjfr. --/" '¦":,", V

«l'frV.'- .»

&. «:"
:":

:......,-.

/n '
»3o r ';Cj

¦WL.

m ¦V,

if:::-

I

für das Militärwesen» oder die «vertuschte Militarisierung unserer
Jugend unter dem Deckmantel der körperlichen Ertüchtigung»
angeprangert und die Einführung eines Zivildienstes für
Dienstverweigerer aus Gewissensgründen gefordert. Das Schweizer Volk
habe «durch die unverdiente Bewahrung vor den Schrecken des

Krieges» eine besondere Verpflichtung erhalten. Der Hinweis auf
Glauben und Beten und die Bitte an Gott um einen «neuen Geist
des Glaubens und der Zuversicht zur Friedensherrschaft Jesu
Christi» zeigen, dass es sich bei dieser Resolution nicht um eine

Erklärung parteipolitischer Art handelte. Am letzten Tag der

Tagung wurde trotz der «vor Überstürzung warnenden Worte»135

von Dekan Hans Domenig mit 28 gegen 12 Stimmen zunächst
dringliche Behandlung beschlossen, und anschliessend die Erklärung

«bei schon stark gelichteten Reihen des Pfarrerparlamentes
etwas übereilt und wenig überzeugend»136 mit 24 zu 18 Stimmen
zwar angenommen, aber aufgrund des Synodebeschlusses von
1930 wegen der fehlenden Zweidrittelmehrheit nicht als offizielle
Verlautbarung der Synode anerkannt.137

Gruppenbild der Synode
1957 in Poschiavo. (Foto:
SKA, Chur)



Bündner Monatsblatt 5/2004 372

Zusammenfassende Würdigung

1. Die Zeit zwischen 1920 und 1950 war in den 1920er-Jahren
durch eine gesellschaftspolitische Aufbruchsphase unter dem

Motto «Nie wieder Krieg» und in den 1930er-Jahren durch die
militärische Wiederaufrüstung geprägt. An ihrem Anfang und
ihrem Ende standen zwei grausame Welt- und Völkerkriege.
2. Thematisch gesehen war es eine für die Anliegen der Religiös-
Sozialen günstige Zeitspanne. Als kompakte Gruppe auftretend,
gaben sie sich selber aber auch der Evangelisch-rätischen Synode
in der Wahrnehmung von aussen ein Profil. Letztere war wohl
vorher oder nachher in der Öffentlichkeit nie so präsent. In keiner

anderen Kantonalkirche, abgesehen von jener Zürichs,138

wurden gesellschaftlich relevante Fragen so intensiv diskutiert.
Das hing damit zusammen, dass in Graubünden und in Zürich
die relativ kleine Gruppe der religiös-sozialen Pfarrer (vor allem
Schüler von Leonhard Ragaz) am stärksten war und geschlossen
auftrat.
3. Den Religiös-Sozialen ging es nicht um die Politisierung der

Kirche, sondern sie engagierten sich aus ihrem christlichen Glauben

für das «Reich Gottes auf Erden» (Reich Gottes-Hoffnung).
Mit Bezug auf den Propheten Ezechiel (Kapitel 3 und 33) und in

guter Tradition Zwinglis nahmen sie das sogenannte Wächteramt
der Kirche gegenüber dem Staat wahr.139

4. Die Tatsache, dass die von den religiös-sozialen Pfarrern
immer wieder eingebrachten Fragen auch von (einzelnen)
Vertretern der anderen Richtungen unterstützt wurden, zeigt, dass

diese nicht nur aktuell waren und einer Lösung harrten, sondern
in Bezug zur biblischen Botschaft standen. Dass die Unterstützung

meist ausblieb, hing damit zusammen, dass das gute
Einvernehmen mit den politischen Behörden (=Obrigkeitsgehorsam
nach dem Römerbrief Kapitel 13) dem konsequenten
Ernstmachen mit dem Evangelium oft vorgezogen wurde.
5. Durch ihr Wirken in der Synode haben die religiös-sozialen
Pfarrer gesellschaftlich relevante Fragen in die Diskussion
gebracht, eine breitere Öffentlichkeit damit vertraut gemacht und
insofern zu deren Lösung beigetragen (z.B. Zivildienst). Etwas

zugespitzt könnte man sagen, dass die Religiös-Sozialen das

soziale, die Liberalen das wissenschaftliche und die Positiven das

dogmatische Gewissen in der Synode verkörpert haben. Das
religiös-soziale Engagement ist längst professionalisiert und
institutionalisiert worden und wird heute durch die sozial-ethischen
Institute der Kirchen quasi weitergeführt. Ob deren qualitativ



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 373

hochstehende Arbeit aber auf breitere Resonanz stösst als das

prophetisch-zeugnishafte Auftreten der religiös-sozialen Pfarrer,
ist eine offene Frage.

Liste der Dekane 1892-1958
Amtszeit als Dekan
Beruf des Vaters

Name
Lebensdaten

Wirken in Graubünden

1892-1899
Pfarrer

1899-1908
Landwirt

1908-1923
Schmiedmeister

1923-1933
Landwirt

1933-1940
Postbeamter

1940-1948
Landwirt/Viehhändler

1948-1958
Bankangestellter

Johannes Hauri

5.9.1848-3.5.1919

Johann Georg Hosang
26.12.1845-22.5.1913

Jakob Rudolf Truog
15.7.1865-27.12.1953

Peter Walser
25.8.1871-4.9.1938

Peter Hemmi
26.10.1881-5.2.1968

Hans Domenig
6.5.1886-11.11.1966

Jakob Kessler
11.4.1907-12.5.2001

Pfarrer in Davos-Platz
1893-1917

Kantonsschullehrer in Chur
Pfarrer in Pontresina 1902-1913

Pfarrer in Luzein-Pany 1906-1914
und Jenaz 1914-1936

Pfarrer in Chur 1902-1938

Pfarrer in Malix 1905-1952

Pfarrer in Chur 1938-1951

Pfarrer in Scharans-Fürstenau 1948-1958,
Chur 1958-1972

Liste der religiös-sozialen Pfarrer 1910-1950
Beruf des VatersName/Bürgerort

Lebensdaten
Vorlesungen bei Prof. Leonhard Ragaz an der Universität Zürich
* Mitgliedschaft in der Vereinigung der antimilitaristischen Pfarrer der Schweiz

Ordination/Rezeption in die Bündner Synode;
Wirken in Graubünden

1. Bernhard Andry
von Ramosch
14.11.1892-20.2.1975
WS 1917/18: 3

Arzt

Pfarrer2. Georg Felix*, von Parpan
29.6.1896-6.3.1979
WS 1918/19: 2, SS 1919: 4, WS 1919/20: 2

3. Rudolf Filii*, von Zernez
6.8.1876-28.6.1962

Landwirt

Ord. 30.6.1918 in Ftan,
Pfarrer in S-chanf 1918-1947,
Sekretär der Evangelischen
Bürgschaftsgenossenschaft GR 1947-1967

Ord. 27.6.1920 in St. Antonien, Pfarrer
in Präz-Sarn 1920-1934, Splügen-Sufers-
Medels 1934-1951 und Masein-Cazis
1951-1963

Ord. am 29.6.1902 in St.Moritz, Pfarrer
in St. Peter-Pagig-Molinis 1902-1904,
La Punt-Chamues-ch 1904-1907 und Sta. Maria-
Valchava 1907-1941

4. Jachen Ulrich Gaudenz* Pfarrer

von Scuol

3.1.1897-6.10.1997
SS 1919: 4, WS 1919/20: 3, SS 1920: 3

Ord. 26.6.1921 in Andeer, Pfarrer in

Zernez 1921-1967



Bündner Monatsblatt 5/2004 374

5. Max Gerber* Molkereibesitzer/
von Langnau I.E. Dr.chem.
21.4.1887-14.7.1949
WS 1908/09: 1, SS 1909: 1, WS 1911/12: 5

6. Bernhard Guidon*,
von Latsch
11.12.1864-21.5.1938

7. Christian Holzer*
von Basel

25.6.1888-2.9.1953
WS 1911/12: 5

8. Alfred Hübscher*
von Basel

15.9.1894-12.12.1953
WS 1917/18: 2, SS 1919: 4

9. Konrad Künzler

von St. Margrethen SG

25.6.1896-1.11.1 991
SS 1919: 4, WS 1919/20: 3

10. Robert Lejeune*
von Zürich
19.2.1891-25.12.1970

Landwirt

Bäcker

Arzt Dr.med.

Versicherungsbeamter

Fabrikdirektor

Ord. am 23.6.1912 in Vicosoprano
Pfarrer in Feldis 1913-1919, Langenthai
BE 1920-1931, Redaktor der rel.-soz.

Zeitung Der Aufbau 1919-1949

Ord. am 30.6.1889 in Langwies GR,
Pfarrer in Sta. Maria im Val Müstair
1889-1906 und Scharans-Almens 1906-1930

Rez am 28.6.1914 in Davos-Dorf,
Pfarrer in Sils i.D. 1914-1926, Locamo 1926-1936
und Rheinau-Ellikon ZH 1937-1953

Rez. am 27.6.1920 in St. Antonien,
Pfarrer in Andeer 1920-1925, Feldis 1927-1930,
Diegten BL 1930-1935, Zünch-Wipkingen
1935-1942 und Locamo 1942-1948

Rez. am 26.6.1921 in Andeer, Pfarrer in

Feldis-Scheid-Trans 1921-1926, Sils i.D.

1927-1936, Wettingen-Neuenhof AG 1936-1962
und Wald AR 1963-1972

Rez. am 28.6.1914 in Davos-Dorf, Pfarrer
in Flerden-Urmein-Tschappina 1913/1914,
Tenna 1914/1915, Andeer 1915-1919, Arbon TG

1919-1926 und Zürich-Neumünster 1926-1958.
WS 1909/10: 1, SS 1910: 1, WS 1910/11: 2, SS 1911: 1, WS 1911/12: 1, WS 1912/13: 3, SS 1913: 3

11. Ulrich Lutscher*
von Haldenstein
27.10.1894-7.2.1982
WS 1917/18: 2, SS 191E

Lehrer

4, WS 1918/19:3

12. Paul Martig*, von Basel
5.10.1868-21.1.1933

13. Stefan Martig*, von Basel
8.4.1898-26.2.1984
SS 1920: 3, SS 1921: 4

Sekundarlehrer

Pfarrer (Nr. 12 ist
Vater von Nr. 13)

14. Burchard Michaelis nicht eruierbar
von Dresden (D), eingebürgert in Feldis 1950
27.12.1893-16.11.1985

15. Arnold Odermatt* Schuhmacher
von Zürich
17.6.1897-23.6.1979
WS 1916/17: 1, SS 1918: 2, WS 1918/19:2,
SS 1919: 2, WS 1919/20: 3, SS 1920: 1

16. Anton Ragaz*, von Tamins Lehrer
(Neffe von Leonhard Ragaz)
30.8.1896-1.1.1973
WS 1919/20: 3, SS 1920: 3

17. Rageth Ragaz*, von Tamins Landwirt
(Bruder von Leonhard Ragaz)
3.4.1880-16.9.1946

Ord. am 29.6.1919 in Chur, Hauslehrer
in Bern, dann Vikar an der Schweizerischen Anstalt
für Epileptische und der Fürsorgestelle für
Alkoholkranke in Zürich. Pfarrer in Splügen-Sufers-
Medels 1925-1927, Davos-Glaris 1927-1931,
Feldis 1931-1933 und Lütisburg SG 1933-1940.

Rez. am 28.6.1896 in Davos-Platz, Pfarrer
in Davos-Dorf 1896-1910 und Chur 1910-1932

Ord. am 25.6.1922 in Jenins, Pfarrer in

Langwies 1922-1928, Luchsingen GL
1926-1931 Romanshorn 1931-1939 und
Winterthur-Altstadt 1939-1964

Rez. am 30.6.1935 in Arosa, Pfarrer
in FeldisA/eulden-Scheid 1934-1959

Rez. am 28.6.1925 in Filisur, Pfarrer in

Avers-Cresta GR 1924-1927, Knonau ZH

1927-1932, Trinkerfürsorger in Zürich 1932-1935,
Pfarrer in Furna 1935-1946, Heilstätte Davos
1946-1953, Davos-Frauenkirch und Davos-Glaris
1953-1956 und Saas 1956-1964

Ord. am 26.6.1921 in Andeer, Pfarrer in

Churwalden-Parpan 1921-1929, Tamins
1919-1952 und Trimmis 1952-1965

Ord. am 26.6.1904 in Filisur, Pfarrer
in Maladers-Castiel 1904-1910 und
Ilanz-Castrisch 1910-1946



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 375

18. Jakob Reber

von Diemtigen BE

22.4.1893-21.8.1985

19. Hans Rihner*
von Villnachern AG

10.12.1893-19.10.1950

nicht eruierbar

Kaufmann

Rez. am 25.6.1933 in Splügen, Pfarrer in Chur
1933-1958

Rez. am 30.6.1918 in Ftan, Pfarrer in Splügen-
Sufers-Medels 1917-1919, Jugoslawien 1919-1929,
Flerden-Urmein-Tschappina 1929-1932 und
Ramsen SH 1932-1950

WS 1912/13: 1, SS 1913: 1, WS 1913/14: 1, SS 1913: 1, SS 1915: 2, WS 1915/16: 3

20. Paul Urner*, von Zürich Pfarrer Rez. am 30.6.1918 in Ftan, Pfarrer in Arosa
3.9.1893-8.1.1975 1917-1933 und in Zürich-Aussersihl 1933-1958
WS 1913/14: 1, SS 1914: 1, SS 1915: 2, WS 1915/16: 2, SS 1916: 1

21. Peter Walser*
von Seewis i. Pr

22.10.1891-1.6.1979
SS 1913: 1

22. William Wolfensberger
von Zürich
17.6.1889-6.12.1918
SS 1910: 1, WS 1910/11:

23. Hans Zindel

von Maienfeld
27.5.1900-20.9.1941

Zimmermann

Fabrikant

Rez. am 24.6.1917 in Parpan, Pfarrer in

Flerden-Urmein-Tschappina 1917-1930,
Andeer-Pignia-Ausserferrera 1930-1949
und Küblis-Conters 1949-1957

Rez. am 28.6.1914 in Davos-Dorf, Pfarrer
Fuldera-Tschierv-Lü 1914-1916 und
Rheineck SG 1917-1918

2, SS 1911: 1, WS 1911/12: 1, SS 1912: 2, WS 1912/13: 1, SS 1913: 3

Zollbeamter Rez. am 24.6.1932 in Splügen, Pfarrer in

Nussbaumen TG 1926-1931, Arbon TG

1931/1932 und Churwalden-Parpan 1932-1942

Literatur-, Quellen- und Abkürzungsverzeichnis

AERNE 2003 Peter AERNE, «In 100 Jahren wird man
es nicht verstehen, dass unsere Zeit so
zurückhaltend war». Greti Caprez-Roff-
ler als Pfarrerin in Furna 1931-1934
und der Weg zum Frauenpfarramt in

der reformierten Bündner Kirche, in:

BM, Chur, Nr. 5/2003, S. 411-447
AERNE 2005 «An ihren Früchten sollt ihr sie erken¬

nen» (Typoskript beim Verfasser, soll
voraussichtlich 2005 erscheinen)

AERNE, LEJEUNE Peter AERNE, Robert LEJEUNE (Typos¬

kript beim Verfasser)
Aufbau Der Aufbau. Sozialistische Wochenzei¬

tung (religiös-sozial)
BAJOHR 1994 Klaus BAJOHR, Die religiös-soziale Be¬

wegung am Beispiel Max Gerbers und
Emil Brunners, Berlin 1994

BAR Bundesarchiv, Bern
BBI. Bundesblatt der Schweizerischen Eid¬

genossenschaft
Chur 1993 II Churer Stadtgeschichte, Band II, Von

der Mitte des 17. Jahrhunderts bis zur
Gegenwart, Redaktion: Ursula Jecklin,
Chur 1993

GASSER 1987 Albert GASSER, Bündner Kulturkampf.
Vor 40 Jahren - Parteien- und Pressekrieg

auf konfessionellem Hintergrund,
Chur 1987

GEBHARD 2003 Rudolf GEBHARD, Umstrittene Bekennt¬
nisfreiheit. Der Apostohkumstreit in den
Reformierten Kirchen der Deutschschweiz

im 19. Jahrhundert, Zürich 2003
Graubündner General-AnzeigerGeneral-Anzeiger

GR

HANDBUCH GR

2000 Bd. 3+4
HAURI 1909

HINNEN 2001

KBRS

Kibo GR

Handbuch der Bündner Geschichte,
Bände 3+4,Chur 2000
Johannes HAURI, Die Religion, ihr Wesen

und ihr Recht. Populäre religions-
geschichtliche Vorträge, Berlin-Zehlen-
dorf 1909
Hanna HINNEN, Feldis/Veulden. 100
Jahre sanfte Entwicklung? Eine
volkskundliche Untersuchung in einem Bündner

Bergdorf, Regensberg ZH 2001

Kirchenblatt für die reformierte Schweiz
(Vermittler, ab 1929 dialektische Theologie)

Bündner Kirchenbote



Bündner Monatsblatt 5/2004 376

Kifrd.

MANI 1969

MATTMULLER
1957

METZ 1993

NBZ

Nekrolog (+Jahr)

NIEDERSTEIN
1987

NÖTHIGER 1981

NW

Der Kirchenfreund. Blätter für evangelische

Wahrheit und kirchliches Leben
(herausgegeben vom Schweizerischen
evangelisch-kirchlichen Verein; Organ
der Positiven)
Benedikt MANI, Geschichte der
Demokratischen Partei Graubündens, Chur
1969
Markus MATTMÜLLER, Leonhard
Ragaz und der religiöse Sozialismus. Eine

Biografie, Band 1, Zollikon 1957
Peter METZ, Geschichte des Kantons
Graubünden, Band III, seit 1914, Chur
1993
Neue Bündner Zeitung (demokratische
Partei)

Nekrologe (früher: Totenschau),
Beihefte zum Kalender für die evange-
ischen Kirchen der Schweiz (früher:
Pfarrerkalender für die reformierte
Schweiz bzw. Taschenbuch für
Schweizerische Geistliche), Basel (vorhanden
in der SLB oder in der Universitätsbibliothek

Basel, Fq X 16 + Jahr)
Peter NIEDERSTEIN, Bündner
Kirchengeschichte, 4. Teil. Die letzten drei
Jahrhunderte. Bewahrung und Wandlung

Verlag Bischofberger AG, Chur
1987
Christine NÖTHIGER-STRAHM, Der
deutschschweizerische Protestantismus

und der Landesstreik von 1918.
Die Auseinandersetzung der Kirche mit
der sozialen Frage zu Beginn des 20.

Jahrhunderts, Verlag Peter Lang, Bern
1981
Neue Wege (religiös-soziale
Monatszeitschrift)

PFISTER 1984

Prot.Syn.GR
(+Datum)

Rätier
RAGAZ 1966

Rel.Vbl.
RSZ

SEIDEL 1993

SEMMLER 1974

SKA

SLB
SPRECHER 1922

SPRECHER 2000

SRV

StAGR

StAZ

Rudolf PFISTER, Kirchengeschichte der
Schweiz, Band 3 (1720-1950), Theologischer

Verlag, Zürich 1984
Bericht über die Verhandlungen der

Evangelisch-Rätischen Synode, Chur
(Kantonsbibliothek GR, Ba 218)
Der freie Rätier (freisinnig)
Leonhard Ragaz in seinen Briefen,
Band 1: 1887-1914, herausgegeben
von Christine Ragaz, Markus
Mattmüller und Arthur Rieh, Evangelischer
Verlag, Zürich 1966
Religiöses Volksblatt (theologisch liberal)

Reformierte Schweizer Zeitung
(jungreformiert)

J. Jürgen SEIDEL (Hg.), Jenins in der
Bündner Herrschaft. Ansichten und
Einsichten, Jenins 1993
Kurt SEMMLER, Kirche und Völkerbund,

Zürich 1974
Synodal- und Kirchenratsarchiv der
Evangelisch-reformierten Landeskirche

des Kantons Graubünden, Chur
Schweizerische Landesbibliothek, Bern

Theophil SPRECHER VON BERNEGG,
Gedanken eines Laien über Fragen
des christlichen Glaubens und Lebens,
1922 (Sonderdruck aus dem Bündner
Kirchenboten, Nr. 5/7.8.1922, S. 34-46).
Daniel SPRECHER, Generalstabschef
Theophil Sprecher von Bernegg. Seine
militärisch-politische Leistung unter
besonderer Berücksichtigung der Neutralität,

Zürich 2000
Schweizerisches Reformiertes Volksblatt.

Wochenschrift für freies Christentum

(Organ der Liberalen)
Staatsarchiv des Kantons Graubünden,
Chur
Staatsarchiv des Kantons Zürich, Zürich

Ein besonderer Dank geht an die Herren Hans Domenig und Hans Luzius Marx für
Hinweise und kritische Lektüre sowie an alle Leihgeber der Fotos.



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 377

1 Chur 1993 II,

S. 260-269.
S. 470f, HANDBUCH GR 2000 Bd. 3,

2 Martin BUNDI, Arbeiterbewegung und Sozialdemokratie,

Chur 1981, S. 9-13 und 33-35.

3 Zu den Bündner Demokraten: METZ 1993, S.

151 und 261-275; MANI 1969.
133-

tische Theologie Karl Barths. Bis 1911 waren auch

regelmässig Berichte über die Jahrsversammlung der
«Schweizerisch-kirchlichen Gesellschaft» erschienen
(KBRS Nr. 15/24.6.1911, S. 100); nachher herrschte
diesbezüglich Schweigen. Um 1910 gehörten ihr ca. 110

Einzelmitglieder an (NÖTHIGER 1981, S. 94), eine Kanto-
nalsektion bestand nur in Basel (PFISTER 1984, S. 266,
Anm. 14).

4 Peter AERNE,
Landesstreik 191

fasser).

Die religiös-sozialen Pfarrer und der
i in Graubünden (Typoskript beim Ver-

5 Die Kirchenverfassung von 1894 sowie die
Reglementaren Bestimmungen bildeten die Kirchliche
Gesetzessammlung, die auf den 1. Januar 1896 in Kraft trat
(Fritz JECKLIN, Kurzer Überblick über die Geschichte der

evangelischen Kirchenverfassung Graubündens, in: BM
1940, S. 91). Die Texte in: Kirchliche Gesetzes-Samm-
lung, Chur 1926.

6 Wann diese alte Wetterregel zum ersten Mal auftaucht,
ist nicht eruierbar. Sie wird z.B. in den Synode-Berichten
im Schweizerischen Reformierten Volksblatt erwähnt
(SRV Nrn. 35/29.8.1942, S. 277, 34/30.8.1947, S. 272,
und 29/17.7.1948, S. 231).

7 Dies bezeugen immer wieder die Berichte in den

Richtungsblättern, z.B.: Kifrd. Nr. 21/16.10 1925, S. 331

(Pfr. Jakob ten Doornkaat); SRV Nrn. 35/29.8.1942,
S. 279, und 29/17.7.1948, S. 232 (beide von Pfr. Willy
Wuhrmann aus Feiben TG).

8 Rätier Nr. 145/24.6.1929. Der erste Volksabend fand
1907 an der Synode in Scuol (Schuls) statt (Prot.Syn.GR,
1907 in Scuol, S. 12).

9 SRV Nr. 35/29.8.1942, S. 279. Die Informationen zu
den hier behandelten Pfarrer basieren auf der Datenbank
des Verfassers. Auf einzelne Nachweise wird deshalb
verzichtet.

10 Einen Überblick über das Richtungswesen geben:
GEBHARD 2003, S. 53-58; NIEDERSTEIN 1987, S. 122-
124 (leider ohne genauen Quellenangaben); NÖTHIGER

1981, S. 85-105; PFISTER 1984, S. 260-268 und 415-
417.

11 SLB, V Schweiz 951, Satuten von 1871 §1.

12 SLB, V Schweiz 1767, Gründungsaufruf und
Gründungsstatuten von 1872.

14 MATTMULLER 1957, S. 136f.

15 MATTMÜLLER 1957, S. 143f.; KBRS Nr. 38/
16.9.1916, S. 151 f. (Pfr. Hans Bader: «Die religiös-soziale
Partei»).

16 Rätier Nr. 260/5.11.1903.

17 NBZ Nr. 260/511.1903 und Rätier Nr. 260/
5.11.1903.

18 Jahresberichte des Schweiz. Vereins für freies
Christentum 1928+1929, S.31, und 1936+1937, S. 16 (SLB,
V Schweiz 1171). Eine Würdigung von Pieths Leistung als

Historiker findet sich bei: Florian HITZ, Geschichtsschreibung

in Graubünden, in: HANDBUCH GR 2000, Bd. 4,
S. 253f. Ergänzend dazu wäre noch Pieths liberaler
Protestantismus als konstitutives Element seiner
Geschichtsanschauung zu nennen.

19 Jahresberichte des Schweiz. Vereins für freies
Christentum 1918+1919, S. 12f„ und 1920+1921, S. 171

(SLB, V Schweiz 1171). In den späteren Jahresberichten
fehlen Zahlenangaben. Heute existiert noch die Sektion
Chur mit 10-15 Aktivmitgliedem (bei 100 insgesamt).

20 Rel.Vbl. Nr. 46/14.11.1903. Die Anzahl der Pfarrer
(rund 90 Gemeindepfarrer und 22 ohne Kirchendienst)
aufgrund der Angaben im Pfarrerkalender 1903, S. 183-
185 (siehe im Literaturverzeichnis unter Nekrolog).

21 SRV Nr. 30/27.7.1940, S. 249. 1923, 1933 und 1948
dürften keine Kampfwahlen bei der Neuwahl des Dekans
stattgefunden haben. Die Synodeprotokolle (gedruckter
Bericht wie das handschriftliche Protokoll), der Bündner
Kirchenbote wie die Richtungsorgane erwähnen nichts
Entsprechendes (durchgesehen wurden: der positive
Kirchenfreund sowie die liberalen Organe Religiöses
Volksblatt unti Schweizerisches Reformiertes Volksblatt).

22 Reglementare Bestimmungen § 2; Pfarrerkalender
1940, S. 23-25 (siehe im Literaturverzeichnis unter
Nekrolog).

13 Das Kirchenblatt für die reformierte Schweiz löste sich
von ihrer bisherigen Herausgeberin, der «Schweizerischkirchlichen

Gesellschaft», und erschien ab 1914 unter
dem Patronat der unabhängigen Kirchenblattgesellschaft
(KBRS Nr. 1/3.1.1914, S. 14). Mit dem Redaktionswechsel

von 1929 erfolgte die Annäherung an die dialek-

23 Bereits in Zürich hatten sich von 1937-1940 die
Studenten (alle um 1915 geboren) regelmässig getroffen.
Zur Geschichte der AFT Bündner Protestant Nrn. 4/
1.2.1958 (Beilage), 6/1.6.1988, S. 1-3, 2/1.4.1998,
S. 1-4, und 6/1.12.2002, S. 16. Heute zählt die AFT rund
20 Aktivmitglieder (60 insgesamt) bei einem aktuellen



Bündner Monatsblatt 5/2004 378

Bestand der Bündner Synode von ca. 165 Pfarrpersonen
(aktive in Gemeindepfarrämtern und anderen Stellungen
sowie pensionierte).

24 Zitat von Pfr. Joachim Wolff in seinem «Bündner
Brief» in: SRV Nr. 35/28.8.1948, S. 281. Erste Nummer
des Bündner Protestanten: 1.5.1948, letzte Nummer:
1.12.2002 (komplett vorhanden in der Kantonsbibliothek
Graubünden in Chur, Bz 191).

Freie Theologie (z.B. Anton Ragaz) oder der Theologischen

Arbeitsgemeinschaft (z.B. Burchard Michaelis) teil.

35 SEMMLER 1974, S. 191 Anm. 159. Danach amtete
Felix ungefähr von 1923-1935.

36 An der Reichenauer Konferenz vom 20/21.8.1916
sprach er über «Die Erziehung zur Gottesreichhoffnung»
(General-Anzeiger GR Nr. 34/26.8.1916).

25 SRV Nrn. 325.1.1947, S. 231, und 35/28.8.1948,
S. 2791 (Berichte von Pfr. Joachim Wolff).

26 Kifrd. Nr. 24/29.11.1872, S. 411.

27 Kifrd. Nr. 11/26.5.1922, S. 172. SPRECHER 2000,
S. 37.

28 SLB, V Schweiz 951, Jahresbericht des Schweizerischen

evangelisch-kirchlichen Vereins 1941/42, S. 6. Die

Evangelische Gesellschaft Graubünden wurde am 18 4.

1991 aufgelöst. Im Jahresbericht 1938/39 (S. 201) tauchte

erstmals die Vereinigung positiver Kirchgenossen Chur
auf mit Gründungsstatuten vom 22.11.1923. Diese
besteht heute noch unter dem Namen Evangelisch-kirchliche

Vereinigung Chur mit ca. 30 Aktivmitgliedern (bei 87

insgesamt).

29 Belege: Sprecher (RSZ Nr. 7/11.2.1927), Jenny (RSZ
Nrn. 34/20.8.1937 und 35/27.8.1937), Cadonau (RSZ
Nrn. 16/15.4.1932 und 19/6.5.1932).

30 AERNE 2003, S.413, 415 und 425-427.

31 Rätier Nr. 148/27.6.1932; Prot.Syn.GR, 23-27.6.1932
in Splügen, S. 10-12.

32 Heute umfasst sie ca. 15-20 Aktivmitglieder. Das

genaue Gründungsdatum hat sich nicht überliefert. 1947
trat sie im Zusammenhang des sog. «Bündner
Kulturkampfes» (1944-1947) mit der Erklärung «Kirche und
Politik» hervor (abgedruckt in: NZB Nr. 143/21.6.1947), was
den Protest der Liberalen hervorrief, die sich daran

stiessen, dass die Arbeitsgemeinschaft im Namen der
«evangelischen Pfarrer Graubündens» gesprochen hätte
(Kommentar von Pfr. Joachim Wolff in: SRV Nr. 34/
30.8.1947, S. 2721). Zum Kulturkampf: GASSER 1987.

37 Holzer in seinem Lebenslauf für die Prüfungsbehörde
des Theologischen Konkordates vom Frühjahr 1912
(StAZ, T 30a 17, Nr. 811); Cadonau in: Kibo GR Nr. 1/

1946, S. 7. Ähnlich Georg Felix in seinem persönlichen
Lebensbericht aus den 1970er-Jahren: «Bisher hatte ich

Mühe, das starke Erleben einer stürmischen Gegenwart
mit dem Studium zu verbinden. Alles rechte Interesse
wurde von dieser Gegenwart und ihren drängenden
Problemen absorbiert. Durch die Art von Ragaz wurde das

völlig anders. Es ging dort alles um das jetzt und heute
und hier. Alles wurde aktuell und darum höchst wichtig.
Ich habe erst da gelernt, was studieren heisst. Ich

hätte ohne ihn den Weg zum Pfarramt nicht gefunden.»
(mitgeteilt von Pfr. Peter Felix, Sohn von Georg Felix).

38 Antimilitaristisch meinte nach damaligem Sprachgebrauch

radikal pazifistisch. Zur Vereinigung ausführlich
und mit detaillierter Liste aller Mitglieder: AERNE 2005.
Heute zählt die religiös-soziale Fraktion ca. 20
Aktivmitglieder.

39 Ablehnung durch den Kirchenrat am 8.10.1935 (SKA,
C 7 S. 433); die Kongress-Resolution und das von den
Pfarrern Rudolf Liechtenhan (Präsident) und Theophi
Bruppacher (Sekretär) unterzeichnete Begleitschreiben
der Vereinigung vom 26.9.1935 in: SKA, A 163.

40 Siehe die Liste am Schluss. Bei Michaelis und Reber
liess sich der Beruf des Vaters nicht ermitteln; Zindel (Bürger

von Maienfeld) studierte nicht mehr bei Leonhard
Ragaz, wurde von diesem aber sehr geschätzt (siehe
dazu den von Ragaz verfassten Nachruf in: NW
17.9.1941, S. 161).

41 Chur 1993 II, S. 4951: Grosser Stadtrat Wahl 1922: 6

Linke und 2 Demokraten auf 15 Sitze; 1949: 4
Sozialdemokraten und 4 Demokraten.

33 Über die Religiös-Sozialen in Graubünden 1910-1919
berichtet detailliert: BAJOHR 1994, S. 88-118.

34 In den ersten Jahren nahmen auch sozial sensibilisierte

Pfarrer der liberalen und positiven Richtung teil,
z.B. die Pfarrer Martin Accola, Christian Candrian, Theodor
Caveng, Otto Clavuot, Hans Domenig, Hermann Planta
(alle liberal) und der Positive Peter Paul Cadonau
(BAJOHR 1994, S. 89). In umgekehrter Richtung dachten

religiös-soziale Pfarrer theologisch liberal oder positiv
und nahmen an den Sitzungen der Arbeitsgemeinschaft

42 BAJOHR 1994, S. 80f; AERNE, LEJEUNE.

43 StAGR, II 2f2 Protokolle der Nationalratswahlen 1919,
1925, 1931, 1935, 1943, 1947 und 1951.

44 Zu den rel.-soz. Pfarrern aus volkskundlicher Perspektive:

HINNEN 2001, S. 66-84 und 87-91. Die Pfarrer Paul

Trautvetter und Willi Kobe aus Zürich, beides engagierte
Ragaz-Schüler, besassen in Feldis ein Ferienhaus. Siehe
auch: BAJOHR 1994, S. 801 und 881 Lebensläufe von
Barandun und Tscharner im Besitze des Verfassers.



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 379

45 BAJOHR 1994, S. 150-153.

46 Zu Gerber,
BAJOHR 1994, S.

Lejeune und anderen Beispielen:
116-118; AERNE, LEJEUNE.

47 Nekrolog 1976, S. 2.

48 METZ 1993, S. 145; Auskunft von Dr.iur. Peter Metz
(*1913), Historiker und Departementssekretär von
Gadient 1940-1945. Siehe auch: GASSER 1987, S. 36 und
391, sowie Peter METZ, Andreas Gadient 1892-1976.
Ein Leben für Demokratie, Gerechtigkeit und eine
unabhängige Schweiz, Chur 2001. Zu Mani: METZ 1993,
S. 348. Mani verfasste eine kurze Geschichte der
Demokratischen Partei Graubündens (MANI 1969).

49 Die acht Kandidaten in: Prot.Syn.GR, Davos-Dorf
1914, S. 61 Lejeune nennt nur die Zahl 5, nicht aber die
Namen (StAZ, WW 67.113 Brief Lejeune an Ragaz vom
13.7.1914), diese ergeben sich aufgrund der Liste am
Schluss und Anmerkung 34.

50 Engadiner Post Nr. 52/1.7.1914.

51 KBRS Nr. 29/18.7.1914,S. 119.

52 Rätier Nr. 150/30.6.1914. Vgl. ferner: Davoser
Zeitung Nr. 148/27.6.1914 und KBRS Nr. /11.7.1914.

53 Rätier Nr. 151/1.7.1914. In dieser Ausgabe auch die
weiteren, wohl vom Berichterstatter notierten Zitate aus
Hauris Rede, denn Hauri hielt seinen Vortrag in freier
Rede. Ein formulierter Text des Vortrages liegt also nicht
vor. Der freie Rätier berichtete jedoch ausführlich über die
Rede wie über die gesamte Synode.

54 Rätier Nr. 151/1.7.1914.

55 StAZ, WW 67.122 Brief Rageth Ragaz an Leonhard
Ragaz vom 2.7.1914.

56 KBRS Nr. 29/18.7.1918, S. 119.

57 BAJOHR 1994, S. 98-102; AERNE, LEJEUNE.

58 SKA, Schachtel A 163, Schreiben vom 20.6.1921.

Felix, Rudolf Filii, Jachen Ulrich Gaudenz, Bernhard
Guidon, Christian Holzer, Alfred Hübscher, Konrad Künzler,
Paul Martig, Anton Ragaz, Rageth Ragaz, Peter
Thurneysen (später dialektisch), Paul Urner, Peter Walser
(Flerden)
Liberale: Theodor Caveng, Hans Domenig, Otto Gaudenz
(Vater von J.U. Gaudenz), Hermann Planta, Tommaso
Francesco Semadeni, Jakob Rudolf Truog
Positiv: Peter Paul Cadonau, Karl Walder (später Mitglied
der Vereinigung der antimilitaristischen Pfarrer)

63 Aufbau Nr. 38/23.9 1921.

64 Rätier Nr. 190/16.8.1921. Bündner Tagblatt Nr. 166/
20.7.1921. Prättigauer Zeitung Nr. 59/26.7.1921;
Übernahme dieses Artikels auch durch das Bündner Tagblatt
Nr. 174/29.7.1921.

65 NBZ Nr. 164/16.7.1921 (Beitrag von Pfr. G. Felix); Nr.

169/22.7.1921 («Militär und Vaterland» Reaktion von
Giov. Pensa). Bündner Volkswacht Nrn. 176/30.7.1921
(hier das Zitat) und 177/1.8.1921.

66 NBZ Nr. 196/23.8.1921.

67 Gerber nannte, ohne Anspruch auf Vollständigkeit
erheben zu wollen, folgende Zeitungen: Gazette de
Lausanne, Feuille d'avis de Neuchâtel, Schweizer Bauer,
Schaffhauser Intelligenzblatt, Weinländer Nachrichten und
Basler Nachrichten (Aufbau Nr. 38/23.9.1921, S. 229).

68 Kibo GR Nr. 3/1.4.1923, S. 21.

69 Prot.Syn.GR, 22-26.6.1922 in Jenins, S. 17.

70 SKA, B 9 S.4451

71 SKA, C 6 S.663f (Beschluss auf dem Zirkularwege,
eingetragen unter dem 14.5.1923).

72 Kibo GR Nr. 3/1.4.1923, S. 20-23.

73 Felix habe die Haltung der Unterzeichner falsch
gedeutet (alle seien Antimilitaristen) und Guidon die Petiton
in ungebührlicher Weise an den Bundesrat übermittelt
(ohne Absender).

59 SKA, C 6 S.6121

60 Aufbau Nr. 30/29.7.1921, Artikel von Pfr. Georg Felix
«Zum Kampf gegen den Militarismus».
Das Original der Eingabe im: BAR, E 27/5789; ohne
Datum, eingegangen am 16.7.1921.

61 SKA, C 6 S.618 (Sitzung vom 10.10.1921, Mitteilung
von Kirchenrat und Initiant Guidon).

62 SKA, C 6 S. 612f (Kirchenratssitzung vom 23. 6. 1921).

Religiös-sozial: Bernhard Andry, Otto Clavuot, Georg

74 SKA, Schachtel A 163, Schreiben vom 11.5.1923.
Hübscher wies nach, dass nicht Guidon, sondern Felix für
den Versand an den Bundesrat besorgt war. Ein von ihm
mit seiner Adresse versehenes Begleitschreiben schien
offenbar nicht bis zum antwortenden Bundesrat Chuard
vorgedrungen zu sein, weshalb die Antwort an Pfarrer
Heinrich Zuber in Luzein ging, der als einziger seiner
Unterschrift noch den Wohnort beigefügt hatte. (In seiner
Antwort teilte der Bundesrat mit, dass die Vorlage nach
der Zurückweisung eines Vorschlages des Militärdepartementes

durch den Bundesrat vorläufig pendent sei [Rätier

Nr. 194/20.8.1921]).



Bündner Monatsblatt 5/2004 380

75 Kibo GR Nr. 5/28.7.1923, S. 36 (hier das Zitat); SKA,

9, S.456 (Synode 21-25.6.1923 in Zuoz).

B 89 Kibo GR Nr. 5/31.7.1926, S. 391

76 SKA, C 6 S. 710 (Sitzung vom 26.6.1924); der Text
des Schreibens vom Februar 1924 aus Schweden in: NW
1924, S. 2611

77 SKA, A 62 S. 33 und 36.

78 SKA, C 6 S.728 (Sitzung vom 20.1.1925).

79 Prot.Syn.GR, 25-29.6 1925 in Filisur, S. 11; ausführliche

Berichte in: NBZ Nr. 149/29.6.1925 (verfasst von Pfr.

Stefan Martig) und Rätier Nr. 1 50/30.6.1925 (hier auch die
Zitate von St. Martig und Eya); dagegen keine Berichterstattung

in der sozialdemokratischen Bündner Volkswacht.

80 SKA, A 62 S. 43 (Früh|ahrskolloquium vom 26/27.
4.1925); C 6 S.738 (Kirchenratssitzung vom 6.5.1925)

81 SKA, A 62 S. 44f (Herbstkolloquium vom 4./5.10.1925).
Keine Angaben, wer wie gestimmt hat, doch dürften für
Wiederaufnahme des Vorstosses die Religiös-Sozialen
Felix, Guidon, Holzer, Odermatt und Walser, alle auch später

Mitglied der Vereinigung der antimilitaristischen Pfarrer,

gestimmt haben.

82 §19.4 der Reglementaren Bestimmungen
(Geschäftsordnung des Kirchenrates): «Wird ein Antrag von
dem betreffenden Kolloquium erneuert, so ist der
Kirchenrat verpflichtet, ihn an die Kolloquien auszuschreiben
und dann der Synode vorzulegen».

83 SKA, Kirchenrätliches Ausschreiben Nr. 81/März 1926,
S. 7.

84 SKA, C 7 S.13 (Sitzung vom 14.10.1925). Dieses
Verfahren wurde «mehrheitlich» beschlossen, Kirchenrat
Rageth Ragaz dürfte dagegen gestimmt haben.

85 SKA, A 62 S. 51. An diesem Frühjahrskolloquium
vom 26.4.1926 wurde auch mit 5 gegen 4 Stimmen
(durch Stichentscheid von Präses Bernhard Guidon) auf
Behandlung in Poschiavo 1926 verzichtet; C 7 S.20

(Kirchenratssitzung vom 4.5.1926).

86 SKA, C 7 S.25 (Kirchenratssitzung vom 5.5.1926).

87 SKA, B 9, S. 490 (ausführlicher Bericht über die
Synode); Prot.Syn.GR, 24-28.6.1926 in Poschiavo, S.7.

88 Es äusserten sich gemäss dem Freien Rätier (Nr.

148/28.6.1926) Paul Martig und Stefan Martig, Bernhard
Guidon, Konrad Künzler, Rageth Ragaz, Alfred Hübscher,
Georg Felix und Peter Paul Cadonau; auf der Gegenseite
die Liberalen Leonhard Schmid und erneut Andreas Truog
sowie Assessorpräses Mohr.
Summarischer Bericht auch in: NBZ Nr. 148/28.6.1926;
keine Berichterstattung in der Bündner Volkswacht.

90 SKA, A 62 S. 50-53. Das Kolloquium hatte die sieben
Richtlinien am 26.4.1926 mit 6 gegen 1 Stimme
angenommen.

91 Kibo GR Nr. 3/5.4.1927, S. 181

92 SKA, Kirchenrätliches Ausschreiben Nr. 81/März
1926, S. 4-6. Hier die ausführliche Begründung der
beiden Seiten.

93 SKA, C 6 S. 619. Sitzung vom 11.10.1921. Es ging
um die Revision des Feldpredigeramtes. Die Kirchenräte
waren allerdings nur teilweise identisch mit jenen von
1926. Auf religiös-sozialer Seite fungierte 1921 Bernhard
Guidon (1926: Rageth Ragaz), hingegen waren Präsident
und Vizepräsident dieselben, wenn auch in vertauschter
Rolle: 1921 Dekan Truog und Vizedekan Peter Walser,
1926 Dekan Walser und Alt-Dekan Truog.

94 Zu Schwemmer: AERNE 2005 und Aufbau Nr. 1/1.1.
1977, S. 3 (Nachruf von Christine Ragaz).

95 NBZ Nr. 148/26.6.1928.

96 SKA, C 7 S. 92 (Sitzung des Kirchenrates vom
20.6.1928).

97 SKA, B 9 S. 507 und 512f (Synode vom 21-
25.6.1928 in Klosters).

98 SKA, Kirchenrätliches Ausschreiben Nr.94/August
1928, S. 7.

99 SKA, C 7

9.10.1928).
S. 103f (Sitzung des Kirchenrates vom

100 SKA, C 7 S. 93f (Sitzung des Kirchenrates vom
25.6.1928). Meuli, Sohn eines Postverwaiters, war Inhaber

einer Anwaltskanzlei in Chur, Nationalst 1928-1935,
Grossrat 1903-1937 und Oberst (Historisches Lexikon
der Schweiz, elektronische Version)

101 SKA, C 7 S.104.

102 SKA, B 9 S.526f und 529. Hier auch die beiden
Fassungen der Resolution; Prot.Syn.GR, 20-24.6.1929
in Silvaplana, S. 9.

103 Rätier Nr. 145/24.6.1929. Redner pro: Guidon,
Rageth Ragaz, Peter Thumeysen, Urner, Theophil Bruppacher,

Künzler, Paul Grob; contra: Peter Hemmi, Blum,
Cadonau. Die NBZ ging auf die einzelnen Diskussionvoten

nicht ein (Nr. 145/24.6. 1929), in der Bündner
Volkswacht erschien eine Einsendung von A. Felix
(aufgrund der Ausführlichkeit und Genauigkeit von Wortmeldungen

wohl Pfr. G. Felix), die auf die Dienstverweigererfrage

einging (Nr. 85/18.7. 1929).



(Welt-)Politik in der Bündner Synode 381

104 Rätier Nr. 158/9.7.1921.

105 NBZ Nrn. 130/7.6.1921 und 142/21.6.1921; Bündner

Volkswacht Nr. 133/10.6.1921; Rätier Nrn. 141/
20.6.1921 (Artikel von Pfr. Paul Martig) und 200/
27.8.1921.

106 SKA, D 13, S.385.

107 NBZ Nr. 64/16.3.1920, Rätier Nr. 67/19.3.1920
(Spielbankeninitiative); Kibo GR Nr. 2/15.2.1921, S. 12f, NBZ
Nr. 40/17.2.1921, Rätier Nr. 40/17.2.1921 (Inventarisation).
Die Kundgebung der Synode zur Inventarisation ging auf
den Beschluss 1917 zurück, dem eine Resolution des
religiös-sozialen Pfr. Max Gerber zugrunde lag.
Das Resultat der Vorlagen: Spieibankenverbot (Art. 35 BV)

mit 276'021 zu 223'122 Stimmen angenommen (14

gegen 8 Standesstimmen), in Graubünden mit 10'062 zu
7'952 Stimmen (BBI. 1920 II S. 259f).
Inventarisation 4'983 Ja 14'504 Nein (NBZ Nr. 50/1. 3. 1921

und Rätier Nr. 50/1.3.1921).

114 SKA, B 9 S. 420, hier auch die folgenden Zitate
(Sitzung vom 24.6.1921, die Synode dauerte vom 23-
27.6.1921).

115 «§28 Endgültig entscheidet die Synode über folgende
Angelegenheiten: i) Sie trägt Sorge für alles, was das

religiöse und kirchliche Leben bei jung und alt erhalten
und fördern, die christliche Glaubens- und Liebestätigkeit
anregen und pflegen und die wissenschaftliche Tüchtigkeit

der Pfarrer sichern und mehren kann» (SKA,
Kirchenrätliches Ausschreiben Nr. 52, Kirchenverfassungs-Ent-
wurf von 1921, S. 7).

116 SKA, B 9 S.445f; Prot.Syn.GR,
Jenins, S. 17.

22-26.6.1922 in

117 Prot.Syn.GR, 26-30.6.1930 in Flims, S. 29.

118 Rätier, Nr 145/2361932; NBZ Nr. 145/23.6.1932.

119 Prot.Syn.GR, 23-27.6.1932 in Splügen, S. 17.

108 Rätier Nr 112/14.5.1920, NBZ Nr. 111/12.5.1920. 120 SKA, Schachtel A 88 (siehe die Abbildungen).

109 Kibo GR Nr 4/15.6.1921, S. 271

110 Rätier Nr. 148/28.6.1921. Antwort J.R. Truogs an
der Synode in Andeer an Andreas Truog.

111 NBZ Nr. 149/29.6 1921 (mit einem zustimmenden
Kommentar: «Je aktiver, ]e entschiedener sich die Kirche
mit ihrem moralischen Einfiuss praktisch auf die Seite des
Guten stellt, um so besser für ihr Prestige»); Rätier Nr.

145/24.6.1921 (teilweiser Abdruck); Bündner Tagblatt Nr.

145/25.6.1921 (dezidierte Ablehnung).

112 Landammann Leonhard Fopp aus Küblis
(Assessorpräses an der Synode von 1924 in Küblis) in: Rätier Nr.

150/30.6.1921 und Bündner Tagblatt Nr. 151/2.7.1921.
Grossrat Corrado Tugnum (der «Bauerngeneral» sprach
am Volksabend 1921 zum Thema «Neue Ziele und
Aufgaben unseres Volkslebens», Rätier Nr. 148/28.6.1921)
in: NBZ Nr. 175/29.7.1921. Beide lehnten Stellungnahmen

der Synoden ab.

113 Bündner Tagblatt Nr. 145/25.6.1921 (gezeichnet mit
S.; die Autorschaft ergibt sich aufgrund von SPRECHER

2000, S 924). Sprecher benutzte die polemische
Bezeichnung «Versailler <Völkerbund>»; handelte es sich
hier um die Äusserung eines schlechten Verlierers?
Graubünden hatte sich ganz knapp für den Beitritt ausgesprochen

(12'343 Ja gegen 10'797 Nein) und so zu einem
positiven Ständemehr (IIV2 gegen 1016 Standesstimmen)

und damit gesamtschweizerisch zur Annahme der
Vorlage verholten (416'870 Ja gegen 323719 Nein).
Quelle: BBI. 1920 III S. 791 und 800.

121 SKA, C 7 S.332f (Sitzung des Kirchenrates vom
21.6.1933; hier auch die ursprüngliche Textfassung).

122 SKA, B 9 S. 5751 Prot.Syn.GR, 22-26.6.1933 in

Schiers, S. 8; Rätier Nr. 146/24.6.1933; NBZ Nr. 146/
24.6.1933.

123 Hans Zindel lehnte «aus Sorge um das Wort
Gottes» das Obligatorium ab (Rätier, Nr. 147/26.6.1937).

124 RSZ Nr. 31/30.7 1937 (Kirchliche Rundschau von
Pfarrer Hugo v.d. Crone).

125 Den Aufruf redigierten die Pfarrer Hans Zindel,
Anton Ragaz, und Hans Domenig (SKA, B 9 S. 660);
Abdruck in: Prot.Syn.GR, 27.6-1.7.1940 in Davos-Platz, S. 111,
NBZ Nr. 157/6.7.1940, Rätier Nr. 157/6.7.1940, NW Nr. 7/
8/Juli/August 1940, S. 3831 «Das Wort einer tapferen
Kirche» (mit der Bemerkung von Redaktor Leonhard
Ragaz: «Es gibt in Alt fry Rätien noch Männer!»).

126 Prot.Syn.GR, 26-30.6.1941 in Bivio, S. 18; Rätier
Nr. 153/3.7.1941; NBZ Nr. 154/4.71941.

127 Erland HERKENRATH, Die Freiheit des Wortes.
Auseinandersetzungen zwischen Vertretern des schweizerischen

Protestantismus und den Zensurbehörden während

des zweiten Weltkriegs, Zürich 1972, S. 189-192
und 2021

128 Prot.Syn.GR, 25.-29.6.1942 in Ilanz, S. 121; NBZ
Nr. 149/29.6.1942; Rätier Nr. 148/27.6.1942. Um ein
Zeichen zu setzen, beschloss die Synode von 1946 in Malans,

Splügen als Tagungsort gegenüber Scuol vorzuziehen

(SKA, B 10 S. 62).



Bündner Monatsblatt 5/2004 382

129 SKA, B 10 S. 51 f und 55 (Synode von 1945 in

Parpan): Der Antrag ging von Jakob Reber aus, der neben
den Pfarrern Arnold Odermatt und Jakob Kessler (liberal,
der spätere Dekan) auch der vorberatenden Kommission
angehörte. SKA, B 10 S. 68 (Synode von 1947 in Splügen):

die vorberatende Kommission bestand aus dem
Religiös-Sozialen Georg Felix und Jakob Kessler, von dem
der Anstoss dazu ausging.

130 Prot.Syn.GR, 21-25.6.1945 in Parpan, S. 11; NBZ
Nr. 147/26.6.1945 (Abdruck der Resolution); Rätier Nr.

148/27.6.1945 (Abdruck).

131 Prot.Syn.GR, 26-30.6.1947 in Splügen, S. 8f; NBZ
Nrn. 149/28.6.1947 (Abdruck der Resolution) und 150/
30.6.1947; Rätier Nr. 149/28.6.1947 (Abdruck).

132 Rätier Nr. 150/30.6.1947.

133 SKA, B 10 S. 56; Prot.Syn., 21-25.6.1945, S. 18,
Rätier Nr. 148/27.6.1945; die NBZ nahm keine Notiz des
Antrags Ragaz.

134 Abdruck in: NBZ Nr. 154/4.7.1947.

135 SKA, B10S. 75.

136 Rätier Nr 152/2.7.1947.

137 Prot.Syn.GR, 26.-30.6.1947 in Splügen, S. 19;
NBZ Nr. 152/2.7.1947.

138 Dazu weiterführend: AERNE 2005 und SEMMLER
1974.

139 Zum Wächteramt und den Religiös-Sozialen:
AERNE 2005. In Graubünden wurde es in den Diskussionen

nicht sehr oft zitiert. Eine Ausnahme: Pfr. Viktor Weber

(1909-1988) in Almens-Rothenbrunnen-Trans 1938-
1947 machte das Wächteramt auch für kirchliche
Stellungnahmen gegen das schliesslich verhinderte Projekt
eines Stausees mit Kraftwerk im Rheinwald oder gegen
das Lotteriewesen geltend (Kibo GR Nr. 6/Aug. 1943,
S. 266-268; Zürcher Kirchenbote Nr. 9/Sept. 1943,
S. 651)

Peter Aerne publiziert zu Themen der Schweizer (Kirchen-)Geschichte des 20.
Jahrhunderts.

Adresse des Autors: Peter Aerne, rue des Parcs 36, 2000 Neuchâtel


	"Eine Ueberflutung von Ragaz"?

