
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (2004)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Autor: Hitz, Florian / Furter, Reto / Bundi, Martin

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gewissensfreiheit und Inquisition 83

Rezensionen

Religiöse Toleranz und Minderheitenschutz -
Rechtgläubigkeit und Hexenverfolgungen

Martin Bundi, Gewissensfreiheit und Inquisition im rätischen

Alpenraum. Demokratischer Staat und Gewissensfreiheit. Von

der Proklamation der «Religionsfreiheit» zu den Glaubens- und

Hexenverfolgungen im Freistaat der Drei Bünde (16. Jahrhundert).

Hg. vom Verein für Bündner Kulturforschung, Haupt Verlag,
Bern, Stuttgart, Wien 2003, 400 Seiten, 2 Grafiken, 1 Karte,
1 Tabelle, ISBN 3-258-06611-6, Fr. 38.-

Martin Bundis neues Buch bietet eine spannende Geschichte mit
glücklichem Anfang und tragischem Ausgang. Es erzählt, wie seit
dem frühen 16. Jahrhundert die Gewissensfreiheit in Rätien
verkündet und verteidigt und wie sie bald darauf bekämpft und
teilweise beseitigt wurde.
Aber das Buch enthält nicht nur eine fesselnde Erzählung; es bildet

auch einen wissenschaftlichen Beitrag. In dieser Hinsicht
zeigt es einen ausgesprochen thesenhaften Charakter. Das verrät
sich schon im Titel: «Gewissensfreiheit» versus «Inquisition» -
eine begrifflich stark zugespitzte Gegenüberstellung. Der Kontrast

im Titel signalisiert die Kontroverse in der Darstellung.
Der Autor selbst bezeichnet sein neues Werk als «Abhandlung»,
im Sinn einer problembezogenen Studie, nicht einer breiten
Epochenschilderung. Die eigentliche Darstellung ist verhältnismässig

schlank; sie macht nur die Hälfte des Buchumfangs aus;
die andere Hälfte besteht aus Anhängen mit verschiedenen
Materialien, insbesondere Quellentexten, von denen etliche hier zum
ersten Mal publiziert werden.

Gewissensfreiheit

und Inquisition
im rätischen Atpenraum

orti

::- -

y

Kommunale Kulthoheit oder Gewissensfreiheit?

Es ist bekannt, dass die bündnerischen Kirchgemeinden im
16. Jahrhundert selbst darüber entscheiden konnten, ob sie den



Bündner Monatsblatt 1/2004 84

«alten» Glauben beibehalten oder den «neuen» annehmen wollten;

konkret: ob sie die heilige Messe oder die evangelische Predigt

hören, ob sie einen Priester oder einen Prädikanten anstellen
wollten. Dass dies seit 1526 (Zweiter Ilanzer Artikelbrief) in Theorie

und Praxis der Fall war und dass diese Verhältnisse ihre Wurzeln

im Spätmittelalter hatten, ist neuerdings wieder durch die

Forschungen von Immacolata Saulle erhärtet worden.
Unter Gewissensfreiheit verstehen wir - mit Bundi - aber
mehr als diese kommunale Kulthoheit. Hätten nämlich nur die
Gemeinden in Glaubenssachen frei entscheiden können, dann
wären eben nur sie die Trägerinnen der Glaubensfreiheit
gewesen. Doch das Subjekt des Glaubens ist letztlich kein
Kollektiv, sondern der einzelne Mensch. Nicht die (kommunale)
Institution, sondern das Individuum hat ein Gewissen. Allein
durch die Anwendung des Mehrheitsprinzips, und sei es auf
Gemeinde-Ebene, ist die Gewissensfreiheit noch nicht
gewährleistet. Dies hat schon der katholische Kirchenhistoriker
Oskar Vasella zu bedenken gegeben: «Dank des Mehrheitsprinzips

wurde die Glaubensfrage auch innerhalb der
Gemeinden zur Machtfrage.»
Aber war es wirklich so, hatte die Mehrheit im alten Bünden
immer das letzte Wort? Nein, nicht wenn es um Glaubenssachen

ging. Dann kam ein flankierendes Prinzip zur Geltung, nämlich:
Minderheitenschutz.
Martin Bundi verweist auf einen Bundstagsbeschluss aus dem

Jahr 1526, demzufolge jeder Angehörige der Bünde, ob Mann
oder Frau und gleich welchen Standes, die «päpstliche» oder aber
die «evangelische» Religion annehmen könne, so wie es ihm oder
ihr der heilige Geist eingebe. Und die beiden Parteien sollten
einander nicht schmähen noch verfolgen.

Das Problem der Parität

Nehmen wir also an: Nachdem eine Gemeinde über die

Glaubensrichtung abgestimmt hatte, war in dieser Gemeinde
immer noch eine Minderheit vorhanden, die ihre Überzeugung
nicht aufgeben wollte. Wie etwa Randolph Head gezeigt hat, gab

es nun prinzipiell zwei Möglichkeiten, die Gewissensfreiheit zu
wahren. Entweder durfte die Minderheit den Gottesdienst in
einer benachbarten Kirche ihrer eigenen Konfession besuchen.
Oder aber sie erhielt ein Mitbenutzungsrecht an der örtlichen
Kirche. Die zweite Lösung ist (zumindest theoretisch) befriedi-



Gewissensfreiheit und Inquisition 85

gender: Nur in diesem Fall kann man von einer «paritätischen»
Kirche beziehungsweise Kirchgemeinde sprechen.
Wenn die Drei Bünde in ihrer Gesamtheit bikonfessionell waren,
so bedeutete dies noch nicht unbedingt, dass vor Ort jeweils
Parität herrschte. Wenn eine Gemeinde eine religiöse Minderheit
duldete, die ihren Gottesdienst diskret in Privathäusern abhielt,
so war dies noch keine echte Parität. Die paritätische
Kirchenbenutzung wurde erst 1557 per Bundstagsbeschluss offiziell
gemacht, den Gemeinden mit konfessioneller Minderheit verordnet.

«Diese Regelung führte in der Folge zu den so genannten
paritätischen Verhältnissen in zahlreichen Bündner Gemeinden.»
Bundi tönt hier nicht gerade begeistert - dabei bildeten doch
gerade solche paritätischen Verhältnisse die notwendige Konsequenz

aus dem Grundsatzentscheid von 1526.

Die praktische Um- und Durchsetzung des Prinzips war
allerdings dornenvoll. Dort, wo man Parität zu realisieren
versuchte, war die Folge nicht Harmonie, sondern Dauerkrise. Die
konfessionelle Koexistenz in den paritätischen Gemeinden war
meist unfriedlich; es gab endlose Reibungen um das Pfrundgut,
um die Benutzung der Kirche und des Friedhofs, um die
Heilighaltung der Feiertage.
Dies zeigen etwa die Vorgänge in Sagogn, Martin Bundis
Heimatort. Nach heftigen Auseinandersetzungen noch im 18.

Jahrhundert («Sagenser Handel») durfte sich die reformierte Minderheit

schliesslich eine eigene Kirche bauen. Damit waren beide
Konfessionen gesichert, und die Gewissensfreiheit war gerettet.
Doch der Hergang dieser Lösung - Streit und Spaltung -
entsprach nicht dem Geist des Grundsatzes von 1526.

«Europaweit einmaliges Signal»?

War die bundstägliche «Proklamation» von 1526 wirklich ein

«europaweit einmaliges Signal», wie Bundi mehrmals versichert?
Bildete sie tatsächlich «pionierhaft weltweit den ersten liberalen
Ansatz zur religiösen Toleranz»?
Diese Einschätzung scheint doch etwas übertrieben, wenn man an
einen Beschluss denkt, den die Appenzeller Landsgemeinde
bereits im Vorjahr erlassen hatte. Da der Appenzeller Text offenbar

kaum bekannt ist, sei er hier in seinen Kernsätzen zitiert: Man
solle in jeder Kirchgemeinde darüber abstimmen, «wetlichen

glouben sy weIti annemen, und was dann die merer hand erhalte,
dem solle die minder volgen» - Mehrheitsprinzip). «Doch dass



Bündner Monatsblatt 1/2004 86

der glouben frey sige, und dass keine partey die ander zu glouben
zwinge, sonder wohin ein jeglichem gewüssen wyse, dem solle er
nachvolgen» Gewissensfreiheit bzw. Minderheitenschutz).
Das Appenzeller Statut und die etwas jüngere Bündner «Proklamation»

entsprechen sich weitgehend. Auch die Appenzeller
formulierten den Grundsatz der religiösen Toleranz. Nur dass sie

die Problematik der paritätischen Kirchen vorwegnahmen - und

umgingen. Sie verfügten nämlich, dass jedermann frei sei, dort
zur Kirche zu gehen, wo Gottesdienst nach seinem Bekenntnis
gehalten werde; «man sollte aber in einer kilchen nit mer dann ein

gottesdienst üben.» Damit vermied man jene Wirren, unter denen
dann bestimmte Bündner Gemeinden zu leiden hatten.

Umgekehrt war die lokale Parität - das «Bündner Modell» -
geeignet, Spannungen zu absorbieren, die ein Gemeinwesen auf
territorialer Ebene auseinander reissen konnten. Dies zeigt wieder
das Appenzeller Beispiel, nun aber im negativen Sinn. Anno
1597, als sich die katholischen Inneren Rhoden mit dem
ultrakatholischen König von Spanien verbünden wollten, brach das

Ländchen auseinander, wobei auch gleich der Minderheitenschutz

aufgehoben wurde.
Aber was soll hier überhaupt die Diskussion des Appenzeller
Beispiels? Sie soll darauf hinweisen, dass die Herausforderung
der Gewissensfreiheit nicht exklusiv in Graubünden verspürt
wurde. Auch die eidgenössischen Orte waren damit konfrontiert

- und fanden teilweise originelle Antworten. Das nächstliegende
Beispiel wäre übrigens Glarus, das im «Landesvertrag» von 1532

eine Zwischenlösung verwirklichte, eine Kombination aus beiden

Lösungen: einerseits paritätische Kirchgemeinden, andererseits

territoriale Aufteilung zwischen den Konfessionen.

In den Untertanenlanden: Toleranz

Die Gewissensfreiheit sei auch in Chiavenna, im Veltlin und in
Bormio verwirklicht worden. Die Bündner hätten die «staatsrechtlichen

Grundlagen» ihrer Kirchenpolitik auf die Untertanenlande

übertragen; sie hätten die «verfassungsmässigen Rechte» der beiden

Religionsparteien auch dort durchgesetzt. Dies sei - so der Zürcher
Kirchenhistoriker Prof. em. Fritz Büsser in seinem Geleitwort -
eine der wesentlichsten Erkenntnisse von Martin Bundis Arbeit.
Der Autor betrete damit wissenschaftliches «Neuland».
1544, fünf Jahre nachdem sich in Chiavenna eine evangelische
Gemeinde gebildet hatte, erliessen die Drei Bünde ein «Toleranz-



Gewissensfreiheit und Inquisition 87

a

/e>
y-<^ ^»«

/ <i

^mmm
U a

» 3

^F77TO

3
&S»Si

WP
« '

>T

« .-«

öi
edikt» (Bundi) für die Untertanenlande: Evangelische Flüchtlinge

aus Italien erhielten ein Aufenthaltsrecht, und die Anstellung
evangelischer Lehrer und Prediger in Privathäusern wurde
erlaubt. Im Jahr 1552 bestätigte der Bundstag diesen Beschluss und
fügte hinzu: Die evangelischen Prediger in den Untertanenlanden
mussten sich von der Rätischen Synode prüfen lassen; danach
seien sie selbst zur Teilnahme an der Synode verpflichtet.
So wurden die italienischen Glaubensflüchtlinge geschützt und
ansatzweise integriert. Innerhalb des Veltlins bildeten die evangelischen

Prediger und ihre Anhänger - vorwiegend Kaufleute und
Aristokraten - eine zahlenmässig kleine Minderheit, hinsichtlich
ihrer Wirtschaftskraft und Bildung aber eine profilierte Elite.
Ihre wichtigsten Vertreter sind aus den Arbeiten von Conradin
Bonorand und Alessandro Pastore bekannt.

Die Göttliche Mühle:
Titelholzschnitt der reformatorischen

Flugschrift «Karsthans»

(Zürich und Strassburg
1521). Verfasser dieser
Schrift war der mit Zwingli
befreundete Martin Seger
aus Maienfeld.
Der Holzschnitt zeigt, wie das

Evangelium (die vier
Evangelisten-Symbole) in der Göttlichen

Mühle zum köstlichen,
nährenden Mehl von «Glaub,
Lieb, Hoffnug» verarbeitet
wird. Die Lehrer des Evangeliums

(Luther und Erasmus)
wollen das Mehl unters Volk

verteilen; der Papst und die
Kirchenfürsten («die breiten
Hüteträger», wie die
Flugschrift sie nennt) versuchen
dies zu verhindern. Ein

Krähenvogel kommentiert die
klerikale Position: «bau bau».
Der bäuerliche «Karsthans» -
er ist die harte Feldarbeit mit
dem Karst gewohnt - erkennt
seine Interessen und verteidigt

sie entschlossen: «Wer
das heilig Evangelium recht
lehre, den wolle der Papst
mit Gewalt verderben? Nit
des Dings! Wo ist mein
Flegel?» Der Dreschflegel wurde
zu einem Emblem des
Landvolks, das im Bauernkrieg
von 1525 gegen Adel und
Klerus aufbegehrte.
Ein Ausschnitt aus dieser
symbolträchtigen Darstellung
schmückt den Umschlag von
Bundis Buch. Damit wird auf
die reformatorische und
sozialreformerische Bewegung

der 1520er-Jahre
verwiesen. In Graubünden hatte
diese Bewegung nachhaltigen

Erfolg; hier konnte sie
sich auf eine starke kommunale

Tradition stützen.



3ündner Monatsblatt 1/2004 88

Wie Bundi zeigt, kam diese Gruppe bald in den Genuss der
bündnerischen «Religionsfreiheit»; konkreter: in den Genuss des

Minderheitenschutzes der Drei Bünde. Der Paritätsbeschluss von 1557

gab den Reformierten auch in den Untertanenlanden ein Anrecht
auf die (Mit-)Benutzung von Kirchen und Friedhöfen.

oder Dominanz?

Mit der Zulassung evangelischer Prediger verband sich die

Abweisung katholischer Kleriker: Der Bundstag verbot die Anstellung

«fremder» Priester und Mönche in den Untertanenlanden.
Die Bestimmung war in den Paritätserlass von 1557 integriert
und wurde immer wieder bestätigt (1558, 1567, 1576,1581,1586,
1598). Auf dieser Grundlage wurden 1559 die Jesuiten abgewiesen,

als sie sich im Veltlin niederlassen wollten.
Die Abweisung italienischer Ordensgeistlicher liess sich mit dem

Zweiten Ilanzer Artikelbrief rechtfertigen, der den Klöstern die

Aufnahme von Novizen untersagt hatte. Dahinter stand natürlich
die Absicht, die Konvente eingehen zu lassen. Diese Tendenz wurde

nun wieder aktuell: «Nach 1550 bekannte sich eine Mehrheit
der Bündner in den regierenden Landen zum neuen Glauben, was
die Bundestage nun veranlasste, auch die Grundsatzbeschlüsse

[von 1526] entschiedener und selbstbewusster zu vollziehen.»
Betrieben die Drei Bünde in ihren Untertanenlanden eine parteiische

Religionspolitik? Bundi will diese Frage nicht direkt bejahen:

«Die bündnerische Kirchengesetzgebung zielte [...] nicht
einfach darauf ab, die neue Lehre zu begünstigen oder zu verbreiten;
sie insistierte auch darauf, dass die katholische Religion respektiert
und in ihren Grundsätzen befolgt werde.» Mit anderen Worten:

zwar aktive Förderung der Reformierten, aber deswegen noch keine

aktive Diskriminierung der Katholiken. Letzteres wäre auch

kaum möglich gewesen, bei einem katholischen Bevölkerungsanteil

von 99 % im Veltlin. Bundi verschweigt indessen nicht, dass

der einheimische Veltliner Talrat mit der Bündner Religionspolitik
unzufrieden war und dies auch öfters zu Protokoll gab.

«Herrschaftsrecht» statt «Gemeindeprinzip»

Frühere Autoren haben schärfer geurteilt. Etwa Oskar Vasella: «Von
einer <Toleranz> der damaligen protestantischen Glaubenspartei
kann keine Rede sein. Auch sie kämpfte im Zeichen der Ausschliess-



Gewissensfreiheit und Inquisition 89

lichkeit, daher mit dem Ziel der Vernichtung des katholischen
Gegners.» Besonders im Veltlin habe die «neugläubige Partei» eine

«schroff aggressive und expansive Religionspolitik» verfolgt.
Eine ähnliche Auffassung äusserte bereits um 1890 Michael Vaiar:

«Am Ruder waren bei uns seit 1526 die Reformirten und Thor-
heit wäre es, annehmen zu wollen, es seien dieselben ihrer
Herrschaft nicht eben so sehr sich bewusst gewesen, wie in
katholischen Landen die Gegenpartei.» Vaiar, selbst Protestant, meinte:
«Die provozirende Partei ist in Rhätien, seit der Mitte des XVI.
Jahrhunderts und früher schon, oft die protestantische.»
Zwei Punkte sind hier wichtig. Erstens: Die Bündner Gemeinden

waren (um 1600) zu zwei Dritteln reformiert; dieser Umstand
schlug sich notwendigerweise in der «Kirchengesetzgebung» für
das Veltlin nieder. Zweitens: Es war in der Frühen Neuzeit
selbstverständlich, dass die Konfession des Landesherrn innerhalb seines

Herrschaftsgebietes privilegiert wurde.
Eine Selbstverständlichkeit war dies auch für republikanische
Mächte wie die Bündner und die Eidgenossen. Nach ihrem Sieg
bei Kappel 1531 führten die katholischen Orte der Eidgenossen
in den Gemeinen Herrschaften eine «halbe» Parität ein, das

heisst: Minderheitenschutz nur für Katholiken. Im Veltlin galt
derweil ein Minderheitenschutz nur für Reformierte. Eine
fundamentale Ungerechtigkeit? Wohl kaum; die katholische Mehrheit

im Veltlin brauchte ja keinen Minderheitenschutz. Und
doch: Der «Gegensatz zwischen dem Herrschaftsrecht und dem

Gemeindeprinzip» (Vasella) bleibt bestehen.

Martin Bundi rückt diesen Gegensatz etwas in den Hintergrund.
Dem modernen Demokraten ist das bündnerische Gemeindeprinzip

näher als das bündnerische Herrschaftsrecht. Doch die
Bündner des 16. Jahrhunderts - widersprüchlich, wie sie waren -
hielten beides in Ehren.

Spannungsvolle Nachbarschaft

Die Bündner Religionspolitik im Veltlin wurde wesentlich durch
das Verhältnis zu Mailand bestimmt. Das Herzogtum, dem die
Bündner seinerzeit das Veltlin entrissen hatten, stand seit 1535

unter spanischer Herrschaft. Die spanischen Gewalthaber wollten

die Kontrolle über das Addatal zurückgewinnen. Ihr Interesse

bestand (nach Andreas Wendland) im «Nutzen der Pässe»; ihre
Sorge war die «Gefährdung der Seelen», das heisst: die Gefährdung

der Katholizität der südalpinen Talschaften.



Bündner Monatsblatt 1/2004 90

In kirchlicher Hinsicht gehörte das Addatal zum Bistum Como.
Nach 1550 versuchten die Bündner den Bischof an der Wahrnehmung

der geistlichen Gerichtsbarkeit im Veltlin zu hindern. Sie

konnten aber nicht verhindern, dass Kirchenfürsten, Inquisitoren
und Missionsprediger (Jesuiten und Kapuziner) das Veltlin, ja

zeitweise auch die Mesolcina und das Bergell bereisten. Einen
Höhepunkt erreichten diese Aktivitäten im Jahr 1583, als der
Mailänder Erzbischof Carlo Borromeo (heilig gesprochen 1610)
in Roveredo einen grossen Hexenprozess organisierte und eine

Inspektionsreise nach Disentis unternahm.
Diese Offensive eines neu konsolidierten Katholizismus lief
letztlich auf eine «Verfolgung der reformierten Minderheiten am
Alpensüdfuss» hinaus. Bundi schlägt einen Bogen von
Borromeos Umsturzplänen für das Veltlin, 1584, bis zum grossen
Veltliner Aufstand und dem Gemetzel an den Protestanten im
Jahr 1620. Den Aufruhr von 1584 konnten die Bündner noch
niederschlagen; doch «1620 ging der Samen auf».

Hier leuchtet Bundis Sicht ein: Die blutigen Geschehnisse zur
Zeit der Bündner Wirren und des Dreissigjährigen Kriegs hatten
keinen anderen Hintergrund als die vielen Übergriffe, Entführungen

und Attentate, die schon seit Jahrzehnten in Mailand und
Como gegen die Reformierten im Veltlin angezettelt wurden.
Den zähen Kampf der Bischöfe und Inquisitoren unterstützten
die spanischen Gewalthaber zunächst nur verdeckt, im Rahmen
des europäischen Krieges aber umso offener und energischer.

Wer war schuld an den Hexenverfolgungen?

Das letzte Kapitel des vorliegenden Buchs trägt die Überschrift:
«Inquisition und frühe Hexenprozesse im Dreibündestaat». Damit

ist auch schon angedeutet, dass der Autor einen Zusammenhang

sieht zwischen der Protestantenverfolgung südlich der

Alpen und den Hexenverfolgungen in Graubünden.
Wie hat man sich diesen Zusammenhang vorzustellen? Bestand
ein eigentlicher Kausalnexus zwischen dem «Einfiuss» der Inquisition

(im Süden) und den Hexenverfolgungen (im Norden)?
War die Inquisition die alleinige Ursache für die Hexenverfolgungen?

Oder gehörte sie zu deren notwendigen Bedingungen?
Oder war sie nur ein auslösender Faktor?
Auf diese Fragen gibt Bundi keine präzise Antwort. Aber
vielleicht ist es auch unangebracht, so zu fragen. Denn Bundi
spricht von «Einfiuss»; er denkt also an Beeinflussung - an sozia-



Gewissensfreiheit und Inquisition 91

le und psychische Vorgänge, die sich nicht ohne weiteres logisch
zergliedern lassen.

Zergliedern können wir dafür Bundis Argumentation. Sie hat

folgende Struktur:

1. Hexenverfolgungen in Form von Massenprozessen gab es in
Graubünden erstmals 1583, in der Mesolcina.

2. Jenes Verfahren stand unter der Leitung des Mailänder Erzbischofs

Borromeo, der es offenbar (auch) zu gegenreformatorischen

Zwecken nutzte: als Waffe gegen die Protestanten.

3. Die ersten neuzeitlichen Hexenprozesse in Nordbünden waren

diejenigen von Disentis, im Jahr 1590. Sie fanden unter
lebhafter Beteiligung der dortigen Klostergeistlichkeit statt,
die ganz unter borromäischem Einfiuss stand.

4. Die übrigen Talschaften Graubündens, in denen Hexenverfolgungen

vorkamen, grenzen entweder an Südbünden oder an
die Cadi; sie wurden also von dorther «infiziert». Räumliche
Verteilung und zeitliche Abfolge der Hexenprozesse ergeben
ein dynamisches Gesamtbild: Ausbreitung von Süden nach

Norden; in Nordbünden sodann von Westen nach Osten.

5. Ausnahmen: Prättigau und Schanfigg. Die hexenverfolgenden
Talschaften des Zehngerichtenbundes wurden von Norden
her, nämlich aus der katholischen Grafschaft Vaduz,
«angesteckt».

Diese Aussagen-Sequenzen führen zu einer bestimmten Konklusion,

die da lautet: Die Hauptverantwortung für die Hexenverfolgungen

in Graubünden liegt bei den Institutionen und
Würdenträgern - oder, wie man in Rom sagen würde, bei den «Söhnen»

- der römisch-katholischen Kirche. Eine sehr weitreichende
Schlussfolgerung. Lässt sie sich aufrechterhalten?
Ein entscheidender Vorgang ist der Misoxer Hexenprozess von
1583. Hier verband sich (vermutlich) Protestantenverfolgung mit
Hexenverfolgung. Zehn Personen wurden in Roveredo bei

lebendigem Leib verbrannt, «ein auto da fé nach spanischem
Vorbild». Kardinal-Erzbischof Borromeo nahm an dem Anlass nicht
persönlich teil; aber die Todesurteile waren in seinem Beisein
gefällt worden. «Hier wurden Massenprozesse zum System erhoben

und der Tod auf dem Scheiterhaufen zur gängigen Praxis.»



Bündner Monatsblatt 1/2004 92

Indem sich das unheilvolle Beispiel auf andere Talschaften übertrug,

wurde es «hauptverantwortlich für die Exzesse im 17.
Jahrhundert». Dies ist sozusagen das Scharnier von Bundis
Argumentation.

Die Vermutung, dass mit dem Verfahren von 1583 nicht zuletzt
protestantische Kreise getroffen wurden und auch getroffen werden

sollten, hat einige Wahrscheinlichkeit für sich. Nur auf diese

Weise vermochte die Inquisition die Reformierten in der Mesolcina,

innerhalb des Grauen Bundes, zu belangen. Eine detaillierte
Beweisführung aufgrund der Quellen ist nicht mehr möglich,
da die Prozessakten von 1583 aus dem Kreisarchiv Misox
verschwunden sind.

«Ansteckung»?

Problematischer ist der letzte Teil von Bundis Argumentation:
Hinsichtlich der Hexenverfolgungen seien die Bündner Talschaften

durch die Inquisition von Mailand und Como oder zumindest

jeweils von katholischen Nachbargebieten her «angesteckt»
worden.
Problematisch ist hier schon der metaphorische Sprachgebrauch.
Die Geschichtsschreibung kann auf Metaphern zwar nicht
verzichten; aber auf ihren Erklärungswert verlassen kann sie sich
auch nicht. Wenn wir sagen, dass eine Talschaft «vom Hexenwahn

infiziert» worden sei - und Bundi drückt es immer wieder
so aus -, dann haben wir zwar unseren Abscheu vor dem Phänomen

in Worte gefasst, aber erklärt haben wir dieses Phänomen
noch nicht. Ja wir haben es noch nicht einmal zuverlässig
beschrieben. Die Hexenverfolgungen waren schliesslich keine
Infektionskrankheit im klinischen Sinn.

Der grundsätzliche Unterschied besteht darin, dass die
Menschen des 17. Jahrhunderts dem Konzept der Hexenverfolgungen
nicht in der gleichen Art ausgeliefert waren wie etwa dem
Pestbazillus. Hätten sich sonst bestimmte Gemeinden dem
Verfolgungstrend verweigern können, so Chur (weitestgehend) und
Davos (vollständig)? Hätten sich sonst die Hexenprozesse in der
Grafschaft Vaduz durch ein autoritatives Rechtsgutachten stoppen

lassen?

Wenn die Hexenverfolgungen 1649/50 in Vaduz einen Höhepunkt

erreichten und 1653 im Prättigau einsetzten: Lag dies dann
wirklich an einer Seuche, die sich innerhalb von drei Jahren über
eine Luftliniendistanz von 21 Kilometern ausbreitete? Könnten



Gewissensfreiheit und Inquisition 93

die Hexenprozesse in den Gerichten Schiers und Castels nicht
auch damit zusammenhängen, dass diese beiden Gemeinden ihre
«Herrlichkeit» im Malefizgericht unter Beweis stellen wollten,
die sie soeben von Österreich erworben hatten? Womit nur ein

möglicher Faktor genannt sein soll, für den weder Rom noch
Vaduz verantwortlich war.

Das Problem der Konfessionalisierung

Gerade die Hexenverfolgungen sind ein Beispiel für parallele
Tendenzen in beiden Konfessionen; Tendenzen, die insgesamt
zum Vorgang der «Konfessionalisierung» gehören. Umfang und
Tragweite der bündnerischen Konfessionalisierung werden seit

einigen Jahren von Prof. Ulrich Pfister erforscht.
Beim Prozess der Konfessionalisierung ging es nicht so sehr

darum, dass eine Konfession die andere negativ beeinflusst hätte.
Die Bildung von «Konfessionskirchen» erfolgte vielmehr durch
die gegenseitige Annäherung von kirchlicher und staatlicher
Organisation. Es ging um die Kontrolle der Geistlichen und der

Gläubigen durch die Obrigkeit.
Martin Bundi hat keineswegs übersehen, dass es diese Entwicklung

auch in Graubünden gab, zumal auf reformierter Seite: «Im
Wesen der Kirchengesetzgebung des Dreibündestaates lag eine
starke Tendenz zum Staatskirchentum, zur Verbindung von Staat
und Kirche.»
Da Hexenprozesse in beiden konfessionellen Lagern vorkamen -
wobei die Prozesse grundsätzlich von der weltlichen Obrigkeit
geführt wurden, diese aber von Geistlichen instruiert war -,
könnte man die ganze Frage doch auch unter dem Aspekt der

Konfessionalisierung betrachten. Eine immer autoritärere
Obrigkeit, eine immer enger definierte Rechtgläubigkeit, ein
zunehmendes Misstrauen gegenüber «magischen» Praktiken und wohl
auch zunehmende Verteilungs- und Verdrängungskämpfe in der
dörflichen Gesellschaft: Dies alles gab es in der Frühen Neuzeit
auf reformierter ebenso wie auf katholischer Seite.

Da mutet es fast ein wenig verharmlosend an, wenn Bundi die

«Magiologia», ein über tausendseitiges Handbuch der Hexenkunde

aus der Feder des reformierten Pfarrers Bartholomäus
Anhorn d.J. (von Fläsch), bloss als «unkritischen» Beitrag
qualifiziert.



Bündner Monatsblatt 1/2004 94

Die Grenzen der Toleranz

Nun, Martin Bundi will das analytische Konzept der
Konfessionalisierung nicht anwenden. Dazu ist er natürlich auch nicht
verpflichtet. «Konfessionalisierung» würde auf die Parallelen
zwischen den Konfessionen verweisen; «Gewissensfreiheit» als

Leitmotiv verweist eher auf die Unterschiede - vor allem dann,

wenn der Kontrastbegriff «Inquisition» heisst.

Bundi räumt ein, dass die bündnerische Gewissensfreiheit des

16. Jahrhunderts eine «beschränkte» oder «relative» Freiheit war.
Sie galt nur für Reformierte und Katholiken, nicht aber für Täufer

oder andere Nonkonformisten («Sekten»). Demnach gab es

religiöse Intoleranz auch bei den Bündner Reformierten. Deren
Repressalien seien aber niemals mit den Gräueln der katholischen

Inquisition zu vergleichen, stellt Bundi klar.
Machen wir die Probe aufs Exempel. Der von Bundi selbst
angeführte Testfall besteht in der wiederholten Vertreibung der Täufer

aus der reformierten Stadt Chur. Das waren intolerante, aber

unblutige Akte. Mit dieser Feststellung begnügt sich Bundi aber

nicht; er versucht eine Art Rechtfertigung: «Aus reformatorischer

Sicht» sei die Ausweisung der Täufer nötig gewesen, «um
das Erreichte überhaupt zu retten und das Überleben des evangelischen

Bekenntnisses und seiner eigenständigen Landeskirche zu
gewährleisten.»
Aus ketzerischer Sicht scheint uns dieses Argument bedenklich.
Ganz ähnlich hätte doch auch der spanische Grossinquisitor
behaupten können: «Alles was ich will, ist die Reinheit des

Bekenntnisses, die Rettung des Glaubens, das Überleben der Kirche

...»

Jedenfalls wurden auch noch in den Jahren 1570/71 Täufer aus

Chur und Umgebung vertrieben, und damals war das evangelische

Bekenntnis hier längst gesichert. Die Bekämpfung der Täufer

war nun ganz einfach eine herrschaftserhaltende Massnahme
etablierter Kräfte.
Wenn sich im «neuen Bundi», neben vielen wichtigen Informationen

und anregenden Interpretationen, gewisse Widersprüche
abzeichnen, dann deutet dies auf einen historischen Widerspruch
(im Hegeischen Sinn). Es deutet auf die Spannung zwischen der
Idee der Gewissensfreiheit und der tatsächlichen Entwicklung
von Kirche, Staat und Gesellschaft in der Frühneuzeit.

Florian Hitz



Pioniere der Alpentopografie 95

Paul Caminada, Pioniere der Alpentopografie
Die Geschichte der Schweizer Kartenkunst

AS Verlag, Zürich 2003, 240 Seiten, ISBN 3-905111-99-3.

Karten, Landeskarten, sind für den modernen Gebrauch des

Gebirges unentbehrlich. Zwar gleitet die Seilbahn auch kartenlos auf

jeden Piz, zwar findet der Automobilist auch navigationssystemlos

jenen Ort, wo er hin möchte. Der Bau der Seilbahn

jedoch erforderte überaus genaues Kartenmaterial, topographisches

und mathematisches Grundwissen, ebenso jener der Strasse

oder der Eisenbahnen, von allfälligen Brücken und Tunnels ganz
zu schweigen. Der Wanderer, die Skitourengängerin und der
Downhiller vertrauen den grünen oder braunen, blauen oder
roten Landeskarten mit den benötigten Zusatzinformationen nicht
selten ihr eigenes Leben an. Sicherheit im Gebirge, scheinbare
Sicherheit im Gebirge, bietet jeder bessere Kiosk im schweizerischen

Alpenraum für 20 Franken an, für alles andere gibt es die

Rega-Gönnerschaft. Doch was heute selbstverständlich ist, die

Orientierung im Gelände anhand einer topographisch genauen
Abbildung auf Papier oder auch dem Computerbildschirm, war
bis vor 200 Jahren noch undenkbar, und zwar sowohl was die
technische Herstellung eines solchen Abbildes betraf wie auch
dessen freier und für alle zugänglicher Gebrauch.
Bereits seit dem 15. Jahrhundert wurden die Eidgenossenschaft
oder Teile davon kartographisch dargestellt, 1496 etwa durch
Konrad Türst oder im beginnenden 18. Jahrhundert durch
Johann Jakob Scheuchzer. Beide Karten standen dabei am
Anfang der technischen Formalisierung und kennzeichneten die
Städte noch mit Häusergruppen und Kirchtürmen, sie besassen

keine Höhenangaben, gaben die Geländeformationen - wenn
überhaupt - allenfalls schematisch wieder, technischen Problemen

wie etwa jenem der adäquaten Projektionsform wurde noch
keine Beachtung geschenkt. Strassen, eines der wesentlichen
Elemente moderner Kartenwerke, fehlten meist gänzlich.
Um 1800 erschienen die ersten Blätter des ersten Atlas der
Schweiz, des «Atlas général de la Suisse en 16 feuilles, avec une
carte générale de l'Atlas Suisse», nach seinem Initianten Johann
Rudolf Meyer auch Meyerscher Atlas genannt. Die Schraffier-

mm.

PIONIERE DER
ALPENTOPOGRAFIE

ff ¦ 0'
-V: Wyvvv



Bündner Monatsblatt 1/2004 96

technik, die gewählte Beleuchtung und die Reliefgestaltung
schlagen in visueller Hinsicht einen ersten Bogen zu den späteren
glanzvollen Kartographiewerken des 19. und 20. Jahrhunderts,
doch der Atlas entstand, zumindest aus heutiger Optik, reichlich
anachronistisch: als Abbild eines - nicht mehr erhaltenen -
dreidimensionalen Reliefs, welches zu diesem Zweck ausgangs des

18. Jahrhunderts hergestellt wurde und den Anfang einer bis ins
20. Jahrhundert dauernden Tradition der alpinen Reliefbaukunst
markierte. Längen- und Höhenmessungen im Gelände, ausgehend

von Frankreich, welches in kartographischen Disziplinen
lange Zeit eine Pionierrolle innehatte, standen am Ausgangspunkt

der «Topographischen Karte der Schweiz», des zweiten
schweizerischen Atlaswerkes, welches zwischen 1841 und 1864

unter der Leitung von Guillaume-Henri Dufour, dem späteren
General im Sonderbundskrieg, als «Dufourkarte» erschien. Sie

löste nach über 40 Jahren den «Atlas général de la Suisse» mit
trigonometrischen Verbesserungen und wesentlich genaueren
topographischen Aufnahmen ab und wurde bis ins 20. Jahrhundert
gedruckt. Die unveröffentlichten Original-Messtischaufnahmen
der «Topographischen Karte der Schweiz» waren dabei mit
Höhenkurven erstellt worden, für die Karte selbst wurde eine

Schraffendarstellung gewählt. Auf den Messtischaufnahmen zur
Dufourkarte basierte teilweise auch die dritte kartographische
Darstellung der Schweiz, der «Topographische Atlas», der unter
der Leitung von Hermann Siegfried ab 1870 erschien und teils bis

1949 nachgeführt wurde. Die «Siegfriedkarten», wie man die

Blätter des «Topographischen Atlas» nannte, waren nach den
unveröffentlichten Messtischaufnahmen die ersten Höhenkurvenkarten,

welche das gesamte Land abdeckten, und galten als

kartographisches Meisterwerk, nicht zuletzt, was die Alpendarstellung
betraf. Im 20. Jahrhundert lösten die regelmässig erneuerten
modernen «Landeskarten der Schweiz» die «Siegfriedkarten» ab.

Doch die Geschichte der Kartographie oder der
Alpentopographie, welche hier kurz gestreift wurde, ist nur ein Teil des

vorliegenden, umfassend ausgestatteten Buches von Paul

Caminada, der sich bisher vor allem mit bündnerischen Themen
befasst hat. Nicht unwichtiger aber sind, was diesen Teil betrifft,
die zahlreichen graphisch vom Haupttext abgegrenzten
Nebeninformationen, welche sich oftmals leicht zugänglich mit technischen

Belangen befassen, teils aber auch historische Dokumente
zu Wort kommen lassen.

In einem zweiten Teil befasst sich Caminada, im Umfang
allerdings deutlich eingeschränkter, mit den Geräten und Werk-



Pioniere der Alpentopografie 97

zeugen und deren Evolution, um dann im abschliessenden Teil in
über 200 Kurzportraits jene Männer vorzustellen, welche an der
Geschichte der Alpentopographie mehr oder weniger Anteil hatten.

Als fundiertes Sach- und Fachbuch mit einer üppigen Bebilderung

und zahlreichen exemplarischen Kartenausschnitten
schliesst das Buch eine Lücke, welche bis anhin durch neuere
Publikationen oder aber durch veraltete Gesamtdarstellungen für
ein breiteres Publikum nur unzureichend überbrückt war. Wer
sich für die Geschichte der schweizerischen Landkarten der

neueren Zeit interessiert, wird fortan wohl zu Caminada greifen.
Es gelingt ihm ebenfalls, zumindest teilweise, die Kartographiegeschichte

der letzten 200 Jahre im Licht einer schweizerischen
oder europäischen Kulturgeschichte zu präsentieren. Topographische

Darstellungen dienten dabei nur selten dem Selbstzweck;
nicht zufällig wohl war die Entstehung von topographischen
Karten oftmals eng mit militärischen Absichten verbunden, was
explizit stärker verdeutlicht hätte werden können, ebenso

beispielsweise die Einbettung der Kartographie beziehungsweise
der zunehmenden Vermessung und <Vermassung> der Lebenswelt
im Zusammenhang mit der Entzauberung und Technisierung der
(alpinen) Landschaft. Doch gemessen am selbst einleitend
formulierten Credo, «ohne Anspruch auf Wissenschaftlichkeit oder

gar auf Vollständigkeit [...] Geschehnisse und Entwicklungen
der Landesaufnahme in ihren Zusammenhängen» zeigen zu wollen,

übertrifft Paul Caminada die Ansprüche, die man an ein
Sachbuch für ein breiteres Publikum stellt. Und zwar mit Bra-
vour.

Reto Furter



Bündner Monatsblatt 1/2004 98

Die erste rätoromanische Bündnergeschichte

Adolf Collenberg, Manfred Gross, Istorgia Grischuna,
herausgegeben von der bia Rumantscha und dem Verein für Bündner
Kulturforschung, Verlag Bündner Monatsblatt, Chur 2003,
365 Seiten, mit Illustrationen, Grafiken und Karten, CD-ROM,
ISBN: 3-03900-997-4.

Nun liegt das Werk vor: die erste rätoromanische Bündnergeschichte!

Am 1. Dezember 2003 wurde sie der Öffentlichkeit
vorgestellt. Es handelt sich um ein Buch im gleichen Format, wie das

imjahre 2000 in deutsch (vier Bände) und in italienisch (drei Bände)

erschienene «Handbuch der Bündner Geschichte». Die
Rätoromania musste lange auf eine eigene Geschichtsdarstellung warten.

Die nun vorliegende «Istorgia Grischuna» wurde erst dadurch

ermöglicht, dass sie in der Standardsprache Rumantsch Grischun
verfasst ist; damit erreicht sie eine Leserschaft im gesamten
rätoromanischen Gebiet und bei allen geschichtsinteressierten Romanen
ausserhalb Graubündens. Ihre Gemeinsamkeit mit dem «Handbuch

der Bündner Geschichte» besteht eigentlich nur im Format;
inhaltlich ist sie eine eigenständige Schöpfung.
Das im Bündner Monatsblatt-Verlag erschienene Buch von 365
Seiten wurde von der Bündner Regierung in Auftrag gegeben
und durch die Lia Rumantscha und den Verein für Bündner
Kulturforschung herausgegeben. Als Hauptautor fungierte
Dr. Adolf Collenberg, Redaktor des im Entstehen begriffenen
«Lexicon Istorie da la Rumantschia» (LIR). Ihm zur Seite stand
für die sprachliche Umsetzung in Rumantsch Grischun Dr.
Manfred Gross, Mitarbeiter bei der Lia Rumantscha. Im weiteren
wirkten noch vier junge Wissenschaftler an der Gestaltung der
dem Werk beigefügten CD-ROM mit.
Das Werk geht auf eine Initiative der Lia Rumantscha aus dem
Jahre 1998 zurück. Ihr Anliegen war es, mit einer
Bündnergeschichte aus rätoromanischer Optik die Identität der Rätoromanen

zu stärken. Dementsprechend sollte die Darstellung keine
Zusammenfassung des «Handbuches», sondern eine autonome
Aufarbeitung und Publikation werden. Da sie auch einem Publikum

ohne besondere Vorkenntnisse der Fakten zugute kommen
und insbesondere auch den Schulen (z. B. der Volksschul-Ober-
stufe) dienen sollte, galt es auch, sich für einen einfachen, leicht
verständlichen Sprachstil zu entscheiden. Auf Grund solcher
Vorgaben erarbeitete sich der Autor - im ständigen Zwiegespräch

Istorgia
Grischuna



storgia Grischuna 99

mit einer begleitenden Projektkommission - sein redaktionelles

Konzept. Eine Haupterkenntnis war, dass die Berücksichtigung
von Fakten von der Prähistorie bis zur Gegenwart eine selektive
Auswahl der Stoffgebiete voraussetze. Daraufhin wurden dem
Ganzen Prinzipien zugrunde gelegt wie: Berücksichtigung der
Fakten im schweizerischen und europäischen Rahmen;
Spezifizierung derselben im rätisch-bündnerischen Raum; Konkretisierung

der Ereignisse mit Beispielen aus dem Gebiet zwischen
Muster und Müstair, ohne den Rest des Kantons auszuschliessen.

Den roten Faden sollte die politische, ökonomische und soziale
Geschichte des ganzen bündnerisch-rätischen Raumes darstellen,
unterbrochen durch Ergänzungen in Exkursen und Fenstern zur
Veranschaulichung von Entwicklungen des Territoriums, der
Sprache, der Literatur, des Gesangs etc.
Dem Autor ist die Umsetzung dieses anspruchsvollen Konzeptes
gut gelungen. Die Auswahl der Themata in den 23 Kapiteln
zeichnet sich durch Originalität und innovative Ansätze aus. Die
vielen Grafiken, Bilder, Karten und Fenster zeugen von der
didaktischen Begabung des Autors, der stets seine Leser im Auge
behält, darunter auch Schüler - sein Buch will aber kein Lehrmittel

sein -, und sie dort packen möchte, wo er von deren Seite ein
Interesse voraussetzen darf. Als gelungenste Partie kann wohl die

Darstellung der mittelalterlichen Verhältnisse gelten, welche
typische Erscheinungsformen und Geschehnisse Churrätiens in
den allgemeinen Kontext der europäischen Feudalordnung und
-kultur einbettet. Um den aktuellen Bezug herzustellen, werden
zum Beispiel im Anschluss an die Darstellung des Calvenkrieges
die zwei um 1900 entstandenen und noch heute häufig gesungenen

Lieder «A Tgalavaina» und «La guardia grischuna» in ihrem

gesamten Textumfang eingefügt. Breiten Raum nimmt ferner das

Thema der Immigration einerseits und der Emigration anderseits
ein. Als Bestandteil der ersteren zählt Collenberg auch die
Kolonisation von aussen von Seiten deutschsprachiger Siedler, die unter

anderem zur Germanisierung des Landes beigetragen hat.
Nebst der Präsentation der Auswanderung mit diversen Beispielen

berührt der Autor auch Fälle von bündnerischer
Binnenmigration, zum Beispiel von Domizilwechseln von Bündnern
zwischen Engadin und Vorderrheintal und umgekehrt mit ihren
bereichernden Einflüssen auf manchen Gebieten. Überhaupt
versteht es der Autor aufzuzeigen, dass bedeutende wirtschaftliche
und kulturelle Leistungen in Graubünden dem Pioniergeist von
Zugewanderten zu danken und nur im Rahmen eines offenen
grenzüberschreitenden Geistes möglich geworden sind.



Bündner Monatsblatt 1/2004 IOO

Der Zwang zum selektiven Vorgehen bringt es mit sich, dass auch

Lücken entstehen, das heisst dass Stoffgebiete, die der Leser

möglicherweise gerne näher kennen lernen möchte, fehlen. So

gesehen, mag es bedauerlich erscheinen, dass das Thema der Räter

- das doch am Ursprung einer rätoromanischen Geschichte
steht - kaum berührt wurde und zum Beispiel auch das Verhältnis

zum Faschismus und Nationalsozialismus nur am Rande
gestreift werden konnte. Wäre nicht auch eine Würdigung einiger
bedeutender Bündner Persönlichkeiten und Romanen, deren
Wirken weit über die Grenzen unseres Kantons hinaus Aufmerksamkeit

gefunden haben, wie zum Beispiel von Pater Theodosius
Florentini, Bundesrat Felix Calonder oder Leonhard Ragaz am
Platze gewesen? Es ist dem Rezensenten aber bewusst, dass in
dieser Hinsicht natürlich unzählige weitere Desiderata angemeldet

werden könnten, für die im Rahmen des gesetzten Raumes
und der gewählten Grundsätze kein Platz zur Verfügung stand.

Darum musste der Autor die Herausforderung des «Muts zur
Lücke» annehmen.
Das Werk von Collenberg und Gross stellt noch in einem speziellen

Punkt einen innovativen Prozess dar: Diverse Begriffe, die in
die neue Standardsprache umgesetzt werden mussten, erforderten

ein Abwägen bezüglich der treffenden Form und Umschreibung,

zum Teil mit erklärenden Definitionen oder Kommentaren
in Klammer. Der gewählte Ausdruck musste für alle Romanen
lesbar und verständlich sein. In diesem Zusammenhang -
insbesondere wenn es um terminologische Benennungen ging, für
die es im Romanischen noch keine Bezeichnungen gab - wurde
eine enge Konsultation und Zusammenarbeit zwischen den
beiden Autoren und der Sprachstelle der Lia Rumantscha, dem

Dicziunari Rumantsch, der kantonalen Nomenklaturkommission
und Verfassern der regionalen Wörterbücher nötig. Diese

Arbeit stellte denn insgesamt auch einen wesentlichen Beitrag
zur Fortentwicklung und Bereicherung des Wortschatzes des

Rumantsch Grischun dar.

Die hervorragendste Leistung Collenbergs, die allgemein der
bündnerischen Historiographie zugute kommt, besteht zweifellos

in den von ihm selbst entworfenen und erstellten Karten. Bei
Themen wie churrätisches Gebiet, feudale Herrschaftsgebiete,
Burgen, Besiedlung, Immigration, Aufbau von Gerichtsgemeinden,

Bergwerken, Sprachgebieten etc. schuf er selber die ihm
geeignet erscheinenden und der Veranschaulichung am besten
dienenden Karten und Grafiken, die nun erstmals in romanisch
vorliegen. Mit der CD-ROM zusammen, welche unter anderem



storgia Grischuna 101

sämtliche Abbildungen des Buches wiedergibt, präsentiert sich
die «Istorgia grischuna» als ein für Laien und Historiker sehr

lesenswertes Standardwerk.
Martin Bundi



Bündner Monatsblatt 1/2004 102

Leben in Soazza - von Frauen erzählt

Paolo Mantovani, Le donne di Soazza raccontano. Esperienze di

vita nella prima metà del Novecento, Biblioteca Comunale Soazza

2003. Erhältlich zum Preis von Fr. 32- im Buchhandel, bei der
Biblioteca Comunale, 6566 Soazza, oder direkt beim Autor Paolo

Mantovani, Via Sogn Gieri 29, 7402 Bonaduz.

Paolo Mantovani, vor 60 Jahren in Soazza geboren, wohnt in
Bonaduz und arbeitet als Ingenieur beim Kantonalen Tiefbauamt,

wo er für die Erhaltung der Kunstbauten innerhalb des

kantonalen Strassennetzes zuständig ist. Paolo Mantovani ist aber
auch Volkskundler, Sprachforscher und Historiker, und zwar
einer von jener Sorte, die das in den 1970er-Jahren in Schweden
entworfene Modell «Grabe, wo du stehst» ernst genommen und
in jahrelanger und sehr aufwendiger Arbeit auch umgesetzt
haben.

Den vielseitig interessierten Südbündner kennt man schon lange
als Verfasser von historisch-volkskundlichen Publikationen, die

stets auf grosse Beachtung gestossen sind: 1988 erschien «La
strada commerciale del San Bernardino nella prima metà del XIX
secolo». Vier Jahre später wurde vom Verein für Bündner
Kulturforschung «I Laveggiai di Soazza» herausgegeben, ein Buch über
den Abbau und die Bearbeitung des Lavezsteins in Soazza. Dann
begann Paolo Mantovani, beinahe mosaikartig, Kapitel um Kapitel

aus Geschichte und Volkskunde von Soazza zusammenzutragen:

Zwischen 1992 und 1995 erschienen in der von der örtlichen
Gemeindebibliothek unter dem Titel «Testimonianze di cultura
locale» veröffentlichten Schriftenreihe «La Mulattiera della

Forcola», «Arbul e castégnen», «Ticc e cassinen - stalle e cascine»

und «L'órz del Zar - quando si cacciava l'orso sulle nostre
montagne» und «Barba Aléss, el poèta - storie di cacciatori, di
contadini, di docci, di capre e di becchi».

Nun liegt das neueste und umfangreichste Zeugnis dieser
passionierten Auseinandersetzung mit der Vergangenheit des Heimatdorfes

in der Mesolcina vor: «Le donne di Soazza raccontano»,
ein 200 Seiten starkes grossformatiges Buch mit rund 300

Abbildungen. Im Verlaufe der letzten 15 Jahre hatte Paolo Mantovani
mit 16 der ältesten Frauen des Dorfes - die Hälfte von ihnen ist
inzwischen bereits verstorben - zahllose Gespräche über ihre
Erinnerungen an vergangene Zeiten geführt, die er auf insgesamt 55

CDs festhielt. Diese Gespräche sind dann zur Basis seines neuen

¦Ç?



Le donne di Soazza raccontano 103

Buches geworden. Ergänzt werden sie durch 164 schriftliche
Quellen, die der Verfasser in erster Linie im Archivio Comunale
und im Archivio Parocchiale von Soazza, im Archivio a Marca in
Mesocco und im Staatsarchiv Graubünden sowie bei diversen

Privatpersonen konsultiert hat.
Paolo Mantovani hat nun dieses reiche Quellenmaterial nicht
einfach aneinander gereiht, er hat es - unter dem Leitmotiv «Per

miga desmentigä - per non dimenticare» - bearbeitet, kommentiert,

strukturiert und in die grösseren Zusammenhänge gestellt.
In insgesamt elf Kapiteln wird über diese «Esperienze di vita
nella prima metà del Novecento» berichtet, und wenn man all
diese «Lebenserfahrungen» näher betrachtet, so stellt man
unschwer fest, dass sie - in dieser Zusammensetzung - einmalig
sind und nur gerade in Soazza gemacht werden konnten. Hier
geht es zum Beispiel um die Kapuzinermönche, die kurz nach

ihrer Ankunft 1636 ein Hospiz gebaut haben, und um die Prozessionen.

Diese Themen werden verknüpft mit Berichten, die in
unmittelbarem Zusammenhang stehen: der Kapuziner als Wundarzt,

das Lärchenharz als Heilmittel, die Furcht vor Rufen und
Lawinen, die einstigen Wegkapellen oder der Besuch des
englischen Schriftstellers William Butler in der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts.
Wenn Paolo Mantovani über die «bugäda» berichtet, die grosse
Wäsche, die man jenseits des San Bernardino als «Buuchi»
bezeichnet, so erlebt der Leser gleichzeitig die Geschichte der drei
Dorfbrunnen. Wie schon bei seiner Publikation über die Lavez-
Verarbeitung fehlt auch hier der Bezug zur Praxis nicht: Paolo

Mantovani, von dem auch die meisten Fotos und Zeichnungen
stammen, hat sich zum Beispiel nicht gescheut, selber mit einem

grossen Bohrer «i büsen», die Wasserleitungen aus Lärchenholz,
herzustellen. Er berichtet nicht nur über das einstige «pan de

castégnan», er hat dieses Kastanienbrot gleich selber gebacken, er
hat Polenta gekocht, Schafwolle gefärbt und aus Weidenruten
Besen hergestellt. Dies ist es letztlich, was seine Publikation von
anderen abhebt: Hier identifiziert sich ein Autor restlos mit dem

Gegenstand seiner Untersuchung.
«Le donne di Soazza raccontano» ist auf diese Weise zu einem

eigentlichen «Gesamtkunstwerk» geworden. Wir erleben die
Geschichte des Dorfes in den vergangenen 100 Jahren, erhalten
einen aufschlussreichen Einblick in die urtümliche Sprache, die in
den vergangenen Jahrzehnten einen starken Wandel erlebt hat,
sowie in die Toponomastik. Wir erfahren alles Wissenswerte über
das einstige Handwerk, über Brauchtum und Mythologie, in der



Sündner Monatsblatt 1/2004 104

die Geschichten von Kobolden und Hexen einen breiten Raum
einnehmen. Da ist die Rede vom Ackerbau auf den kleinen
Feldern, dessen Ertrag in mehr als einem Dutzend Mühlen verarbeitet

wurde. Alpwesen, Viehzucht und Milchwirtschaft werden
ebenso gründlich dargestellt wie die faszinierende Geschichte der
Misoxer Auswanderung mit ihren Kunsthandwerkern,
Bauleuten und Kaminfegern.
Zu hoffen bleibt, dass dieses Werk, das zu einem sehr günstigen
Preis erstanden werden kann, bei den Einheimischen auf jenes
Interesse stösst, das ihm ohne Zweifel gebührt. Zu hoffen bleibt,
dass diese facettenreiche Publikation aber auch ausserhalb des

Moesano Beachtung findet, denn eines kann man ihr nicht
absprechen: Sie hat ganz einfach Vorbildcharakter, und man kann
sich eigentlich nur wünschen, dass - so lange dafür noch Zeit ist -
die unmittelbare Vergangenheit auch in anderen Bündner
Gemeinden auf eine solch umfassende und lebendige Weise dargestellt

wird. Dieses Buch entspreche einer Notwendigkeit,
schreibt Franco Lurà vom «Centro di dialettologia e di etnografia
di Bellinzona» in seinem Vorwort, weil es genau aufzeige, wer
wir seien und woher wir kämen, und weil es Bezugspunkte
aufzeige, die wir auf unserem Weg in die Zukunft betrachten müssen.

Kurt Wanner



Die bronzezeitliche Hügelsiedlung Cresta bei Cazis 105

René Wyss, Die bronzezeitliche
Hügelsiedlung Cresta bei Cazis

Ergebnisse der Grabungen von 1943-1970. Archäologische
Forschungen des Schweizerischen bandesmuseums, Bd.1, Zürich
2002, 349 Seiten mit über 30 Planabbildungen, rund 480
Fotoabbildungen und 38 Fundtafeln.

Von 1942 bis 1944 führte der Kreisförster und verdiente Betreuer
der archäologischen Sammlung des Rätischen Museums Walo
Burkart auf dem bewaldeten Hügel Cresta oberhalb Cazis-
Summaprada mehrere kleine Sondiergrabungen durch, die den
Nachweis einer bronzezeitlichen Siedlung erbrachten. Diese
Resultate Burkarts regten Prof. Dr. E. Vogt, damaliger Abteilungsleiter

für Urgeschichte am Schweizerischen Landesmuseum und
nachmaliger Direktor des Schweizerischen Landesmuseums und
Dozent für Urgeschichte an der Universität Zürich, an, auf
Cazis-Cresta grossflächige Ausgrabungen durchzuführen. Diese

Grabungen fanden von 1947 bis 1970 meistens im Zweijahresrhythmus

während der Sommersemesterferien statt und dienten
zahlreichen Studenten der Ur- und Frühgeschichte als Lehrgrabung.

Durch den plötzlichen Tod Vogts im Jahre 1973 blieb die
monographische Veröffentlichung dieser Grabungen lange Zeit verhindert.

Erfreulicherweise hat es nun René Wyss, Leiter der
archäologischen Abteilung am Schweizerischen Landesmuseum von
1972 bis 1990, nach seiner Pensionierung gewagt, an den enormen

Fundkomplex und auch durchaus komplexen Grabungsbefund

von Cazis-Cresta heranzugehen und ihn auch zu
veröffentlichen. René Wyss kann dies ja auch mit gutem Gewissen tun,
da er als Mitarbeiter Vogts an den meisten Grabungskampagnen
in Cazis teilnahm und den Fundplatz und den Grabungsbefund
aus nächster Nähe bestens kannte. Ein zweiter Band über das

keramische Fundgut von Cazis wird in den nächsten Jahren folgen.
In der über 20-jährigen Forschungstätigkeit gelang es Vogt und
seinen Mitarbeitern, einen 60 bis 70 Meter langen Teil der
bronzezeitlichen Siedlung von Cazis-Cresta zu untersuchen. Ganz
besonders interessant am topographischen Befund der Cresta ist
der Umstand, dass sich die Siedlung grösstenteils in einer
natürlichen 6 bis 8 Meter tiefen und 8 bis 12 Meter breiten Felsspalte
oder «Felsschlucht» drin befindet, was auf ein gewisses
Sicherheitsbedürfnis der ersten Besiedler der Hügelkuppe von Cresta



Bündner Monatsblatt 1/2004 106

schliessen lassen dürfte. Nach und nach, das heisst nach
Dorfbränden oder Dorferneuerungsphasen, wurde im Verlaufe der
Jahrhunderte oder eines Jahrtausends die Felsspalte mit
Siedlungsabfällen, mit Brandschutt und vorwiegend auch künstlichen
Aufschüttungen und Planiermaterialien verfüllt.
Im ersten Teil der Publikation beschreibt Wyss ausführlich die
baulichen Überreste dieser Siedlung, zunächst in der nördlichen
Zentralspalte (jüngere Grabungen) und anschliessend in der
südlichen Zentralspalte (ältere Grabungen). Bei den Beschreibungen
beginnt Wyss bei den ältesten Siedlungen der früheren
Frühbronzezeit (ca. ab 2000 v. Chr.) und geht dann schichtenmässig
bis zu den jüngsten Befunden am Ende der Spätbronzezeit und
der beginnenden Eisenzeit (ca. um 800 v. Chr.) vor. Insgesamt
liegen von Cazis-Cresta 15 Siedlungshorizonte mit bis zu 19

Bauphasen vor, das heisst vier Dorfhorizonte aus der älteren
Frühbronzezeit, vier aus der jüngeren Frühbronzezeit, drei aus der
Mittelbronzezeit und vier bis fünf aus der Spätbronzezeit und
beginnenden Eisenzeit. Die Siedlungsbefunde sind dabei äusserst

reichhaltig mit Planunterlagen und einer Fülle von
Fotoabbildungen dokumentiert.
Anlässlich der Ausgrabungen konnten für zahlreiche
Siedlungshorizonte/Bauphasen interessante bauliche Strukturen, das heisst
Trockenmäuerchen von Hausgrundrissen von 8 mal 6 Meter, 9,5
mal 5,5 Meter, 5,7 mal 5,7 Meter, 4,5 mal 5 Meter und zahlreiche
weitere Häusergrössen festgestellt werden. Die Siedlung selbst

war im Sinne einer einzeiligen Reihenhaussiedlung in der
Felsspalte drin angelegt. Die Häuser enthielten in der Regel
Herdstellen von 1-2 Quadratmeter bis 5-6 Quadratmeter Grösse, was
die Häuser auch grösstenteils als Wohnbauten identifizieren
lässt. Die Häuser befanden sich häufig auf künstlichen Terrassie-

rungen (Materialaufschüttungen), womit man wohl das natürliche

Gefälle in der Felsspalte drin auszugleichen versuchte oder
nach und nach stattfindenden Terrainsenkungen Gegensteuer
zu geben versuchte. Diese Situation der Terrassierungen und
Geländeabsenkungen erleichterte den Ausgräbern die Arbeit
keineswegs, sondern erschwerte sie in grossem Masse, da die

Schichtzusammenhänge dadurch nicht immer eindeutig zu
verstehen waren.
Der Zugang zu den Häusern erfolgte auf der Westseite der
Gebäude, wo sich auch der eigentliche Zugangsweg befand. Die
Felsspalte selbst war von Süden her zu begehen.

Insgesamt stellt Wyss eine aber doch erstaunliche Tradition der

Hausgrössen und der Siedlungsstruktur (Reihenhaussiedlung)



Die bronzezeitliche Hügelsiedlung Cresta bei Cazis 107

über den langen Zeitraum von über 1000 Jahren fest. Jeweils nach
Haus- und Siedlungsbränden oder nach Terrainsenkungen wurde

das Terrain wieder aufgeschüttet und die neue Siedlung
erstellt.

Auch für die südliche Zentralspalte konnten 14 bis 15 Bauphasen
oder Siedlungshorizonte belegt werden, zum Teil wieder mit
interessanten baulichen Strukturen, das heisst Hausgrundrissen,
Gehniveaus, Herdstellen, Pfostenlöchern, Gruben und Terrassie-

rungsmauern usw.
Für die Siedlung der nördlichen Zentralspalte rechnet Wyss mit
einer durchschnittlichen Lebensdauer von etwa 70 Jahren pro
Siedlungshorizont, wobei die einzelnen Siedlungsphasen durchaus

zwischen 30 und 120 Jahren schwanken können.
Zur Beurteilung der Hausformen boten sich in Cazis rund 80

Hausgrundrisse an. Nach Wyss dürfte ein Dorf von Cazis rund
elf Hauseinheiten umfasst haben. Bezüglich der Hauskonstruktionen

denkt Wyss zum Teil an Pfostenbauten, Bohlenständer-
bauten und zu einem schönen Teil an Blockhäuser, wobei im
einzelnen Falle aufgrund des archäologischen Befundes nur schwer

zu entscheiden war, welchem Haustypus das jeweilige Haus
angehörte. Im Grossen und Ganzen erinnern die baulichen Strukturen

von Cazis stark an die Siedlungsbefunde von Savognin-
Padnal im bündnerischen Oberhalbstein.
Was man bei der Befundvorlage von Cazis-Cresta, die übrigens
mit sehr schönen Planunterlagen und ausgezeichneten
Fotodokumentationen bestückt ist, vermisst, ist das Fehlen von
gesamtheitlichen Planübersichten, respektive eines Gesamtplanes.
Doch sind wir uns durchaus bewusst, dass das Zusammenfügen
der Befundpläne der nördlichen Zentralspalte mit jenen der
Südspalte wohl ein recht schwieriges Unterfangen gewesen wäre,
da die älteren Grabungsunterlagen zum Teil nicht nach modernsten

Kriterien dokumentiert waren.
Im zweiten Teil der Publikation geht Wyss auf die Kleinfunde
von Cazis-Cresta ein, wobei das keramische Fundmaterial in
einer späteren Publikation vorgelegt werden soll.
In einem ersten Abschnitt werden mehr oder weniger nach typo-
logischen Kriterien die Knochenfunde der Cresta vorgestellt,
zunächst die Knochenpfrieme (aus tierischen Elleknochen) und
die Knochenspitzen, anschliessend spatel- und meisselartige
Geräte, Knochennadeln, Geschossspitzen und anderes mehr. Auch
zahlreiche Geräte aus Geweih und Gehörn liegen vor, so zum
Beispiel überarbeitete Geweihsprossen, Halbfabrikate, Amulette
und anderes.



Bündner Monatsblatt 1/2004 108

In einem zweiten grösseren Abschnitt werden die Bronzeartefakte

behandelt, darunter eine Rautennadel, eine Schleifennadel,
eine Doppelflügelnadel und eine Kugelkopfnadel, die in die
Frühbronzezeit datieren. In die Mittelbronzezeit datieren eine

Ringkopfnadel und wohl auch zwei Rollennadeln. Auch für die

Spätbronzezeit liegen vereinzelte Nadelformen vor. An weiteren
Bronzefunden gibt es von Cazis mehrere Arm-, Finger- und
Ohrringe, Spiralröllchen, Tutulis und anderes mehr. Unter den
Dolchfunden führt Wyss zwei frühbronzezeitliche und einen
mittelbronzezeitlichen Dolch und mehrere kleine, schwer datierbare

Dolchformen auf. Dann gibt es noch Nähnadeln aus Bronze,

meisselartige Artefakte, ein Sichelfragment und mehrere
Zierbleche. Interessant auch ein Gusskuchen, Bronzeschlacken,
«Barrenfragmente» und verschiedene Gussabfälle, zu denen auch

Metallanalysen vorliegen.
In einem weiteren Kapitel legt der Autor die Steinartefakte vor,
die er in Rillenhämmer, Amboss/Hämmer, Klopfstein/Hämmer
und anderes gruppiert. An «Silexmaterial» gibt es von Cazis ein

einziges Radiolaritartefakt (ähnlich wie in Savognin-Padnal).
Dann gibt es noch einen «Schälchenstein», Polier- und Schleifsteine,

durchbohrte Steinscheiben und mehrere Gussformfragmente

aus Speckstein und Sandstein.

Im Kapitel Tonobjekte dominieren die meist verzierten
Tonspulen, die grösstenteils in die Spätbronzezeit, vereinzelt
vielleicht noch in die ältere Eisenzeit datieren und des öfteren der

Laugen-Melaun-Kultur nahe stehen. Dann gibt es noch eine Reihe

an Eisen- und Bronzefunden, darunter ein Eisenmesser,
verschiedene eiserne Geschossspitzen, ein Eisenbeil und eine Münze
des Kaisers Hadrian, die Wyss als latènezeitliche und römische
Einzelfunde klassifiziert. Im anschliessenden Fundkatalog
finden sich noch Informationen zu den einzelnen Funden mit
Grössenangaben, Feld und Abstich, Fundjahr, Inventarnummer
usw. vor. Die Fundzeichnungen selbst bestechen durch ihre hohe

Qualität.
Aus rein wissenschaftlicher Sicht hätte man natürlich gerne eine

Materialvorlage nach stratigraphischen, das heisst schichtmäs-

sigen Kriterien gehabt, doch sind wir uns durchaus bewusst, wie
schwierig dies im einzelnen Fall nach mehr als 30 bis zum Teil
50 Jahren nach den Ausgrabungen der zum Teil mangelhaften
Grabungsdokumentationen wegen zu bewerkstelligen war. Und
gleichzeitig stellt man sich natürlich auch die Frage, ob es nicht
sinnvoll gewesen wäre, wenn man die Kleinfunde zusammen mit
dem keramischen Fundmaterial veröffentlicht hätte.



Die bronzezeitliche Hügelsiedlung Cresta bei Cazis 109

Doch sei dem letztlich, wie es wolle; freuen wir uns darüber, dass

mit der Publikation von René Wyss die Grabungsresultate von
Cazis-Cresta nach langen Jahren aus kompetenter Sicht vorgelegt
worden sind; und seien wir gespannt auf den zweiten Band mit
dem keramischen Fundgut der Grabungen von Cazis-Cresta, der
in nächster Zeit aus der Feder von Ina Murbach-Wende erscheinen

dürfte.
Jürg Rageth


	Rezensionen

