Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (2003)

Heft: 4

Artikel: Das "fehlende Auge" des Historismus
Autor: Frank, Wolfram

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-398820

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Blindner Monatsblatt 4/2003 370

Das «fehlende Auge» des Historismus

«Alle Historiker erzahlen von Dingen, die nie existiert
haben, ausser in der Vorstellung.» (Nietzsche)

1

«Die Kritik sucht den Wahrheitsgehalt eines Kunstwerks, der
Kommentar seinen Sachgehalt.» — Diese Unterscheidung, die
Walter Benjamin in seinem folgereichen Essay zu Goethes
«Wahlverwandtschaften» zwischen dem Sachgehalt und dem
Wahrheitsgehalt eines Kunstwerkes trifft, ist ebenso auf die Ge-
schichte und die Art und Weise unseres Verhaltens zu ihr, unserer
Lesung und Deutung von Geschichte anzuwenden.

|

Es gibt in Graubiinden eine reiche historische und kultur- und
kunstgeschichtliche Forschung, aber kaum eine Aneignung und
Auseinandersetzung mit den Fragen der Vergangenheit. — Mit der
Betriebsamkeit der Forschung, die dem Sachgehalt des Ver-
gangenen gilt, korrespondiert eine seltsame Hilflosigkeit gegen-
tiber dessen Wahrheitsgehalt.

i

Ptlege des Erbes heisst heute historische Forschung, Inventari-
sierung, Text-Philologie, Musealisierung; diese Verfahren haben
jedoch die Tendenz in sich, Vergangenheit zu schliessen, nicht zu
offnen. Denn ihre Logik ist die der Neuzeit seit Descartes und
der Aufklirung, die Welt, Mensch, Geschichte etc. als Gegen-
stand einem erkennenden, «forschenden» Subjekt gegeniiber-
setzt und unterwirft. — So entsteht gegen Ende des 18. Jahrhun-
derts der Historismus als bis heute bestimmende Form der Ge-
schichtswissenschaft, der die Geschichte in Form von Daten und
Fakten als das Gewesene aufrechnet und aufzehrt.

v

Doch liegt die Vergangenheit nicht hinter uns wie eine geglittete
See. Wir treten nicht aus den Dingen heraus. Sie sind nie abgelegt;
wie im Schachspiel bleibt die Bedeutung jedes Zuges bis zum
Ende des Spieles erhalten. In seinen «Geschichtsphilosophischen

Wolfram Frank



200 Jahre Graublinden 371

Thesen» spricht Benjamin von der «geheimen Verabredung zwi-
schen den gewesenen Geschlechtern und unserem».Wo sind wir
also hier im Spiele — und es gibt nichts, wo wir nicht im Spiele
wiren? Und wie sind wir hier im Spiele? In der Unendlichkeit,
Untibersehbarkeit unserer Deutung: Dazu Nietzsche aus Sils-
Maria 1884: «Es ist noch gar nicht abzusehen, was alles einmal
noch Geschichte wird. Die Vergangenheit ist vielleicht immer
noch wesentlich unentdeckt.»

\"

Dafiir blirgen unsere Namen, die alle schon einen unabsehbar
langen geschichtlichen Weg daherkommen. — Zu fragen ist, ob
sie, indem sie uns treffen wie «Projektile», um einen Ausdruck
Benjamins zu gebrauchen, nicht uns als Ort der Geschichte be-
stimmen, darauf verweisen, dass Subjekt, Erbe und Ort der Ge-
schichte nur je in meiner Deutung und Lesung sein kann.

Das heisst aber auch: Kein einziger ging verloren — noch kein ein-
ziger wurde gerettet.

Vi

Der gegen den Mythos gewendete Historismus jedoch hat sich
selbst wie ein mythischer Bann nicht nur auf die Geschichtswis-
senschaft, sondern auch auf die Gesellschaft gelegt. Doch «denkt
die Wissenschaft nicht», wie Heidegger sagt; und Benjamin radi-
kalisiert diese Einsicht in Bezug auf die Kunsthistorik, indem er
sagt: «Mich beschiftigt nimlich der Gedanke, wie Kunstwerke
sich zum geschichtlichen Leben verhalten. Dabei gilt mir als aus-
gemacht, dass es Kunstgeschichte nicht gibt [...] Niemals noch
wurde ein wahres Kunstwerk erfasst, denn wo es unausweichlich
als Geheimnis sich darstellte.» — Gegen den Historismus stellt
Benjamin das «Eingedenken», indem das Erlebte nicht fixiert,
sondern «fiir seine Vor- und Nachgeschichte geffnet wird.»!

Vil

Zur Signatur der Neuzeit und Gegenwart gehort ebenso, das
Immer-Neue-«Aktuelle» zu privilegieren. Das Erbe garniert,
schmuckt und fundiert heute das Bild der Aktualitit und sichert
diese gerade dadurch. — Dagegen ist der eigentliche Moment des
Geschichtlichen an einem ganz anderen Ort und Augenblick zu
suchen: «Nicht so ist es, dass das Vergangene sein Licht auf das



Biundner Monatsblatt 4/2003 372

Gegenwirtige oder das Gegenwairtige sein Licht auf das Ver-
gangene wirft, sondern Bild ist dasjenige, worin das Gewesene
mit dem Jetzt blitzhaft zu einer Konstellation zusammentrifft.»?
(Benjamin)

Vil

Schon Kant hatte die Kritik am Historismus vorweggenommen,
insbesondere jenem frithen Herderscher Prigung, seines vorma-
ligen Schiilers — dessen Schriften dann zusammen mit jenen
Diltheys, Rankes, Meineckes etc. diese Linie, Genealogie des
Historismus initiierten — : Er nannte sie «zyklopische Geleht-
samkeit [...] der ein Auge fehlt»: «das Auge der Philosophie» (Lo-
oik, Akad. IX, 63). — Die beiden Denker, die gleichsam das «geis-
tige Territorium» (wir werden auf diesen problematischen Be-
eriff zurlickkommen miissen) Graubiindens an seine Pforten
(Bad Ragaz, Sils-Maria) abstecken, Schelling und Nietzsche,
beide im «Handbuch der Biindner Geschichte» beharrlich tiber-
sehen, haben diese Invention Kants gegen den «Barberism der
Wissenschaft» auf thre Weise fortgesetzt und zugespitzt, Schel-
ling insbesondere in der Auseinandersetzung mit Spinoza (und
was ist der Historismus anderes als ein auf das Gebiet der Histo-
rie Ubertragener Spinozismus?), Nietzsche insbesondere durch
den Perspektivismus. — Die konsequenteste, unerbittlichste Kri-
tik am «narkotischen Historismus» ist aber zweifellos ebenjene
Benjamins, die ihre Energie aus der judischen Herkunft, Traditi-
on Benjamins — im Innersten also aus der Hermeneutik der Tora
und des Talmud - bezieht und Benjamins ganzes «Theologisch-
Politisches» Denken begriindet, — insbesondere in den Figuren
der von «Jetzt-Zeit erfilllten Geschichte», des «Traumschlafes
der Epochen», der notwendigen «Bemichtigung des Gewese-
nen», der «Unterbrechung, Stillegung» des «aktuellen Traumes»
der Menschheit, des Messianischen: — Figuren, deren Ensemble
sein (Fragment gebliebenes) «Passagenwerk» konstituiert, das —
in einer endlosen, geduldigen Recherche den — urgeschichtlichen
— Traum des 19. Jahrhunderts zu entziffern versucht.

So wie der Historismus sich auf keine ontologische Grundlegung
berufen kann, sondern Teil des — technischen — «Gestells»
(Heidegger) bleiben muss, kann er sich auch nicht auf das Werk
irgendeines bedeutenden Denkers berufen, welche thm allesamt
feindlich gegentiberstanden, von Schelling, Hegel an Gber Heid-
egger, Wittgenstein, Adorno, Lévinas. In jlingster Zeit hat Jaques
Derrida diese Kritik noch einmal portiert:



200 Jahre Graublinden 373

«Aber was titen eine <Historie> oder eine «Geschichte>, eine his-
torische Wissenschaft oder ein geschichtliches Handeln, die sich
entschlossen und arglos als extradiskursiv und extratextuell be-
greifen wiirden? Was titen eigentlich eine endlich realistisch
gewordene Historie oder eine politische Philosophie, wiirden sie
sich nicht der extremen Formalisierung, der semantischen Insta-
bilitit und all den Verkehrungen stellen, die wir in jenen Signalen
beobachten konnten, wiirden sie sie nicht auf sich nehmen, um
sich an thnen zu messen, um ithnen Rechnung zu tragen? [...]
Sprechen wir es aus: recht wenig, fast nichts. Sie wiirden die <Sa-
che selbsv, sie wiirden das, was an ihr denkbar undurchdringlich,
widerstandig, irreduzibel, anders ist, gar nicht berthren. Sie wiir-
den sich in eben dem Augenblick realistisch gebarden, da sie der
Sache den Riicken kehren —und bloss noch wiederkduen, wieder-
holen, wiederholen, ohne sich dieses Wiederkauens auch nur be-
wusst oder seiner eingedenk zu sein.»’

IX

Es gehort zudem in die Signatur des Historismus, dieser Ge-
schichte-ohne-uns’, dass er sich selbst durch die Vergessenheit,
Durchstreichung des Erbes bereits der grossen Entwiirfe der
letzten zwei Jahrhunderte signiert, — von welchen er ausschliess-
lich «politische>, «wissenschaftliche, <soziale> etc. Daten notiert,
in sein Rechnungsbuch eintrigt (wie aber liessen sich die poli-
tisch-juridischen-religidsen-philosophischen Diskurse jemals se-
parieren, entwirren, gerade in der Griindungszeit unserer Zeit
(Roussean, Kant ... !) ??). Aber gerade durch seine rechnerischen
Doktrinen konnte er unbestritten in den nunmehr in dieser Weise
«gesunden Menschenverstand» eingehen, in die Sprachregelun-
gen der Politik, der Medien — im untrennbaren Biindnis, Bund
mit dem ganzen ibrigen Ensemble technischen, rechnerischen
Denkens.

Dieses Bundnis ist es auch, was in den nunmehr, dieses Jahr, zur
Dispositionen stehenden <Feierlichkeiten> «Graubiinden zwei-
hundert Jahre in der Eidgenossenschaft» jede sinnvolle Befragung
jener Ereignisse verhindert hat, — weshalb der Knoten, Knoten-
Kreuzungspunkt jenes Datums 1803 nicht einmal beriihrt wurde:
die Frage des Staates, des Eigenen und Anderen, einer moglichen
oder <«unmoglichens, von Kant postulierten «weltbiirgerlichen
Absicht der Geschichte» —in all thren vergangenen und gegenwir-
tigen Uberstiirzungen, Verwerfungen, Komplexionen —; die Fra-
gen der Nation (der «Zusammengeborenen»), des «Nationellen»



Bindner Monatsblatt 4/2003 374

(Holderlin), des « Heimisch- und Unhbeimisch-Seins» (Sophokles,
Holderlin, Heidegger); des Gesetzes, der Identitit, Person, des
personellen und <kollektiven» Subjekts, der geschichtlichen, per-
sonellen <Fretheit- und <Notwenigkeit: zuletzt also die Frage der
Geschichte selbst; Fragen, deren Entfaltung in all ihrer Komple-
xton allerdings eine fast unendliche Geduld erfordert ..’

X

Beschworen werden muss stets jenes, was nicht mehr (oder noch
nicht) vorhanden ist ... So zieht sich die Postulierung der Ident:-
tdt Graubiindens — nicht nur wie jener rote Faden, vielmehr eher
wie ein langlangfidiger Kaugummi — durch diese Feiern, ihre Re-
den, Rituale. Aber eine Entitit ist oder «hat» noch keine Identi-
tat. Zweifellos 1st Graubiinden auch seit 1803 Entitat (wie etwa
jedes Dorf, Haus, Stadt ... etc.). Aber keine noch so geschickte
Fassaden- und Kulissenmalerei kann jenes Faktum tibermalen,
dass Graubtinden 1803/1853 seinen Identititsausweis gleichsam
bei der «Eidgenossenschaft» abgegeben, deponiert hat, und da-
mit auch seine Geschichte, seine Moglichkeit iiberbaupt von Ge-
schichte.

Identitdt ist an den Begriff des Eigenen und des Anderen gebun-
den (in allen Diskursen); mit Carl Schmitt radikalisiert: an den
Freund, an den Feind. Ohne «Feind» kein Eigenes, keine Politik.
Die stets ausgestellte Drei-Sprachigkeit Graubtindens hat schon
lange keine Widerspruchskrafte —und damit auch kein identitdts-
stiftendes Vermogen — mehr in sich; sie ist reine Formalitit, rech-
nerische Grosse, — als wolle man die Identitit eines Menschen mit
seiner Korpergrosse, Kontostand etc. beschreiben.

(Es ist heute schwieriger, irgendein sinnvolles Wort zu einer
moglichen — und nur im Versuch, nie beendbaren Versuch, der
Stiftung, im Entwurf neu ermoglichten Identitait Graubtlindens
zu sagen, als zu jener Europas. Selbst die Identitit der Schweiz ist
schwer begrifflich zu fassen, das heisst abzugrenzen. Das 1st kein
Votum fir Europa, sondern ein Index der Verluste.)

Wenn also noch eine Geschichtlichkeit gesucht werden konnte -
und das gilt fiir alle <eingemeindeten> Randregionen, dann in der
bewussten, ergriffenen, nicht nur passiv erlittenen Partizipation
an jenen Diskursen, die gefragt oder ungefragt heute zumindest
die ganze westliche Welt durchqueren, also den Fragen der so-
genannten Globalisierung, die in thren depravierten Formen der
Medienmonopole, Angleichung der Kultur an «Publikum-
akzeptanz», «Event» etc. gerade diese Randregionen heim-



200 Jahre Graublnden 375

suchen, verwisten, — die ithr meist widerstandslos zur Beute
fallen.

Dass in dieser zuletzt von der Regierung des Kantons Graubiin-
den zu verantwortenden <Feier> alle — untibersehbaren — Paralle-
lisierung, Verkreuzungen zur Gegenwart, sonst immer so gern
beschworenen und herbeigerufenen «Aktualitit», aus Pro-
gramm, Reden, Ritual herausgehalten wurden, geradezu rithrend
herausgehalten wurden, wie man etwa bei Familienfesten gern
schonend alle moglicherweise, «werletzenden> Fragen, Worte,
Gesten umgeht, unterdriickt, ist wohl niemand verborgen geblie-
ben: jene des Beitritts der Schweiz zur Europiischen Union, die
(unendlichen) Fragen Europas selbst, die — taglichen — Zeichen
politischer, geschichtlicher Verwerfungen und Verschiebungen
durch neue Protektorate, <Biindnisse> (Irak, Afghanistan). — Dies
trotz — oder gerade wegen — aller zublinzelnden Worte im Pro-
gramm (Nietzsche 1884 in Sils Maria: « Der letzte Mensch blinzelt
sich zu ...»):

«Einem europdischen Franzosen haben wir Biindnerinnen und
Biindner unsere Zugehorigkeir zum Bund der Fidgenossen zu
verdanken [...] Napoleon bot den zerstrittenen Eidgenossen und
Biindnern seine guten Dienste an und befahl eine Delegation
nach Paris» — Worte, die jede Differenz, Grenze zwischen Befrei-
er und Diktator, zwischen «anbieten» und «befehlen», Begriffen,
die sich gegenseitig durchstreichen, aufbeben ...

Xl

«[...] <Das ist mein Platz an der Sonne>. Damit beginnt und darin
spiegelt sich die widerrechtliche Inbesitznahme der ganzen
Erde.» (Pascal, «Pensées»)

Graubiinden hat seinen heutigen Reichtum Natur und Land-
schaft zu verdanken, wie etwa Saudi-Arabien, Kuweit dem Erdol.
Uber den Umgang, die Identitit Graubiindens mit diesen «Quel-
len», «Ressourcen» miisste man nachdenken, also tiber den « Tou-
rismus» beziehungsweise die Gastfreundschaft, in deren Namen
jener ja auch noch in seinen profitabelsten Formen betrieben, ge-
fordert wird. — Aber jenes aller Gastlichkeit, Gastfreundschaft
zugrundeliegende «Naturrecht auf Gastlichkeit», das Kant als
allgemeines «Gast- bzw. Hospitalititsrecht» aller Menschen be-
stimmte, wird schon im Programm dieser Feiern missachtet,
exterritorialisiert: Keine Giste, Gast-Arbeiter, keine Migranten,
Immigranten, Asylsuchende, keine Anderen, keine Auslinder
(die es ja im Sinne Kants gar nicht gibt; vielmehr ist ihm der Staat



Bindner Monatsblatt 4/2003 376

selbst eine Art des Gastes) — keine Einladung, kein « Empfang» ...
Empfang ist eines der Leitworte der Philosophie von Emmanuel
Lévinas, den man in diesem Zusammenhang sehr genau lesen
musste — die Frage der Gastfrenndschaft wird entscheidend sein
in diesem Prozess, der — kontingent — «Globalisierung» genannt
wird; nur in threm Namen, Zeichen konnte diese eine menschli-
che sein.®

Es waren — ausser jener Familie im suidlichsten Grenztal Grau-
biindens — Reisende, Erholungs-Genesungssuchende, Giste, die
seit 1803 Graubiinden — nunmehr reiner Name — Glanz und Aura
verliechen haben, — es sei hier nur Nietzsche (oder Segantini,
Kirchner, Thomas Mann ...) erinnert — und es ist offenbar not-
wendig, an ithn zu erinnern! Nietzsche, bei dem alle Referenzen
fiir einen Diskurs mit den in diesem unendlichen — limitierten
und zugleich nicht limitierbaren — Datum 1803 zur Disposition
stehenden Fragen auszuleihen, zu borgen, zu finden wiren ...
Doch ist Nietzsche freilich bis nach Sils-Maria (acht Sommer
lang) und ebenso nach Chur, Wiesen, St. Moritz, Flims, Lenzer-
heide gekommen (und vor allem von Sils-Maria und Lenzerheide
datieren — mit diesen Orten signierte! — Schriften, Denkfigura-
tionen, die das 20. Jahrhundert Gberhaupt erst mitinitizert haben)
— doch nicht bis Graubiinden. Welcher Regierungsrat, <Leader,
Kulturbeauftragte, Medienschatfende, <Verantwortungstriger,
kennte mehr als einige Schlag- Worte Nietzsches ... Also Wieder-
errichtung der alten Zollstationen, Pisse, nunmehr auf «geisti-
gem», «staatsbiirgerlichem», «volkischem» Terrain? — Gegenteil
aller Gastfreundschaft, allen Empfangs! — Nicht die geringste al-
ler Aporien: Was, wann ist jemand ein «Blindner»? Wo verlauft
die Demarkationslinie zwischen «Einheimischen» und «Frem-
den»; zwischen Fremden und Gast? Wer 1st Erbe? Wodurch?
(Welcher feudalistische? forderalistische? vererbte?, Bio-logis-
mus, <Logismus> ohne Giste, ohne Einbiirgerungen, Einladung,
Empfang halt hier Hof? — Herrschaft?)

Oder aber ist es jetzt umgekehrt jenes, der Tourismus (etymolo-
gisch von franzosisch «Dreheisen, Tour» abgeleitet), der die
Gastfreundschaft — nunmehr blosser industrieller Tausch — als
Ontologie und so auch die Natur, die Schonheit, im tiefsten ver-
letzt und gefdhrdet. — Jene Schonheit der Graubtindner, Enga-
diner Landschaft, der jener niemals eingeladene, angekommene,
eingebtirgerte Basler Professor Friedrich Nietzsche seine Denk-
und d.h: Dank-Kraft gewidmet hat — Dank fiir den urspriingli-
chen Empfang durch diese Landschaft — und der jener Frage, ei-
ner der schwierigsten — weil naheliegendsten, scheinbar nie frag-



200 Jahre Graubiinden 377

lichen —, nach dem Wesen, der Ontologiec von «Landschatt»,
«Natur» — Sprache zu verlethen vermochte.” Landschatt, Natur
wird immer der unendliche Text bleiben, der die Limitierungen
aller Schrift-Texte tberschreitet. Threr Berithrung, ihrer Gast-
freundschaft als vorgingige — und Gesetz jeder — Gastfreund-
schaft, ihrem Empfang, — wie es Holderlin in jener — 1803 nach
einem Besuch des Hinterrheins entstandenen! — «Rheinhymne»
tat — Worte, Begrifflichkeit, Verantwortung zu erstatten, wire
cine der <Aufgaben> dieses Kantons, seiner Offentlichkeit, (woll-
te er seinem etymologischen Schicksal — «<kentern» entgehen ...) -
in der Anerkennung, dass Landschaft, Natur auch und zugleich
einen «geistigen» Raum, Ort konstituiert, der durch Gastfreund-

schaft verantwortet werden muss.

1 Walter BENJAMIN, Das Passagen-Werk, (vgl. Litera-
tur), Bd VI, S. 467.

2 DERS., Uber den Begriff der Geschichte, hier zit. nach
W. BENJAMIN, Sprache und Geschichte. Philosophische
Essays, Ausgew. v. R. Tiedemann, Stuttgart 1992, S. 149.

3 Jacques DERRIDA, Politik der Freundschaft, suhrkamp
taschenbuch wissenschaft 1608, Frankfurt 2002, S. 120
(Hervorhebungen v. J. D.)

4 Das groteskeste Beispiel des Graublindner Historismus
hierflr ist das Kapitel: «Graublnden seit 1945» im Hand-
buch der Blndner Geschichte (Bd IlIl) von Bruno FRI-
TZSCHE und Sandra ROMER. Ich darf hierzu, um mich
nicht zu wiederholen, auf meine Kritik in Wolfram FRANK,
Jelenas Geschichte. Ein dokumentarischer Essay, Chur
2002, S. 101 ff, hinweisen.

5 Auf alle die ungliicklichen Usancen dieser durch zahlrei-
che «Medienpartnerschaften» umzaunten und dadurch al-
ler Kritik und &ffentlichen Debatte entzogenen «Feiern»
kann hier — leider — nicht eingegangen werden. Doch héat-
ten Alternativen, andere Entwirfe auf der Hand gelegen:
z.B. die Griindung einer Stiftung, Durchfliihrung von jahrli-
chen Symposien, die sich dieser Fragen in aller Kontinuitat
annehmen kénnten, — oder auch nach der vorrevolutio-
naren franzosischen lkonographie der Einberufung der
Generalstande eine dhnliche Anfrage an alle Gemeinden
Graublindens. Bekanntlich sind von den damals in Paris
eingereichten «Mangelbriefen» noch heute ca. 60°'000 er-
halten ...

6 Zu LEVINAS vgl. Literatur. Im Zusammenhang der
«Gastfreundschaft» ist auch das Werk von Jacques
Derrida unumgehbar, vgl. insbesondere: Jacques DER-
RIDA, Von der Gastfreundschaft, Passagen Verlag, Wien
2001.

7 Das Buch «Landschaft und Kunst in Graublnden» von
Leza DOSCH (Zarich 2001) vermag weder den Begriff der
Landschaft noch der Kunst zu explicieren, entfalten noch
gar ihr «Ver-Haltnis»; Kunst und Landschaft sind einander
additiv, formal zugeordnet. — Zum Problem der Kunst-
historik, der vom Historismus okkupierten «Kunstge-
schichte» vgl. auch Wolfram FRANK, «Angelica» — «zarte
Seeler. Ein Essay uber die Malerin Angelika Kauffmann,
Chur 1999,

WICHTIGSTE LITERATUR:

Walter BENJAMIN, Gesammelte Schriften. Unter Mitwir-
kung von Theodor W. Adorno und Grshom Scholem hrsg.
von Rolf Tiedemann und Herrmann Schweppenhauser,
Frankfurt 1982, insbes. Band V.1-V.2 «Das Passagen-
Werk» (suhrkamp taschenbuch wissenschaft).
Emmanuel LEVINAS, Totalitat und Unendlichkeit. Versuch
Uber die Exterioritat, Alber-Studienausgabe, Muinchen
2002.

DERS., Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht,
Alber-Studienausgabe, Miinchen 1998.

Immanuel KANT, Schriften zur Geschichtsphilosophie, mit
einer Einleitung hrsg. von Manfred Riedel, Reclam, Stutt-
gart 1985.

Martin HEIDEGGER, Beitrage zur Philosophie, (Vom Ereig-
nis), Gesamtausgabe, Bd. 65, Vittorio Klostermann, Frank-
furt 1989.



	Das "fehlende Auge" des Historismus

