
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (2003)

Heft: 4

Artikel: Das "fehlende Auge" des Historismus

Autor: Frank, Wolfram

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398820

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bündner Monatsblatt 4/2003 370

Das «fehlende Auge» des Historismus Wolfram Frank

«Alle Historiker erzählen von Dingen, die nie existiert
haben, ausser in der Vorstellung.» (Nietzsche)

«Die Kritik sucht den Wahrheitsgehalt eines Kunstwerks, der
Kommentar seinen Sachgehalt.» - Diese Unterscheidung, die
Walter Benjamin in seinem folgereichen Essay zu Goethes
«Wahlverwandtschaften» zwischen dem Sachgehalt und dem

Wahrheitsgehalt eines Kunstwerkes trifft, ist ebenso auf die
Geschichte und die Art und Weise unseres Verhaltens zu ihr, unserer
Lesung und Deutung von Geschichte anzuwenden.

II
Es gibt in Graubünden eine reiche historische und kultur- und
kunstgeschichtliche Forschung, aber kaum eine Aneignung und
Auseinandersetzung mit den Fragen der Vergangenheit. - Mit der
Betriebsamkeit der Forschung, die dem Sachgehalt des

Vergangenen gilt, korrespondiert eine seltsame Hilflosigkeit gegenüber

dessen Wahrheitsgehalt.

Ill
Pflege des Erbes heisst heute historische Forschung, Inventarisierung,

Text-Philologie, Musealisierung; diese Verfahren haben

jedoch die Tendenz in sich, Vergangenheit zu schliessen, nicht zu
öffnen. Denn ihre Logik ist die der Neuzeit seit Descartes und
der Aufklärung, die Welt, Mensch, Geschichte etc. als Gegenstand

einem erkennenden, «forschenden» Subjekt gegenübersetzt

und unterwirft. - So entsteht gegen Ende des 18. Jahrhunderts

der Historismus als bis heute bestimmende Form der
Geschichtswissenschaft, der die Geschichte in Form von Daten und
Fakten als das Gewesene aufrechnet und aufzehrt.

IV
Doch liegt die Vergangenheit nicht hinter uns wie eine geglättete
See. Wir treten nicht aus den Dingen heraus. Sie sind nie abgelegt;
wie im Schachspiel bleibt die Bedeutung jedes Zuges bis zum
Ende des Spieles erhalten. In seinen «Geschichtsphilosophischen



200 Jahre Graubünden 371

Thesen» spricht Benjamin von der «geheimen Verabredung
zwischen den gewesenen Geschlechtern und unserem».Wo sind wir
also hier im Spiele - und es gibt nichts, wo wir nicht im Spiele
wären? Und wie sind wir hier im Spiele? In der Unendlichkeit,
Unübersehbarkeit unserer Deutung: Dazu Nietzsche aus Sils-
Maria 1884: «Es ist noch gar nicht abzusehen, was alles einmal
noch Geschichte wird. Die Vergangenheit ist vielleicht immer
noch wesentlich unentdeckt.»

V
Dafür bürgen unsere Namen, die alle schon einen unabsehbar

langen geschichtlichen Weg daherkommen. - Zu fragen ist, ob
sie, indem sie uns treffen wie «Projektile», um einen Ausdruck
Benjamins zu gebrauchen, nicht uns als Ort der Geschichte
bestimmen, darauf verweisen, dass Subjekt, Erbe und Ort der
Geschichte nur je in meiner Deutung und Lesung sein kann.
Das heisst aber auch: Kein einziger ging verloren - noch kein
einziger wurde gerettet.

VI
Der gegen den Mythos gewendete Historismus jedoch hat sich
selbst wie ein mythischer Bann nicht nur auf die Geschichtswissenschaft,

sondern auch auf die Gesellschaft gelegt. Doch «denkt
die Wissenschaft nicht», wie Heidegger sagt; und Benjamin radi-
kalisiert diese Einsicht in Bezug auf die Kunsthistorik, indem er

sagt: «Mich beschäftigt nämlich der Gedanke, wie Kunstwerke
sich zum geschichtlichen Leben verhalten. Dabei gilt mir als

ausgemacht, dass es Kunstgeschichte nicht gibt [...] Niemals noch
wurde ein wahres Kunstwerk erfasst, denn wo es unausweichlich
als Geheimnis sich darstellte.» - Gegen den Historismus stellt
Benjamin das «Eingedenken», indem das Erlebte nicht fixiert,
sondern «für seine Vor- und Nachgeschichte geöffnet wird.»1

VII
Zur Signatur der Neuzeit und Gegenwart gehört ebenso, das

Immer-Neue-«Aktuelle» zu privilegieren. Das Erbe garniert,
schmückt und fundiert heute das Bild der Aktualität und sichert
diese gerade dadurch. - Dagegen ist der eigentliche Moment des

Geschichtlichen an einem ganz anderen Ort und Augenblick zu
suchen: «Nicht so ist es, dass das Vergangene sein Licht auf das



Bündner Monatsblatt 4/2003 372

Gegenwärtige oder das Gegenwärtige sein Licht auf das

Vergangene wirft, sondern Bild ist dasjenige, worin das Gewesene

mit dem Jetzt blitzhaft zu einer Konstellation zusammentrifft.»2

(Benjamin)

VIII
Schon Kant hatte die Kritik am Historismus vorweggenommen,
insbesondere jenem frühen Herderscher Prägung, seines vormaligen

Schülers - dessen Schriften dann zusammen mit jenen
Diltheys, Rankes, Meineckes etc. diese Linie, Genealogie des

Historismus initiierten - : Er nannte sie «zyklopische
Gelehrsamkeit [...] der ein Auge fehlt»: «das Auge der Philosophie» (Logik,

Akad. IX, 63). - Die beiden Denker, die gleichsam das «geistige

Territorium» (wir werden auf diesen problematischen
Begriff zurückkommen müssen) Graubündens an seine Pforten
(Bad Ragaz, Sils-Maria) abstecken, Schelling und Nietzsche,
beide im «Handbuch der Bündner Geschichte» beharrlich
übersehen, haben diese Invention Kants gegen den «Barberism der
Wissenschaft» auf ihre Weise fortgesetzt und zugespitzt, Schelling

insbesondere in der Auseinandersetzung mit Spinoza (und
was ist der Historismus anderes als ein auf das Gebiet der Historie

übertragener Spinozismus?), Nietzsche insbesondere durch
den Perspektivismus. - Die konsequenteste, unerbittlichste Kritik

am «narkotischen Historismus» ist aber zweifellos ebenjene

Benjamins, die ihre Energie aus der jüdischen Herkunft, Tradition

Benjamins - im Innersten also aus der Hermeneutik der Tora
und des Talmud - bezieht und Benjamins ganzes «Theologisch-
Politisches» Denken begründet, - insbesondere in den Figuren
der von «Jetzt-Zeit erfüllten Geschichte», des «Traumschlafes
der Epochen», der notwendigen «Bemächtigung des Gewesenen»,

der «Unterbrechung, Stillegung» des «aktuellen Traumes»
der Menschheit, des Messianischen: - Figuren, deren Ensemble
sein (Fragment gebliebenes) «Passagenwerk» konstituiert, das -
in einer endlosen, geduldigen Recherche den - urgeschichtlichen

- Traum des 19. Jahrhunderts zu entziffern versucht.
So wie der Historismus sich auf keine ontologische Grundlegung
berufen kann, sondern Teil des - technischen - «Gestells»

(Heidegger) bleiben muss, kann er sich auch nicht auf das Werk
irgendeines bedeutenden Denkers berufen, welche ihm allesamt
feindlich gegenüberstanden, von Schelling, Hegel an über Heidegger,

Wittgenstein, Adorno, Lévinas. In jüngster Zeit hat Jaques
Derrida diese Kritik noch einmal portiert:



200 Jahre Graubünden 373

«Aber was täten eine <Historie> oder eine <Geschichte>, eine
historische Wissenschaft oder ein geschichtliches Handeln, die sich
entschlossen und arglos als extradiskursiv und extratextuell
begreifen würden? Was täten eigentlich eine endlich realistisch

gewordene Historie oder eine politische Philosophie, würden sie

sich nicht der extremen Formalisierung, der semantischen
Instabilität und all den Verkehrungen stellen, die wir in jenen Signalen
beobachten könnten, würden sie sie nicht auf sich nehmen, um
sich an ihnen zu messen, um ihnen Rechnung zu tragen? [...]
Sprechen wir es aus: recht wenig, fast nichts. Sie würden die <Sa-

che selbst>, sie würden das, was an ihr denkbar undurchdringlich,
widerständig, irreduzibel, anders ist, gar nicht berühren. Sie würden

sich in eben dem Augenblick realistisch gebärden, da sie der
Sache den Rücken kehren - und bloss noch wiederkäuen, wiederholen,

wiederholen, ohne sich dieses Wiederkauens auch nur
bewusst oder seiner eingedenk zu sein.»3

IX
Es gehört zudem in die Signatur des Historismus, dieser Ge-
schichte-ohne-uns4, dass er sich selbst durch die Vergessenheit,
Durchstreichung des Erbes bereits der grossen Entwürfe der
letzten zwei Jahrhunderte signiert, - von welchen er ausschliesslich

<politische>, <wissenschaftliche>, <soziale> etc. Daten notiert,
in sein Rechnungsbuch einträgt (wie aber liessen sich die poli-
tisch-juridischen-religiösen-philosophischen Diskurse jemals
separieren, entwirren, gerade in der Gründungszeit unserer Zeit
(Rousseau, Kant... Aber gerade durch seine rechnerischen
Doktrinen konnte er unbestritten in den nunmehr in dieser Weise

«gesunden Menschenverstand» eingehen, in die Sprachregelungen

der Politik, der Medien - im untrennbaren Bündnis, Bund
mit dem ganzen übrigen Ensemble technischen, rechnerischen
Denkens.
Dieses Bündnis ist es auch, was in den nunmehr, dieses Jahr, zur
Dispositionen stehenden <Feierlichkeiten> «Graubünden
zweihundertJahre in der Eidgenossenschaft» jede sinnvolle Befragung
jener Ereignisse verhindert hat, - weshalb der Knoten, Knoten-
Kreuzungspunkt jenes Datums 1803 nicht einmal berührt wurde:
die Frage des Staates, des Eigenen und Anderen, einer möglichen
oder <unmöglichen>, von Kant postulierten «weltbürgerlichen
Absicht der Geschichte» - in all ihren vergangenen und gegenwärtigen

Überstürzungen, Verwerfungen, Komplexionen -; die Fragen

der Nation (der «Zusammengeborenen»), des «Nationellen»



Bündner Monatsblatt 4/2003 374

(Hölderlin), des «Heimisch- und Unheimisch-Seins» (Sophokles,
Hölderlin, Heidegger); des Gesetzes, der Identität, Person, des

personellen und Kollektiven» Subjekts, der geschichtlichen,
personellen <Freiheit> und <Notwenigkeit>: zuletzt also die Frage der
Geschichte selbst; Fragen, deren Entfaltung in all ihrer Komplexion

allerdings eine fast unendliche Geduld erfordert ..J

X
Beschworen werden muss stets jenes, was nicht mehr (oder noch
nicht) vorhanden ist... So zieht sich die Postulierung der Identität

Graubündens - nicht nur wie jener rote Faden, vielmehr eher
wie ein langlangfädiger Kaugummi - durch diese Feiern, ihre
Reden, Rituale. Aber eine Entität ist oder «hat» noch keine Identität.

Zweifellos ist Graubünden auch seit 1803 Entität (wie etwa
jedes Dorf, Haus, Stadt... etc.). Aber keine noch so geschickte
Fassaden- und Kulissenmalerei kann jenes Faktum übermalen,
dass Graubünden 1803/1853 seinen Identitätsausweis gleichsam
bei der «Eidgenossenschaft» abgegeben, deponiert hat, und
damit auch seine Geschichte, seine Möglichkeit überhaupt von
Geschichte.

Identität ist an den Begriff des Eigenen und des Anderen gebunden

(in allen Diskursen); mit Carl Schmitt radikalisiert: an den

Freund, an den Feind. Ohne «Feind» kein Eigenes, keine Politik.
Die stets ausgestellte Drei-Sprachigkeit Graubündens hat schon

lange keine Widerspruchskräfte - und damit auch kein identitäts-
stiftendes Vermögen - mehr in sich; sie ist reine Formalität,
rechnerische Grösse, - als wolle man die Identität eines Menschen mit
seiner Körpergrösse, Kontostand etc. beschreiben.

(Es ist heute schwieriger, irgendein sinnvolles Wort zu einer

möglichen - und nur im Versuch, nie beendbaren Versuch, der

Stiftung, im Entwurf neu ermöglichten Identität Graubündens

zu sagen, als zu jener Europas. Selbst die Identität der Schweiz ist
schwer begrifflich zu fassen, das heisst abzugrenzen. Das ist kein
Votum für Europa, sondern ein Index der Verluste.)
Wenn also noch eine Geschichtlichkeit gesucht werden könnte -
und das gilt für alle eingemeindetem Randregionen, dann in der
bewussten, ergriffenen, nicht nur passiv erlittenen Partizipation
an jenen Diskursen, die gefragt oder ungefragt heute zumindest
die ganze westliche Welt durchqueren, also den Fragen der

sogenannten Globalisierung, die in ihren depravierten Formen der

Medienmonopole, Angleichung der Kultur an
«Publikumakzeptanz», «Event» etc. gerade diese Randregionen heim-



200 Jahre Graubunden 375

suchen, verwüsten, - die ihr meist widerstandslos zur Beute
fallen.
Dass in dieser zuletzt von der Regierung des Kantons Graubünden

zu verantwortenden <Feier> alle - unübersehbaren - Paralle-

lisierung, Verkreuzungen zur Gegenwart, sonst immer so gern
beschworenen und herbeigerufenen «Aktualität», aus

Programm, Reden, Ritual herausgehalten wurden, geradezu rührend
herausgehalten wurden, wie man etwa bei Familienfesten gern
schonend alle möglicherweise, <verletzenden> Fragen, Worte,
Gesten umgeht, unterdrückt, ist wohl niemand verborgen geblieben:

jene des Beitritts der Schweiz zur Europäischen Union, die

(unendlichen) Fragen Europas selbst, die - täglichen - Zeichen

politischer, geschichtlicher Verwerfungen und Verschiebungen
durch neue Protektorate, <Bündnisse> (Irak, Afghanistan). - Dies

trotz - oder gerade wegen - aller zublinzelnden Worte im
Programm (Nietzsche 1884 in Sils Maria: «Der letzte Mensch blinzelt
sich zu...»):
«Einem europäischen Franzosen haben wir Bündnerinnen und
Bündner unsere Zugehörigkeit zum Bund der Eidgenossen zu
verdanken [...] Napoleon bot den zerstrittenen Eidgenossen und
Bündnern seine guten Dienste an und befahl eine Delegation
nach Paris» -Worte, die jede Differenz, Grenze zwischen Befreier

und Diktator, zwischen «anbieten» und «befehlen», Begriffen,
die sich gegenseitig durchstreichen, aufheben

XI
«[...] <Das ist mein Platz an der Sonne>. Damit beginnt und darin
spiegelt sich die widerrechtliche Inbesitznahme der ganzen
Erde.» (Pascal, «Pensées»)
Graubünden hat seinen heutigen Reichtum Natur und Landschaft

zu verdanken, wie etwa Saudi-Arabien, Kuweit dem Erdöl.
Über den Umgang, die Identität Graubündens mit diesen «Quellen»,

«Ressourcen» musste man nachdenken, also über den «Fou-
rismus» beziehungsweise die Gastfreundschaft, in deren Namen
jener ja auch noch in seinen profitabelsten Formen betrieben,
gefördert wird. - Aber jenes aller Gastlichkeit, Gastfreundschaft
zugrundeliegende «Naturrecht auf Gastlichkeit», das Kant als

allgemeines «Gast- bzw. Hospitalitätsrecht» aller Menschen
bestimmte, wird schon im Programm dieser Feiern missachtet,
exterritorialisiert: Keine Gäste, Gast-Arbeiter, keine Migranten,
Immigranten, Asylsuchende, keine Anderen, keine Ausländer
(die es ja im Sinne Kants gar nicht gibt; vielmehr ist ihm der Staat



Bündner Monatsblatt 4/2003 376

selbst eine Art des Gastes) - keine Einladung, kein «Empfang»
Empfang ist eines der Leitworte der Philosophie von Emmanuel
Lévinas, den man in diesem Zusammenhang sehr genau lesen

musste - die Frage der Gastfreundschaft wird entscheidend sein
in diesem Prozess, der - kontingent - «Globalisierung» genannt
wird; nur in ihrem Namen, Zeichen könnte diese eine menschliche

sein.6

Es waren - ausser jener Familie im südlichsten Grenztal
Graubündens - Reisende, Erholungs-Genesungssuchende, Gäste, die
seit 1803 Graubünden - nunmehr reiner Name - Glanz und Aura
verliehen haben, - es sei hier nur Nietzsche (oder Segantini,
Kirchner, Thomas Mann erinnert - und es ist offenbar
notwendig, an ihn zu erinnern! Nietzsche, bei dem alle Referenzen
für einen Diskurs mit den in diesem unendlichen - limitierten
und zugleich nicht limitierbaren - Datum 1803 zur Disposition
stehenden Fragen auszuleihen, zu borgen, zu finden wären
Doch ist Nietzsche freilich bis nach Sils-Maria (acht Sommer

lang) und ebenso nach Chur, Wiesen, St. Moritz, Flims, Lenzerheide

gekommen (und vor allem von Sils-Maria und Lenzerheide
datieren - mit diesen Orten signierte! - Schriften, Denkfigura-
tionen, die das 20. Jahrhundert überhaupt erst mitinitiiert haben)

- doch nicht bis Graubünden. Welcher Regierungsrat, <Leader>,

Kulturbeauftragte, Medienschaffende, <Verantwortungsträger>,
kennte mehr als einige Schlag-Worte Nietzsches Also
Wiedererrichtung der alten Zollstationen, Pässe, nunmehr auf «geistigem»,

«staatsbürgerlichem», «völkischem» Terrain? - Gegenteil
aller Gastfreundschaft, allen Empfangs! - Nicht die geringste
aller Aporien: Was, wann ist jemand ein «Bündner»? Wo verläuft
die Demarkationslinie zwischen «Einheimischen» und «Fremden»;

zwischen Fremden und Gast? Wer ist Erbe? Wodurch}
(Welcher feudalistische? förderalistische? vererbte?, Bio-logis-
mus, <Logismus> ohne Gäste, ohne Einbürgerungen, Einladung,
Empfang hält hier Hof? - Herrschaft?)
Oder aber ist es jetzt umgekehrt jenes, der Tourismus (etymologisch

von französisch «Dreheisen, Tour» abgeleitet), der die
Gastfreundschaft - nunmehr blosser industrieller Tausch - als

Ontologie und so auch die Natur, die Schönheit, im tiefsten
verletzt und gefährdet. - Jene Schönheit der Graubündner, Engadiner

Landschaft, der jener niemals eingeladene, angekommene,
eingebürgerte Basler Professor Friedrich Nietzsche seine Denk-
und d.h: Dank-Kraft gewidmet hat - Dank für den ursprünglichen

Empfang durch diese Landschaft - und der jener Frage,
einer der schwierigsten - weil naheliegendsten, scheinbar nie frag-



200 Jahre Graubunden 377

lichen -, nach dem Wesen, der Ontologie von «Landschaft»,
«Natur» - Sprache zu verleihen vermochte.7 Landschaft, Natur
wird immer der unendliche Text bleiben, der die Limitierungen
aller Schrift-Texte überschreitet. Ihrer Berührung, ihrer
Gastfreundschaft als vorgängige - und Gesetz jeder - Gastfreundschaft,

ihrem Empfang, - wie es Hölderlin in jener - 1803 nach
einem Besuch des Hinterrheins entstandenen! - «Rheinhymne»
tat - Worte, Begrifflichkeit, Verantwortung zu erstatten, wäre
eine der <Aufgaben> dieses Kantons, seiner Öffentlichkeit, (wollte

er seinem etymologischen Schicksal - «kentern» entgehen -
in der Anerkennung, dass Landschaft, Natur auch und zugleich
einen «geistigen» Raum, Ort konstituiert, der durch Gastfreundschaft

verantwortet werden muss.

1 Walter BENJAMIN,
tur), Bd VI, S.467.

Das Passagen-Werk, (vgl. Litera-

2 DERS Über den Begriff der Geschichte, hier zit nach
W. BENJAMIN, Sprache und Geschichte. Philosophische
Essays, Ausgew. v. R. Tiedemann, Stuttgart 1992, S. 149.

3 Jacques DERRIDA, Politik der Freundschaft, suhrkamp
taschenbuch Wissenschaft 1608, Frankfurt 2002, S. 120

(Hervorhebungen v. J. D.)

4 Das groteskeste Beispiel des Graubündner Historismus
hierfür ist das Kapitel: «Graubünden seit 1945» im Handbuch

der Bündner Geschichte (Bd III) von Bruno FRITZ

S C H E und Sandra ROMER Ich darf hierzu, um mich
nicht zu wiederholen, auf meine Kritik in Wolfram FRANK,
Jelenas Geschichte. Ein dokumentarischer Essay, Chur

2002, S. 101 ff, hinweisen.

5 Auf alle die unglücklichen Usancen dieser durch zahlreiche

«Medienpartnerschaften» umzäunten und dadurch
aller Kritik und öffentlichen Debatte entzogenen «Feiern»
kann hier - leider - nicht eingegangen werden. Doch hätten

Alternativen, andere Entwürfe auf der Hand gelegen:
z.B. die Gründung einer Stiftung, Durchführung von jährlichen

Symposien, die sich dieser Fragen in aller Kontinuität
annehmen könnten, - oder auch nach der vorrevolutionären

französischen Ikonographie der Einberufung der
Generalstände eine ähnliche Anfrage an alle Gemeinden
Graubündens. Bekanntlich sind von den damals in Paris

eingereichten «Mängelbnefen» noch heute ca 60'000
erhalten

6 Zu LÉVINAS vgl. Literatur. Im Zusammenhang der
«Gastfreundschaft» ist auch das Werk von Jacques
Derrida unumgehbar, vgl. insbesondere: Jacques
DERRIDA, Von der Gastfreundschaft, Passagen Verlag, Wien
2001

7 Das Buch «Landschaft und Kunst in Graubünden» von
Leza DOSCH (Zürich 2001 vermag weder den Begriff der
Landschaft noch der Kunst zu explioeren, entfalten noch

gar ihr «Ver-Hältnis»; Kunst und Landschaft sind einander
additiv, formal zugeordnet. - Zum Problem der Kunst-
historik, der vom Historismus okkupierten Kunstgeschichte»

vgl. auch Wolfram FRANK, «Angelica» - «zarte
Seele». Ein Essay über die Malerin Angelika Kauffmann,
Chur 1999.

WICHTIGSTE LITERATUR:
Walter BENJAMIN, Gesammelte Schriften. Unter Mitwirkung

von Theodor W. Adorno und Grshom Scholem hrsg.
von Rolf Tiedemann und Herrmann Schweppenhäuser,
Frankfurt 1982, insbes. Band V.1-V.2 «Das Passagen-
Werk» (suhrkamp taschenbuch Wissenschaft).
Emmanuel LÉVINAS, Totalität und Unendlichkeit. Versuch
über die Exteriorität, Alber-Studienausgabe, München
2002
DERS Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht,
Alber-Studienausgabe, München 1998
Immanuel KANT, Schriften zur Geschichtsphilosophie, mit
einer Einleitung hrsg. von Manfred Riedel, Reclam, Stuttgart

1985.
Martin HEIDEGGER, Beiträge zur Philosophie, (Vom Ereignis),

Gesamtausgabe, Bd. 65, Vittorio Klostermann, Frankfurt

1989.


	Das "fehlende Auge" des Historismus

