
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (2001)

Heft: 5

Artikel: Lebens- und Arbeitsalltag der Bündner reformierten Pfarrer im 18.
Jahrhundert

Autor: Finze-Michaelsen, Holger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398786

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lebens- und Arbeitsalltag der Bündner reformierten Pfarrer 375

Beiträge

Holger Finze-Michaelsen

Lebens- und Arbeitsalltag der
Bündner reformierten Pfarrer im
18. Jahrhundert

Der Überblick über und der Einblick in den Bündner Pfarralltag
vor 250 Jahren, den wir hier geben, ist ein Versuch, allerhand verstreutes

Material gedruckter und handschriftlicher Art zusammenzutragen
und daraus ein Gesamtbild zusammenzusetzen. Dass hier nicht alle
Pfarrer berücksichtigt werden können (zumal gar nicht von allen Quellen

vorliegen), liegt in der Natur der Sache. Dennoch dürften die
folgenden Ausführungen und die zitierten Zeugen das Zeitalter charakterisieren.

Mehr als ein «Versuch» ist es freilich nicht. Wir können nicht auf
frühere Untersuchungen aufbauen, betreten also bei diesem Thema
Neuland. Einzig der Jenazer Pfarrer und Kirchenhistoriker Jakob

Rudolph Truog hatte vor etwa siebzig Jahren den originellen Einfall,
verschiedene Charakteristika des einstigen Bündner Pfarreralltags
narrativ zu verdichten zur Erzählung über das «Leben des unbekannten
Prädikanten»} Hier wird idealtypisch der ganze Stoff in ein einziges
Leben hineingelegt. Auch dies war auf seine Weise ein «Versuch».

Ärmlich, bärtig, «eine patriachalische Figur»: Der Bündner
Pfarrer im 18. Jahrhundert
Zum äusseren Erscheinen der damaligen Bündner Prädikanten

einige Beschreibungen von Zeitgenossen: Als das Haupt des Baselbieter

Pietismus, Hieronymus Annoni, im September 1731 eine Reise
nach Graubünden unternahm, begegnete er dem Davoser Hauptpfarrer

Nicolaus Leonhard (f 1733) und notierte, dass dieser «mit
seinem grossen Bart und schwarzgrauen Haar das Wapen des X Gerich-
ten-Bunds, einen wilden Mann nämlich, presentirte».2 Eine ähnliche
Begegnung hatte 26 Jahre später der Herrnhuter David Cranz mit dem
Pfarrer von Davos-Dorf, Lucas Moeli, an einem Samstagabend Ende
August 1757: Er sah ihn abends «mit seinen Bauren, die ihn sehr lieb
haben, von einem hohen Berg [vom Heuen] kommen [...] In der
Procession machte er in einem alten Camisol [Jacke], groben Hemde,
vor Alter grauen Huth mit dem Rechen auf der Schulter und der Wein-
Calabasse in der Hand nebst dem indianischen braunen Gesicht und



Bündner Monatsblatt, Heft 5.2001 376

starkem schwarzem Haar eine recht patriarchalische Figur».3 Der gleiche

Cranz resümiert seinen Eindruck von der Ärmlichkeit der Bündner

Pfarrer folgendermassen: «Ihre Kleidung, Hausrath und elende
Lebens-Art zeugen davon. Man wundert sich deshalb auch gar nicht in
ihrem Lande, wenn man sie in einem elenden Kitel mit der Tabacks-
Pfeife hinter dem Ochsen hergehen und Mist, Heu oder Holz fahren
sieht. Bey alledem aber haben sie mehr Respect als die Pfarrer anderswo...

Wenn man so alles zusammen nimmt, so empfindet man Mitleiden
mit diesen armen Leuten, bewundert ihre Liebe zum Vaterland.»4 Ein
etwas jüngerer Bündner Historiker, Johann Andreas von Sprecher,
meint sogar, die Pfarrer seien schlechter, ärmlicher gekleidet gewesen
als die Bauern: «Die meist wohlhabenden und wenigstens an Sonntagen

sauber und anständig gekleideten Bauern» waren «sehr geneigt,
auf ihre meist in fadenscheinigen, geflickten, oft unsauberen Röcken
einhergehenden Seelsorger geringschätzig herabzusehen.»5

«.*"-•¦y

Pfr. Luzius Pol, wegen
Pfarrermangels bereits
als 18-jähriger im
Pfarramt, wurde als
«ärmlich gekleidet»
bezeichnet. (Bild aus:
J. Zimmerli, Dekan
Luzius Pol)

Und noch 1826, als die Schweizerische Naturforschende Gesellschaft

erstmals in Graubünden ihre vielbeachtete Versammlung durchführte

und dazu den Prättigauer Pfarrer Luzius Pol, einen Bahnbrecher

der rätischen Naturkunde, zu einem Vortrag einlud, staunten etliche

nicht schlecht, als sie den gelehrten und «von den früheren Häuptern

der Helvetik und den wissenschaftlichen Koryphäen» hoch geachteten

Pfarrer als einen «ärmlich gekleideten, alten Mann» vor sich
sahen.6



Lebens- und Arbeitsalltag der Bündner reformierten Pfarrer 377

Der Weg in die Gemeinde
Der Weg in die Gemeinde war bei vielen vorgezeichnet: Der

Entschluss, ein Pfarramt anzustreben, fiel in der Regel im Schosse der
Familie. Dies gegen den Willen der Familie zu tun, war damals nahezu
eine Unmöglichkeit.

Natürlich gab es etliche Familien, die immer wieder Pfarrer
hervorbrachten, und in manchen Gemeinden hatte das Pfarramt fast den
Charakter einer Erbpacht, die vom Vater auf den Sohn übertragen
wurde. So stellte die Pfarrfamilie Gujan ohne Unterbrechung sämtliche

Pfarrer von Saas von der Reformation bis in die Mitte des 18.

Jahrhunderts7, also über 300 Jahre lang! Familie von Moos brachte es in
Malans immerhin auf 150 Jahre8, und Familie Jecklin in Schiers auf 100

Jahre dynastisch versehene Pfarrdienste.9
Der übliche Weg, seine Studien zu beginnen, war dieser: Man

wurde im Alter von etwa zwölf Jahren einem persönlich bekannten, der
eigenen Frömmigkeit nahestehenden oder wegen Gelehrtheit und
pädagogischem Geschick bewährten Pfarrer anvertraut, der die ersten
Kenntnisse der lateinischen, vielleicht sogar der griechischen, selten
der hebräischen Sprache vermittelte, daneben Kirchengeschichte und
Glaubenslehre. Die Jünglinge wohnten zu diesem Zwecke oft mit im
Pfarrhaus oder gegen Kost und Logis in einem Hause des Dorfes,
sofern sie von auswärts kamen. Das Elternhaus wurde also recht früh
verlassen. Es gab in der Tat einige wenige Pfarrer, die empfingen ihr
gesamtes theologisches Rüstzeug ausschliesslich unter Pfarrhausdächern
und stellten sich so der Prüfung. Viele wechselten dann nach einigen
Jahren ans «Collegium philosophicum» in Chur, wo sie von «Professoren»

unterrichtet wurden, die aber auch nicht mehr als Gemeindepfarrer

von Chur und Umgebung waren. Die meisten schnupperten
dann noch für ein oder zwei Semester Universitätsluft, indem sie vor
allem nach Zürich oder nach Basel zogen, einige wenige nach Deutschland

und hier und da vereinzelte sogar bis ins reformierte Ungarn oder
an die calvinistischen Hochschulen der Niederlande. «Von den 573

Bündnern, die von 1701 bis 1842 in die Synode aufgenommen wurden,
haben nachweislich 414 akademische Studien gemacht. [...] So sind wir
berechtigt, die üble Meinung von einem allgemein niedrigen Bildungsstande

der Bündner Prädikanten an Hand sicherer Quellen als
unzutreffend zu bezeichnen.»10 Freilich ist zu ergänzen, dass sich jene
«akademischen Studien» oft nur auf sechs bis zwölf Monate erstreckten.

Wer in die Synode aufgenommen werden wollte, musste das

Mindestalter von 22 Jahren erreicht haben. Die meisten hatten Bauchsorgen

genug, ihre Studien nicht übermässig in die Länge zu ziehen.
Und so traten jedes Jahr etliche 22-jährige ihren Dienst an. «Als 1771-
72 die im Lande herrschende Ruhr nicht weniger als 18 Synodale
hinwegraffte, konnte man dem Pfarrermangel nur dadurch abhelfen, dass



Bündner Monatsblatt, Heft 5,2001 378

man Kandidaten auch vor der Erreichung des bestimmten Alters
aufnahm.»" In jenem Jahre 1772 gab es unter den neun Kandidaten deren
sieben, die 22 Jahre und jünger waren. Luzius Pol beispielsweise liess
sich damals angesichts des Pfarrermangels als 18-jähriger überreden,
sich zur Prüfung zu melden, bestand sie und wurde jugendlicher Pfarrer

von Schuders.12 Bei der ersten Pfarrstelle hatte die Synode übrigens
ein gehöriges Wort mitzureden. So wurden die neun 1772 alle in Klein-
und Kleinstgemeinden gesteckt, um sich die Sporen abzuverdienen:
nach Luven, Safien-Thalkirch, Scheid, Peist, Pitasch, Arosa - damals
noch ein winziges Bauerndorf.

Die Prüfung vollzog sich damals dergestalt, dass jeder der gut 100

künftigen Amtsbrüder den Kandidaten alles fragen durfte; de facto
überliess man das Fragen jedoch «mehr den gewichtigeren Herren, den

Dekanen, den Churer Pfarrern und den Lehrern am Collegium
philosophicum [...], während die übrigen Synodalen sich damit begnügten,

ob die Kandidaten auf alle Fragen <callide et feliciter>, mit gescheiten

und glücklichen Worten, antworteten.»13 Auch eine Predigt war zu
halten. Nachdem sich ein Kandidat verpflichtet hatte, gemäss der
Confessio Helvetica Posterior als der massgeblichen Bekenntnisschrift
sein Amt auszuüben, erfolgte die Ordination durch den präsidierenden
der drei Dekane mit Handauflegung, danach empfing der zum
Kirchendienst Ordinierte von allen den Bruderkuss.

Der Weg in die Gemeinde führte seit 1537 notgedrungen in die

Synode; kein Pfarrdienst ohne Anerkennung durch die Synode. Die
Kolloquien als regionale Unterabteilungen der Synode traten zweimal
jährlich zusammen, einmal im Frühjahr, einmal im Herbst. Im Frühjahr
wurden jeweils Beschwerden über die Amtsbrüder gesammelt, die als

«Zensuren» an die Synode weitergeleitet wurden. Zensuren konnten
sowohl über die Verrichtung des Pfarrdienstes wie auch über den
Lebenswandel erteilt werden. Die Strafen, welche die Synode kannte,
waren abgestuft: Sie reichten von einem milden oder scharfen Verweis,
der im Synodalprotokoll festgehalten wurde, über einen befristeten
Ausschluss bis zur Streichung aus der Synodalmatrikel. Ein ausländischer

Gast auf der Synode 1757 in Filisur berichtet darüber: Nach den
Vorreden der Assessoren und des präsidierenden Dekans «fangen sie

an, über eingeschlichene Unordnungen in der Lehre zu reden oder zu
zanken; die gar zu ärgerlichen Pfarrer im Wandel werden aus der Kirche

gewiesen [müssen also während der Verhandlungen über sie in der
Ausstand treten]; und nachdem die andern über ihre Strafe conferirt,
privatim [unter vier Augen] ermahnt, wieder eingeführt [in die Kirche
vor die Synode], und wenn sie öffentlich auf den Knien abgebeten,
[werden sie] nach einigen Exhortationen [Ermahnungen] absolvirt;
welche aber incorrigibel sind, [werden] auf immer oder bis zur Besserung

gantz aus dem Capitel gestossen.»14



Lebens- und Arbeitsalltag der Bündner reformierten Pfarrer 379

Freilich führte nach der Ablegung der Prüfungen längst nicht für
jeden Jungpfarrer der Weg sofort ins Gemeindepfarramt. Von Zeiten
besonderen Pfarrermangels, wie er sich anfangs der siebziger Jahre
ergeben hatte, einmal abgesehen, verfügte die Bündner Kirche meist
über eine ausreichende Anzahl von Pfarrern, und der Nachwuchs
musste zunächst warten, bis eine «Pfrund» frei wurde. Etliche liessen
sich als Feldprediger bei den Bündnerregimentern in ausländischen
Diensten engagieren, die meisten dagegen gingen schweren Herzens
den Weg des Hauslehrer- oder Hofmeisterdaseins. Es war ein «mehr als

notwendiges Übel denn als mit Überzeugung übernommenes Amt».15

Das hiess, dass man gewöhnlich in einem der Adelshäuser Graubündens

die jugendliche Nachkommenschaft zu unterrichten und zu erziehen

hatte. So wirkte etwa Johannes Janett (1729-1803) während sieben
Jahren als Hofmeister bei den Familien von Planta-Wildenberg in
Zernez und von Sprecher in Luzein; während dieser Jahre war ihm
allerdings die Lust zum Pfarramt «völlig verschwunden».16

£'\V
cfaj^

Pfr. Johannes Janett
war während seiner
Jahre als Hauslehrer in
Luzein und Zernez die
Lust am Pfarrberuf
«völlig verschwunden»
(Silhouettensammlung
im Archiv der
Brüderunität, Herrnhut).

Gelegentlich war mit dem Hofmeisteramt auch das Reisen
verbunden: Christian Hosang (t 1772) wurde nach seiner Aufnahme in die

Synode 1724 Erzieher des jungen Grafen Hieronymus von Salis-Soglio;
als dessen Hofmeister begleitete er ihn auf der sogenannten
«Kavaliersreise» 1727-29 u.a. nach Genf, Lausanne und Paris.17



Bündner Monatsblatt, Heft 5,2001 380

Kaum einer vermählte sich während seiner Zeit als Hauslehrer.
Der Beruf galt nicht als gesicherte «Existenz», auf die sich eine Familie
hätte aufbauen lassen können. Das wiederum führte dazu, dass viele in
ihrer ersten Pfarrstelle nach einer Ehefrau Ausschau hielten, eben in
jenem Dorf, in dem sie ihr Amt versahen.18

Die grundlegenden pfarramtlichen Tätigkeiten

1. Gottesdienst
Über die Gottesdienstverpflichtung eines Bündner Pfarrers im 18.

Jahrhundert sind wir recht gut im Bilde, wird sie doch in jedem
Anstellungsvertrag, der nach einer Wahl aufgesetzt wurde, detailliert erwähnt.
Sie ist grösser und vielfältiger, als man sich dies gemeinhin vorstellt.

Um mit dem Sonntag zu beginnen: An jedem Sonntagvormittag
war mindestens ein Gottesdienst (so in den Dörfern), in Chur ein Früh-
und ein Spätgottesdienst am Vormittag. Die Predigt wurde dergestalt
vorbereitet, dass ihr Gedankengang zurechtgelegt war. Es war völlig
unüblich, ein Manuskript mit auf die Kanzel zu nehmen. Ein wichtiges
Element der Vorbereitung war darum das Memorieren, und neben einer

guten Stimme gehörte ein klares Gedächtnis zum Handwerkszeug eines

jeden Pfarrers im 18. Jahrhundert. Aber längst nicht jeder vermochte wie
ein Löwe zu brüllen; über den Pfarrer von Bondo, Gian Battista Frizzoni,
heisst es 1757: «Er hat eine schwache Stimme, aber desto attenter sind
seine Zuhörer.»19 Johann Ulrich Bavier musste 1742 vom Pfarrdienst an
der Churer Martinskirche zurücktreten, weil er als 72-jähriger «immer
mehr heiser geworden»20 war und seine Stimme die grosse Kirche nicht
mehr zu erfüllen vermochte. Aber auch Jüngere mussten bisweilen ihr
Amt niederlegen, so etwa Andreas Nier von Davos, dem man vorwarf, er
habe eine «unangenehme und unverständliche Sprache».21

Bei der Vorbereitung der Predigt griff man auf die meist bescheidene

Hausbibliothek zurück. Der Herrnhuter David Cranz bemerkte
bei seinen Besuchen in Bündner Pfarrhäusern 1757, «dass sie mehr mit
lutherischen als reformierten Büchern versehen sind, mehr mit
Luthero als Calvino oder Zvinglio, von denen sie fast gar nichts wissen,
beweisen. [...] B. Frankins, Spener, Scriver etc. ist fast in jedem Hause.
Seit einigen Jahren regieren Forstmanns, Steinhofers und Riegers
Predigten und besonders Hollazens erbauliche Schriften [...] am
meisten.»22 Der Klosterser Pfarrer Johannes Roseli d.J. notierte am Schluss

vieler Predigtmanuskripte, welche Werke er zu Rate gezogen hatte. Es

tauchen Namen zeitgenössischer theologischer «Klassiker» auf wie
Meli, Werenfels, Arnd, Rambach, Starcke, Fries, Wirz neben den bei
Cranz genannten Rieger und Steinhofer.23

Am Sonntagnachmittag war für die ledige Jugend Katechismusunterricht,

auch «Kinderlehre» genannt. Der Unterricht wurde bis zum



Lebens- und Arbeitsalltag der Bündner reformierten Pfarrer 381

Alter von etwa zwanzig Jahren besucht, war also unabhängig von der

Zulassung zum Abendmahl, der Konfirmation. Gelernt wurde vor
allem an Hand der Fragen des Gabrielschen Katechismus, einem Werk
des Ilanzer Pfarrers Stefan Gabriel, das seit 1612 in zahlreichen Auflagen

erschienen war und bis 1840 nachgedruckt wurde.

mttiw$m&
2)a$ s ft:

jgc |ttt|| (Summe

ot>ec

im ì>k 3fuflenb in î»m

2)UtC!j ;

©tepSa'tt ®attuti'
«jeifanb ^fatrfeetrn ju 3fonj,.'tm& Metern fta

'

Der Gabrielsche
Katechismus, über
Jahrhunderte
Repetitionsstoff der
Kinderlehre.

iti Srtïofc ort»» *7Çfc

Die einzelnen Fragen und Antworten der Glaubenslehre wurden
nicht - wie dies oft karikiert wird - einfach eingetrichtert, sondern
bildeten so etwas wie einen Merkvers, der den Stoff einer Stunde
zusammenfasste. Der Gabrielsche Katechismus hatte übrigens zwei
Teile: den «normalen» mit 55 Seiten und eine Kurzfassung von nur 18

Seiten, die den Titel trägt: «Ins kürzere abgefasster Catechismus, für gar
kurzdenkende und einfältige Leute».24



Bündner Monatsblatt. Heft 5.2001 382

Sodann war allerorten eine sog. «Wochenpredigt» üblich, am
Mittwoch oder Donnerstag vormittags. Sie war zur Reformationszeit
als Ersatz für die vielen Heiligengedenktage eingeführt worden. Gegen
Ende des 18. Jahrhunderts begann diese Einrichtung jedoch merklich
abzubröckeln.

Weiterhin hatte der Pfarrer an jedem Abend der Woche abends
in der Kirche ein Abendgebet zu halten.25 Dieses war liturgischer Art,
ein festformuliertes agendarisches Gebet für Haus, Dorf und Land.

Zu vergessen ist dabei nicht, dass alle Kirchen ungeheizt waren.
Der Pfarrer von Luzein, Luzius Pol, notierte in seinem Tagebuch über
clas Weihnachtsabendmahl 1788: «Der Wein fror in der Kirche.»26 Noch
1895 hatte H. Jecklin nach dem Gottesdienstbesuch in der Schierser Kirche

Anlass, sich über die während der Predigt abtauenden Eiszapfen an
der Kirchendecke zu beschweren: «Der Herr Pfr. Flury musste das Eis,
das sich über der Schale vom Taufwasser gebildet während der Kirche,
als er taufte eindrücken. Eis & Schnee kommt, wenn man einige Zeit in
der Kirche gewesen ist, von der Decke herunter. Der Herr Pfr. Flury
wollte der Kirche eine Heizung machen lassen und die Schierser hätten
dann 's Holz dazu thun müssen. Aber die [...] sagten: Unsere Vorväter
mussten auch in die ungeheizte Kirche gehen, darum thun wir's auch.»

(Eintrag zum 27. Januar.) «In der Kirche wieder stark geregnet... Viele
[Mittelschul-] Zöglinge waren ganz durchnässt, ich nicht. Pfr.: <Die
Gemeinde möge sich bedecken [= Hut aufsetzen]!>» (3. März.)27

Mit der Taufe wurde nicht immer bis zum Sonntag nach der
Geburt des Kindes gewartet. Die vorgeschriebenen fünf Taufzeugen
vertraten dann die Gemeinde bei einer Taufe unter der Woche. Die Mutter
lag bei der Taufe ihres Kindes in der Regel noch im Wochenbett, war
also nicht zugegen. Einige Wochen später wurde sonntags dann die
«Gsäheti» veranstaltet, das «Ansehen» des Kindes, wozu Gotte, Gotti,
weitere Anverwandte und der Taufpfarrer eingeladen wurden. Hier
gab es dann ein Festessen.

Die im 20. Jahrhundert übliche Bestattungsform mit Lebenslauf
und Predigt in der Kirche war im 18. Jahrhundert das Privileg von
Honoratioren und deren Ehefrauen. Bei einem «gewöhnlichen Sterblichen»
wurde eine kurze Ansprache und ein Gebet am Grab gehalten. Die
Vorbereitung einer Abdankung war also in der Regel bescheiden. Starb
jedoch eine hochgestellte Persönlichkeit oder ein herausragender Wohltäter

eines Dorfes, wurde die Leichenrede nicht selten noch für den Druck
überarbeitet und ergänzt; der Typus Leichenrede bildete denn auch das

Höchste, was ein durchschnittlicher Bündner Pfarrer in seiner Laufbahn
im Druck publizierte. Die Kosten dafür übernahm die Trauerfamilie.

War der Pfarrer von Amtes wegen fort, wurde in manchen
Gemeinden eine Person beauftragt, aus einem Buch eine Predigt vorzulesen.

So etwa in Klosters. Als Pfr. Roselius 1766 zur Synode nach Susch



Lebens- und Arbeitsalltag der Bündner reformierten Pfarrer 383

gereist war, hat dort «der regierende H. Landa. Joh. Marugg eine Predigt

gelesen»; 1769 hat man «den Schulmstr. eine Pfingstpredigt [...] in
der Kirche im Stuhl ablesen lassen.»28

2. Unterricht
Um das Unterrichtspensum eines Bündner Pfarrers im 18.

Jahrhundert zu ermessen, muss man bedenken, dass noch längst nicht alle
Kinder einen regelmässigen obligatorischen Schulbesuch kannten. Am
besten war die Bildung noch in den Adelshäusern und vereinzelten
wohlhabenden Familien geregelt: Dort übernahm ein eigener Hauslehrer

den Unterricht. Wer dagegen vom grossen Rest der Kinder ebenfalls

in den Genuss einer Schulbildung kam, hing von der Weitsicht und
den finanziellen Möglichkeiten der Eltern ab. Grundsätzlich lagen die

Unterrichtsaufgaben eines Pfarrers damals auf drei Ebenen:
a) Die bereits erwähnte Kinderlehre, die am Sonntag nachmittags

in der Kirche stattfand und fortlaufende Unterweisung im Katechismus

beinhaltete. Diese fand z.B. in St. Antonien «durchs ganze Jahr»29

statt. Als Pfr. Paulus Kind 1759 sein Pfarramt in Schiers antrat, führte
er als Neuerung ein, dass die Kinderlehren «ganze Jahre» gehalten werden,

«da sie vor dem einige Monate ausgestellt wurden.»30 Im
Unterengadin war dieser Unterricht lediglich «im Sommer».31

b) Sodann der Zulassungsunterricht zum Abendmahl im 18.

Lebensjahr, den man nur in sehr beschränktem Sinne als Konfirmandenunterricht

bezeichnen konnte. Er bestand in einem mehrwöchigen
Intensivunterricht vor dem ersten Abendmahl, das zumeist am Karfreitag

oder denn an Ostern gefeiert wurde. In St. Antonien wurden die

Jugendlichen «sieben Wochen vor Ostern [...] 2 oder 3 Tage in der Woche

in der Religion unterwiesen».32 Auf einen ähnlichen Zeitraum
erhöhte Paulus Kind 1759 in Schiers das Pensum: «In Absicht der
Unterrichtung der Kinder traf ich eine Veränderung, aus Erbarmen gegen die
Unwissenden, und Antrieb meines Gewissens. Denn da selbige bis dato

nur etliche Tage zum hochwürdigen Sacrament zubereitet wurden, so

sezte ich darzu ganze sechs Wochen aus.»33 Als Luzius Pol bei seinem
Amtsantritt 1777 Ähnliches einzuführen versuchte, scheiterte er
jedoch kläglich. Er gab sich grosse Mühe, liess ein kleines, achtseitiges
Heftchen mit dem Titel «Aufforderung an die Väter und Mütter»-*4

drucken und verteilen, in dem er dazu ermahnte, nicht zu sagen: «Unsere

Kinder sind da, dass sie uns die Last zeitlicher Arbeiten erleichtern
helfen.» Die Eltern aber wollten ihre Kinder lieber im Stall und auf
dem Feld als Arbeitskräfte brauchen, statt sie in die Unterweisung zu
schicken. In seiner Predigt am Jahresende 1777 beklagte sich Pol dann,
dass es «ein schwarzes Jahr» für ihn gewesen sei: «Von mehr als fünfzig,
die da kommen könnte[n] u. die ich erwartet hatte, habe ich acht
zusammenbringen können.»35



Bündner Monatsblatt. Heft 5.2001 384

Dass der Unterricht wirklich mit verschiedener Hingabe erteilt
wurde, illustriert ein Bericht im Schuderser Kirchenbuch: Pfarrer
Andreas Jecklin versorgte anfangs des 18. Jahrhunderts von Schiers aus
auch Schuders. Aber, so klagte einer seiner Nachfolger, «die Aller-
feyerlichsten Bundes-Gütter Gottes wurden mit der strafbarsten
Gleichgültigkeit ausgetheilet. Wan die Jungen das 18. Jahr erreichten,
so machte solche Jahres-Erfüllung das Haubtwesen an die Eigenschaften

wahrer Nachtmahlss-Candidaten. Sie kamen dem alten Pfarrer am
Communionstage bei der Predig biss in die Küchen-Stauden entgegen;
er machte an sie etliche Frage oder sagte ihnen etwass vor und gab
ihnen das Heilige Abendmahl - und das war alles.»36

c) Ein dritter, jedoch wie gesagt nicht überall verbreiteter
Unterrichtstyp war das säkulare «Schulehalten», die Elementarschule.
Ein Anstellungsvertrag aus dem Jahre 1748 in Bondo37 sagt: «Des
weiteren hält er Schule und lehrt die Schüler jederzeit nach seinem besten

Vermögen. Und zu seiner Entlöhnung müssen jene Schüler, die Lesen

[lernen], vier Batzen bezahlen, jene aber, die Lesen, Schreiben und
Rechnen [lernen], fünf Batzen, beides für je einen Monat. Ausgenommen

sind hier jene Schüler, welche die Schule während der Sommermonate

besuchen. Sie müssen sich selbst mit dem Herrn Pfarrer wegen
der Mehrleistung verständigen.» Es wurde übrigens für Bondo betont,
dass «donzellanti», also Fräulein, nicht zum Unterricht zugelassen seien,

weil sie denselben «stören und beeinträchtigen könnten». Dieser
zusätzliche Unterricht wurde also auch zusätzlich bezahlt. In St.

Antonien dagegen galt: «Des Winters werden die Kinder, wo und wann
es möglich ist, in die Gemeinschule geschikt. Alle Männer und zum
Theil auch Weiber lernen lesen, schreiben und mehrere etwas
rechnen.»38 Nicht überall war der Pfarrer dafür zuständig.

3. Seelsorge
Bei der «cura animarum» im heutigen Sinne begegnen wir im 18.

Jahrhundert nahezu einem weissen Fleck auf der Landkarte der

pfarramtlichen Aufgaben. Paul Wernle fasst zusammen: «Ein noch

ganz brachliegendes Gebiet aber ist die Seelsorge; die alte Zeit kennt
kaum dürftige Ansätze dazu.»39 Oder Sprecher in seiner Bündner
Kulturgeschichte des 18. Jahrhunderts: «Das Gebiet der Seelsorge war von
jeher ein beschränkteres in den evangelischen Kirchen der Schweiz.
Krankenbesuche wurden von den Angehörigen der Patienten, oft auch

von diesen selbst aus einer fast abergläubisch zu nennenden, übrigens
leicht erklärlichen Scheu nicht immer gern gesehen, aber doch, freilich
meistens erst kurz vor dem Tode, verlangt [...]»4°

Der Besuch der Kranken erhielt im Pietismus ab 1750 neuen
Auftrieb. Hierbei ist zu berücksichtigen, dass wegen der mangelhaften
medizinischen Versorgung der grosse Teil der Kranken eben auch Ster-



Lebens- und Arbeitsalltag der Bündner reformierten Pfarrer 385

bende waren, Krankenseelsorge somit viel häufiger als heute
Sterbeseelsorge war. Von Pfr. Elias Wulpius, einem Vertreter des Pietismus in
Schiers, wird 1789 berichtet: «Er wird in seiner Gemeinde geliebt und
geschätzt, das Tröstlichste ist bey seiner Amtsführung, dass er doch bey
den mehrsten Kranken, die er besucht, findet, dass ihnen die Predigt
des Evangelii zu Herzen gedrungen ist, dass sie noch am Ende als arme
Sünder dem Heiland in die Arme laufen.»41 Ebenfalls aus Schiers ist
bekannt, dass in den sechziger Jahren der fromme Müller und Bäcker
Johann Luzi Ludwig aus freien Stücken den Besuch der Kranken
übernahm, da der damalige Pfarrer, Simeon Caspescha, meist betrunken
war.42

Zum neuen Element der Seelsorge wurde die Betreuung der
Erweckten. In jeder Gemeinde, auch in dem abgelegensten Dorf noch gab
es ab etwa 1750 kleine pietistische Konventikel. Allerdings hatten
längst nicht alle das Wohlwollen oder die Begleitung der Pfarrerschaft.

4. Diakonie
Das Pfarrhaus war im 18. Jahrhundert eindeutig Diakoniestation

- in ganz anderem und mit heute gar nicht vergleichbaren Sinn:
a) Durch das Land zogen ganze Heerscharen von Bettlern: halb

zerlumpt, verlaust und hungrig, einzeln, in Gruppen oder familienweise.

Sie kamen aus der Asche ihrer Häuser, die einer Feuersbrunst
zum Opfer gefallen waren; von Äckern, die jahrelang keinen rechten

Ertrag gegeben hatten; aus Ställen, in denen eine Seuche das Vieh
hingerafft hatte; aus Dörfern, die nicht mehr für sie aufkommen wollten
oder konnten. Kamen aus Werkstätten, aus denen sie als Nichtsnutze
fortgejagt worden waren; aus Kriegen, die ihnen einen unbrauchbaren
Arm, ein steifes Bein beschert hatten; kamen mit giftigem Husten, mit
verkrüppelten Händen oder mit hochgewölbtem Buckel. Keine
Sozialversicherung kam für sie auf. So führte ihr Weg jeweils zunächst zum
Pfarrhaus oder zum Armenvogt der Gemeinde. Viel mehr als eine
Mahlzeit hatte niemand zu erwarten. Und im Winter hofften alle auf
ein Dach über dem Kopf.

b) Im Pfarrhaus war meist die einzige medizinische Hilfe zu
erhalten. Man muss sich vorstellen, dass zu dieser Zeit einzig in Chur und
Davos zwei bis drei Ärzte wirkten: das ganze übrige Gebiet der Drei
Bünde war medizinisch unversorgt. Von einem grossen Teil der Bündner

Pfarrer des 18. Jahrhunderts kann gesagt werden, dass sie in ihrem
Dorf das Pfarrhaus zu einer mehr oder weniger vielseitig ausgerüsteten
Apotheke machten, hier und da kann man sogar von einer kleinen
Arztpraxis sprechen, die übrigens bei manchen auch noch einen
bescheidenen Nebenerwerb darstellen konnte.

Einige wenige hatten auch während ihres Studiums auswärts
einem Fachmann über die Schulter geschaut, so z.B. der spätere Fläscher



Bündner Monatsblatt, Heft 5,2001 386

und St. Antönier und schliesslich nach Russland ausgewanderte Pfarrer

Cattaneo einem Zürcher Chirurgen, bei dem er als Student
untergekommen war. Cattaneo konnte später als alter Mann auf zahlreiche
geglückte Operationen zurückblicken: «Unter den vielen Operierten
finde ich bis 1819 angemerkt 16 Amputationen an Armen, Beinen,
Fingern usw., die glücklich kuriert wurden. 27 von dem Krebs am Munde,
im Gesichte, Halse, den Brüsten usw. Operierte und glücklich Geheilte.
[...] Anderweitige Gewächse an verschiedenen Teilen des Leibes sowie
auch viele innerliche und äusserliche Schäden und Verletzungen wurden

sehr viele glücklich geheilt.»43 Als Pfarrer Frizzoni 1800 in
Celerina starb, wurde «seine gute chirurgische und medizinische Erfahrung

und Wissenschaft» gerühmt; seinen Medikamenten sei es zu
verdanken gewesen, dass Celerina während der Hunger- und Epidemiejahre

1770-72 «bald vollkommen verwahrt blieb»44 und die Sterberate
nahezu stabil blieb, während sie woanders auf das zwei- oder sogar
Dreifache sties.

t ;i« y:-- ;

#5¦ ¦.,';¦¦

--¦-y

Pfr. Gian Battista
Frizzoni in Celerina
hatte «gute
chirurgische und medizinische

Erfahrung
und Wissenschaft».

(Aquarell
von Tumaesch
Frizzoni um 1790)

Pfarrer Johannes Roselius jun. in Klosters, von dem es hiess, er sei

überhaupt erst «als Chirurgus erwekt worden»45 und so zum
Theologenberuf gekommen, betrieb seine medizinische Tätigkeit so

ausgeprägt, dass ihm oft für die anderen pfarramtlichen Aufgaben
kaum noch Zeit blieb. Besonders das Sammeln, Trocknen und Verar-



Lebens- und Arbeitsalltag der Bündner reformierten Pfarrer 387

beiten der verschiedenen Heilkräuter brauchte natürlich viel Zeit.
Wundbalsame usw. wurden auch an andere Orte verschickt, umgekehrt
wurden aus anderen Gegenden bestimmte Kräuter bestellt.

Um bei dieser Gelegenheit ein weitverbreitetes Vorurteil gegen
den Pietismus zu zerstreuen: Die drei soeben erwähnten, eine medizinische

Praxis führenden Pfarrer, Cattaneo, Frizzoni und Roselius,
gehörten zu den führenden Köpfen des Bündner Pietismus. Gerade ihre
christozentrische Heilandsfrömmigkeit machte sie aufmerksam für
den leidenden Menschen. Übrigens waren die Pfarrer auch

massgeblich daran beteiligt, die meist tödliche Pockenkrankheit in
Graubünden auszumerzen. Sie waren es, die in mühsamer Kleinarbeit
ein Elternpaar ums andere vom Sinn der neu entdeckten Impfung
überzeugten. Einzelne Pfarrer wie z.B. Luzius Pol in Luzein nahmen
die Pockenschutzimpfung auch gleich selbst an den Kindern in ihrem
Dorf vor.

c) Das Pfarrhaus als Gasthaus bzw. Fremdenverkehrsbüro: Den
damaligen «Baedeker» für Schweizreisende verfasste Johann Gottfried

Ebel aus Schlesien. Er veröffentlichte ein vierbändiges und in
mehreren Auflagen erschienenes Werk mit dem Titel: «Anleitung, auf
die nützlichste und genussvollste Art die Schweiz zu bereisen». Interessant

ist dort Ebels Rat an die Reisenden, wie sie in den Bündner Dörfern

Quartier finden können. Man solle - so empfiehlt er - zunächst in
Erfahrung bringen, ob die Einwohner katholisch seien, «was man
gewöhnlich an den Kreutzen auf den Kirchthurmen erkennen kann». Sei
dies der Fall, «so darf sich ein wohlgekleideter Reisender nur geradezu
bey dem Pfarrer des Dorfes melden lassen, der ihm gerne eine massige
Mahlzeit und ein reinliches Bett anbieten wird, wofür man beym
Weggehen der Köchin ein billiges Trinkgeld nach Willkühr giebt. Ist es ein
reformiertes Dorf, so darf man sich auch bey dem Pfarrer melden; doch

nur in der Absicht, damit derselbe durch seine Verwendung das

schicklichste Haus im Dorf ausmittle. Denn die geringen Besoldungen,
die meist elenden Pfarrhäuser und die oft zahlreiche Kinderfamilie der
reformierten Pfarrer hindern so manchen gefälligen Mann an der
Ausübung edler Gastfreyheit.»46

5. Zivilstandsamtliche Funktionen
Bis um 1870 erfüllten die Pfarrämter gleichzeitig auch zivil-

standsamtliche Funktionen. Darum sind übrigens, was wenig bekannt
ist, die Kirchenbücher vor 1870 nicht nur meist in den heutigen
Zivilstandsämtern aufbewahrt, sondern sie sind auch im juristischen Sinne

Eigentum der politischen Gemeinden und nicht der Kirchgemeinden.
Was den öffentlichen Teil dieser Tätigkeit betrifft, so muss man

sich das folgendermassen vorstellen: Nach dem sonntäglichen Gottesdienst

hatte der Bündner Pfarrer in der Kirche verschiedene Bekannt-



Bündner Monatsblatt, Heft 5,2001 388

machungen unterschiedlichen Charakters weiterzugeben: Zwei
Wochen vor einer Eheschliessung hatte er die Heiratsabsichten der Brautleute

zu «verkünden». Innerhalb dieser «Verkündfrist» konnten
allfällige Einsprachen erhoben werden, z.B. wenn eins der beiden jemand
anderem die Ehe bereits versprochen hatte. Eine Verlobung galt als

halb oder dreiviertel bindendes Eheversprechen. Die Verlobung
geschah z. B. durch Austauschen einer Goldmünze. Weiterhin waren die
in ausländischem Kriegsdienst gefallenen und auswärts bestatteten
Militärs bekanntzugeben; dies war in vielen Gemeinden jeden zweiten
Sonntag einer. Erbat eine durch Unwetter- oder Elementarkatastrophen

geschädigte Gemeinde eine Unterstützungsgabe, so wurde
diese Sammlung nach dem Gottesdienst durchgeführt (regelmässige,
allsonntägliche Kollekten waren nicht üblich) oder es wurde eine

Haussammlung durch den Gemeindeweibel angekündigt.
Zu Konflikten zwischen zivilstandsamtlicher und pfarramtlicher

Funktion kam es gelegentlich, wenn ein Pfarrer ein ausser- oder uneheliches

Kind zu taufen hatte. Etliche Synodale weigerten sich, da das

Kind «in Sünden empfangen» worden war. Sie wurden jedoch von der

Regierung zur Taufe dieser Kinder und damit zu ihrem Eintrag im
Kirchenbuch verpflichtet. In solchen Fällen rächten sich die betroffenen
Pfarrer dergestalt, dass sie zum Namen des Kindes ins Kirchenbuch
schrieben: «Auf Befehl einer hochlöbl. Regierung getauft ein Hurenkind».

Weiterhin wurde der Pfarrer oft auch in notariellen Angelegenheiten

wie z.B. Pachtverträgen, Testamenten oder Erbteilungen
konsultiert. Den vielen Schreibunkundigen erledigte er den - allerdings
nicht sehr umfangreichen - Schriftverkehr; dabei kam es nicht nur auf
seine Sicherheit in der Orthographie, sondern auch im Stil und in der
Form an.

6. Repräsentanz des Gemeinwesens
Der Pfarrer war die einzige (wenn auch oft mit Nebenerwerb aus

der Landwirtschaft) hauptamtlich von einem dörflichen Gemeinwesen

angestellte Kraft. Er war damit auch der einzige, der seine ganze Zeit
und Arbeitskraft in den Dienst dieses Gemeinwesens zu stellen hatte
bzw. stellte. Weiterhin hatte sein Amt ein gewisses öffentliches Ansehen,

auch ausserhalb des eigentlichen Wirkungsortes.
Diese Faktoren führten dazu, dass es etwa im Falle eines

Dorfbrandes oder einer anderen Katastrophe vor allem der Pfarrer war, der

(in Begleitung eines weiteren Gemeindevertreters) ausgesandt wurde,
um Unterstützungsbeiträge für sein Dorf zu sammeln. Pauschal last
sich sagen, dass im 18. Jahrhundert durchschnittlich jedes zweite Bündner

Dorf mindestens einmal abbrannte. Als im Februar 1727 Thusis
samt und sonders (mit Ausnahme von sechs armseligen Hütten) in



Lebens- und Arbeitsalltag der Bündner reformierten Pfarrer 389

Asche versank, wurde Pfarrer Daniel Willi, begleitet vom
Seckelmeister und Schreiber Melchior Vergith, entsandt. Drei Monate lang,
von April bis Juni, unternahm er eine Kollektenreise «durch die ganze
löbliche Schweiz», die so erfolgreich war, dass Thusis bereits nach
drei Jahren wieder als «aus der Aschen gehoben» bezeichnet werden
konnte.47

*-*£Q. "'M'Y'WsÌC'//»/««'/ -Artrite

-0rr»t 'Ji Oa/J* Jty/fn' Jan Vtfiii./Ç

ttftjr \.--ifit,rfm »Mm "MH*. iHfte.w-t

« fmijîtnfùL

fc :.%lil t ftÙZ

ï.,,^yJV(fv. %,;,...¦/„.,.:, y ,,,^

f Aff. (& â (!¦---y •'

QjJU 'cl., ia ?Ù?JglLl
JÜ jO*i**/.o^fiu^l /A. 24--, —

{.i^nM'-Ay •». y.. -,,./$»£'•, f.,
f^' t ÏUsJfp. It-lr,,,..AtV-

& vf*~j> ": 'ifa ; //'¦ •
'• /£ '

Das Kollektenbüchli
von Pfr. Caspescha
(1767), in dem die
Gaben für die
"Brandtbeschädigten
der Gemeindt
Schiersch» aus Biel,
Basel, Diessenhofen,

Stein, Winterthur

und Frauenfeld
quittiert sind. (GA
Schiers, Foto: H.
Finze)

Als im Juni 1767 Schiers abbrannte, schickten die Schierser
bereits zwei Tage nach der Feuersbrunst ihren Pfarrer Caspescha in die
Gemeinden des Grauen Bundes, um Spenden zu sammeln; nach drei
Wochen kehrte er zurück. Ende August reiste er mit Landammann Peter

Rofler für sechs Wochen durch die Schweiz, um allerorten an das

«christliche Mitleid» zu appellieren.48

7. Ein Novum: Bibelstunden, Betreuung von «Erweckten»
Ein Novum waren im 18. Jahrhundert die im Zuge der pietistischen

Erneuerungsbewegung überall entstehenden Konventikel. Es

gab kaum ein Bündner Dorf, in dem sich die erweckten Seelen nicht
trafen. Jedoch war die Betreuung und Begleitung dieser Kreise natürlich

sehr vom jeweiligen Amtsinhaber abhängig. Von vielen Pfarrern
wird berichtet, dass die Erweckten sehr das Gespräch mit ihnen suchten.



Bündner Monatsblatt. Heft 5.2001 390

Konventikel trafen sich nie in der Kirche, sondern meist in
Privathäusern, gelegentlich im Pfarrhaus und ganz selten auch in
Wirtshausstuben. Wegen der harten Arbeit tagsüber war für jene
Versammlungen jedoch meist nur am Abend Zeit, wenn man nicht seine

Aufgaben zuhause oder auf dem Feld vernachlässigen wollte. Dies
führte gelegentlich zu schwierigen Situationen: Was sollte man davon
halten, wenn eine ledige erweckte Frau spät abends aus dem Pfarrhaus
kam, in dem ein lediger junger Pfarrer wohnte?

Wenn die Konventikel nur von Frauen besucht wurden, war dies

für einen ledigen Pfarrer damals Grund genug, radikal und völlig auf
Distanz zu gehen, um kein Gerede zu provozieren. In einer polemischen

Schrift gegen die durchs Land reisenden Herrnhuter, die diese

Konventikel besuchten und betreuten, wurde verbreitet: Wenn solch
ein Herrnhuter auftauche, dann solle man alle Frauen zuhause

einschliessen, denn diese Herrnhuter seien Geiss-«Böcke» und sähen

«Weiber und Töchter [...] für Geiss» an.49

Die Lebensverhältnisse

1. Lohn und Landwirtschaft
Es ist hier daran zu erinnern, dass die meisten Gemeinden

damals mindestens um die Hälfte kleiner waren: Schiers etwa gehörte mit
damals eintausend Gemeindegliedern zu den grössten Gemeinwesen
in den drei Bünden. «Bei der Kleinheit der meisten von rund 130

evangelischen Pfarreien des Landes waren andere pfarramtliche Funktionen

ausser Predigt, Kinderlehre und Abendgebet im ganzen selten

genug. Es gab und gibt noch manche kleine Pfarreien, deren Geistliche
zuweilen innerhalb eines ganzen Jahres nur ein paar Taufen, aber weder

Trauungen noch Begräbnisse vorzunehmen haben.»50

Ein grosses Problem war jedoch die relativ zur übrigen Schweiz,
aber auch absolut in Hinsicht auf die Existenzsicherung karge
Entlöhnung der Bündner Pfarrer, die denn auch 1790 zu einem von
der Synode beschlossenen Pfarrerstreik führte. Der Initiant dieses

Streikes, Lorenz Florian Aliesch, beschreibt die unglückliche und
hemmende Verbindung von pfarramtlicher und landwirtschaftlicher
Existenz: «Ich kenne Pfarrer im Lande, die aus Noth gedrungen, z.B. am
Sonntage Morgens, die beste Zeit der Vorbereitung auf die zu haltende
Predigt, in aller Frühe aufstehen, weit in einen Berg hinauf laufen, ihr
Vieh füttern, heimkommen, in die Kirche gehen, in zwey Kirchen
predigen, sobald das (Gott weiss wie!) geschehen ist, den Milchkübel wieder

auf den Rücken nehmen und wieder den Berg zu ihrem lieben Vieh
besteigen, zurückkommen und abends noch Gebet halten müssen.»
Und Aliesch fährt fort: «Der arme Pfarrer ist gezwungen, sich nebst



Lebens- und Arbeitsalltag der Bündner reformierten Pfarrer 391

seinem Amt mit anderen Sachen abzugeben, wodurch er sich und sein

Amt verächtlich machen muss. Mancher hilft sich mit Schulhalten,
welches immer angehen mag, aber wie schlecht wird er auch für das

erkennt [= gezahlt]? Mancher mit Mediciniren, Chirurgiren; wieviel Gutes

wird er aber damit stiften, da er es nicht gelernet hat, und sich um
des lieben Brods willen darzu entschliessen muss? Und wenn er noch
damit jemand gedienet hat, so wird ihm kümmerlich sein ausgelegtes
Geld erstattet. Mancher mit Hand- und Feldarbeit; aus Not gedrungen
muss er die Mistfurke ergreifen, Vieh hüten. So behelfen sie sich zwar
am ehrlichsten und besten, sonderlich auf Pfründen, die in Gütern
bestehen, macht es aber nicht das Amt eines Pfarrers in der jetzigen Welt
verächtlich und die Religion geringschätzig?»51

Die Lohnverhältnisse waren also dergestalt, dass der Pfarrer in
vielen Gemeinden einen Zusatzverdienst brauchte, um überhaupt
existieren zu können. Die Entlöhnung hatte gewöhnlich drei Bestandteile:

a) Naturalien, die in der Gemeinde ausreichend vorhanden
waren, teils in einer Menge, die den Eigenbedarf des Pfarrers bei weitem
überstieg: So erhielt der Pfarrer von Peist beispielsweise neben 22 Gulden

noch 180 Krinnen Butter, das sind etwa etwa 270 Pfund!52 Zu den
Naturalien gehörte auch Brennholz und je nach Ort Wein, Fleisch oder

Alpkäse.
b) Nutzniessungen, so etwa die freie Weidung einer Kuh auf einer

der Alpen; die Bewirtschaftung von Pflanzgarten und Pfrundbünti mit
Obst- und Nussbäumen usw.

c) Schliesslich der Barlohn. Dieser war natürlich nicht synodal
geregelt, sondern in jeder Gemeinde nach ihrer Grösse anders angesetzt,
auch unter Berücksichtigung der Naturalgaben und Nutzniessungen.

Interessant ist dabei zweierlei: Zum einen wurde der Barlohn
nicht monatlich ausbezahlt, sondern zweimal im Jahr; dazu kam zum
Jahresende ein kleines sogenanntes «Trinkgeld» von den Gemeindehäuptern,

sofern man zufrieden gewesen war; es wurde in der Regel
überreicht, wenn der Pfarrer dem Präsidenten seine Aufwartung machte

zum Neuen Jahr. Sodann war in den meisten Anstellungsverträgen
festgehalten, dass der Pfarrer selbst für den Einzug seines Lohnes zuständig
war - darin übrigens gleichgestellt den Viehhirten seiner Zeit. Das hiess

konkret, dass er zweimal im Jahr von Haus zu Haus die Runde zu
machen hatte, um zu seinem Lohn zu kommen. In Küblis wurde dem Pfarrer

freigestellt, dafür - auf eigene Kosten freilich - einen «Einzieher»
anzustellen; diesem waren vertragsgemäss 6 Gulden zu zahlen, das war
ca. 4 % des Kübliser Pfarrerlohnes.53 In vielen Gemeinden gab es

wohltätige Männer und Frauen, die «zur Vermehrung der Pfruond» ansehnliche

Geldbeträge stifteten oder testamentarisch vermachten.
In einzelnen Gemeinden gab es spezielle Verhältnisse, die in den

politisch-historischen Strukturen begründet waren. In der Freiherr-



Bündner Monatsblatt, Heft 5, 2001 392

ftrcic unb (TtHÖcfliffe

efolutipn
e i » e é

^TOHt'Wôen refornrirten 6wototë,
Ott ©'tciirê&crg, im UntcrctigaDim

1790. ten ig. 53tad)mortaf.

©mit)tggc!)icfcîîbe $)mm, %itfy turò ©tv

nicin&cn ©jangclifdiw Dîeïtâion i

«Resolution» der Bündner

Pfarrer von 1790
mit der Androhung von
Streik.

* *
\m SLscrtvmtett Oîott/ unb SMigion, bteCueUe aller fraßren SBoftU
' faljrt unb 6tiitie bes' SJaterlanbö, werben Sua) triebt gleichgültige

25inge fcun — muffen \m Stat nod) einmal aujctgeit/ bafj wir bei fo
fd)led)ter 3>efd)ajfenl)eit uuferer ^fvtinbeu* unter bem iH-ucf bes äRaif
gelé uub ber barano eutjMjcnbeu Verachtung tmfers Staube^ un*

H tec

schaft Haldenstein beispielsweise (erst 1616 als eine der letzten Bündner

Gemeinden reformiert) hatte der Freiherr das Kollaturrecht inne,
war also für die Berufung eines Pfarrers allein zuständig. Er hatte diesen

auch zu besolden und für seine Wohnung zu sorgen. Jedoch kamen
etliche Haldensteiner Collatoren ihrer Pflicht nur schlecht oder schleppend

nach. Bernhard Kohl, bis 1705 Pfarrer in Haldenstein, musste
noch etliche Jahre nach seinem Fortzug geschuldete 200 Gulden
anmahnen.54



Lebens- und Arbeitsalltag der Bündner reformierten Pfarrer 393

Hinsichtlich des Lohnes bot das Unterengadin eine Spezial-
lösung. Jeder in die Synode aufgenommene Gemeindebürger hatte an
seinem Unterengadiner Heimatort Anrecht auf einen Anteil an der
Pfrund. «Tatsächlich amteten manchmal eine Handvoll Prädikanten
nebeneinander in derselben Gemeinde.» Scuol, wie Schiers damals
eine Gemeinde mit knapp tausend Gemeindegliedern, hatte im langfristigen

Durchschnitt drei Pfarrer - während das etwa doppelt so grosse
Chur damals auch drei Predigerstellen hatte. Als in Sent einmal die

prekäre Lage entstand, dass zwei alte Pfarrer im Amt standen und drei
Frischordinierte hinzukamen, fand man eine salomonische Lösung: 2/3

der Pfrund war für die Senioren bestimmt, 1/3 mussten sich die Junioren

teilen. Wer in solchen Fällen das Pfarrhaus bewohnen durfte, war
meist kein Streitpunkt, da ohnehin meist alle in ihrem angestammten
Familienhaus ihre Bleibe hatten.55

2. Wechsel der Pfarrstelle
Seitens der Pfarrer galt - wie heute - die Synode des betreffenden

Jahres als üblicher Kündigungstermin. Seitens der Gemeinde war
jedoch ein bestimmter Kündigungstermin nicht immer vertraglich
fixiert. Und war er geregelt, wurde er mitunter nicht eingehalten. So legte

der Vertrag mit Pfarrer Frizzoni in Bondo eine Kündigungsfrist von
zwei Monaten fest, was die Gemeinde freilich nicht hinderte, Frizzoni
ohne Beachtung jeder Frist von einem Tag auf den anderen zu entlassen.56

Genau das war damals an der Tagesordnung und wurde von vielen

Synodalen beklagt. Aber sie waren dagegen machtlos.
Man kann allerdings nicht unbedingt sagen, dass das lange

Verharren in dergleichen Gemeinde damals Gang und Gäbe gewesen
wäre. «Den ersten Platz als solcher Wandervogel nimmt Ulrich
Gaudenz von Schuls ein, der von 1791 bis 1838 (also in 47 Amtsjahren)
nicht weniger als 17 verschiedene Pfründen versah, also durchschnittlich

nicht einmal drei Jahre in einer Gemeinde ausharrte.»57 Dagegen
amtete ein Georg Klaas 57 Jahre in Jenaz. Grössere Gemeinden wie
Maienfeld oder Schiers waren (und sind bis heute) von der Tradition
geprägt, dass ihre Pfarrer lange blieben.

3. Abgemehrt werden
Dies war im 18. Jahrhundert keine Seltenheit. Die Gemeinden

taten sich im allgemeinen nicht schwer, «bei Bedarf» einen Grund zu
finden, um ihrem Pfarrer den Laufpass zu geben. Mitunter geschah es,
dass die Abwesenheit zur Synode von gegnerischer Seite verwendet
wurde, um Stimmung zu machen und ein «Abmehren» herbeizuführen.

Besonders als die pietistische Bewegung in Pfarrerschaft und
Gemeinden immer weiter um sich griff, häuften sich die Konflikte. 1758

endete ein wahres Kesseltreiben in Bondo gegen Pfarrer Frizzoni, der



Bündner Monatsblatt, Heft 5. 2001 394

von den einen als Vertreter schwarzer Magie, von den anderen als

verkappter Herrnhuter verschrien wurde. Mehrere Wochen liess die
gegnerische Seite Gratiswein fliessen, um in den Wirtsstuben noch mehr
Gemeindeglieder auf ihre Seite zu ziehen. Wenn es dann aber am
Sonntag zur Abstimmung kam, stimmte wieder die Mehrheit für
Frizzoni. So ging es etliche Sonntage hintereinander. Um die Partei
gegen den Pfarrer zu unterstützen, wurden einmal auch von Soglio aus
«12 starke Männer mit Prügeln zur Predigt» in Bondo geschickt. Sie

waren zum Leidwesen der Gegner von Frizzonis Predigt so

beeindruckt, dass sie friedlich wieder abzogen. Schliesslich fand sich doch
eine Mehrheit, den Pfarrer abzusetzen.58

Als Pietist verschrien, musste 1761 Paulus Kind die Gemeinde
Schiers verlassen; der ging jedoch nicht, ohne in Lindau eine
Verteidigungsschrift drucken zu lassen, in der er sich für das Geschehene
rechtfertigte.59

fifiew unb ©ffi>iffnn)affte

iaffincßf,
»on

feinem $u @$terg tra pretigeu

in bie

gtoeo 3<$re geführten

e t) t et m t,
ôenen lügenhaften Senaten

entgegen gefeit.
i: 7 6 i.

Hin bau,
geOrucft t>et> fiuöretg ©tüffel

SBudj&rucfer.

Bericht von
Pfr. Paulus Kind
über seine
«Vertreibung» aus
der Schierser
Gemeinde (1761).



Lebens- und Arbeitsalltag der Bündner reformierten Pfarrer 395

In Grüsch war Christian Ziegerer als pietistischer Heisssporn
unliebsam aufgefallen. Am Pfingstmontag 1768 wurde er von sage und
schreibe 20 Stimmen abgemehrt. Interessant ging es auch seinem

Nachnachfolger Gaudenz Thomas 1772. Bei der Wahlversammlung
kam ein Teil der Stimmen auf ihn, aber genau gleich viele auf einen
Johannes Caprez. In dieser Pattsituation liess man ein «unparteiisch
Kind» das Los ziehen, das auf Gaudenz Thomas fiel.60

4. Heirat, Kinder, Familie
Damit betreten wir ein weites Feld, über das die Informationen

leider nur sehr spärlich fliessen. Über die familiären Lebensverhältnisse
der Bündner Pfarrer, also über die private Seite des Pfarrhauses, gibt

es keine Untersuchungen und nur sehr verstreutes Quellenmaterial.
Zunächst scheint es nur ganz, ganz selten ledige Pfarrer gegeben

zu haben - was ja auch den damaligen gesellschaftlichen Verhältnissen

insgesamt entsprach. Freilich heirateten manche erst spät oder sie

heirateten wieder, nachdem ihre erste Ehefrau verstorben war. Sehr oft ist

es eine in ihrer Gemeinde wohnhafte Frau aus «besserer», d.h. wohlhabender

Familie, die sie heiraten: Jon Jüst Stephanin heiratete 1746 als

Pfarrer von Safien-Thalkirch die Einheimische Anna Zinsli, Tochter des

Landammanns.6' Andere Heiratsbeispiele nannten wir oben. Georg
Klaas, am Ende seines Lebens noch Pfarrer in Furna, heiratete 1774 im
Alter von 82 Jahren die Furnerin Anna Heinz.62 Altersmässig doch eher
einen Sonderfall stellt Pfarrer Nicolaus Zaff dar. Er heiratete 1734 als

immerhin 75-jähriger Mann die 27-jährige Anna Castelmur. Die
Eheschliessung muss den beiden selbst so ungewöhnlich gewesen sein, dass

sie zu ihrer Beurkundung extra ins st. gallische Ausland reisten.63

Der Kindersegen in den Bündner Pfarrhäusern hingegen wird
sich mit denen im Schweizer Ausland vergleichen lassen.

5. Das Pfarrhaus als Privatschule
Gehörte in manchen Gemeinden das «Schulehalten» zu den

vertragsmässig geregelten Anstellungsbedingungen des Pfarrers, so

gab es auch etliche Pfarrhäuser, die auf die private Initiative des

Amtsinhabers zu Privatschulen wurden. Motivation war einerseits sicher die
dadurch ermöglichte Aufbesserung des kargen Gehaltes, andererseits

jedoch ein grosser (aufklärerisch oder pietistisch beeinflusster)
«bildungspolitischer Idealismus». Einige Beispiele:

Dem Klosterser Andreas Garbald wurde 1791 empfohlen, seine
Kinder ins Schierser Pfarrhaus zu Elias Wulpius zu geben: «Weil
Schiers ein volkreiches Dorf ist und also viel Anlass zu allerlei Gesellschaft,

so macht er es sich zur Regel, die Knaben, die er hätte, ohne
Noth im Dorf nicht herum laufen zu lassen, sondern unter seiner
Aufsicht im Hause zu behalten.»64



Bündner Monatsblatt, Heft 5.2001 396

Bereits vor Wulpius hatte Pfr. Martin Marx eine Privatschule
betrieben. Er hatte an der Seite Martin Plantas am «Philanthropin» in
Haldenstein und Marschlins gewirkt und trat 1777 in Schiers seine
erste Pfarrstelle an. Er unterrichtete u.a. den einheimischen Knaben
Johann Melchior Ludwig. Der notierte: «Bei meiner Mutter hatte ich die

Kost, im Pfarrhause war die Schlafstätte [...] Ich konnte nicht einmal
ein leichtes Buch recht mit Nutzen und Verstand lesen. Der Lehrer gab
mir daher ein Buch in die Hand, um ein Pensum daraus für mich zu
lesen. Dann gieng er anfangs das Gelesene abfragend mit mir durch;
später musste ich den Hauptinhalt zusammenhangend wiedergeben.
Auf diese Weise wurden die wichtigsten deutschen und einige lateinische

Werke durchbehandelt.» Beeindruckt zeigte sich Ludwig von der
aufklärerischen Denkweise seines Lehrers: «Ich staunte, ich zitterte
beinahe, wenn der helldenkende Mann mir die Binde von den Augen
riss und mich in das noch nie erkannte Licht schauen liess.»65 Die
Tatsache, dass der gebildete Marx weder die griechische noch die hebräische

Sprache beherrschte, spricht für sich.
Lucas Bansi war 1752-69 Pfarrer in La Punt und Chamues-ch.

Als Anhänger des herrnhutischen Pietismus war er im Engadin
bekannt, und fromme Häuser gaben ihre Kinder gern in seine Obhut. So

etwa die Familien Frizzoni aus Celerina, Pol aus St. Moritz, Planta aus

Ardez und Lorsa aus Silvaplana. Als Bansi in der Folge von konfessionellen

Streitigkeiten von der Gemeinde entlassen wurde, nahm er
Frau, Sohn und sechs Schülerinnen und Schüler mit nach Deutschland,
um künftig bei den Herrnhutern in Neuwied am Rhein zu leben. Die
Herrnhuter allerdings gingen auf Abstand zu dem hitzig-frommen
Bansi, so dass dieser sich nach sieben Monaten wieder seiner Bündner
Heimat zuwendete. Er führte seinen Schulbetrieb zunächst in Schiers,
dann in Fläsch (wo er 16 Schüler unterrichtet haben soll) weiter.66

Vereinzelte Pfarrer machten durch den Druck von Einzelblatt-
Annoncen auf ihren Schulbetrieb aufmerksam, so z.B. der Thusner
Leonhard Truog 1801. In seinem Informationsblatt listet er den
Unterrichtsstoff auf: «Man lehrt: künstliches Schönschreiben und grammatikalisches

Rechtschreiben. Deutsche Sprachlehre, auch verständliches
Lautlesen, nach natürlicher Interpunktazion. Erdbeschreibung und
Geschichte, namentlich auch die Vaterländische, so wie Rechenkunst
mit ihren fortschreitenden Zweigen. Religion, besonders in
praktischmoralischer Rücksicht, betrachtet man mit Recht als einen sehr
wesentlichen Theil eines bildenden und beglückenden Unterrichts. Schüler,

die Italiänisch und Französisch lernen wollen, bringen Meidingers
Gramaire mit. Diejenigen, welche Zeit oder die die Absicht haben, sich
einem gelehrten Berufe zu widmen, werden mit Naturgeschichte,
Naturlehre, Philosophie bekannt gemacht und erhalten Anleitung im
Lateinischen und Griechischen. Mit künftigen Religionslehrern [= Pfar-



Lebens- und Arbeitsalltag der Bündner reformierten Pfarrer 397

rem] macht man gram[m]atikalische Anfänge in Orientalischen
Sprachen.» Am Schluss seiner Orientierung setzt Truog «nur noch diess»

hinzu: «Kinder, die mit Krätze (Schab) behaftet sind, können nicht

angenommen werden.»67

6. Ferien
Ferien im heutigen Sinne gab es nicht. Der Pfarrer war das ganze

Jahr über für die vertraglich geregelten Dienste zuständig. Wollte er
verreisen oder durch andere Gründe ortsabwesend sein, so war dies

möglich, allerdings hatte er selbst für eine Vertretung zu sorgen und
aufzukommen. Die Pfarrer der Region regelten dies gewöhnlich
«bargeldlos», d.h. auf Gegenseitigkeit. Die landwirtschaftliche Arbeit des

Pfarrers geschah nebenher, auch im Sommer. Wochenlange Abwesenheiten

waren durchaus möglich, die Möglichkeiten dazu jedoch aus
anderen Gründen eingeschränkt: Tiere mussten versorgt, Feld und Garten

bestellt und geerntet werden. Im Tagebuch des Luzeiner Pfarrers
Luzius Pol sind etliche Badereisen nach Pfäfers, ins Fideriser oder

Ganeyer Bad verzeichnet, aber auch ausgedehnte Wanderungen und
Besuchsreisen.

7. Alkoholkonsum
Was einem im zeitgenössischen Schrifttum recht häufig begegnet,

ist die Erwähnung des Alkoholkonsums der Bündner Pfarrer. Einige

Beispiele: Als Pfarrer Andreas Gujan von Saas stirbt, kann es sich
der Synodalaktuar nicht verkneifen, neben den Namen des Verblichenen

zu notieren: «magnus Potator», grosser Trinker.68 Ähnlich verhielt
es sich beim Fideriser Pfarrer Minar, der «gegenwärtig in keinem guten
Ruf steht, indem er [...] starck trinken soll; es ist schade um den Mann,
er hat sonst hübsche Gaben.»69 Unter diesen Umständen würden
Gujan und Minar «zwar auch das Evangelium predigen, aber die Kraft
desselben verleugnen.»70 Von der Synode 1757 in Filisur berichtet ein
sichtlich betretener ausländischer Beobachter, man habe ihm gesagt, es

hätten sich dies Jahr «doch nicht so viele vollgesoffen [...] wie sonst».71

Detailliert sind wir im Bilde über den Schierser Pfarrer Simeon
Caspescha. Er war, so berichtet ein Zeitgenosse, «ein gelehrter Taugenichts,

ein Mann von vielen Kenntnissen und grosser Beredsamkeit,
aber ein Trunkenbold ohnegleichen. Dreizehn Jahre duldete man das

Ärgernis und den Greuel. Man sah ihn selten nüchtern; auf der Kanzel
erschien er oft mit verbundenem Kopf voller Löcher und Beulen.
Mehrmals brachte man ihn am Samstag Abend so betrunken heim,
dass er gar nichts mehr von sich selbst wusste, und einmal so übel
zugerichtet, dass er am folgenden Morgen die Kanzel nicht betreten konnte,
sondern seine auf dem Kirchhof versammelte Gemeinde durch das

Stubenfenster mit einer kurzen Rede abfertigte.»72



Bündner Monatsblatt, Heft 5, 2001 398

1-%

i ff

l
Sir y

^'
;

Pfarrer wurden oft an
ihrer letzten Predigtstätte

begraben: Im
Chor der Kirche von
San Gian, Celerina,
wurde Pfr. Frizzoni
bestattet. (Foto: St.
Gaudenz)

8. Alter und Tod
Amtierende Pfarrer mit einem Alter von über achtzig Jahren

waren keine Seltenheit. Überhaupt erfreuten sie sich meist einer
überdurchschnittlich hohen Lebenserwartung.

Freilich kamen sie auf keine Art und Weise in den Genuss einer
Pension. Darum versah jeder nach Möglichkeit bis zum letzten Atemzug

eine Pfrund, und wenn sie auch noch so klein war. Schlimm war
dran, wer bereits früh die Last des Alters zu spüren bekam. So
beschwerte sich die Gemeinde Trimmis 1705 «über die Altersschwäche
ihres Pfarrers und wünscht Ersatz» von der Synode. Johannes Gujan
zählte 61 Jahre. «Die Synode willfahrte der Gemeinde, hält sie aber
dazu an, den zurücktretenden Johannes Gujan ein angemessenes Ru-



Lebens- und Arbeitsalltag der Bündner reformierten Pfarrer 399

hegehalt auszusetzen.»73 Gelegentlich geschah es auch, dass ein junger
Theologe seinen greisen Vater von der Pfarrstelle verdrängte. So

beispielsweise 1725 in Schiers, als sich Jakob Jecklin neben seinen 72-jährigen

Vater Andreas Jecklin «eindrängte»; im Kirchenbuch trug ein

Nachfolger ein: Er «zetelte [...] eine Empörung wid. seinen Vater zu
Schiersch» an, «vertrieb den alten Mann von seiner Pfarrej und gieng
auf diese Weisse in den Schierser Schafstall ein.»74

Starb ein Pfarrer in seiner Gemeinde, so hielt gewöhnlich der
amtierende Kolloquialpräses die Predigt. Alle Amtsbrüder der Region
nahmen an der Abdankung teil. Nicht selten erfolgte die Beisetzung an
ihrer Predigtstätte selbst, das heisst in der Kirche.

So wurde z.B. Johannes Coaz 1772 vor den Chorstufen der
Kübliser Kirche bestattet,75 ebenso Nicolo Bansi 1771 in Silvaplana,
wo seine Grabplatte heute noch zu sehen ist; oder Gian Battista

Frizzoni, der 1800 in San Gian in Celerina bestattet wurde.

Spezielle Aspekte

1. Verwicklung in politische Kämpfe
Zwar übernahmen Pfarrer grundsätzlich keine politischen Ämter,

jedoch liess sich der eine oder andere in politische Auseinandersetzungen

verwickeln. Vor allem bei den Wahlen zum Landammann/
Podestà kam es mancherorts zu Handgreiflichkeiten - begünstigt
durch den Umstand, dass die Kandidaten ihrer Wählerschaft reichlich
fliessenden Wein «verehrten».

Der Totschlag durch Sebastian Secca (gest. 1781), der sich 1752 in
Ftan ereignete, war freilich ein besonders trauriges Beispiel dafür, wohin

es führen konnte, wenn ein Pfarrer in «Factionen», in Streit um
politische Ämter verwickelt war. «Dieser Mensch hat, da er an seinem
Geburtsort Vettan im Unter-Engadin Pfarrer gewesen, als Chef einer
Partie im Tumult jemand erschlagen. [...] Und nachdem er sich salvirt,
ist er aus dem selben Hochgericht verbant, auf Bitte aber derer Herren,
deren Partey er gehalten, auf einem elenden Bergdorf [Valzeina] Pfarrer

worden.» Dort habe er ein kleines Buch76 in romanischer Sprache
geschrieben - etliche munkelten, nicht geschrieben, sondern «aus
Hollaz und anderen compilirt [aus Zitaten zusammengestellt]» -, und
das habe ihm «wieder in Credit und ins Unter-Engadin geholfen».77

Im Frühling 1799 waren unter den von den Österreichern nach
Innsbruck verschleppten Geiseln auch zwölf reformierte Pfarrer
(dagegen Placidus à Spescha, Disentis, als einziger Priester). Sie wurden
als Parteigänger oder potentielle Propagandisten der «Patrioten», also
der Franzosenfreunde, angesehen. Dies war jedoch bei längst nicht
allen der Fall.



Bündner Monatsblatt, Heft 5,2001 400

2. Naturwissenschaft, «Fortschritt»
Man darf ohne Übertreibung sagen, dass aus der reformierten

Bündner Pfarrerschaft zahlreiche treibende Kräfte hervorgingen, die
der Etablierung der Naturwissenschaft, dem Gedanken der
«Gemeinnützigkeit» und der Verbreitung medizinischer Fortschritte
massgebliche Dienste leisteten. Für die diesbezüglich eine Vorreiterschaft

einnehmenden Zeitschriften «Der Sammler» (1779-1784) und
«Der neue Sammler» (1804-1812) steuerten sie wichtige Artikel bei, die

grosse Beachtung fanden. Luzius Pol stellte gar in den letzten Jahren
selbst den Druck her auf seiner eigenen Presse in Luzein. Autoren waren

u.a. die Pfarrer: Lorenz Florian Aliesch,lgis; Heinrich Bans'vjohan-
nes Baptista Cattaneo, St. Antonien; Conrad Mattli, Andeer; Andreas
Michael Gujan, Saas; Luzius Pol, Luzein, und Leonhard Truog, Thusis.
Sie beschäftigten sich mit Landeskunde, Mineralogie, Alpwirtschaft,
Botanik, Entomologie, Pockenschutz, Wald- und Forstwirtschaft,
Kartoffelbau, Flusskorrektionen, Käseproduktion usw. Das Fachwissen,
das sich etliche aneigneten, ist bis heute höchst erstaunlich.

Einen besonderen Platz nahm dabei die Botanik ein. Die
Forscher korrespondierten europaweit miteinander. Besonders Spezialisten

der Alpenflora waren international gesucht und begehrt. Luzius
Pol war hier eine herausragende Gestalt. Sein Herbarium ist übrigens
bis heute erhalten und mit seinen gut 200 Jahren die älteste Bündner
Sammlung dieser Art.78

3. Auswanderung
Der Eindruck, dass der Bündner Protestantismus mitnichten ein

«provinzielles» Dasein in einer Randregion führte, wird nicht nur
durch Studienorte, Korrespondenzen der Pfarrer in alle Himmelsrichtungen

und durch europaweite Beziehungen über die Herrnhuter und
den Pietismus allgemein bestätigt, sondern auch durch einen Blick auf
einige Auswandererschicksale im 18. Jahrhundert.

Einen besonderen Platz nimmt hier Russland ein. Die Zarin
Katharina II. verfolgte mit der Ansiedlung westeuropäischer Kolonisten
im Wolgagebiet politisch-strategische Absichten. Die gut hundert
entstandenen Siedlungen sollten ein Bollwerk gegen den Osten des
Reiches hin bilden. Die Kolonisten wurden nach Konfession in
Dorfgemeinschaften zusammengefasst. Es gab katholische, lutherische und
reformierte Kolonien. Die Beziehungen der Herrnhuter, die in Sarepta
(heute Stadtteil von Wolgograd) eine wirtschaftlich florierende Missionsund

Handelsstation unterhielten, waren ausschlaggebend dafür, dass

die Reformierten über Jahrzehnte hin durch drei Bündner Pfarrer
betreut wurden. Johannes Janett von Tschlin (1729-1803), damals Pfarrer
in Zernez, erreichte über die herrnhutischen Kommunikationswege
eine Berufung nach Sebastianowka; am 21. Februar 1765 traf er dort



Lebens- und Arbeitsalltag der Bündner reformierten Pfarrer 401

ein. Im Verlauf der Jahre erlangte er eine solche Achtung auch bei den
lutherischen Amtskollegen, dass er 1797 zum «Senior» des protestantischen

Kirchenwesens ernannt wurde. Über ihn erfolgte später die
Berufung von Hartmann von Moos (1737-1803), zuletzt Pfarrer in Glaris.

Pfr. Hartmann von Moos
wanderte mit seiner Familie
1779 an die Wolga aus.
(Silhouettensammlung im
Archiv der Brüderunität,
Herrnhut)

1779 brach er mit seiner Frau und vier Kindern nach Nord-
Katharinenstadt bei Saratow auf. 1784 folgte Johann Baptista Cattaneo

(Catani), der etliche Jahre in St. Antonien gewirkt und sich einen
Namen als Naturforscher gemacht hatte; mit hochschwangerer Frau und
sechs Kindern machte er sich auf die beschwerliche Reise per Kutsche
bis Lübeck, von dort per Schiff über die Ostsee und wiederum per Kutsche

von St. Petersburg bis Saratow, wo ihn eine Delegation der
Gemeinde Norka abholte.

Alle drei kehrten nie wieder in ihre Heimat zurück, wurden
jedoch im Wolgagebiet zum Inbegriff treuer kirchlicher Arbeit und.Sor¬

ge um die ärmlichen Kolonistenfamilien.
Cattaneo impfte 8000 Kinder gegen die Pocken, wirkte als

Hebamme und - wie oben erwähnt - als Chirurg. Für sein vielfältiges Wirken

wurde er von Zar Alexander I. ausgezeichnet.79
Einen anderen Horizont hatten Bündner Pfarrer, die nach

Deutschland auswanderten. Bekannt ist die Biographie von Otto
Valentin, zuletzt (1715) Pfarrer in Almens. Er ging - wie etliche Bündner



Bündner Monatsblatt, Heft 5,2001 402

Jk.% i i
(7t,/^

0*%

V* J
•Vjs

''< ,3 l .1Q%
U &'ä

'<*<f J>
(V/>

Pfr. J. B. Cattaneo
und seine Ehefrau
Barbara, geb.
Thomas, zuletzt in
St. Antonien, dann
im Wolgagebiet. Ein
seltener Fall, dass
auch von der Frau
des Pfarrers ein Bild
existiert.
(Silhouttensammlung
im Archiv der
Brüderunität,
Herrnhut)

vor ihm - in die Kurpfalz, wurde 1717 Lehrer und Pfarrer der wallo-
nisch-reformierten Gemeinde Frankenthal, 1724 der deutsch-refor-
mierten Gemeinde Billigheim, 1733 Inspektor in Germersheim und

von 1739 bis zu seinem Tod 1766 Pfarrer in Freudenheim bei Mannheim.

Johann Conradin Bonorand von Susch (1651-1719) war Pfarrer

gewesen in Almens, Valzeina und Thusis und wirkte (vermittelt durch
Bern, das gewisse Patronatsfunktionen für italienisch-protestantische
Glaubensflüchtlinge übernommen hatte) ab 1703 an der Waldenser-

gemeinde Usingen im kleinen hessischen Fürstentum Nassau-Usingen.
1713 kehrte er wieder nach Graubünden zurück und amtierte nochmals

in Thusis.80

Die Bündner Pfarrer: Ohne «schwülstigen Hochmuth»
Zum Schluss noch zwei kritische und letztlich doch schmeichelhafte

Urteile von Reisenden, die im 18. Jahrhundert Bündner
Prädikanten kennenlernten. Zunächst der Basler Hugenottenpfarrer
Philippe Sirice Bridel (1757-1845), der von den Bündner Prädikanten
meinte: «In der That sind diess gewöhnlich keine gelehrten Leuthe, die
aber dennoch genug wissen, um gute Volkshirten zu seyn.»81 Und der
Herrnhuter David Cranz meinte 1757: «Was den personellen Charakter

der Geistlichen betrifft, so haben sie freilich keine affectirte, philo-



Lebens- und Arbeitsalltag der Bündner reformierten Pfarrer 403

sophische Moderation, aber auch keinen hochtrabenden oder von
Scheinheiligkeit schwülstigen und imponirenden geistlichen Hoch-
muth, sondern sind sehr frey und affable [umgänglich], dabey aber sehr

vorwitzig. [...] Sie sind nicht dumm, sondern witzig, scharfsinnig und

von guten Einsichten.»82

1 In Fortsetzung erschienen im Freien Rätier 1934. Anmerkungen
2 B. Hartmann, Hieronymus Annoni's Reise in Graubünden. September 1731, in: BM 1927, S. 14.
3 D. Cranz, Reise durch Graubunden im Jahre 1757. Ein Zeugnis aus der Geschichte der Herrnhuter

in der Schweiz, hrsg. von H. Finze-Michaelsen, Zürich 1996, S. 79.
4 Ebd., S. 103-104.
5 J. A. von Sprecher, Kulturgeschichte der Drei Bünde im 18. Jahrhundert, bearb. und neu hrsg. von

Rudolf Jenny. Chur 1976, S. 342.
6 X Zimmerli. Dekan Luzius Pol. Sein Leben und Wirken, Schiers 1923, S. 110.
7 Vgl. F. Sprecher, Die Pfarrerfamilie Gujan, in: BM 1934, S. 289 ff.
s Vgl. R. Donatsch, Malans in der Bündner Herrschaft, Chur, 2. Aufl. 1981, S. 29.
9 Gerade diese Familie gibt jedoch ein bezeichnendes Beispiel dafür ab, wie problematisch das

Familienerbe sein konnte: Ein Jecklin-Sohn versuchte seinem greisen Vater die Pfrund abspenstig
zu machen. Vgl. H. Finze-Michaelsen, Die Evangelische Kirche in Schiers. Ein Gang durch ihre
Geschichte und Gegenwart, Schiers 2001, S. 29-30.

10 J. R. Truog, Die Bündner Studenten in Basel von 1460-1700 und die Studien der Bündner
Prädikanten von 1701-1842, in: JHGG 1938, S. 79.

11 J. R. Truog, Aus der Geschichte der evangelisch-rätischen Synode 1537-1937, Chur 1937, S. 73.
12 Zimmerli, Dekan Luzius Pol (wie Anm. 6), S. 11-12.
13 Truog, Aus der Geschichte (wie Anm. 11), S. 72.
14 Cranz, Reise durch Graubünden (wie Anm. 3), S. 106.
15 L. Fertig, Pfarrer in spe: Der evangelische Theologe als Hauslehrer, in: Das evangelische Pfarrhaus.

Eine Kultur- und Sozialgeschichte, hrsg. von M. Greiffenhagen, Stuttgart. 2. Aufl. 1991. S. 196.
16 H. Finze-Michaelsen, Johannes Janett (1729-1803) - ein Bündner Prädikant zieht an die Wolga,

in: BM 1992, S. 119-120.
17 Vgl. H. Roth-von Jecklin, Envoyé Peter von Salis-Soglio - der führende Staatsmann Graubündens

in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts, Chur 1970, S. 73 ff.
1S So z.B. Antonius Zanuck (1728-1787), von 1754 bis zu seinem Tode Pfarrer in Seewis; er heiratete

1756 die begüterte Seewiserin Maria Michel (1736-1801); Luzius Pol (1754-1828), Pfarrer in Pany-
Luzein, der 1787 die Panyerin Elsbeth Flutsch heiratete; Paulus Kind (1734-1802), 1759-61 Pfarrer
in Schiers. heiratete 1761 die Schierserin Dorothea Flutsch.

19 Cranz, Reise durch Graubünden (wie Anm. 3), S. 68.
20 H. Berger, Evangelisch Chur - seine Prädikanten, Kirchen und Friedhöfe, Chur 1978, S. 79.
21 Der erwähnte Fall ereignete sich bereits im 17. Jahrhundert. Nier war 1597-1612 Pfarrer in Schiers

und Schuders, 1612-16 in Matzingen und Lommis TG, ab 1616 in Hüttwilen und Uesslingen TG;
die letztgenannten Gemeinden brachten 1630 die zitierte Beschwerde bei der Zürcher Regierung
vor, die Nier des Amtes enthob.

22 Cranz, Reise durch Graubünden (wie Anm. 3), S. 106.
23 «Condones», Predigtnotizen 1752-79; Dokumentationsstelle Rosengarten, Grüsch. Sign. 133.02.

Unter der Predigt vom 13.2.1764 notierte Roselius: «Die Behandlung geschähe hauptsächlich
nach Anleitung Wirz-Frisii et aliorum multorum. doch ohne Missbrauch der Authoren.»

24 So in der mir vorliegenden Ausgabe: Catechismus. Das ist: eine kurze Summe des Glaubens, oder
der Lehre der Patriarchen, Propheten und Aposteln, für die Jugend in den Bünden. Durch Stephan
Gabriel, Chur 1785, S. 2-56, 56-74; es folgen Morgen-, Abend-, Schul- und Kirchengebete und
eine Sammlung von sprichwortartigen Lebensweisheiten. Der Gabrielsche Katechismus erfuhr
etliche Überarbeitungen und Erneuerungen, z.B. durch den Seewiser Pfarrer Antonius Zanuck:
Neu-vermehrte Summa des Wahren Glaubens. Das ist: Gabrielis Catechismus. Chur 1757.

25 Beissende Kälte in den Wintermonaten konnte dazu führen, dass die Wochengottesdienste und
-gebete in regionalem Rahmen reduziert wurden.

2b Sein Diarium, dem er - wegen der vielen darin enthaltenen Wetterbeobachtungen - den Namen
«Witterungsjournal» gab, ist im Privatbesitz von M. Rubi-Salzgeber. Bülach.

27 Finze-Michaelsen, Die Evangelische Kirche in Schiers (wie Anm. 9), S. 18.
28 Vgl. oben, Anm. 23.
29 J.B. Catani, Beschreibung des Thals St. Anthönien im Brättigau, in: Der Neue Sammler, Jg. 1 (1805),

S. 547.
30 Paullus Kinds sichere und Gewissenhaffte Nachricht, von seinem zu Schiers im Pretigeu in die

zwey Jahre geführten Lehramt, denen lügenhafften Berichten entgegen gesezt. Lindau 1761. § XX.



Bündner Monatsblatt, Heft 5. 2001 404

11 J. Mathieu, Bauern und Bären. Eine Geschichte des Unterengadins von 1650 bis 1800, Chur 1987,
S.287.

i2 Catani, Beschreibung (wie Anm. 29), S. 546.
33 Paullus Kinds sichere und Gewissenhafte Nachricht (wie Anm. 30).
34 Das Druckerzeugnis trägt keinen Erscheinungsort, auch ist der Autor nicht angegeben; jedoch ist

auf dem Titelblatt des in der KBGR aufbewahrten Exemplars (Sign.: Bg 1.6) von zeitgenössischer
Hand mit Tinte notiert: «Von Herrn Paulus Lucius Pfarer zu Luzein».

B StAGR. Sign. B/N 19; Mskr.-Band mit dem Titel «Rapsodia»; 57 Predigten Pols ab dem Jahre
1776, nummeriert von 47-103; hier: Nr. 62.

36 Finze-Michaelsen, Die Evangelische Kirche Schiers (wie Anm. 9), S. 30.
17 GA Bondo, doc. 6: «Contratto col Rev. Parocco Giovanno Fritzione», in Übersetzung zit. bei G.

Gaudenz-Ganzoni, G. B. Frizzoni:Sein Leben und Wirken.in: Gian Battista Frizzoni (1727-1800).
Ein Engadiner Pfarrer und Liederdichter im Zeitalter des Pietismus, hrsg. von H. Finze-Michaelsen,
Chur 1999, S. 29-30.

38 Catani, Beschreibung (wie Anm. 29), S. 546.
39 P. Wernle, Der schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert. Bd. I.Tübingen 1923. S. 71.
40 Sprecher. Kulturgeschichte (wie Anm. 5), S. 335.
4i Archiv der Brüder-Unität. Herrnhut (D). R 19c 19b.39: Diarium Klawe 1789.
4: D.A. Ludwig, Pfarrer Johann Melchior Ludwig. Eine Darstellung seiner Lebensgeschichte. Basel

1884, S. 6.
43 H. Finze-Michaelsen. Von Graubünden an die Wolga. Pfarrer Johannes Baptista Cattaneo (1745-

1831) und seine Zeit. Chur 1992. S.210. Diese Operationen scheinen aber alle in Russland ausgeführt
worden sein.

44 GA Celerina, Kirchenbuch, Sterberegister 1800. Eintrag von Frizzonis Nachfolger Elias Wulpius:
vgl. Gian Battista Frizzoni (wie Anm. 37). S. 80-81. Dort weitere Einzelheiten über sein
medizinisches Wirken.

45 Cranz. Reise durch Graubünden (wie Anm. 3), S. 72.
46 J. G. Ebel, Anleitung, auf die nützlichste und genussvollste Art die Schweiz zu bereisen. Zweyter

Theil, Zürich, 3. Aufl.. 1809, S. 374.
47 J.J.Seidel. Die Thusner Jahre (1723-1733) des Pfarrers Daniel Willi, in: BM 1995.S.412.
48 Vgl. H. Finze-Michaelsen. Die Schierser Feuersbrunst von 1767. Zerstörung und Wiederaufbau

eines Dorfes und seiner Kirche, Schiers 1993, S. 41 ff.
49 A. Biglionti, Rechtfertigung, o.O. 1775, S. 7.
50 Sprecher, Kulturgeschichte (wie Anm. 5), S. 335.
51 L. F. Aliesch, Gedanken über das gegenwärtige Schicksal der Pfarrer in Bünden und sein Einfiuss

auf Religion und Vaterland, Chur 1788, zit. bei Sprecher, Kulturgeschichte (wie Anm. 5), S. 340-
341; vgl. auch H. Finzf-Michaelsen, «Alle wie nur Ein Mann!»- Der Bündner «Pfarrerstreik» von
1790, in: BM 1990, S. 434-453.

52 Sprecher, Kulturgeschichte (wie Anm. 5). S. 339.
53 F.Sprecher, Aus der Zeit des Pfarrers Johannes Coatz (1732-1772) und seiner Vorgänger in Küblis,

in: BM 1922, S. 114. Die Pfarrer von Küblis verdienten 1728 140 fl. (Gulden), dazu von Conters
125 fl. (inkl. Schullohn, 1736 erhöht auf 130 fl.): 1776 wird in Küblis ein Lohn von 166 fl. gezahlt
(ebd.. S. 113-114). G. B. Frizzoni erhielt laut Vertrag von 1748 85 fl. bergellischer Währung plus
drei Fuhren Brennholz je Feuerstelle (G B. Frizzoni [wie Anm. 37], S. 30). Der Schierser Pfarrer
erhielt kurz nach 1750 fl. 188 (GA Schiers, «Rechenbuoch vor ein Ehrs. Gemeind Schiers, Berg
und Thal, worinn deroselbigen Pfruond- und andere der Schul gewidmete Capitalien einverleibt
und verzeichnet worden»), der Schuderser 1725 «90 fl. an Geld und hinlängliche Verehrung an
Schmalz. Fleisch, Kass und Tach und Gemach und genug Brennholz, um sein Amt ohne
Bauchsorgen verrichten zu können» (GA Schiers. Kirchenbuch Schuders).

14 Vgl. G. Lutscher. Geschichte der Freiherrschaft und Gemeinde Haldenstein, Chur 1995. S. 122-
123.

55 Mathieu, Bauern und Bären (wie Anm. 31), S. 280-282. Nach Truog, Aus der Geschichte (wie
Anm. 11). S. 74. hatte Sent «noch um 1865 gleichzeitig ein halbes Dutzend Pfarrer».

56 Vgl. G. B. Frizzoni (wie Anm. 37), S. 30,55.
i7 Truog, Aus der Geschichte (wie Anm. 11), S. 73.
58 Cranz, Reise durch Graubünden (wie Anm. 3), S. 172 ff.
59 Paullus Kinds sichere und Gewissenhafte Nachricht (wie Anm. 30).
m U. Obrecht / U. Niggli, Grüsch - Land und Leute. Beitrag zur Heimatkunde. Schiers 1929, S. 87-

88.
fil E. Clavadetscher, Die Prädikanten der Familie Stephanin von Guarda. Chur, 2. Aufl. 1989, S. 36.
62 J.R. Truog, Jenazer Heimatbuch, Schiers. 3. Aufl. 1982, S. 142.
63 G. Truog, Zaff, in: BM 1979. S. 174.
^4 Sprecher-Archiv, Maienfeld: Schreiben von Pfr. Luzius Pol. Luzein. an Garbald vom 3./13.9.1791.
h5 Ludwig. Pfarrer J. M. Ludwig (wie Anm. 42), S. 12-13.
fifl Vgl. H. Finze-Michaelsen. Das Los blieb leer. Pfr. Lucas Bansi und seine missglückte Auswanderung

zur Herrnhuter Brüdergemeine in Neuwied (1769/70), in: Annalas da la Societad Retorumantscha
109 (1996), S. 197-222.



Lebens- und Arbeitsalltag der Bündner reformierten Pfarrer 405

Die «Ankündigung» Truogs, datiert vom 27.7.1801. ist z.B. in der KB GR erhalten (Sign. Bg 4.20).
Über Truog vgl. J. R. Tri og (Hg.). Dekan L. Truogs Leben. Von ihm selbst beschrieben. Schiers
1911.

Sprecher, Gujan (wie Anm. 7). S. 328.

Archiv der Brüder-Unität. Herrnhut (D). R 19c 19b.5: Diarium des Herrnhuters H. G. Dietrich
vom 2.10.1784.
H. Finze-Michaelsen. Die Herrnhuter im Prättigau vor 200 Jahren, in: Bündner Kalender 1994,S.
62.

Cranz, Reise durch Graubünden (wie Anm. 3), S. 42.

Ludwig, Pfarrer J. M. Ludwig (wie Anm. 42). S. 5.

Sprecher, Gujan (wie Anm. 7), S. 301.

GA Schiers, Kirchenbuch Schuders.
Sprecher, Coatz (wie Anm. 53), S. 189.

La via del cel, Scuol 1755.

Cranz, Reise durch Graubünden (wie Anm. 3). S. 170. - Secca war 1741-52 in Ftan. 1752-54 in
Valzeina. 1754-60 in Lavin.
Pols Herbarium wird aufbewahrt im Bündner Naturmuseum. Mit der fachgerechten Analyse dieser
Sammlung soll demnächst begonnen werden.
Vgl. H. Finze-Michaelsen, Drei Bündner Pfarrer an der Wolga, in: Bündner Kalender 1992. S. 86-
92; Finze-Michaelsen, Johannes Janett (wie Anm. 16), S. 115-130.
Vgl. E. Wenneker, Reformierte Bündner als Pfarrer und Schulmeister in Süddeutschland (1560-
1830), in: BM 1999, S. 264-301, hier: S. 278,282-287.
PH. S. Bridel, Bruchstücke einer Reise durch Graubündten (1788). Theil 4, S. 940; zit. nach: S.

Margadant, Graubunden im Spiegel der Reiseberichte und der landeskundlichen Literatur des

16.-18. Jahrhunderts. Ein Beitrag zur Kulturgeschichte Graubündens. Zürich 1978, S. 188.

Cranz, Reise durch Graubünden (wie Anm. 3). S. 106.

Dr. theol. Holger Finze-Michaelsen, Kirchgasse 8,3770 Zweisimmen BE Adresse des Autors


	Lebens- und Arbeitsalltag der Bündner reformierten Pfarrer im 18. Jahrhundert

