Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1999)

Heft: 5

Artikel: Religiose Koexistenz und konfessioneller Streit in den Vier Dérfern
Autor: Head, Randolph C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-398734

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religiose Koexistenz und konfessioneller Streit 323

Randolph C. Head

Praktiken der Toleranz in der Ostschweiz, 1525-1615:

Religiose Koexistenz und
konfessioneller Streit in den
Vier Dorfern

Urspriinglich erschienen in: John C. Laursen and Cary J. Neder-
man (Hg.): Beyond the Persecuting Society: Religious Toleration
before the Enlightenment, Philadelphia: University of Pennsyl-
vania Press, 1997, S. 145-165.

Ubersetzung aus dem Amerikanischen: Max Hilfiker

Einfiihrung

Nach beinahe einem Jahrhundert relativer religioser Ruhe mach-
ten die hablichen Dorfer Untervaz, Trimmis und Zizers in der Nidhe von
Chur eine Reihe konfessioneller Konflikte durch. Diese begannen 1611
und steigerten sich rasch zu Krawallen, feindlichen Uberfillen aus be-
nachbarten Stddten sowie Vandalismus und Beléstigungen zwischen der
katholischen Mehrheit und einer Minderheit reformierter Protestanten.
Obschon die Dorfer in Religionsfragen theoretisch souveridn und unab-
héngig waren, mischten sich aussenstehende Parteien bald ein, sodass der
erbitterte Zwist selbst nach dem Dreissigjahrigen Krieg noch weiterging,
trotz vergangener Wirren, Pest, Hungersnot und mehrerer Verschiebun-
gen in den Machtverhéltnissen. Die Dorfer hatten gewisse Arten religio-
ser Vielfalt im 16. Jahrhundert die meiste Zeit geduldet, und die Gewis-
sensfreiheit, ja sogar die Kultusfreiheit standen nie im Kern der Ausein-
andersetzungen wihrend der Unruhen, die das Jahrhundert beschlossen.
Vielmehr stritten die Bewohner von Untervaz, Trimmis und Zizers dar-
iiber, welche von den verschiedenen moglichen Handlungsmustern im
gesellschaftlichen und institutionellen Rahmen am geeignetsten wéren,
die Bedingungen ihrer religidsen Koexistenz auszuhandeln.

Bis 1600 stand neben der lokalen Mehrheitsherrschaft iiber Dorf-
kirche und Pfriinde das individuelle Recht, sich vom gemeinsamen Got-
tesdienst fernzuhalten und sogar auswirts zur Kirche zu gehen. Nach
1600 jedoch begannen die sich in der Minderheit befindlichen Prote-
stanten, ihren angemessenen Anteil an den materiellen und sozialen
Mitteln der Dorfkirchen zu verlangen. Dadurch stellten sie jene Grund-
sdtze in Frage, welche den Dorfern wahrend fast eines Jahrhunderts ein
friedliches Auskommen ermdglicht hatten. Das Endresultat war eine er-
bitterte Pattsituation zwischen Katholiken und Protestanten, welche




Biindner Monatsblatt, Heft 5, 1999 324

weit ins ndchste Jahrhundert hinein andauerte. Darin duldete jede Seite
die andere im engsten Sinne: Jede fand sich rechtlich und gesellschaft-
lich ab mit Gebriuchen, die sie als Beleidigung Gottes und als Hinder-
nis zur erwinschten Einheit in der Gemeinde empfand. Die hier be-
schriebenen Konflikte waren daher keine simple Frage von Toleranz
oder Intoleranz; sie zeigen vielmehr auf, wie entscheidend das lokale
Umfeld ist, um die Bedeutung von Toleranz, so wie sie in irgendeiner
einzelnen Gesellschaft praktiziert wird, zu verstehen.

Das Studium der religiosen Toleranz im vorneuzeitlichlichen Eu-
ropa betrachtet seinen Gegenstand oft im Lichte einerseits der Bezie-
hungen zwischen Amtstrégern, die auf religiose Rechtgldubigkeit ach-
ten und andererseits von dissidenten Gruppen als Minderheit oder
Mehrheit der Bevolkerung. John Lockes «Brief iiber die Toleranz» etwa
wird gelegentlich als erste systematische Verteidigung der Toleranz an-
gesehen; er setzt voraus, dass es eine zivile Behorde gibt, deren Pflichten
dahin umschrieben sind, religits begriindete Verfolgung zu begrenzen.'
Gewiss ist die Auffassung, dass orthodoxe Prinzipien die Hauptquelle
von Verfolgung sind, fiir den Grossteil der frithneuzeitlichen Geschichte
Europas giiltig, und zwar vor wie nach der Reformation. Ein klares Bei-
spiel dafiir sind die Bemithungen der Spanischen Inquisition, angebli-
ches Untergrund-Judentum aufzuspiiren, nachdem der Staat 1492 die
Vertreibung der Juden aus Spanien angeordnet hatte; dasselbe gilt fiir
die Hinrichtung von Priestern und die Bussen, welche das elisabethani-
sche England iiber jene verhédngte, welche die Teilnahme am anglikani-
schen Gottesdienst verweigerten; ein weiteres Beispiel ist die Vertrei-
bung der Hugenotten aus Frankreich unter Ludwig XIV. Bei solchen
Gelegenheiten musste jeglicher Aufruf zu religioser Duldung dem
Herrscher erst einmal erkldren, wieso die Durchsetzung der religioser
Einheit entweder unchristlich, unvorsichtig oder unmoglich sei.

In andern Teilen Europas hingegen waren die Probleme der reli-
giosen Koexistenz komplizierter. Trotz des Grundsatzes von «cuius
regio, eius religio», welcher 1555 in Augsburg bestitigt wurde, zeigte das
Heilige Rémische Reich ein ziemlich anderes Bild. Nicht nur war eine
offizielle konfessionelle Paritdt in einigen Reichsstddten durch den
Erlass von 1555 festgelegt, manche katholische, calvinistische und luthe-
rische Fiirsten mussten auch in ihrem eigenen Land mit religios ge-
mischten Untertanen zurecht kommen, wihrend die Stddte wiederum
versuchten, ihre wirtschaftlichen und politischen Interessen gegen die
Aufrechterhaltung religioser Einheitlichkeit oder zumindest Eintracht
abzuwigen.? An den Riandern des Reichs, von Polen bis zur Schweiz,
bildeten sich sogar noch komplexere Verhiltnisse heraus, da starke
Zentralregierungen und religios einheitliche Volksgruppen fehlten.?

Eine historische Betrachtung des Themas der religiosen Duldung
sollte Gegenden wie Zentraleuropa, wo Toleranz oder Intoleranz mit




Religiose Koexistenz und konfessioneller Streit 325

Riicksicht auf lokale Umsténde ausgehandelt werden mussten, keinesfalls
als untypisch oder als blosse Abweichungen vom einfachen Modell der
orthodoxen Behorden und der verfolgten Minderheit betrachten. Ganz
im Gegenteil: Eine Analyse der damit verbundenen historischen Komple-
xitét trigt ndmlich zu einem tieferen Verstédndnis der wahren Hindernisse
sowohl religioser Einheit wie auch religiosem Frieden in jener Zeit bei; sie
bringt auch die notige praktische Dimension in die philosophisch ausge-
richteten Diskussionen der Toleranzidee selbst. Will man nicht annehmen,
dass die theoretische Zentralbehorde iiber eine totalitdre Macht verfiigt,
welche die Mittel frithneuzeitlicher oder neuzeitlicher Regierungen bei
weitem iibersteigt, so muss man zugeben, dass Verfolgung oder Duldung
in jeder Gesellschaft in einem komplexen Gespinst politischer und wirt-
schaftlicher Beziehungen verfangen ist. Auch sind sie gebunden an rivali-
sierende Auffassungen von Recht und Ordnung, also unvermeidlich zeit-
bedingt. Um dies zu veranschaulichen, konzentriert sich diese Abhand-
lung auf den Verlauf der religiosen Koexistenz zwischen Katholiken und
Reformierten in ein paar Biindner Dorfern. Die hier erzédhlte Geschichte
ist weder eine Tragddie «steigender Intoleranz» noch ein Fithrer zu klaren
und einfachen Definitionen idealer Toleranz; vielmehr zeichnet sie die lo-
kal geprdgten Umrisse der Beziehungen zwischen Individuen und Grup-
pen nach; diese bemiihten sich, verschiedene Identitdten, sowohl gemein-
same wie gegensitzliche, im Verlauf ihrer Alltagsgeschéfte auszuspielen.

Die Entstehung von zwei Konfessionen

Die Dorfer, von denen dieser Aufsatz handelt, ndmlich Igis,
Zizers, Trimmis und Untervaz, bildeten die Gerichtsgemeinde der Vier
Dorfer und waren Mitglied des Gotteshausbundes, der seinerseits ein
Bestandteil der Republik der Drei Biinde war. Dieser Bundesstaat in
den Zentralalpen erstreckte sich iiber den grossten Teil des alten Bis-
tums Chur und war ein zugewandter Ort der Eidgenossenschaft. Schon
lange vor der Reformationsbewegung hatten die Biinde und ihre
Gerichtsgemeinden die meisten Herrschaftsrechte der Region gekauft
oder erobert, sodass die Gemeinden grundséatzlich selbstregiert waren.
1499 hatten die Biindner gemeinsame Sache mit den Eidgenossen ge-
macht, um im Schwabenkrieg gegen das Haus Habsburg zu kdampfen;
ihr Sieg hatte die Schweiz und Biinden zur faktischen Trennung vom
Heiligen Romischen Reich gefiihrt.*

Obwohl der Bischof von Chur nominal der Herrscher iiber den
Gotteshausbund blieb, beachteten seine Untertanen in der Stadt Chur
und in den ldndlichen Gemeinden des Bundes seine politischen Vor-
rechte immer weniger und versuchten bald, auch seine wirtschaftlichen
Anspriiche zu begrenzen.

In den frithen 1520er Jahren drangen die Nachrichten iiber neue
reformerische Lehren von Ziirich her gerade dann in die Region vor, als




Biindner Monatsblatt, Heft 5, 1999 326

die Kdmpfe um die politische Legitimitidt und um die Verteilung der
wirtschaftlichen Giiter einen Hohepunkt erreichten. Infolge der Unab-
hédngigkeit und des Selbstbewusstseins der hiesigen politischen Ge-
meinden wie auch ihrer Anfithrer erhielt die Bewegung fiir einen reli-
giosen Wandel zudem sehr friih eine deutliche Form.’ 1524 erliessen die
Biinde eine neues Gesetz, die Ersten Ilanzer Artikel, welche den Klerus
betrafen: Schulden durften nicht langer unter der Drohung der Exkom-
munikation eingetrieben werden, Priester sollten die Absolutions-
gewalt iiber alle Siinden ihrer Pfarrangehorigen haben, Gerichtsverfah-
ren zwischen Klerikern und Laien sollten vor einem ortlichen Gericht
verhandelt werden, und Appellationen an das bischoéfliche Gericht soll-
ten nur in Ehesachen erlaubt sein.® Das Aufstellen solcher Reform-
statuten wurde von weitverbreiteten Unruhen gegen kirchliche Ein-
richtungen begleitet, indem immer mehr Bauern ihre Zehnten und Ab-
gaben an auswirtige Pfriindeninhaber zuriickhielten und sich weiger-
ten, die Herrschaft des Bischofs iiber sie zu anerkennen.’

Die Ersten Ilanzer Artikel vermochten den Aufruhr von 1525 und
1526 in der Republik kaum zu beenden. Die Bauern in den Vier Dor-
fern fuhren fort, ihre Zehnten und Abgaben jahrelang zuriickzuhalten,
da sie liberzeugt waren, dass der Erste Ilanzer Artikelbrief ihre Haltung
rechtfertige.® 1526 beschlossen die Behorden der Republik, eine reli-
giose Disputation abzuhalten, und liessen damit ausdriicklich Fragen
der kirchlichen Lehre in die politische Arena tragen. Dies fiihrte zur
Ilanzer Disputation von 1526, welche keiner Seite den Sieg brachte.
Statt dessen erliessen die Bundshidupter und die Boten der Gemeinden
eine weitere Serie von Artikeln zum Verhéltnis zwischen Kirche und
Staat, nachdem sie vorerst einen politisch motivierten Ausfall in die
Richtung der herkommlichen Rechtgldubigkeit unternommen hatten.
Diese Zweiten Ilanzer Artikel wurden gegen Ende 1526 beraten und in
Kraft gesetzt.’

Obwohl die in Ilanz versammelten Geistlichen die Begriindung
der Kirche und die Rolle des Klerus aus der heiligen Schrift diskutiert
hatten, iibergingen die neuen Artikel solche Themen véllig. Vielmehr
sprachen sie die politische Tétigkeit des hoheren Klerus an sowie die
wirtschaftlichen Lasten, welche die Ortskirche den Leuten auferlegte
oder durch ihre Lehre rechtfertigte. Inmitten der Artikel, welche Zehn-
ten, Gebiihren und Bodenpacht regelten, fand sich einer, der jeder Ge-
meinde das Recht gab, ihren eigenen Pfarrer zu bestellen oder abzuset-
zen. Diese letztere Bestimmung eroffnete einen institutionell rechtmés-
sigen Weg, den protestantischen Kult in den Drei Biinden einzufiihren;
dem Bischof waren damit jegliche geistlichen oder weltlichen Mittel
entzogen, sich der Ernennung von reformierten Geistlichen zu wider-
setzen oder sie einzuschrdnken.” Damit war von nun an der Grund-
stein gelegt fiir die Koexistenz zweier Konfessionen in der Republik;




Religiose Koexistenz und konfessioneller Streit 327

zudem legte die Betonung der Gewalt der Gemeinden, ihre Geistlichen
zu ernennen oder abzusetzen, die Diskussionsbedingungen fiir Ent-
scheide tiber die Konfessionszugehorigkeit wihrend des néchsten Jahr-
hunderts fest.

Diese Verhandlungsgrundlagen, in deren Brennpunkt die kom-
munale Entscheidungsbefugnis stand, waren vollig im Einklang mit den
gleichzeitigen politischen Entwicklungen im Freistaat. Wihrend die
Biindner Gemeinden sich von der Kontrolle durch ihre Herren befrei-
ten, iibernahmen sie die Beschlussfassung wie auch die Verteilungs-
gewalt. Im Verlauf des 16. Jahrhunderts wurde der Mehrheitsentscheid
in offentlicher Versammlung zunehmend zur rechtméssigsten und mass-
geblichsten Form der offentlichen Entscheidungsfindung.!! Gleichzei-
tig regelte man mit immer komplexeren Methoden die Verteilung des
Nutzens und der Lasten aus dem Gemeindebiirgerrecht wie aus der
Mitgliedschaft im Bunde; demgemaéss wurden die Mittel entweder auf-
geteilt, oder falls dies nicht moglich war, im Turnus zugewiesen oder gar
verlost.”” Den gleichen Mechanismen wurde nach 1526 die Entschei-
dung iiber die Zugehdorigkeit zur alten oder zur neuen Kirche unterwor-
fen. Indem das Recht zur Auswahl eines Pfarrers den Gemeinden zuge-
sprochen wurde, in denen die Volksabstimmung die bevorzugte Art der
Entscheidungsfindung war, machten die Ilanzer Artikel die Wahl zwi-
schen Protestantismus und Katholizismus zu einer Sache des Mehr-
heitsentscheides. Wihrend des grossten Teils des 16. Jahrhunderts wur-
den daher die materiellen Ressourcen jeder Kirche als in der ungeteil-
ten Verfiigungsgewalt der Mehrheitsreligion stehend angesehen. Nach
1526 verkauften, verteilten oder verpachteten die Gemeinden héufig
die Giiter ihrer Dorfkirche, sie teilten sie aber nicht unter den Mitglie-
dern der gegenséatzlichen Glaubensrichtungen auf.

Die kommunale Entscheidungsfindung zur Religionszugehorig-
keit und die damit verbundenen Kiampfe iiber die Kontrolle des
Kirchengutes liessen die Frage nach dem Recht des Einzelnen in bezug
auf die Religion offen. Im Verlauf des 16. Jahrhunderts entwickelten die
Biindner Gemeinden jedoch einen neuen Ansatz des Gewohnheits-
rechts auch zu diesem Thema. Die éltere Geschichtsschreibung hat sich
oft auf ein Dokument gestiitzt, das angeblich 1526 ausgestellt wurde,
den «Davoser Abschied»; dieser sollte jedem Individuum das Recht zu-
gesprochen haben, zwischen katholischem und evangelischem Kult zu
wihlen, somit die Religionsfreiheit eingefithrt haben und stillschwei-
gend auch die Kultusfreiheit. Leider ist kein Original dieser Urkunde
erhalten, und die fritheste Erwédhnung derselben geht bloss auf das spé-
tere 16. Jahrhundert zuriick.”” Darin wird der folgende Grundsatz zi-
tiert:

Jedem Einzelnen jeden Geschlechts und jeglichen Standes, der
innerhalb der Grenzen unserer Rhéatischen Biinde wohnt, steht es frei




Biindner Monatsblatt, Heft 5, 1999 328

nach seinem Belieben und wie er von seinem Empfinden fiir den guten
Geist ermahnt wird, jedwelche der zwei Religionen, namlich die Romi-
sche und die Evangelische, zu wihlen, zu ergreifen und zu bekennen.™
Ob nun tatsichlich ein solches Dokument 1526 verabschiedet
wurde, ist hingegen weniger wichtig als der Vorgang, durch den dieser
Grundsatz und das damit verbundene Prinzip, dass der Einzelne in eine
Nachbargemeinde zum Gottesdienst gehen konnte, eingefiihrt wurden.
Der erste dokumentierte Fall, wo das Prinzip der kommunalen
Gewalt iiber die Religionsausiibung in Frage gestellt wurde, ereignete
sich 1528 in Chur. Dort hatten die Dominikanermonche trotz der freu-
digen Annahme des Protestantismus durch die Stadt fortgefahren, in
threm Kloster die Messe zu feiern. Der Churer Biirgermeister klagte
vor einem besonderen Schiedsgericht, das die Drei Biinde aufgestellt
hatten. Er argumentierte, dass die Stadt trotz mehrerer Disputationen
keine lberzeugende Verteidigung der Messe gehort habe und zudem
die Drei1 Biinde «einhellig eins worden und beschlossen: was dz mer
werde in ieder gmeint mess ze han, oder nit, dem soll der minder teyll
folgen und dem meren glept werden.»"® Interessanterweise stellten die
Verteidiger des Klosters diese Aussage nicht in Frage, sondern bauten
ihre Verteidigung auf einer andern Bestimmung der Zweiten Ilanzer
Artikel auf, welche den Biinden, anstatt den einzelnen Gemeinden, Ge-
walt tber alle Kloster gab. «Was aber zu Chiir in der pfarkilchen zmer
syge, wollens inen darin niitz reden; iedoch so sygen zii Chur fyll from
folck, die d mess noch gern hetten und syge so vyll iar und tag gehallten,
dz sy hoffen, man soll sy nit abkennen.»'® Es ist klar, dass der Grundsatz
der freien Religionswahl des Einzelnen 1528 noch nicht fest verankert
war, doch jedermann stimmte iliberein, dass die Gemeinden dariiber
abstimmen sollten, welche Art Prediger sie ernennen wollten.”

Zusammenleben und Konflikt nach 1550

Der erste feste Beweis fiir das Bemiihen der Drei Biinde, sich fiir
die Minderheitsreligion einzusetzen, stammt nicht aus Biinden selbst,
sondern aus den Untertanenlanden der Republik im Veltlin. Dort blieb
die Bevolkerung beinahe ausschliesslich katholisch, selbst als immer
mehr herrschende Gemeinden in Biinden protestantisch wurden. Nach-
dem die Protestanten in der Republik nach 1550 eine Mehrheit erlangt
hatten, begannen Bemiihungen, die unterworfene Bevolkerung zu be-
kehren oder zumindest die Proselytenmacherei durch evangelische Pre-
diger zu erleichtern. Ein Gesetz von 1557 veranschaulicht diesen
Prozess. Nach einer ersten Lektiire erscheint das Statut von 1557 als
Anstrengung, die religiose Toleranz in den Gegenden zu fordern, wel-
che von den Drei Biinden regiert wurden. Es wurde von der Forderung
eingeleitet, dass Pfarrer und Messpriester «in den killichen miigend
leren, das sacrament geben, kinder thouffen und die toden bestatten, ein




Religitse Koexistenz und konfessioneller Streit 329

yettlichen nach synem bruch», und schloss mit der Ermahnung, die Un-
tertanen sollten «des gloubens halben ein andren nitt stumpfieren noch
verachten».'® Doch die Mitte des Statuts verrit, dass es in erster Linie
darum ging, den Protestanten einen Zugang in die Veltliner Dorfer zu
erdffnen, selbst wenn sie keine lokale Unterstiitzung genossen:

«Und wo in einer gemeinde zwo Kkillichen sind, sol die ein den
bredigkantten, die ander den méspaffen in geben werden. — Und die
giild, so zuo den killichen gehortt, das sol sich gmeinden, wam sy zuo
gesteld werfen sol. — Und wo in einer gmeind nitt mer dan ein killich ist,
die sol beiden parthyen gewerttig syn, doch einem theill vor dem ande-
ren nach.»"

Da die grosse Mehrheit der Veltliner Bevolkerung katholisch war
und blieb, stellte eine solche Massnahme, die den Protestanten ein An-
recht auf Kirchenbeniitzung zusprach, eine klare Verletzung des Mehr-
heitsprinzips in religidsen Dingen dar.

Jegliche Vermutung, dass die reformierte Mehrheit durch eine
solche Gesetzgebung an der Verbreitung von Toleranz interessiert ge-
wesen wire, wird durch einen Traktat widerlegt, der 1577 von einem
Fiihrer der Evangelischen Synode, Ulrich Campell, verfasst wurde. Un-
ter der Uberschrift «Betreffend die Pflicht von Amtsleuten iiber ihre
geliebten Untertanen in Religionssachen» begann die Schrift mit dem
Argument, dass jeder Amtstriger von Gott beauftragt sei, seine Unter-
gebenen im Evangelium zu unterweisen. Die Drei Biinde jedoch seien
demokratisch regiert, und eine klare Mehrheit «sowohl von Gemeinde-
stimmen wie an Menschenzahlen» sei protestantisch. Deshalb, behaup-
tete Campell, sei die Republik ein protestantischer Staat und also auf-
gerufen, ithren Untertanen die reformierte Religion vorzuschreiben.?
Es ist klar, dass die einzige Duldung, welche diese Statuten vorsahen,
jene der katholischen Untertanen war, die aufgefordert wurden, sich
mit reformierten Pfarrern in ihren Dorfern und in ihren Kirchen abzu-
finden.?!

In den souverdnen Gemeinden der Republik blieb im Gegensatz
dazu ein funktionales Gleichgewicht zwischen kollektiver und indivi-
dueller religidser Uberzeugung durch das ganze 16. Jahrhundert erhal-
ten. Sowohl in katholischen wie protestantischen Gegenden lief die lo-
kale Kontrolle iiber die Kirche zur wachsenden politischen Autonomie
an Ort parallel; beide Entwicklungen beruhten auf dem Ansehen und
der Rechtméssigkeit von Mehrheitsentscheiden an 6ffentlichen Ver-
sammlungen.”> Am Ende des 16. Jahrhunderts war individuelles Abwei-
chen nur dann annehmbar, wenn es auf die Privatsphére begrenzt blieb,
wie dies im Dorf Mulegns zu sehen ist, wohin Christlj Buol zog und 1595
Biirger wurde. Das Dorf war katholisch, Buol aber war Protestant; als er
das Biirgerrecht erhielt, schwor er deshalb, keinerlei Neuerungen oder
Anderungen der Religion vorzuschlagen. Nachdem er zum Biirger an-




Biindner Monatsblatt, Heft 5, 1999 330

genommen worden war, ging er nie auswérts, um seinen Glauben auszu-
iben, sondern passte sich dusserlich an, indem er an Feiertagen und
Werktagen zur Messe ging.” Seine Sohne wuchsen dennoch als Prote-
stanten auf, und nach dem Tod ihres Vaters unterstiitzten sie einen refor-
mierten Pfarrer in einem Nachbardorf und gingen dorthin alle zwei
Wochen zum Gottesdienst; dies fithrte zu einem Rechtsverfahren, um
ihnen das Biirgerrecht abzuerkennen. Offensichtlich akzeptierte die
Gemeinde die Buol, offene Protestanten, als Mitbiirger nur solange, als
sie ihre eigenen religivsen Uberzeugungen im Denken und Handeln
vollig fiir sich behielten.

Als die Spannungen zwischen den Konfessionen gegen Ende des
Jahrhunderts wuchsen, begannen die Gemeinden Massnahmen zu tref-
fen, um eine solide konfessionelle Mehrheit auf Dauer zu sichern.?* Wie
der Fall Buol zeigt, bestand eine Moglichkeit zur Anderung des religis-
sen Gleichgewichts in einem Dorf darin, dass Zuziiger aus andern Tei-
len Biindens der Minderheitsreligion angehorten. Statt nun einfach eine
solche Zuwanderung zu verbieten — was schwierig gewesen wire, wenn
man den Fleckenteppich der konfessionellen Zugehorigkeit im Frei-
staat bedenkt — begannen die Dorfer nach der Jahrhundertmitte von
Neubiirgern zu verlangen, dass sie sich in religiosen Angelegenheiten
der Stimme enthielten. In den Vier Dorfern wurde so um 1567 herum
eine relativ grossziigige Bestimmung fiir protestantische Neubiirger
erlassen.” Sie brauchten bloss zu schworen, in religiosen Dingen nicht
zu stimmen und keine Neuerungen im Gottesdienst vorzuschlagen in
jenen Dorfern, wo sie anséssig waren. Gemaéss diesem Eid war es ihnen
freigestellt, fiir ihren eigenen Gottesdienst auswirts zu gehen, wie die
katholische Partei wéhrend den religidsen Streitereien des frithen
17. Jahrhunderts hervorhob.? In dhnlicher Weise hielt die Vereinbarung
zu diesem Problem in Bergiin, nachdem die Gemeinde 1601 ins refor-
mierte Lager gewechselt hatte, als ersten Punkt fest, dass «in unser
kilchhori nun Fiirohin, in gloubens sachen, keiner gezwungen syge noch
werde.»” Dass diese Aussage keinerlei Glauben in die allgemeine Tu-
gend der Toleranz widerspiegelte, zeigt sich jedoch im Vorwort des glei-
chen Dokuments; dort wird festgehalten: «und sonderlichn die lauffen-
den MesB Pfaffen, in unseren Ewangelischen Kirchen nitt dulden und
hie by uns inen nitt platz geben: dan es sich gentzlichen nitt gezymmen
wyl, verm6g Gottlichen wortts, das man ein acker mitt zweyerlei
friichtten beseye, etc..»?® Noch 1601 also verkiindeten die Protestanten
eine ldngst traditionell gewordene Kombination von kommunaler
Mehrheitsentscheidung iiber die Annahme einer der beiden zugelasse-
nen Konfessionen und von Grenzen, wie weit der Einzelne gezwungen
werden sollte, sich diesem Gemeindebeschluss zu fiigen. Es war der
Bruch mit diesem Muster, der in den Vier Dérfern nach 1611 zum Aus-
bruch von Gewalt fiihrte.




Religiose Koexistenz und konfessioneller Streit 331

Bevor wir uns jedoch den besonderen Ereignissen in Untervaz,
Trimmis und Zizers zuwenden, gibt uns die Lage in Bergiin noch ein
paar weitere Anhaltspunkte zu den sich wandelnden Bedingungen der
konfessionellen Koexistenz im spéteren 16. Jahrhundert. Das Dorf war
bis in die 1560er Jahre entschieden katholisch gewesen, und die Hin-
wendung zur Reformation hatte sich in seiner Bevolkerung nur lang-
sam verbreitet. Unter der Fithrung einiger einflussreicher Personlich-
keiten hatte sich in den spéten Siebzigerjahren jedoch eine protestanti-
sche Minderheit festgesetzt und begann, sich fiir einen Anteil an der
lokalen Kirche und ihren Giitern einzusetzen.”? Zunéchst waren diese
Bemiuhungen trotz der Unterstiitzung durch die protestantische Mehr-
heit des Gotteshausbundes erfolglos. Auch ein monatelanges aufwiih-
lendes Predigen durch Ulrich Campell vermochte die katholische
Mehrheit nicht zu riithren, wihrend der Bischof von Chur sich ebenfalls
aufraffte, den Bemithungen zur Teilung der Kirche von Bergiin entge-
genzuhalten. Er war sich der Gefahr der protestantischen Unterwande-
rung wohl bewusst und erliess 1573 einen, wie er hoffte, wirkungsvollen
Aufruf an die hoheren Behorden der Republik:

«Hieruff wellet ir elich, getrewe, liebe gotzhusletitt, bedenckhen,
dan ir wol wiissen tragtt, wie es bisher in Plintten gehaltten worden, dan
alwegen das minder dem mehren hatt volgen miiossen..... Sollte es aber
under den punttsleiitten soliche meinung haben (d.h. dass die prote-
stantische Minderheit Anspruch auf einen von der Gemeinde bezahlten
Pradikanten habe), so wurde hin wider billich und recht sein, wo in einer
new gloubigen gmeind drei oder vier katolische funden wurden, das
inen auch ein gantze gmeind ein priester ze haltten schuldig were.»*

Indem sie das Mehrheitsprinzip angriffen, behauptete der Bi-
schof, wiirden die Protestanten dhnliche Anspriiche von katholischen
Minderheiten auf sich ziehen. Ob aus diesen oder andern Griinden, je-
denfalls blieb Bergiin formell katholisch bis mindestens 1592 und war
nicht formalrechtlich reformiert — wiederum durch Mehrheitsentscheid
— bis zum oben erwidhnten Dokument von 1601.

Konfessionsstreit in den Vier Dorfern

Die Vier Dorfer bildeten politisch eine einzige Gemeinde in
Biinden, aber die Dorfer genossen auch eine beachtliche innere Unab-
héngigkeit, um ihre Angelegenheiten zu regeln.*! In den zentralen Dor-
fern Igis, Zizers, Trimmis und Untervaz boten politische und wirtschaft-
liche Streitpunkte den Antrieb fiir friihe Reformationsunruhen. So setz-
ten beispielsweise die Vier Dorfer nach ihrer Verabschiedung die zwei
Reihen von Ilanzer Artikeln in den Zwanzigerjahren, wie ihre Nach-
barn, prompt in Kraft. 1527 kaufte Zizers den grossen Zehnten aus,
nachdem die hoheren politischen Behdrden das Bistum aufgefordert
hatten, mit den Do6rfern zu verhandeln. Trotz solcher Schritte blieben




Biindner Monatsblatt, Heft 5, 1999 332

jedoch drei der vier Dorfer katholisch; nur Igis und Hintervalzeina wur-
den reformiert.

Der religiose Konflikt in den Vier Dérfern war fiir den Rest des
16. Jahrhunderts gedampft.”? Die wenigen Dokumente, die sich dazu in
den Gemeindearchiven erhalten haben, betreffen den Ubergang bi-
schoflicher Giiter in die Hand der Gemeinden.®® Als sie iiber die Ankla-
gen abstimmten, welche gegen Bischof Thomas Planta 1560 erhoben
wurden, kamen das reformierte Igis und das katholische Zizers zum sel-
ben Entscheid.* Auch wurde Igis in der Verteilung der Gemeindedmter
keineswegs unterschiedlich gehalten, als die vier Dorfer diese 1539 neu
organisierten.* Religiose Einschrankungen fiir Neubiirger, vermutlich
von 1567, wiesen auf ein wachsendes Bewusstsein der konfessionellen
Unterschiede hin; dennoch schweigen die Archive iiber irgendwelche
Streitigkeiten in religidsen Fragen zwischen den vier Dorfern oder in-
nerhalb derselben. Erst als eine kleine, aber einflussreiche protestanti-
sche Minderheit nach 1611 anfing, einen Anteil an den Dorfkirchen zu
fordern, begann die Kette von Zusammenstdssen, Tumulten und Pro-
zessen, welche die néchsten dreissig Jahre nicht mehr abbrechen sollte.
Die besondere Form des Konflikts in den Vier Dorfern enthiillte zudem
rasch die Liicken und Widerspriiche in den Grundannahmen, welche
die meisten Biindner zu dieser Zeit iiber politische Macht und die rich-
tige Ordnung des offentlichen Lebens hegten.

Was die reformierten Minderheiten in Untervaz, Trimmis und
Zizers brauchten, war ein Prinzip, das ihnen helfen wiirde, die Autoritét
der Mehrheitsentscheide in Religionssachen zu untergraben. Sie fanden
deren zwei, auf zwei verschiedenen institutionellen Ebenen. Auf der
Dorfebene beniitzten sie das Argument, dass die Dorfkirchen und de-
ren Besitz eigentlich ein kommunales Gut seien und deshalb wie andere
Gemeindegiiter, etwa Bergweiden oder Pensionen fremder Fiirsten,
unter den Biirgern verteilt werden sollten. Im Gegensatz dazu betrach-
tete die herrschende Ansicht die religiose Zugehorigkeit als unteilbares
Merkmal der kommunalen Identitdt, und deshalb dem Mehrheits-
beschluss unterworfen. Weil aber die Entscheidung, wie die Kirche defi-
niert werden solle, selber einem Mehrheitsentscheid unterstand, beno-
tigten die Reformierten einen andern Hebel, um ihren Fall abzusichern;
sie fanden ihn nicht auf Dorf- oder Gemeinde-Ebene, sondern auf jener
ihres Bundes, des Gotteshausbundes. Die Urkunden und Gebriuche
der Republik anerkannten im allgemeinen die Souver#nitét der Ge-
meinden in lokalen Angelegenheiten, akzeptierten aber das Machtwort
des Bundes oder der ganzen Republik, wenn sich lokale Streitigkeiten
als unlosbar erwiesen. Dies war nun genau der Ausweg, den die Prote-
stanten brauchten; er war zudem verheissungsvoll, denn der Gottes-
hausbund verfiigte liber eine starke reformierte Mehrheit, und selbst
die Drei Biinde als ganzes waren eher protestantisch als katholisch.




Religiose Koexistenz und konfessioneller Streit 333

Diese Tatsache ermoglichte den Protestanten in den Vier Dorfern zu
behaupten, auch sie folgten dem Mehrheitsprinzip, und so konnten sie
die Legitimitét der katholischen Stellung untergraben. Praktisch garan-
tierte die protestantische Mehrheit im Gotteshausbund, dass die
Vermittlungsgremien und Schiedsgerichte, welche zur Beurteilung der
Sache ernannt wurden, in der Tat eher den reformierten als den katholi-
schen Rekursen geneigt waren.®

1611 appellierten einige Protestanten von Untervaz, darunter der
stellvertretende Ammann und der Dorfschreiber, an den Bundstag fiir
das Recht, ihre Dorfkirche beniitzen und einen reformierten Pfarrer
anstellen zu diirfen.”” Dass ihr Appell nicht unvorbereitet war, ldsst sich
aus der Tatsache schliessen, dass die Evangelische Synode der Republik
erst einen Monat zuvor die Lage der protestantischen Minderheiten er-
ortert hatte.*® Die protestantische Mehrheit auf dem Bundstag hob
nicht nur den Untervazer Biirgereid auf, der von den protestantischen
Zuziigern verlangte, auf das Vorschlagen kirchlicher Neuerungen zu
verzichten, sondern sie hiess auch die Kirchenbeniitzung durch die Re-
formierten und die Anstellung eines Priadikanten gut. Die Untervazer
Biirger, in ihrer iiberwiltigenden Mehrheit immer noch katholisch, rea-
gierten eher gemaéssigt auf diese Intervention. An einer Volksversamm-
lung des Dorfes verwarfen sie die Forderung, den Protestanten Zugang
zur Dorfkirche zu gewdhren, bekriftigten jedoch ausdriicklich, dass die
Protestanten sowohl auswirts ohne Hinderung zum Gottesdienst gehen
konnten, wie auch dass sie einen reformierten Pfarrer einladen diirften,
im Dorf in Privathdusern auf ihre Kosten zu predigen.

Diese Gelegenheit ergriff die reformierte Seite. Am 15. Septem-
ber 1611 kam der Churer Pfarrer Georg Saluz in Begleitung des Biirger-
meisters und mehrerer Hundert Bewaffneter nach Untervaz. Nach
einer kurzen Auseinandersetzung auf der Rheinbriicke begann er auf
offenem Feld zu predigen, begab sich dann aber in die Dorfkirche,
angeblich mit Bewilligung der Dorfbevolkerung.® In den darauf folgen-
den Wochen wurde der reformierte Gottesdienst in einer Scheune aus-
serhalb des Dorfes abgehalten und von zunehmendem Zorn der Bevol-
kerung begleitet. Als a Porta, einer der angriffigsten reformierten Pfar-
rer, anfangs Mai 1612 die Predigt hielt, wurde er von den Dorffrauen am
Bart gezerrt und in den Brunnen geworfen.*’ Inzwischen zogen die Pro-
testanten das Dorf auch vor Gericht, um die Beniitzung der Hauptkir-
che einzuklagen; Ende 1611 hatte ein Gericht des Gotteshausbundes
ein Urteil erlassen, welches den Protestanten die Benutzung der Dorf-
kirche nach den Katholiken gestattete, sie von der Einhaltung der ka-
tholischen Feiertage im Dorf entband und die proportionale Aufteilung
des Pfrundgutes nach der Anzahl Haushalte verfiigte. Zusitzlich
verfillte das Gericht die Gemeinde in eine harte Busse wegen der «Wi-
dersetzlichkeit» gegen die Gewalt des Bundes und wegen der Beleidi-




Biindner Monatsblatt, Heft 5, 1999 334

gung a Portas. Unterdessen baten die Untervazer den benachbarten
Grauen Bund, der eine katholische Mehrheit aufwies, sowie die katholi-
schen Orte der Eidgenossenschaft um Unterstiitzung. Die sich hoch-
schaukelnde Spannung konnte in Untervaz nur durch das Eingreifen
des franzosischen Gesandten gedampft werden; er handelte einen
Kompromiss aus und iiberredete die katholische Mehrheit in Untervaz,
diesen mindestens vorldufig anzunehmen. Er verkiindete, dass «die
zwei Religionen, ndmlich die katholische und die evangelische frei sein
sollten in Untervaz und dass jede Seite in der Kirche Gottesdienste fei-
ern durfte mit Frauen, Kindern, Bediensteten, in Sicherheit ohne jegli-
che Hinderung». Den Katholiken wurde der Vortritt bei der Beniitzung
der Kirche gewihrt, und die Protestanten versprachen, den Altar und
die Zierden nicht anzuriihren. Wie im einseitig verhidngten Urteil von
1611 jedoch wurden die kirchlichen Einkiinfte proportional nach der
Anzahl Haushaltungen aufgeteilt, die sich zu jeder Konfession bekann-
te;ebenso wurde den Protestanten ein Viertel der Sitze im Gemeinderat
zugesprochen und alle drei1 Jahre das Recht auf einen protestantischen
Ammann, der allerdings von der ganzen Gemeinde gewéhlt werden
musste.!

Bevor wir zu den Konflikten iibergehen, die im Jahr darauf in
Trimmis und Zizers ausbrachen, sollten hier ein paar Schliisselpunkte

Untervaz:
Aufnahme des
Dorfzentrums mit
der katholischen
Pfarrkirche St. Lau-
rentius (unten).

Die Evangelischen
benutzten im

17. Jahrhundert die
gleiche Kirche, erst
1700 konnten sie in
ihr eigenes Gottes-
haus ziehen (oben).




Religiose Koexistenz und konfessioneller Streit 335

festgehalten werden. Erstens erreichte die reformierte Minderheit in
Untervaz die meisten ihrer Ziele, indem sie den Streitpunkt von
Untervaz weg in grossere Versammlungen verlegte, wo die Protestanten
die Oberhand hatten. Die Beziehungen zwischen zentraler und lokaler
Ebene waren zu jener Zeit in der Republik immer noch fliessend.
Weitherum akzeptierte Grundsitze, wie etwa die Mehrheitsherrschaft,
hielten fiir Fragen wie diese nicht unbedingt eindeutige Antworten be-
reit. Letztlich ging es darum, welche Mehrheit von Bedeutung war.
Uberdies stiitzte sich der Fall der Protestanten auf ein alternatives Mo-
dell der Rechtmissigkeit, wenn sie einen Anteil an der Kirche forder-
ten. Die Biindner waren das Aufteilen oder den abwechselnden Ge-
brauch in der Nutzung von Giitern unterschiedlichster Art gewohnt;
dies machte sie empfénglicher fiir das Argument, dass auch eine Kirche
und ihr Stiftungsgut geteilt oder im Turnus genutzt werden konnte in
einer Weise, die den verhéltnisméssigen Anteil von Katholiken und Pro-
testanten in einer Gemeinde beriicksichtigte. Schliesslich betonte auch
der vom franzosischen Gesandten ausgehandelte Kompromiss wieder-
holt den offentlichen Frieden und die Verantwortung der Nachbarn, die
«einanderen mit schmach oder Listerworten nit antasten sollen, son-
dern in gutem friden lauth dem Pundtsbrief gegen einanderen leben».*

Obwohl der allgemeine Verlauf der Ereignisse in Trimmis jenem
in Untervaz dhnlich war, schraubte sich die Intensitit des Konflikts
rasch hoher. Die Trimmiser hatten den Misserfolg der relativ geméssig-
ten Haltung der katholischen Mehrheit in Untervaz beobachtet und
waren anscheinend entschlossen, nicht den gleichen Fehler zu begehen.
Um 1612 herum bekannten sich der Landammann von Trimmis, Oswald
Gaudenz, und sein Bruder offentlich zu ihrem reformierten Glauben
und verlangten, dass die grossere der zwei Trimmiser Kirchen ihnen
ausgehédndigt und «das inen das rein evangelium in ihren Kirchen ge-
prediget werd».* Selbst ohne die vorangegangenen Unruhen in Unter-
vaz war klar, dass eine solche Forderung von der katholischen Mehrheit
zuriickgewiesen wiirde; aber wie ihre Briider in Untervaz appellierten
die Reformierten bald an den Bundstag, nimlich gegen Ende des Jahres
1613. Unter katholischen Protesten erliess der Gerichtshof einen
«Kompromiss», ganz dhnlich jenem in Untervaz. Beide Kirchen wurden
als Gemeindegut erklirt, das beiden Konfessionen zustehe, obwohl die
Mehrheitskonfession den Vortritt haben sollte. Die Mehrheit durfte
auch die Pfriinde verwalten, musste aber die Einkiinfte im Verhéltnis
der Anzahl Haushalte jeder Konfession teilen. Nachdem sie so erneut
auf der Bundesebene iiberstimmt worden waren, dusserten Katholiken
aus der ganzen Republik ihre Unzufriedenheit mit der Art, wie hier das
Mehrheitsprinzip angewandt wurde. Sie hielten fest, dass die Bunds-
genossen, welche «der widerwertigen neuen religion sindt, so offt es zu
span khumbt, uns iibermehrend, gerichte und rechte setzend nach irem




Biindner Monatsblatt, Heft 5, 1999 336

gefallen und dan, welche nit obediren und gehorsammen wellen,
gewilttédtige mitel brauchendt.»* Dies bedeutete jedoch nicht, dass die
katholische Seite die Legitimitdt opfern wollte, welche ein Mehrheits-
entscheid ihnen im Zusammenhang des politischen Lebens der Repu-
blik gewéhrte. Sie machten statt dessen im Januar 1614 einen andern
Vorschlag: In Zukunft sollte jede Gemeinde in einem Mehrheitsent-
scheid fiir sich selbst bestimmen, ob sie einen katholischen oder refor-
mierten Geistlichen anstellen wollte, und «der minderteil moge dan syn
religion anderswo iiben wo er welle.»* Angesichts der ausserordent-
lichen Legitimitdt der Gemeindeautonomie war dies ein kluger Schach-
zug, und zwang die Fiihrer der Biindner Protestanten dazu, das unpopu-
lire Gegenargument vorzubringen, dass man den einzelnen Gemein-
den nicht zuviel Macht geben sollte.* Kurz, die Katholiken nahmen nun
eine Haltung ein, welche die Protestanten weniger als eine Generation
friher vertreten hatten.

Die erhaltenen Gerichtsprotokolle zum Fall Trimmis machen
klar, dass die Lage sich 1614 noch verschlimmerte. Im Mai dieses Jahres
griff ein bewaffneter Trupp aus Chur das Dorf an: Nachdem es ihnen
nicht gelungen war, den Zugang zur grossen Kirche zu gewinnen, bra-
chen sie in die kleinere Emerita-Kapelle ein. In den folgenden zwei Jah-

Trimmis:

Bild links: Katholi-
sche Pfarrkirche
St. Carpofhorus
(Aufnahme:
Salzborn 1933)
Bild rechts: obere
Kirche, derer sich
1614 die Evangeli-
schen mit Gewalt
bemachtigten.




Religiose Koexistenz und konfessioneller Streit 337

ren scheiterten mehrere Kompromissversuche, obwohl sie den Katholi-
ken weiter entgegenkamen als der Vergleich von Untervaz. Gegen
Ende 1615 trat ein anderes Gericht zusammen, diesmal mit einer glei-
chen Zahl katholischer und protestantischer Richter besetzt, um die
Spitfolgen der Ausschreitungen von anfang Jahr zu behandeln.”” Die
erhaltenen Zeugen-Aussagen veranschaulichen die hohe Spannung.
Reformierte beklagten sich, dass ihr Heu und die Landwirtschafts-
gerdte mutwillig zerstdrt worden waren; auch hatten sie Drohungen ge-
hort, «sy wollent Jnnert 8 tagen die luttrische Kétzer ussriitten und
brennen.»*® Ein anderer Mann berichtete, «von Pfaffen in der Kylchen
in siner predig habe er ghort, denn er gsagt es seindt drey Morder alss
der boss Geyst, die Lutterisch und den dritten habe er vergessen.»* In
einer Aussage iliber einen Aufruhr, den das Gericht behandelte, erklérte
«Elsj Kochj, (sie) habe Hartmann Hartmann mit dem blossen Schwerth
gsehen louffen, und als sj in gfraget, wo er hin wolle, habe er gsagt, Er
wolle die Predicanti suochen.»* Ein Grossteil der Zeugenaussagen be-
zog sich auf den Punkt, dass die Katholiken sich geweigert hitten aufzu-
horen, als ihnen Friede geboten wurde — ein Vergehen, das an sich schon
eine ernsthafte Verletzung der Dorfstatuten war und das die Intensitét
der aufgewiihlten Leidenschaften in Trimmis zeigt:

«Item der hartman hartm. habe gsagt, gendt unf3 den alte schol-
men ussj, und witter habe er ghort, dz die Cattolischen den Euangeli-
schen ussj geladen. Item die wiber handt die red bstetet, und souil witter,
dass Hans Sch[unlesbar] gsagt, al man vom friden gsagt, Er geantwor-
tet, Er fragj keinen friden nach.»!

In Trimmis wie in Untervaz sehen wir also das gleiche Bemiihen
einer protestantischen Minderheit, die religiose Koexistenz neu zu defi-
nieren, ndmlich als eine Angelegenheit der Ausscheidung und Auftei-
lung von Mitteln, anstatt der Mehrheitsentscheide. Gewitzigt durch ih-
ren Riickschlag im benachbarten Untervaz, schlugen die Katholiken in
Trimmis hérter zuriick und arbeiteten auf eine lokale Stdrkung des
Mehrheitsprinzips hin. Die Kompromisse, die Trimmis schliessslich auf-
erlegt wurden, stellten fiir die Protestanten einen Sieg dar, denn sie an-
erkannten die reformierten Anspriiche auf einen Anteil an ihrer Kirche.
Obwohl die Losung, welche die Katholiken 1614 vorschlugen, beinahe
identisch war mit jener, welche die Protestanten in Bergiin 1601 durch-
gesetzt hatten, geniigte sie nicht mehr, um die reformierte Seite zufrie-
denzustellen. Unter diesen Umstdnden erstaunt es nicht, dass jeder von
aussen aufgezwungene Vergleich unstabil blieb und dass Trimmis wei-
terhin ein Ort mit betrédchtlichen religiosen Spannungen war.

Zizers war das grosste der vier Dorfer und der Regierungssitz der
Gerichtsgemeinde. Die Kédmpfe in Untervaz und Trimmis mussten da-
her auch hierher iibergreifen, sobald geniigend einflussreiche Biirger
von Zizers ihre Zugehorigkeit zum reformierten Bekenntnis bezeugten,




Biindner Monatsblatt, Heft 5, 1999 338

was Ende 1612 geschah. Die Mehrheit in Zizers kam ihnen zunéichst
entgegen: Nach einer ersten Weigerung, iiberliess man den Protestanten
die kleinere Kirche St. Andreas zum Gebrauch, und die ersten refor-
mierten Gottesdienste wurden ohne Storung abgehalten. Mit den Wor-
ten von Pfarrer Georg Saluz gesagt: «dan Untervazen sach hatt sy mores
glernt.»” Die Dinge verliefen fast ein Jahr lang problemlos, bis die re-
formierte Faktion in Zizers ihrem Prddikanten Johann a Porta auf Be-
treiben der Evangelischen Synode das Dorfbiirgerrecht verlieh, ohne
sich mit ihren katholischen Mitbiirgern abzusprechen. Zusétzlich riefen
die Protestanten den Gotteshausbund an - ihre bevorzugte Taktik — um
die Kontrolle iiber die grossere Kirche St. Peter und Paul samt ihrer
Pfriinde zu erlangen. Wie sie sagten, es habe nun «ein guet anzahl zuo
der evangelisch religion» im Dorf — geniigend Grund nach ihrer Mei-
nung, um ihnen den Vorzug einzurdumen. Die Biinde beschlossen, eine
Untersuchungskommission aus zwei reformierten und einem katholi-
schen Mitglied zu ernennen. Natiirlich weigerten sich die Katholiken,
diese Anordnung gutzuheissen; doch die Kommission machte sich an
die Arbeit, eine dhnliche Ubereinkunft wie in den andern Dorfern auf-
zusetzen: Beide Religionen sollten die Kirchen beniitzen kénnen; die
Katholiken konnten das Pfrundgut behalten, solange sie in der Mehr-
zahl waren, mussten aber die Einkiinfte proportional teilen; einmal
mehr wurden die Katholiken dazu verurteilt, bedeutende Gerichtsko-
sten zu bezahlen wegen ihres «Widerstrebens». Zudem ging der Druck
der reformierten Seite weiter,indem die Protestanten die alleinige Kon-
trolle {iber St.Peter und Paul iibernahmen, nachdem sich die Katholi-
ken weigerten, die Kosten und Bussen zu zahlen, die ihnen auferlegt
worden waren. 1615 zerrten die Protestanten den katholischen Priester,
Oswald Carnutsch, mit Gewalt aus der Kirche, als er versuchte, dort der
katholischen Mehrheit zu predigen; eine bewaffnete Auseinanderset-
zung konnte nur knapp vermieden werden.

Um die wachsende Spannung im Dorf zu ddmpfen, wurde im No-
vember 1616 eine neue Ubereinkunft geschmiedet. Weil sie die wider-
spriichlichen Praktiken und Grundsitze, welche die gegnerischen Par-
teien erzwingen wollten, so lebhaft zusammenfasst, ist dieses Dokument
besonders aufschlussreich. Das Vorwort betonte den tatsédchlichen
Schaden, den religiose Zwietracht unter allen Dorfbiirgern anrichtete,
sodass « zu besorgen wo nit der Allméchtig Gott als ein urheber des
fridens mit seiner gnaden unss den Geist des fridens und der Liebe
gegunnet, weitere und grosere ungelegenheiten zuerwarthen het-
tend.»> Die Gefahr lag, wie das Vorwort darlegte, im Geist der «Zwey-
tracht»; deshalb legte der erste Artikel der Ubereinkunft fest, dass die
Ausiibung beider Religionen in der Gemeinde vollig frei sei, in der
ausdriicklichen Absicht, dass die Einwohner «nit als zwo Gmeinden
oder Partheyen, sondern ein Gemeind sein» mogen.** Da der Rest des




Religitse Koexistenz und konfessioneller Streit 339

Schriftstiicks sich anschickte, die Kirchen und ihre Giiter zu teilen, er-
scheint dieser schone Gedanke eher als eitle Hoffnung denn als realisti-
sche Schlussfolgerung; aber auch so hob sich dieses Dokument von dhn-
lichen Ubereinkiinften in Trimmis und Untervaz ab. Wihrend jene
Kompromisse sich auf die Aufteilung der Giiter verlegt hatten — ob im
Verhiltnis zur Anzahl der beteiligten Haushalte oder zu gleichen Teilen
zwischen den zwei Partien — betonte die Zizerser Urkunde den gemein-
samen Besitz der betroffenen Giiter. Wenn auch verschiedene Vor-
schriften die Benutzung der zwei Kirchen und die Teilung der Unter-
haltskosten und der Einkiinfte regelten, zog doch ein Artikel am Ende
sorgfiltig die Grenzen solcher Teilung: «Es soll aber alles der gantzen
Gmeindt ohnverschiedtenlich bleiben, als beide Kirche, Glokken,
Kirchenzierd, damit allweg zuschalten und walten nach ihrem gefal-
len.»> Insgesamt unterschied sich dieses Bemiithen ausgeprégt von der
immer detaillierteren Aufzihlung der Rechte, iiber welche die «katholi-
sche Gemeinde» und die «Evangelische Gemeinde» verfiigten, wie sie
in den ausgehandelten oder aufgezwungenen Vereinbarungen von Un-
tervaz und Trimmis zu finden sind. In Zizers gab es 1616 einen Augen-
blick, in dem eine Gemeinde versuchte, den Grundsdtzen der ver-
héiltnisméssigen Teilung oder Paritdt so wenig wie moglich nachzuge-

Zizers:

Historische Flug-
aufnahme mit der
katholischen Pfarr-
kirche St. Peter und
Paul (rechts); die
kleinere Kirche

St. Andreas (Mitte)
ging 1644 endagiiltig
an die Evangelischen.




Biindner Monatsblatt, Heft 5, 1999 340

ben, selbst als sie jenen Bereich ihres Lebens abtrennten, wo ein Zu-
sammenleben nicht ldnger moglich war.

Das Zizerser Dokument von 1616 war ein Echo auf zeitgendssi-
sche Urkunden aus andern Teilen der Drei Biinde, das auf eine alterna-
tive Losung hinwies. Wenn Katholiken und Protestanten «ein Gmeind»
bleiben und gleichzeitig ihre religivsen Uberzeugungen bekriftigen
konnten, bedeutete dies, dass die politische Gemeinde von der religio-
sen Identitit abgehoben und nicht von ihr abhéngig war. Eine solche
Auffassung wére unter der élteren Praxis nicht moglich gewesen: Wie
wir bei Christlj Buol in Mulegns sahen, konnte er nur in einem rein pri-
vaten Sinne protestantisch bleiben, wenn er sich als Biirger seines Dor-
fes betitigen wollte. Mitgliedschaft im Dorf hiess Mitgliedschaft in der
Kirche. Eine Abweichung war nur im vollig privaten Bereich moglich.
Dies war nicht bloss eine Sache der Identitédt: Das ganze Dorf unterhielt
die Kirche durch Gebiihren, Abgaben auf Gemeindeland und aus in der
Vergangenheit errichteten Stiftungen. Wenn das Zizerser Abkommen
dem Geist und dem Buchstaben gemiéss befolgt worden wire, hitte sich
eine neue Moglichkeit gezeigt: Eine weltliche Gemeinde, die den Unter-
halt beider Kirchen sicherstellte, ohne einer der beiden die alleinige
Gewalt zu geben; und ein Dorf in welchem Katholiken und Protestan-
ten nebeneinander wohnten und lebten, «wie es ehrlichen Gmeinds
Leutten und nachpuren wol gezimmet.»*

Schluss

Was sagen uns die Kédmpfe in den Vier Dorfern und in der Repu-
blik der Drei Biinde iiber die Praxis der religiosen Koexistenz wéahrend
des langen 16. Jahrhunderts, oder iiber die Idee der Toleranz im allge-
meinen? Als erstes zwingen sie uns zur Einsicht, wie sehr Anschauun-
gen von Toleranz oder religioser Freiheit vom lokalen Umfeld abhidngig
sind. Es war leicht zu behaupten, die Religion sei «frei» in der Republik,
mindestens fiir die Anhénger der zwei herrschenden Bekenntnisse; den-
noch wollte der Ausspruch nichts besagen, bis diese Freiheit in die Pra-
xis umgesetzt wurde. Er konnte die Freiheit meinen, an ein Bekenntnis
zu glauben, solange als man 6ffentlich die Regeln des andern befolgte,
wie im Falle Christlj Buol. Er konnte aber auch das Recht bedeuten, in
ein anderes Dorf zum Gottesdienst zu gehen; oder das Recht, die glei-
che Kirche fiir den Gottesdienst zweier verschiedener Glaubensrich-
tungen zu beniitzen und das Stiftungsgut zu teilen, welches ein Dorf
iiber Generationen angehauft hatte, um seine Kirche zu erhalten. Jede
dieser Moglichkeiten hatte auch Auswirkungen auf die materiellen Gii-
ter, die kollektive Identitdt und die politischen Verfahren.

Folgerichtig scheint die Bezeichnung der Bewohner der Vier Dor-
fer als «tolerant» oder «intolerant» eher vom Gesichtspunkt des Be-
trachters abzuhéngen als vom Verlauf der Ereignisse im frithen 17. Jahr-




Religiose Koexistenz und konfessioneller Streit 341

hundert. Es erscheint ebenso einleuchtend zu sagen, die Dorfer seien
toleranter geworden, indem sie den Protestanten das Recht gewéhrten,
ihre Dorfkirchen zu beniitzen und ihnen einen Anteil an den 6ffentli-
chen Stiftungen zum Unterhalt des Klerus gewdhrten; oder zu sagen,
dass die reformierte Seite intolerant die katholische Mehrheit ihres Ei-
gentums und der Unverletzlichkeit ihrer Kirchen beraubt habe, als sie
an eine ihnen geneigte Mehrheit auf hoherer Ebene appellierte (wenn
man bedenkt, dass die Katholiken zunichst bereit waren, den Prote-
stanten in Untervaz ihren Gottesdienst zu bewilligen und sie einen Pfar-
rer auf eigene Kosten unterhalten zu lassen). Man kann einrdumen, dass
ein Ergebnis der Auseinandersetzung darin bestand,jede Seite noch un-
williger zu machen, mit der andern zusammenzuleben; auch wenn Ge-
fiihle der kommunalen Einheit und die Furcht vor schidlichen Konse-
quenzen beide Seiten dazu brachte, mit den unbequemen Kompromis-
sen zu leben, die sie angenommen hatten.”’” Zudem bedeutete die Tatsa-
che, dass das Kirchengebidude und seine Stiftungsgiiter als kollektives,
offentliches Figentum aufgefasst wurden, dass es keinen «neutralen»
oder weltlichen Standpunkt geben konnte zu ihrer Verfiigbarkeit: Die
Entscheidung selbst, ob die kirchlichen Mittel zu teilen seien oder der
Mehrheit zu iiberlassen — beides mogliche und rechtméssige Losungen
in der politischen Kultur der Region — hiess die katholische oder die
protestantische Seite ergreifen, wie wir gesehen haben. In andern Wor-
ten, selbst die Uberzeugung, dass die Kirche ein offentliches Gut sei,
war konfessionell gefidrbt und verhinderte jegliche neutrale Trennung
von «Kirche» und «Staat».

Zum Zweiten warf die Regelung der Einzelheiten religidser Ko-
existenz unvermeidlich die Frage auf, welche Massnahmen sowohl tra-
ditionell rechtméssig als auch angemessen waren, um die Folgen der re-
ligiosen Freiheit zu bewiéltigen. Es war selten, dass eine der beiden Sei-
ten in diesem Konflikt neuartige oder vernunftméssige Grundsétze ins
Spiel brachte, um ihre Auffassung zu stiitzen. Ganz im Gegenteil: Jede
Seite versuchte aufzuzeigen, dass sie bloss die altbewdhrten Methoden
befolgte, um zu den gewiinschten Schliissen zu gelangen. Als Ergebnis
dieser Tendenz legten die Religionskdmpfe die sonst versteckten Kon-
flikte offen zwischen den Politpraktiken, nach welchen sich die Biindner
regierten. War der Mehrheitsbeschluss oder die proportionale Auftei-
lung die richtige Antwort auf die Frage von zwei Konfessionen in einem
Dorf? Besass das Dorf oder der Bund oder die Drei Biinde gemeinsam
die abschliessende Gerichtsgewalt tiber hartnéckige lokale Konflikte?
Die religitse Polarisierung setzte die Grundlagen der Verstdndigung,
welche die Republik beinahe ein Jahrhundert zusammengehalten hat-
ten, einem grossen Druck aus.

Zuletzt bleibt festzuhalten, dass die ganze Auseinandersetzung
zwischen Katholiken und Protestanten in den Vier Dorfern beinahe




Biindner Monatsblatt, Heft 5, 1999 342

ohne einen ausdriicklichen Hinweis auf Toleranz gefiihrt und abge-
schlossen wurde. In den wenigen Beispielen, in welchen «Dulden» eror-
tert wurde, wie in Bergiin 1601, wurde es ausdriicklich als unvereinbar
mit dem Willen Gottes zuriickgewiesen. Dennoch ging die Bevolkerung
der Vier Dorfer trotz des Fehlens einer positiven Theorie der Toleranz
tatséchlich von einer Version von Toleranz (wie es heutige Analytiker
nennen wiirden) zu einer andern iiber. Gewiss war die religiose Praxis
hier und in den Drei Biinden iiberhaupt bedeutend freier als in vielen
andern Teilen Europas jener Zeit. Die Regulierung jener Toleranz — des
institutionellen Rahmens fiir das Leben mit unvereinbaren Uberzeu-
gungen — war fiir die Biindner dieser Epoche vor allem eine Sache der
Konfliktbewiltigung. Die betroffenen Menschen argumentierten ge-
wiss aus ihren Werten und Grundsitzen heraus (deren erster das Her-
kommen war), sie brauchten aber keine Theorie der Toleranz, um tole-
rant oder auch intolerant zu sein.

11 John Locke, Hsg. John Horton und Susan Mendus: A Letter Concerning Toleration, in
focus, London und New York: Routledge 1991;z.B. 17. Nach Robert Kraynak hatte Locke
schon in seinen fritheren Schriften zur Toleranz einen Zivilbeamten vorausgesetzt, dessen
erste Pflicht es war, die 6ffentliche Ruhe und Ordnung zu wahren, jedoch als Argument
fiir die Zwangsverordnung von religidser Einheit: John Locke: From Absolutism to
Toleration, in: American Political Science Review 74 1, 1980, 53—-609.

2 Aus der umfangreichen Literatur ist besonders hervorzuheben: Paul Warmbrunn: Zwei
Konfessionen in einer Stadt: Das Zusammenleben von Katholiken und Protestanten in
den parititischen Reichsstadten Augsburg, Biberach, Ravensburg und Dinkelsbiihl von
1548 bis 1648, in: Veroffentlichungen des Instituts fiir Europdische Geschichte Mainz,
Abteilung fiir abendléndische Relgigionsgeschichte

3 Zu Polen siehe Tzabir Johannes: Geschichte der polnischen Toleranz, Verlag Interpress,
Warschau, 1977. Zur Schweiz, Steiner Paul: Die religiose Freiheit und die Griindung des
Schweizerischen Bundesstaates, Verlag Paul Haupt, Bern und Stuttgart 1976.

4  Die neueste Untersuchung der politischen Geschichte dieser Region in der frithen Neu-
zeit ist mein Buch: Early modern Democracy in the Grisons, Cambridge University Press,
Cambridge 1995 (deutsche Ausgabe demniichst). Die dlteren Standartwerke mit ausfiihr-
lichem Erzihlstoff sind Pieth Friedrich: Biindnergeschichte, Chur 1945 (2 1982), und
Moor, Conradin von: Geschichte von Currdtien und der Republik «gemeiner drei
Biinde» (Graubiinden), 3 Binde, Chur 1871.

5  Zur weltlichen Gemeinde in Biinden sieche Head R.: Early Modern Democracy, 73-89
und die dort zitierte Literatur.

6  Vasella, Oskar: Zur Entstehungsgeschichte des 1. Ilanzer Artikelbriefes vom 4. April 1524
und des Eidgendossischen Glaubenskonkordates von 1525, in: Zeitschrift fiir Schweizeri-
sche Kirchengeschichte, 34, 3-4 1940, 185-86.

7  Handlungsweisen und Strategien der Bauern sind systematisch beschrieben bei Vasella
Oskar: Der bauerliche Wirtschaftskampf und die Reformation in Graubiinden, 1526 bis
etwa 1540, in: Jahresbericht der Historisch-antiquitarischen Gesellschaft von Graubiin-
den 73,1943, 1-183.

8  Vasella, Oskar: Die Entstehung der biindnerischen Bauernartikel vom 25. Juni 1526, in:
Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte 21, 1 1941, 58-78; und derselbe: Bauernkrieg
und Reformation in Graubiinden, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Geschichte 20, 1 1940,
1-65, hier 25-32.

9  Originaltext bei Jecklin, Constanz: Urkunden zur Verfassungsgeschichte Graubiindens
(Als Fortsetzung von Mohrs Codex Diplomaticus), Chur 1883, 89-95.

10 Der Artikel tiber die Pfarrerwahl nahm keinen besonders herausragenden Platz in den
Zweiten Ilanzer Artikeln ein;er erschien an dreizehnter Stelle zwischen Jagdvorschriften
und einem Artikel iiber einheitliches Mass und Gewicht. Die Bestimmung iiber einen
angemessenen Unterhalt fiir Pfarrherren ist der Hauptpunkt, wihrend die Ubertragung
der Anstellungs- und Entlassungsbefugnis an die Gemeinden fast wie ein nachtréglicher
Gedanke erscheint. Jecklin: Urkunden, 92-93.

Anmerkungen




Religitse Koexistenz und konfessioneller Streit 343

11

12
13

14

15

16
17

18

19
20

21

22
23

24

25

26

27
28
29
30
31

32

33

Diese Entwicklung ging einher mit einer Tendenz zur Oligarchie einiger Familien, ein
Zustand, der Intensitit der sogenannten Biindner Wirren des 17. Jahrhunderts wesentlich
beitrug.

Fiir einen Uberblick siehe Head: Early Modern Democracy, 73-89.

Dieser Text erscheint zuerst in Ulrich Campells «Historia Raetica» aus den Jahren um
1570, veroffentlicht als: Ulrici Campelli Historia Raetica, hg. von Placidus Plattner in:
Quellen zur Schweizer Geschichte, 8—-9, Basel 1887-1890, 2, 161, er wird auf eine Ver-
sammlung vom 15. Mirz 1526 datiert.

Zitiert aus Petro Domenico Rosius a Porta: Historia Reformationis Ecclesiarum Rae-
ticarum, Chur, Societatis Typograpiihicae, 1771, 1, 146. Die Echtheit dieses Dokuments ist
fraglich, nach Oskar Vasella: Abt Theodul Schlegel von Chur und seine Zeit, 1515-1529,
Kritische Studien iiber Religion und Politik in der Zeit der Reformation, in: Zeitschrift
fiir Schweizerische Kirchengeschichte, Beihefte, 13, Freiburg i. U, 1954, 67, Anm. 1.
Zitiert bei Fritz Jecklin, Hg.: Beitrag zur Churer Reformationsgeschichte», in: Anzeiger
fiir schweizerische Geschichte, 3, 1895, 225-228.

Daselbst.

Es gibt fast keine Beweise und sehr wenig Auseinandersetzung iiber die religidsen Rech-
te von Minderheiten iiberhaupt aus dieser Epoche. Die einzige klare Aussage iiber die
Ansichten religioser Minderheiten steht im Zusammenhang mit den Wiedertaufern und
andern priesterlosen Sekten, welche in Biinden sogut wie im Rest der Schweiz verbannt
waren. Einzig die «zwei Religionen» genossen das Vorrecht kommunaler Wahl.

Das Statut ist zitiert in Fritz Jecklin: Materialien zur Standes- und Landesgeschichte Gem.
III Biinde, 1464-1803, 2 Bde., Basel 1907, 2,272, (Nr. 278, 18. Januar 1557)

am gleichen Ort

In: De officio magistratus erga subiectos suos charissimos in religionis causa, in ipsorum
salutem. Archiv der Evangelisch Rhitischen Synode, Msc. B 3,27-35, hier 27-28. Dieser
Traktat wurde bei der Versammlung von 1577 in das Protokoll der Rhitischen Synode
eingefiigt.

Campell gab immerhin zu, dass den herrschenden Gemeinden der Drei Biinde, anders als
den Untertanen, weiterhin gestattet sein sollte, den Katholizismus zu praktizieren. Er be-
zeichnete dieses Zugestdndnis jedoch als «Gnade» im Interesse des 6ffentlichen Friedens.
Im selben Traktat, 29.

Head: Early Modern Democracy, 75-82.

Buols Verhalten ist in einer Zeugenaussage eines Prozesses seiner Erben von 1645 be-
schrieben. Pfarrarchiv Mulegns, Urkunden, Nr. 12

Zur Periodisierung und zum theoretischen Rahmen fiir das Verstdndnis dieser Spannung,
welche um diese Zeit in allen deutschen Landen auftrat, siche besonders Schmidt, Hein-
rich Richard: Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert, in: Enzyklopédie der Deutschen
Geschichte, V. 12, Miinchen 1992.

Das Datim von 1567 ist fraglich, da kein Original erhalten ist. Die Bestimmung wird
berichtet in katholischen Quellen von etwa 1640 an, besonders in der betont konfessio-
nellen «Historia Religionis». BAC, Historia Religionis B, 11.

Siehe Berger, Hans: Die Einfithrung der Reformation im Kreis der Fiinf Dorfer und die
daraus folgenden Kiampfe — Ein Beitrag zur Biindner Kirchengeschichte, Diss. Ziirich
1950, 35, und unten.

GA Bergiin, Urkunden, Nr. 46, 5. Juli 1601.

Daselbst.

Siehe Camenisch, Emil: Biindnerische Reformationsgeschichte, Chur 1920, 471-78.
Jecklin: Materialien, 2: 438 (Nr. 426, 17. Aug. 1573).

Jedes der vier Hauptdorfer (Igis, Zizers, Trimmis, Untervaz) hatte seine eigene Pfarrkir-
che; Zizers hatte noch eine zweite, kleinere Kapelle. Die Pfarrei Felsberg umfasste ein
Zeit lang auch den Weiler Sais ob Trimmis, wiahrend Valzeina unter den Pfarreien Zizers,
Felsberg und Trimmis aufgeteilt war, politisch aber unter den Gemeinden der Vier Dor-
fer,Jenaz und Seewis. Siehe: Helvetia Sacra, Hg. Albert Bruckner, Bern, 1972-, Li: 600-01;
auch Sererhard Nicolin: Einfalte Delineation aller Gemeinden gemeiner dreyen Biinden,
Hrsg. von Oskar Vasella, Chur,? 1994,201-02.

Dies gilt allgemein fiir Biinden, mit Ausnahme der Zeiten, wenn in einzelnen Gemeinden
eine protestantische Bewegung zum Wechsel ins reformierte Lager entstand. In solchen
Fillen konnte beachtliche Gewalt ausbrechen, bis die endgiiltige Abstimmung stattfand.
In der Regel nahm der Konflikt jedoch unverziiglich ab, sobald die (weltliche) Gemeinde
ihre religidse Zugehorigkeit gewéhlt hatte.

Ein allgemeiner Uberblick bei Camenisch: Biindnerische Reformationsgeschichte, 514
16. Neben den oben zitierten Belegen regelte ein Schriftstiick von 1539 (GA Zizers, Ur-
kunden, Nr. 54) die Ernennung von Strafrichtern im Turnus unter den einzelnen Gemein-
den, weil der Bischof dieses Recht nicht ldnger besass; eine Urkunde von 1554 aus Zizers




Biindner Monatsblatt, Heft 5, 1999 344

34
35
36

37

38
39

40
41
4
43
44
45
46
47

48
49
50
51

52
53
54

55
56

57

(GA Zizers, Urkunden, Nr. 81) befahl die Beschlagnahme des Widums (Pfarrgut) wegen
des «Niedergangs» des Klerus, der sich weigerte, ihre Kirchengiiter zu unterhalten; ver-
schiedene Schriftstiicke von 1576 verzeichnen die Umwandlung verschiedener Landstiik-
ke des Bischofs oder des Kapitels in Erblehen (GA Zizers, Urkunden Nr. 93-98). Erst
1649 waren die letzten bischoflichen Eigentumsrechte abgeldst.

Jecklin: Materialien, 2: 28688, Nr. 296.

GA Zizers, Urkunden, Nr. 54.

Die Akten lassen daran keinen Zweifel, und tatsachlich beklagte sich die katholische Sei-
te in den Vier Dorfern laut und héufig, dass sie keinen fairen Prozess erhielte. Siehe z. B.
StAGR AB IV 5/12,375.

Die Erzédhlung beruht in diesem und den folgenden Abschnitten tiber Trimmis und Zizers
hauptséchlich auf Berger: Einfiihrung, 3-52, obwohl manche meiner Schlussfolgerungen
sich von den seinigen abheben. Siehe auch J.F. Fetz: Geschichte der kirchenpolitischen
Wirren im Freistaate der III Biinde, Chur 1875.

Berger: Einfithrung, 4.

Saluz verfasste einen Bericht fiir den Churer Rat: SAC, Kirchenbuch Nr. 2, zitiert in
Berger: Einfithrung, 5. ‘

Das Gericht des Gotteshausbundes benutzte diesen Vorfall, um der Gemeinde und meh-
reren Einzelpersonen noch mehr Bussen aufzuhalsen. Berger: Einfiihrung, 10-11.

Eine Abschrift der Ubereinkunft im StAGR B 1538/15, 90-93.

StAGR B 1538/15, 92.

Diese erste Forderung ist nur belegt in Anhorn, Bartholoméus: Palingenesia Rhaetica:
Heilige Wiedergeburt der Evangelischen Kirchen / in den gmeinen dreyen Piindten... ,
Brugg 1680, ohne ein genaues Datum. Zitiert nach Berger: Einfithrung, 32.

Das Wort «libermehren» beginnt erst gegen Ende des 16. Jahrhunderts in Biinden aufzu-
tauchen, um den Missbrauch der Macht der Mehrheit zu bezeichnen.

Anhorn, Bartholoméaus: Chronick der statt Maienfeld, Msk. im SA Maienfeld, zitiert nach
Berger: Einfithrung, 35.

Berger: Einfiihrung, 36.

Die Akten dieses Gerichts gewahren das geschlossenste Bild von Trimmis zu jener Zeit.
StAGR AB IV 5/12, 373-411. Die katholischen Richter boykottierten mt einer Aus-
nahme das Gericht, und die Trimmiser Katholiken bestritten seine Zustédndigkeit.
StAGR AB 1V 5/12,407, Zeugnis von Matheu Harttman.

Ebenda, Zeugnis von Crista Schimuon.

Ebenda, 408.

Ebenda, 408, Aussage von Caspar Gadient, Eva Wincklerin und Barbla Willi, letztere aus
Ems. .

Zitiert nach Berger: Einfithrung, 19. Immerhin sei angemerkt, dass Saluz in Begleitung
des Biirgermeisters von Chur und einer bewaffneten Wache nach Zizers ging.

StAGR B 1538/15, 94 (Abschrift von 1644).

Ebenda, 95

Ebenda, 96.

Ebenda, 94, am Ende des Vorworts. Fiir eine weitere Diskussion dieses Punktes siehe:
Head, Randolph: Rhaetian ministers, from shepherds to citizens: Calvinism and demo-
cracy in the Republic of the Three Leagues, 1550-1620,» in: W. Fred Graham, (Hg.): Later
Calvinism: international perspectives, Sixteenth Century Essays and Studies, Bd. 22,
Kirksville, Mo, 1994, 55-69.

Wie die Fortsetzung religioser Konflikte in der Republik nach 1639 und besonders in den
Vier Dorfern 1644 zeigt, fiel ein solches Abfinden nicht leicht. Siehe StAGR B 714/8
(Brief von Zizers an die katholischen Eidgenossen, 1644) und die Akten des Schiedsge-

richts dieses Jahres in StAGR B 1538/15. Eine detaillierte, konfessionell gefarbte Unter- .

suchung bei F. Maissen: Die Drei Biinde in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts in
politischer, kirchengeschichtlicher und volkskundlicher Schau, 1: 1647—, Aarau 1966.

Randolph C. Head, Departement of History, UC-Riverside, Riverside, CA 92521-0204 USA

Adresse des Autors




	Religiöse Koexistenz und konfessioneller Streit in den Vier Dörfern

