
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1999)

Heft: 5

Artikel: Religiöse Koexistenz und konfessioneller Streit in den Vier Dörfern

Autor: Head, Randolph C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religiöse Koexistenz und konfessioneller Streit 323

Randolph C. Head

Praktiken der Toleranz in der Ostschweiz, 1525-1615:

Religiöse Koexistenz und
konfessioneller Streit in den
Vier Dörfern
Ursprünglich erschienen in: John C. Laursen and Cary J. Neder-
man (Hg.): Beyond the Persecuting Society: Religious Toleration
before the Enlightenment, Philadelphia: University of Pennsylvania

Press, 1997, S. 145-165.

Übersetzung aus dem Amerikanischen: Max Hilfiker

Einführung
Nach beinahe einem Jahrhundert relativer religiöser Ruhe machten

die hablichen Dörfer Untervaz, Trimmis und Zizers in der Nähe von
Chur eine Reihe konfessioneller Konflikte durch. Diese begannen 1611

und steigerten sich rasch zu Krawallen, feindlichen Überfällen aus
benachbarten Städten sowie Vandalismus und Belästigungen zwischen der
katholischen Mehrheit und einer Minderheit reformierter Protestanten.
Obschon die Dörfer in Religionsfragen theoretisch souverän und
unabhängig waren, mischten sich aussenstehende Parteien bald ein, sodass der
erbitterte Zwist selbst nach dem Dreissigjährigen Krieg noch weiterging,
trotz vergangener Wirren, Pest, Hungersnot und mehrerer Verschiebungen

in den Machtverhältnissen. Die Dörfer hatten gewisse Arten religiöser

Vielfalt im 16. Jahrhundert die meiste Zeit geduldet, und die
Gewissensfreiheit, ja sogar die Kultusfreiheit standen nie im Kern der
Auseinandersetzungen während der Unruhen, die das Jahrhundert beschlossen.

Vielmehr stritten die Bewohner von Untervaz, Trimmis und Zizers
darüber, welche von den verschiedenen möglichen Handlungsmustern im
gesellschaftlichen und institutionellen Rahmen am geeignetsten wären,
die Bedingungen ihrer religiösen Koexistenz auszuhandeln.

Bis 1600 stand neben der lokalen Mehrheitsherrschaft über
Dorfkirche und Pfründe das individuelle Recht, sich vom gemeinsamen
Gottesdienst fernzuhalten und sogar auswärts zur Kirche zu gehen. Nach
1600 jedoch begannen die sich in der Minderheit befindlichen
Protestanten, ihren angemessenen Anteil an den materiellen und sozialen
Mitteln der Dorfkirchen zu verlangen. Dadurch stellten sie jene Grundsätze

in Frage, welche den Dörfern während fast eines Jahrhunderts ein
friedliches Auskommen ermöglicht hatten. Das Endresultat war eine
erbitterte Pattsituation zwischen Katholiken und Protestanten, welche



Bündner Monatsblatt. Heft 5.1999 324

weit ins nächste Jahrhundert hinein andauerte. Darin duldete jede Seite
die andere im engsten Sinne: Jede fand sich rechtlich und gesellschaftlich

ab mit Gebräuchen, die sie als Beleidigung Gottes und als Hindernis

zur erwünschten Einheit in der Gemeinde empfand. Die hier
beschriebenen Konflikte waren daher keine simple Frage von Toleranz
oder Intoleranz; sie zeigen vielmehr auf, wie entscheidend das lokale
Umfeld ist, um die Bedeutung von Toleranz, so wie sie in irgendeiner
einzelnen Gesellschaft praktiziert wird, zu verstehen.

Das Studium der religiösen Toleranz im vorneuzeitlichlichen
Europa betrachtet seinen Gegenstand oft im Lichte einerseits der
Beziehungen zwischen Amtsträgern, die auf religiöse Rechtgläubigkeit achten

und andererseits von dissidenten Gruppen als Minderheit oder
Mehrheit der Bevölkerung. John Lockes «Brief über die Toleranz» etwa
wird gelegentlich als erste systematische Verteidigung der Toleranz
angesehen; er setzt voraus, dass es eine zivile Behörde gibt, deren Pflichten
dahin umschrieben sind, religiös begründete Verfolgung zu begrenzen.1
Gewiss ist die Auffassung, dass orthodoxe Prinzipien die Hauptquelle
von Verfolgung sind, für den Grossteil der frühneuzeitlichen Geschichte

Europas gültig, und zwar vor wie nach der Reformation. Ein klares
Beispiel dafür sind die Bemühungen der Spanischen Inquisition, angebliches

Untergrund-Judentum aufzuspüren, nachdem der Staat 1492 die

Vertreibung der Juden aus Spanien angeordnet hatte; dasselbe gilt für
die Hinrichtung von Priestern und die Bussen, welche das elisabethani-
sche England über jene verhängte, welche die Teilnahme am anglikanischen

Gottesdienst verweigerten; ein weiteres Beispiel ist die Vertreibung

der Hugenotten aus Frankreich unter Ludwig XIV Bei solchen

Gelegenheiten musste jeglicher Aufruf zu religiöser Duldung dem
Herrscher erst einmal erklären, wieso die Durchsetzung der religiöser
Einheit entweder unchristlich, unvorsichtig oder unmöglich sei.

In andern Teilen Europas hingegen waren die Probleme der
religiösen Koexistenz komplizierter. Trotz des Grundsatzes von «cuius

regio, eius religio», welcher 1555 in Augsburg bestätigt wurde, zeigte das

Heilige Römische Reich ein ziemlich anderes Bild. Nicht nur war eine
offizielle konfessionelle Parität in einigen Reichsstädten durch den
Erlass von 1555 festgelegt, manche katholische, calvinistische und lutherische

Fürsten mussten auch in ihrem eigenen Land mit religiös
gemischten Untertanen zurecht kommen, während die Städte wiederum
versuchten, ihre wirtschaftlichen und politischen Interessen gegen die

Aufrechterhaltung religiöser Einheitlichkeit oder zumindest Eintracht
abzuwägen.2 An den Rändern des Reichs, von Polen bis zur Schweiz,
bildeten sich sogar noch komplexere Verhältnisse heraus, da starke

Zentralregierungen und religiös einheitliche Volksgruppen fehlten.3

Eine historische Betrachtung des Themas der religiösen Duldung
sollte Gegenden wie Zentraleuropa, wo Toleranz oder Intoleranz mit



Religiöse Koexistenz und konfessioneller Streit 325

Rücksicht auf lokale Umstände ausgehandelt werden mussten, keinesfalls
als untypisch oder als blosse Abweichungen vom einfachen Modell der
orthodoxen Behörden und der verfolgten Minderheit betrachten. Ganz
im Gegenteil: Eine Analyse der damit verbundenen historischen Komplexität

trägt nämlich zu einem tieferen Verständnis der wahren Hindernisse
sowohl religiöser Einheit wie auch religiösem Frieden in jener Zeit bei; sie

bringt auch die nötige praktische Dimension in die philosophisch
ausgerichteten Diskussionen der Toleranzidee selbst. Will man nicht annehmen,
dass die theoretische Zentralbehörde über eine totalitäre Macht verfügt,
welche die Mittel frühneuzeitlicher oder neuzeitlicher Regierungen bei
weitem übersteigt, so muss man zugeben, dass Verfolgung oder Duldung
in jeder Gesellschaft in einem komplexen Gespinst politischer und
wirtschaftlicher Beziehungen verfangen ist. Auch sind sie gebunden an
rivalisierende Auffassungen von Recht und Ordnung, also unvermeidlich
zeitbedingt. Um dies zu veranschaulichen, konzentriert sich diese Abhandlung

auf den Verlauf der religiösen Koexistenz zwischen Katholiken und
Reformierten in ein paar Bündner Dörfern. Die hier erzählte Geschichte
ist weder eine Tragödie «steigender Intoleranz» noch ein Führer zu klaren
und einfachen Definitionen idealer Toleranz; vielmehr zeichnet sie die
lokal geprägten Umrisse der Beziehungen zwischen Individuen und Gruppen

nach; diese bemühten sich, verschiedene Identitäten, sowohl gemeinsame

wie gegensätzliche, im Verlauf ihrer Alltagsgeschäfte auszuspielen.

Die Entstehung von zwei Konfessionen
Die Dörfer, von denen dieser Aufsatz handelt, nämlich Igis,

Zizers, Trimmis und Untervaz, bildeten die Gerichtsgemeinde der Vier
Dörfer und waren Mitglied des Gotteshausbundes, der seinerseits ein
Bestandteil der Republik der Drei Bünde war. Dieser Bundesstaat in
den Zentralalpen erstreckte sich über den grössten Teil des alten
Bistums Chur und war ein zugewandter Ort der Eidgenossenschaft. Schon

lange vor der Reformationsbewegung hatten die Bünde und ihre
Gerichtsgemeinden die meisten Herrschaftsrechte der Region gekauft
oder erobert, sodass die Gemeinden grundsätzlich selbstregiert waren.
1499 hatten die Bündner gemeinsame Sache mit den Eidgenossen
gemacht, um im Schwabenkrieg gegen das Haus Habsburg zu kämpfen;
ihr Sieg hatte die Schweiz und Bünden zur faktischen Trennung vom
Heiligen Römischen Reich geführt.4

Obwohl der Bischof von Chur nominal der Herrscher über den
Gotteshausbund blieb, beachteten seine Untertanen in der Stadt Chur
und in den ländlichen Gemeinden des Bundes seine politischen
Vorrechte immer weniger und versuchten bald, auch seine wirtschaftlichen
Ansprüche zu begrenzen.

In den frühen 1520er Jahren drangen die Nachrichten über neue
reformerische Lehren von Zürich her gerade dann in die Region vor, als



Bündner Monatsblatt. Heft 5.1999 326

die Kämpfe um die politische Legitimität und um die Verteilung der
wirtschaftlichen Güter einen Höhepunkt erreichten. Infolge der
Unabhängigkeit und des Selbstbewusstseins der hiesigen politischen
Gemeinden wie auch ihrer Anführer erhielt die Bewegung für einen
religiösen Wandel zudem sehr früh eine deutliche Form.5 1524 erliessen die
Bünde eine neues Gesetz, die Ersten Ilanzer Artikel, welche den Klerus
betrafen: Schulden durften nicht länger unter der Drohung der
Exkommunikation eingetrieben werden, Priester sollten die Absolutionsgewalt

über alle Sünden ihrer Pfarrangehörigen haben, Gerichtsverfahren

zwischen Klerikern und Laien sollten vor einem örtlichen Gericht
verhandelt werden, und Appellationen an das bischöfliche Gericht sollten

nur in Ehesachen erlaubt sein.6 Das Aufstellen solcher Reformstatuten

wurde von weitverbreiteten Unruhen gegen kirchliche
Einrichtungen begleitet, indem immer mehr Bauern ihre Zehnten und
Abgaben an auswärtige Pfründeninhaber zurückhielten und sich weigerten,

die Herrschaft des Bischofs über sie zu anerkennen.7
Die Ersten Ilanzer Artikel vermochten den Aufruhr von 1525 und

1526 in der Republik kaum zu beenden. Die Bauern in den Vier Dörfern

fuhren fort, ihre Zehnten und Abgaben jahrelang zurückzuhalten,
da sie überzeugt waren, dass der Erste Ilanzer Artikelbrief ihre Haltung
rechtfertige.8 1526 beschlossen die Behörden der Republik, eine
religiöse Disputation abzuhalten, und liessen damit ausdrücklich Fragen
der kirchlichen Lehre in die politische Arena tragen. Dies führte zur
Ilanzer Disputation von 1526, welche keiner Seite den Sieg brachte.
Statt dessen erliessen die Bundshäupter und die Boten der Gemeinden
eine weitere Serie von Artikeln zum Verhältnis zwischen Kirche und
Staat, nachdem sie vorerst einen politisch motivierten Ausfall in die

Richtung der herkömmlichen Rechtgläubigkeit unternommen hatten.
Diese Zweiten Ilanzer Artikel wurden gegen Ende 1526 beraten und in
Kraft gesetzt.9

Obwohl die in Ilanz versammelten Geistlichen die Begründung
der Kirche und die Rolle des Klerus aus der heiligen Schrift diskutiert
hatten, übergingen die neuen Artikel solche Themen völlig. Vielmehr
sprachen sie die politische Tätigkeit des höheren Klerus an sowie die
wirtschaftlichen Lasten, welche die Ortskirche den Leuten auferlegte
oder durch ihre Lehre rechtfertigte. Inmitten der Artikel, welche Zehnten,

Gebühren und Bodenpacht regelten, fand sich einer, der jeder
Gemeinde das Recht gab, ihren eigenen Pfarrer zu bestellen oder abzusetzen.

Diese letztere Bestimmung eröffnete einen institutionell rechtmässigen

Weg, den protestantischen Kult in den Drei Bünden einzuführen;
dem Bischof waren damit jegliche geistlichen oder weltlichen Mittel
entzogen, sich der Ernennung von reformierten Geistlichen zu
widersetzen oder sie einzuschränken.10 Damit war von nun an der Grundstein

gelegt für die Koexistenz zweier Konfessionen in der Republik;



Religiöse Koexistenz und konfessioneller Streit 327

zudem legte die Betonung der Gewalt der Gemeinden, ihre Geistlichen
zu ernennen oder abzusetzen, die Diskussionsbedingungen für
Entscheide über die Konfessionszugehörigkeit während des nächsten
Jahrhunderts fest.

Diese Verhandlungsgrundlagen, in deren Brennpunkt die
kommunale Entscheidungsbefugnis stand, waren völlig im Einklang mit den

gleichzeitigen politischen Entwicklungen im Freistaat. Während die
Bündner Gemeinden sich von der Kontrolle durch ihre Herren befreiten,

übernahmen sie die Beschlussfassung wie auch die Verteilungsgewalt.

Im Verlauf des 16. Jahrhunderts wurde der Mehrheitsentscheid
in öffentlicher Versammlung zunehmend zur rechtmässigsten und mass-

geblichsten Form der öffentlichen Entscheidungsfindung.11 Gleichzeitig

regelte man mit immer komplexeren Methoden die Verteilung des

Nutzens und der Lasten aus dem Gemeindebürgerrecht wie aus der
Mitgliedschaft im Bunde; demgemäss wurden die Mittel entweder
aufgeteilt, oder falls dies nicht möglich war, im Turnus zugewiesen oder gar
verlost.12 Den gleichen Mechanismen wurde nach 1526 die Entscheidung

über die Zugehörigkeit zur alten oder zur neuen Kirche unterworfen.

Indem das Recht zur Auswahl eines Pfarrers den Gemeinden
zugesprochen wurde, in denen die Volksabstimmung die bevorzugte Art der

Entscheidungsfindung war, machten die Ilanzer Artikel die Wahl
zwischen Protestantismus und Katholizismus zu einer Sache des

Mehrheitsentscheides. Während des grössten Teils des 16. Jahrhunderts wurden

daher die materiellen Ressourcen jeder Kirche als in der ungeteilten

Verfügungsgewalt der Mehrheitsreligion stehend angesehen. Nach
1526 verkauften, verteilten oder verpachteten die Gemeinden häufig
die Güter ihrer Dorfkirche, sie teilten sie aber nicht unter den Mitgliedern

der gegensätzlichen Glaubensrichtungen auf.

Die kommunale Entscheidungsfindung zur Religionszugehörigkeit
und die damit verbundenen Kämpfe über die Kontrolle des

Kirchengutes liessen die Frage nach dem Recht des Einzelnen in bezug
auf die Religion offen. Im Verlauf des 16. Jahrhunderts entwickelten die
Bündner Gemeinden jedoch einen neuen Ansatz des Gewohnheitsrechts

auch zu diesem Thema. Die ältere Geschichtsschreibung hat sich

oft auf ein Dokument gestützt, das angeblich 1526 ausgestellt wurde,
den «Davoser Abschied»; dieser sollte jedem Individuum das Recht
zugesprochen haben, zwischen katholischem und evangelischem Kult zu
wählen, somit die Religionsfreiheit eingeführt haben und stillschweigend

auch die Kultusfreiheit. Leider ist kein Original dieser Urkunde
erhalten, und die früheste Erwähnung derselben geht bloss auf das spätere

16. Jahrhundert zurück.13 Darin wird der folgende Grundsatz
zitiert:

Jedem Einzelnen jeden Geschlechts und jeglichen Standes, der
innerhalb der Grenzen unserer Rhätischen Bünde wohnt, steht es frei



Bündner Monatsblatt, Heft 5,1999 328

nach seinem Belieben und wie er von seinem Empfinden für den guten
Geist ermahnt wird, jedwelche der zwei Religionen, nämlich die Römische

und die Evangelische, zu wählen, zu ergreifen und zu bekennen.14

Ob nun tatsächlich ein solches Dokument 1526 verabschiedet
wurde, ist hingegen weniger wichtig als der Vorgang, durch den dieser
Grundsatz und das damit verbundene Prinzip, dass der Einzelne in eine

Nachbargemeinde zum Gottesdienst gehen konnte, eingeführt wurden.
Der erste dokumentierte Fall, wo das Prinzip der kommunalen

Gewalt über die Religionsausübung in Frage gestellt wurde, ereignete
sich 1528 in Chur. Dort hatten die Dominikanermönche trotz der
freudigen Annahme des Protestantismus durch die Stadt fortgefahren, in
ihrem Kloster die Messe zu feiern. Der Churer Bürgermeister klagte
vor einem besonderen Schiedsgericht, das die Drei Bünde aufgestellt
hatten. Er argumentierte, dass die Stadt trotz mehrerer Disputationen
keine überzeugende Verteidigung der Messe gehört habe und zudem
die Drei Bünde «einhellig eins worden und beschlossen: was dz mer
werde in ieder gmeint mess ze han, oder nit, dem soll der minder teyll
folgen und dem meren glept werden.»15 Interessanterweise stellten die

Verteidiger des Klosters diese Aussage nicht in Frage, sondern bauten
ihre Verteidigung auf einer andern Bestimmung der Zweiten Ilanzer
Artikel auf, welche den Bünden, anstatt den einzelnen Gemeinden,
Gewalt über alle Klöster gab. «Was aber zu Chür in der pfarkilchen zmer
syge, wöllens inen darin nütz reden; iedoch so sygen zu Chur fyll from
folck, die d mess noch gern hetten und syge so vyll iar und tag gehallten,
dz sy hoffen, man soll sy nit abkennen.»16 Es ist klar, dass der Grundsatz
der freien Religionswahl des Einzelnen 1528 noch nicht fest verankert
war, doch jedermann stimmte überein, dass die Gemeinden darüber
abstimmen sollten, welche Art Prediger sie ernennen wollten.17

Zusammenleben und Konflikt nach 1550

Der erste feste Beweis für das Bemühen der Drei Bünde, sich für
die Minderheitsreligion einzusetzen, stammt nicht aus Bünden selbst,
sondern aus den Untertanenlanden der Republik im Veltlin. Dort blieb
die Bevölkerung beinahe ausschliesslich katholisch, selbst als immer
mehr herrschende Gemeinden in Bünden protestantisch wurden. Nachdem

die Protestanten in der Republik nach 1550 eine Mehrheit erlangt
hatten, begannen Bemühungen, die unterworfene Bevölkerung zu
bekehren oder zumindest die Proselytenmacherei durch evangelische
Prediger zu erleichtern. Ein Gesetz von 1557 veranschaulicht diesen
Prozess. Nach einer ersten Lektüre erscheint das Statut von 1557 als

Anstrengung, die religiöse Toleranz in den Gegenden zu fördern, welche

von den Drei Bünden regiert wurden. Es wurde von der Forderung
eingeleitet, dass Pfarrer und Messpriester «in den killichen mügend
leren, das sacrament geben, kinder thouffen und die toden bestatten, ein



Religiöse Koexistenz und konfessioneller Streit 329

yettlichen nach synem bruch», und schloss mit der Ermahnung, die
Untertanen sollten «des gloubens halben ein andren nitt stumpfieren noch
verachten».18 Doch die Mitte des Statuts verrät, dass es in erster Linie
darum ging, den Protestanten einen Zugang in die Veltliner Dörfer zu
eröffnen, selbst wenn sie keine lokale Unterstützung genossen:

«Und wo in einer gemeinde zwo killichen sind, sol die ein den

bredigkantten, die ander den mäspaffen in geben werden. - Und die

güld, so zuo den killichen gehortt, das sol sich gmeinden, wäm sy zuo
gesteld werfen sol. - Und wo in einer gmeind nitt mer dan ein killich ist,
die sol beiden parthyen gewerttig syn, doch einem theill vor dem anderen

nach.»19

Da die grosse Mehrheit der Veltliner Bevölkerung katholisch war
und blieb, stellte eine solche Massnahme, die den Protestanten ein
Anrecht auf Kirchenbenützung zusprach, eine klare Verletzung des

Mehrheitsprinzips in religiösen Dingen dar.

Jegliche Vermutung, dass die reformierte Mehrheit durch eine
solche Gesetzgebung an der Verbreitung von Toleranz interessiert
gewesen wäre, wird durch einen Traktat widerlegt, der 1577 von einem
Führer der Evangelischen Synode, Ulrich Campell, verfasst wurde. Unter

der Überschrift «Betreffend die Pflicht von Amtsleuten über ihre
geliebten Untertanen in Religionssachen» begann die Schrift mit dem

Argument, dass jeder Amtsträger von Gott beauftragt sei, seine
Untergebenen im Evangelium zu unterweisen. Die Drei Bünde jedoch seien
demokratisch regiert, und eine klare Mehrheit «sowohl von Gemeindestimmen

wie an Menschenzahlen» sei protestantisch. Deshalb, behauptete

Campell, sei die Republik ein protestantischer Staat und also

aufgerufen, ihren Untertanen die reformierte Religion vorzuschreiben.20
Es ist klar, dass die einzige Duldung, welche diese Statuten vorsahen,
jene der katholischen Untertanen war, die aufgefordert wurden, sich
mit reformierten Pfarrern in ihren Dörfern und in ihren Kirchen
abzufinden.21

In den souveränen Gemeinden der Republik blieb im Gegensatz
dazu ein funktionales Gleichgewicht zwischen kollektiver und
individueller religiöser Überzeugung durch das ganze 16. Jahrhundert erhalten.

Sowohl in katholischen wie protestantischen Gegenden lief die
lokale Kontrolle über die Kirche zur wachsenden politischen Autonomie
an Ort parallel; beide Entwicklungen beruhten auf dem Ansehen und
der Rechtmässigkeit von Mehrheitsentscheiden an öffentlichen
Versammlungen.22 Am Ende des 16. Jahrhunderts war individuelles Abweichen

nur dann annehmbar, wenn es auf die Privatsphäre begrenzt blieb,
wie dies im Dorf Mulegns zu sehen ist, wohin Christlj Buoi zog und 1595

Bürger wurde. Das Dorf war katholisch, Buoi aber war Protestant; als er
das Bürgerrecht erhielt, schwor er deshalb, keinerlei Neuerungen oder
Änderungen der Religion vorzuschlagen. Nachdem er zum Bürger an-



Bündner Monatsblatt, Heft 5.1999 330

genommen worden war, ging er nie auswärts, um seinen Glauben auszuüben,

sondern passte sich äusserlich an, indem er an Feiertagen und

Werktagen zur Messe ging.23 Seine Söhne wuchsen dennoch als
Protestanten auf, und nach dem Tod ihres Vaters unterstützten sie einen
reformierten Pfarrer in einem Nachbardorf und gingen dorthin alle zwei
Wochen zum Gottesdienst; dies führte zu einem Rechtsverfahren, um
ihnen das Bürgerrecht abzuerkennen. Offensichtlich akzeptierte die
Gemeinde die Buoi, offene Protestanten, als Mitbürger nur solange, als

sie ihre eigenen religiösen Überzeugungen im Denken und Handeln
völlig für sich behielten.

Als die Spannungen zwischen den Konfessionen gegen Ende des

Jahrhunderts wuchsen, begannen die Gemeinden Massnahmen zu treffen,

um eine solide konfessionelle Mehrheit auf Dauer zu sichern.24 Wie
der Fall Buoi zeigt, bestand eine Möglichkeit zur Änderung des religiösen

Gleichgewichts in einem Dorf darin, dass Zuzüger aus andern Teilen

Bündens der Minderheitsreligion angehörten. Statt nun einfach eine
solche Zuwanderung zu verbieten - was schwierig gewesen wäre, wenn
man den Fleckenteppich der konfessionellen Zugehörigkeit im Freistaat

bedenkt - begannen die Dörfer nach der Jahrhundertmitte von
Neubürgern zu verlangen, dass sie sich in religiösen Angelegenheiten
der Stimme enthielten. In den Vier Dörfern wurde so um 1567 herum
eine relativ grosszügige Bestimmung für protestantische Neubürger
erlassen.25 Sie brauchten bloss zu schwören, in religiösen Dingen nicht
zu stimmen und keine Neuerungen im Gottesdienst vorzuschlagen in
jenen Dörfern, wo sie ansässig waren. Gemäss diesem Eid war es ihnen
freigestellt, für ihren eigenen Gottesdienst auswärts zu gehen, wie die
katholische Partei während den religiösen Streitereien des frühen
17. Jahrhunderts hervorhob.26 In ähnlicher Weise hielt die Vereinbarung
zu diesem Problem in Bergün, nachdem die Gemeinde 1601 ins
reformierte Lager gewechselt hatte, als ersten Punkt fest, dass «in unser
kilchhöri nun Fürohin, in gloubens sachen, keiner gezwungen syge noch
werde.»27 Dass diese Aussage keinerlei Glauben in die allgemeine
Tugend der Toleranz widerspiegelte, zeigt sich jedoch im Vorwort des
gleichen Dokuments; dort wird festgehalten: «und sonderlichn die lauffen-
den Mesß Pfaffen, in unseren Ewangelischen Kirchen nitt dulden und
hie by uns inen nitt platz geben: dan es sich gentzlichen nitt gezymmen
wyl, vermög Gottlichen wortts, das man ein acker mitt zweyerlei
früchtten beseye, etc..»28 Noch 1601 also verkündeten die Protestanten
eine längst traditionell gewordene Kombination von kommunaler
Mehrheitsentscheidung über die Annahme einer der beiden zugelassenen

Konfessionen und von Grenzen, wie weit der Einzelne gezwungen
werden sollte, sich diesem Gemeindebeschluss zu fügen. Es war der
Bruch mit diesem Muster, der in den Vier Dörfern nach 1611 zum
Ausbruch von Gewalt führte.



Religiöse Koexistenz und konfessioneller Streit 331

Bevor wir uns jedoch den besonderen Ereignissen in Untervaz,
Trimmis und Zizers zuwenden, gibt uns die Lage in Bergün noch ein

paar weitere Anhaltspunkte zu den sich wandelnden Bedingungen der
konfessionellen Koexistenz im späteren 16. Jahrhundert. Das Dorf war
bis in die 1560er Jahre entschieden katholisch gewesen, und die
Hinwendung zur Reformation hatte sich in seiner Bevölkerung nur langsam

verbreitet. Unter der Führung einiger einflussreicher Persönlichkeiten

hatte sich in den späten Siebzigerjahren jedoch eine protestantische

Minderheit festgesetzt und begann, sich für einen Anteil an der
lokalen Kirche und ihren Gütern einzusetzen.29 Zunächst waren diese

Bemühungen trotz der Unterstützung durch die protestantische Mehrheit

des Gotteshausbundes erfolglos. Auch ein monatelanges aufwühlendes

Predigen durch Ulrich Campell vermochte die katholische
Mehrheit nicht zu rühren, während der Bischof von Chur sich ebenfalls
aufraffte, den Bemühungen zur Teilung der Kirche von Bergün
entgegenzuhalten. Er war sich der Gefahr der protestantischen Unterwanderung

wohl bewusst und erliess 1573 einen, wie er hoffte, wirkungsvollen
Aufruf an die höheren Behörden der Republik:

«Hieruff wellet ir euch, getrewe, liebe gotzhusleütt, bedenckhen,
dan ir wol wüssen tragtt, wie es bisher in Püntten gehaltten worden, dan
alwegen das minder dem mehren hatt volgen müossen Sollte es aber
under den punttsleütten soliche meinung haben (d.h. dass die
protestantische Minderheit Anspruch auf einen von der Gemeinde bezahlten
Prädikanten habe), so wurde hin wider billich und recht sein, wo in einer
new gloubigen gmeind drei oder vier katolische funden wurden, das
inen auch ein gantze gmeind ein priester ze haltten schuldig were.»30

Indem sie das Mehrheitsprinzip angriffen, behauptete der
Bischof, würden die Protestanten ähnliche Ansprüche von katholischen
Minderheiten auf sich ziehen. Ob aus diesen oder andern Gründen,
jedenfalls blieb Bergün formell katholisch bis mindestens 1592 und war
nicht formalrechtlich reformiert - wiederum durch Mehrheitsentscheid

- bis zum oben erwähnten Dokument von 1601.

Konfessionsstreit in den Vier Dörfern
Die Vier Dörfer bildeten politisch eine einzige Gemeinde in

Bünden, aber die Dörfer genossen auch eine beachtliche innere
Unabhängigkeit, um ihre Angelegenheiten zu regeln.31 In den zentralen Dörfern

Igis, Zizers, Trimmis und Untervaz boten politische und wirtschaftliche

Streitpunkte den Antrieb für frühe Reformationsunruhen. So setzten

beispielsweise die Vier Dörfer nach ihrer Verabschiedung die zwei
Reihen von Ilanzer Artikeln in den Zwanzigerjahren, wie ihre Nachbarn,

prompt in Kraft. 1527 kaufte Zizers den grossen Zehnten aus,
nachdem die höheren politischen Behörden das Bistum aufgefordert
hatten, mit den Dörfern zu verhandeln. Trotz solcher Schritte blieben



Bündner Monatsblatt, Heft 5,1999 332

jedoch drei der vier Dörfer katholisch; nur Igis und Hintervalzeina wurden

reformiert.
Der religiöse Konflikt in den Vier Dörfern war für den Rest des

16. Jahrhunderts gedämpft.32 Die wenigen Dokumente, die sich dazu in
den Gemeindearchiven erhalten haben, betreffen den Übergang
bischöflicher Güter in die Hand der Gemeinden.33 Als sie über die Anklagen

abstimmten, welche gegen Bischof Thomas Planta 1560 erhoben
wurden, kamen das reformierte Igis und das katholische Zizers zum
selben Entscheid.34 Auch wurde Igis in der Verteilung der Gemeindeämter
keineswegs unterschiedlich gehalten, als die vier Dörfer diese 1539 neu
organisierten.35 Religiöse Einschränkungen für Neubürger, vermutlich
von 1567, wiesen auf ein wachsendes Bewusstsein der konfessionellen
Unterschiede hin; dennoch schweigen die Archive über irgendwelche
Streitigkeiten in religiösen Fragen zwischen den vier Dörfern oder
innerhalb derselben. Erst als eine kleine, aber einflussreiche protestantische

Minderheit nach 1611 anfing, einen Anteil an den Dorfkirchen zu
fordern, begann die Kette von Zusammenstössen, Tumulten und
Prozessen, welche die nächsten dreissig Jahre nicht mehr abbrechen sollte.
Die besondere Form des Konflikts in den Vier Dörfern enthüllte zudem
rasch die Lücken und Widersprüche in den Grundannahmen, welche
die meisten Bündner zu dieser Zeit über politische Macht und die richtige

Ordnung des öffentlichen Lebens hegten.
Was die reformierten Minderheiten in Untervaz, Trimmis und

Zizers brauchten, war ein Prinzip, das ihnen helfen würde, die Autorität
der Mehrheitsentscheide in Religionssachen zu untergraben. Sie fanden
deren zwei, auf zwei verschiedenen institutionellen Ebenen. Auf der
Dorfebene benützten sie das Argument, dass die Dorfkirchen und
deren Besitz eigentlich ein kommunales Gut seien und deshalb wie andere

Gemeindegüter, etwa Bergweiden oder Pensionen fremder Fürsten,
unter den Bürgern verteilt werden sollten. Im Gegensatz dazu betrachtete

die herrschende Ansicht die religiöse Zugehörigkeit als unteilbares
Merkmal der kommunalen Identität, und deshalb dem Mehrheits-
beschluss unterworfen. Weil aber die Entscheidung, wie die Kirche
definiert werden solle, selber einem Mehrheitsentscheid unterstand,
benötigten die Reformierten einen andern Hebel, um ihren Fall abzusichern;
sie fanden ihn nicht auf Dorf- oder Gemeinde-Ebene, sondern auf jener
ihres Bundes, des Gotteshausbundes. Die Urkunden und Gebräuche
der Republik anerkannten im allgemeinen die Souveränität der
Gemeinden in lokalen Angelegenheiten, akzeptierten aber das Machtwort
des Bundes oder der ganzen Republik, wenn sich lokale Streitigkeiten
als unlösbar erwiesen. Dies war nun genau der Ausweg, den die
Protestanten brauchten; er war zudem verheissungsvoll, denn der
Gotteshausbund verfügte über eine starke reformierte Mehrheit, und selbst
die Drei Bünde als ganzes waren eher protestantisch als katholisch.



Religiöse Koexistenz und konfessioneller Streit 333

Diese Tatsache ermöglichte den Protestanten in den Vier Dörfern zu
behaupten, auch sie folgten dem Mehrheitsprinzip, und so konnten sie

die Legitimität der katholischen Stellung untergraben. Praktisch garantierte

die protestantische Mehrheit im Gotteshausbund, dass die

Vermittlungsgremien und Schiedsgerichte, welche zur Beurteilung der
Sache ernannt wurden, in der Tat eher den reformierten als den katholischen

Rekursen geneigt waren.36

1611 appellierten einige Protestanten von Untervaz, darunter der
stellvertretende Ammann und der Dorfschreiber, an den Bundstag für
das Recht, ihre Dorfkirche benützen und einen reformierten Pfarrer
anstellen zu dürfen.37 Dass ihr Appell nicht unvorbereitet war, lässt sich

aus der Tatsache schliessen, dass die Evangelische Synode der Republik
erst einen Monat zuvor die Lage der protestantischen Minderheiten
erörtert hatte.38 Die protestantische Mehrheit auf dem Bundstag hob
nicht nur den Untervazer Bürgereid auf, der von den protestantischen
Zuzügern verlangte, auf das Vorschlagen kirchlicher Neuerungen zu
verzichten, sondern sie hiess auch die Kirchenbenützung durch die
Reformierten und die Anstellung eines Prädikanten gut. Die Untervazer
Bürger, in ihrer überwältigenden Mehrheit immer noch katholisch,
reagierten eher gemässigt auf diese Intervention. An einer Volksversammlung

des Dorfes verwarfen sie die Forderung, den Protestanten Zugang
zur Dorfkirche zu gewähren, bekräftigten jedoch ausdrücklich, dass die
Protestanten sowohl auswärts ohne Hinderung zum Gottesdienst gehen
könnten, wie auch dass sie einen reformierten Pfarrer einladen dürften,
im Dorf in Privathäusern auf ihre Kosten zu predigen.

Diese Gelegenheit ergriff die reformierte Seite. Am 15. September

1611 kam der Churer Pfarrer Georg Saluz in Begleitung des
Bürgermeisters und mehrerer Hundert Bewaffneter nach Untervaz. Nach
einer kurzen Auseinandersetzung auf der Rheinbrücke begann er auf
offenem Feld zu predigen, begab sich dann aber in die Dorfkirche,
angeblich mit Bewilligung der Dorfbevölkerung.39 In den darauf folgenden

Wochen wurde der reformierte Gottesdienst in einer Scheune
ausserhalb des Dorfes abgehalten und von zunehmendem Zorn der
Bevölkerung begleitet. Als à Porta, einer der angriffigsten reformierten Pfarrer,

anfangs Mai 1612 die Predigt hielt, wurde er von den Dorffrauen am
Bart gezerrt und in den Brunnen geworfen.40 Inzwischen zogen die
Protestanten das Dorf auch vor Gericht, um die Benützung der Hauptkirche

einzuklagen; Ende 1611 hatte ein Gericht des Gotteshausbundes
ein Urteil erlassen, welches den Protestanten die Benutzung der
Dorfkirche nach den Katholiken gestattete, sie von der Einhaltung der
katholischen Feiertage im Dorf entband und die proportionale Aufteilung
des Pfrundgutes nach der Anzahl Haushalte verfügte. Zusätzlich
verfällte das Gericht die Gemeinde in eine harte Busse wegen der
«Widersetzlichkeit» gegen die Gewalt des Bundes und wegen der Beleidi-



Bündner Monatsblatt, Heft 5,1999 334

*• 'w: zrm
^"~«s^

.-*.;
«*; f fmysK'.

*\ TP
ssm»,

v

}<T^^w-:£rzg* * 4'ff •'

î»fes..?¦

;Vf*^J'^w-B"*' ¦;'->:¦ ¦¦

'Sog*<»

',...,
S,>*1

IrT* m 4»miX h m
N^

"i
N '**

o*-w

UE^^P*
'

gung à Portas. Unterdessen baten die Untervazer den benachbarten
Grauen Bund, der eine katholische Mehrheit aufwies, sowie die katholischen

Orte der Eidgenossenschaft um Unterstützung. Die sich
hochschaukelnde Spannung konnte in Untervaz nur durch das Eingreifen
des französischen Gesandten gedämpft werden; er handelte einen

Kompromiss aus und überredete die katholische Mehrheit in Untervaz,
diesen mindestens vorläufig anzunehmen. Er verkündete, dass «die
zwei Religionen, nämlich die katholische und die evangelische frei sein
sollten in Untervaz und dass jede Seite in der Kirche Gottesdienste
feiern durfte mit Frauen, Kindern, Bediensteten, in Sicherheit ohne jegliche

Hinderung». Den Katholiken wurde der Vortritt bei der Benützung
der Kirche gewährt, und die Protestanten versprachen, den Altar und
die Zierden nicht anzurühren. Wie im einseitig verhängten Urteil von
1611 jedoch wurden die kirchlichen Einkünfte proportional nach der
Anzahl Haushaltungen aufgeteilt, die sich zu jeder Konfession bekannte;

ebenso wurde den Protestanten ein Viertel der Sitze im Gemeinderat
zugesprochen und alle drei Jahre das Recht auf einen protestantischen
Ammann, der allerdings von der ganzen Gemeinde gewählt werden
musste.41

Bevor wir zu den Konflikten übergehen, die im Jahr darauf in
Trimmis und Zizers ausbrachen, sollten hier ein paar Schlüsselpunkte

Untervaz:
Aufnahme des
Dorfzentrums mit
der katholischen
Pfarrkirche St.
Laurentius (unten).
Die Evangelischen
benutzten im
17. Jahrhundert die
gleiche Kirche, erst
1700 konnten sie in
ihr eigenes Gotteshaus

ziehen (oben).



Religiöse Koexistenz und konfessioneller Streit 335

festgehalten werden. Erstens erreichte die reformierte Minderheit in
Untervaz die meisten ihrer Ziele, indem sie den Streitpunkt von
Untervaz weg in grössere Versammlungen verlegte, wo die Protestanten
die Oberhand hatten. Die Beziehungen zwischen zentraler und lokaler
Ebene waren zu jener Zeit in der Republik immer noch fliessend.
Weitherum akzeptierte Grundsätze, wie etwa die Mehrheitsherrschaft,
hielten für Fragen wie diese nicht unbedingt eindeutige Antworten
bereit. Letztlich ging es darum, welche Mehrheit von Bedeutung war.
Überdies stützte sich der Fall der Protestanten auf ein alternatives Modell

der Rechtmässigkeit, wenn sie einen Anteil an der Kirche forderten.

Die Bündner waren das Aufteilen oder den abwechselnden
Gebrauch in der Nutzung von Gütern unterschiedlichster Art gewohnt;
dies machte sie empfänglicher für das Argument, dass auch eine Kirche
und ihr Stiftungsgut geteilt oder im Turnus genutzt werden konnte in
einer Weise, die den verhältnismässigen Anteil von Katholiken und
Protestanten in einer Gemeinde berücksichtigte. Schliesslich betonte auch
der vom französischen Gesandten ausgehandelte Kompromiss wiederholt

den öffentlichen Frieden und die Verantwortung der Nachbarn, die
«einanderen mit schmach oder Lästerworten nit antasten sollen,
sondern in gutem friden lauth dem Pundtsbrief gegen einanderen leben».42

Obwohl der allgemeine Verlauf der Ereignisse in Trimmis jenem
in Untervaz ähnlich war, schraubte sich die Intensität des Konflikts
rasch höher. Die Trimmiser hatten den Misserfolg der relativ gemässigten

Haltung der katholischen Mehrheit in Untervaz beobachtet und
waren anscheinend entschlossen, nicht den gleichen Fehler zu begehen.
Um 1612 herum bekannten sich der Landammann von Trimmis, Oswald
Gaudenz, und sein Bruder öffentlich zu ihrem reformierten Glauben
und verlangten, dass die grössere der zwei Trimmiser Kirchen ihnen
ausgehändigt und «das inen das rein evangelium in ihren Kirchen
geprediget werd».43 Selbst ohne die vorangegangenen Unruhen in Untervaz

war klar, dass eine solche Forderung von der katholischen Mehrheit
zurückgewiesen würde; aber wie ihre Brüder in Untervaz appellierten
die Reformierten bald an den Bundstag, nämlich gegen Ende des Jahres
1613. Unter katholischen Protesten erliess der Gerichtshof einen

«Kompromiss», ganz ähnlich jenem in Untervaz. Beide Kirchen wurden
als Gemeindegut erklärt, das beiden Konfessionen zustehe, obwohl die
Mehrheitskonfession den Vortritt haben sollte. Die Mehrheit durfte
auch die Pfründe verwalten, musste aber die Einkünfte im Verhältnis
der Anzahl Haushalte jeder Konfession teilen. Nachdem sie so erneut
auf der Bundesebene überstimmt worden waren, äusserten Katholiken
aus der ganzen Republik ihre Unzufriedenheit mit der Art, wie hier das

Mehrheitsprinzip angewandt wurde. Sie hielten fest, dass die

Bundsgenossen, welche «der widerwertigen neuen religion sindt, so offt es zu

span khumbt, uns übermehrend, gerichte und rechte setzend nach irem



Bündner Monatsblatt, Heft 5,1999 336

ffv I

yy
;y»

¦!w!'1&
$y-\

~^^^j»'{ SÏWH|£ I."',,
yy

mpt ff' |jfeff »:- | i-

gefallen und dan, welche nit obediren und gehorsammen wellen,
gewalttätige mitel brauchende»44 Dies bedeutete jedoch nicht, dass die
katholische Seite die Legitimität opfern wollte, welche ein Mehrheitsentscheid

ihnen im Zusammenhang des politischen Lebens der Republik

gewährte. Sie machten statt dessen im Januar 1614 einen andern
Vorschlag: In Zukunft sollte jede Gemeinde in einem Mehrheitsentscheid

für sich selbst bestimmen, ob sie einen katholischen oder
reformierten Geistlichen anstellen wollte, und «der minderteil möge dan syn
religion anderswo üben wo er welle.»45 Angesichts der ausserordentlichen

Legitimität der Gemeindeautonomie war dies ein kluger Schachzug,

und zwang die Führer der Bündner Protestanten dazu, das unpopuläre

Gegenargument vorzubringen, dass man den einzelnen Gemeinden

nicht zuviel Macht geben sollte.46 Kurz, die Katholiken nahmen nun
eine Haltung ein, welche die Protestanten weniger als eine Generation
früher vertreten hatten.

Die erhaltenen Gerichtsprotokolle zum Fall Trimmis machen
klar, dass die Lage sich 1614 noch verschlimmerte. Im Mai dieses Jahres

griff ein bewaffneter Trupp aus Chur das Dorf an: Nachdem es ihnen
nicht gelungen war, den Zugang zur grossen Kirche zu gewinnen,
brachen sie in die kleinere Emerita-Kapelle ein. In den folgenden zwei Jah-

Trimmis:
Bild links: Katholische

Pfarrkirche
St. Carpofhorus
(Aufnahme:
Salzborn 1933)
Bild rechts: obere
Kirche, derer sich
1614 die Evangelischen

mit Gewalt
bemächtigten.



Religiöse Koexistenz und konfessioneller Streit 337

ren scheiterten mehrere Kompromissversuche, obwohl sie den Katholiken

weiter entgegenkamen als der Vergleich von Untervaz. Gegen
Ende 1615 trat ein anderes Gericht zusammen, diesmal mit einer
gleichen Zahl katholischer und protestantischer Richter besetzt, um die

Spätfolgen der Ausschreitungen von anfang Jahr zu behandeln.47 Die
erhaltenen Zeugen-Aussagen veranschaulichen die hohe Spannung.
Reformierte beklagten sich, dass ihr Heu und die Landwirtschaftsgeräte

mutwillig zerstört worden waren; auch hatten sie Drohungen
gehört, «sy wöllent Jnnert 8 tagen die luttrische Kätzer ussrütten und
brennen.»48 Ein anderer Mann berichtete, «von Pfaffen in der Kylchen
in siner predig habe er ghört, denn er gsagt es seindt drey Mörder alss

der böss Geyst, die Lutterisch und den dritten habe er vergessen.»49 In
einer Aussage über einen Aufruhr, den das Gericht behandelte, erklärte
«Elsj Kochj, (sie) habe Hartmann Hartmann mit dem blossen Schwerth
gsehen louffen, und als sj in gfraget, wo er hin wolle, habe er gsagt, Er
wolle die Predicanti suochen.»50 Ein Grossteil der Zeugenaussagen
bezog sich auf den Punkt, dass die Katholiken sich geweigert hätten
aufzuhören, als ihnen Friede geboten wurde - ein Vergehen, das an sich schon
eine ernsthafte Verletzung der Dorfstatuten war und das die Intensität
der aufgewühlten Leidenschaften in Trimmis zeigt:

«Item der hartman hartm. habe gsagt, gendt unß den alte schöl-

men ussj, und witter habe er ghört, dz die Cattolischen den Euangeli-
schen ussj geladen. Item die wiber handt die red bstetet, und souil witter,
dass Hans Schfunlesbar] gsagt, alß man vom friden gsagt, Er geantwortet,

Er fragj keinen friden nach.»51

In Trimmis wie in Untervaz sehen wir also das gleiche Bemühen
einer protestantischen Minderheit, die religiöse Koexistenz neu zu
definieren, nämlich als eine Angelegenheit der Ausscheidung und Aufteilung

von Mitteln, anstatt der Mehrheitsentscheide. Gewitzigt durch
ihren Rückschlag im benachbarten Untervaz, schlugen die Katholiken in
Trimmis härter zurück und arbeiteten auf eine lokale Stärkung des

Mehrheitsprinzips hin. Die Kompromisse, die Trimmis schliessslich
auferlegt wurden, stellten für die Protestanten einen Sieg dar, denn sie

anerkannten die reformierten Ansprüche auf einen Anteil an ihrer Kirche.
Obwohl die Lösung, welche die Katholiken 1614 vorschlugen, beinahe
identisch war mit jener, welche die Protestanten in Bergün 1601

durchgesetzt hatten, genügte sie nicht mehr, um die reformierte Seite
zufriedenzustellen. Unter diesen Umständen erstaunt es nicht, dass jeder von
aussen aufgezwungene Vergleich unstabil blieb und dass Trimmis
weiterhin ein Ort mit beträchtlichen religiösen Spannungen war.

Zizers war das grösste der vier Dörfer und der Regierungssitz der
Gerichtsgemeinde. Die Kämpfe in Untervaz und Trimmis mussten
daher auch hierher übergreifen, sobald genügend einflussreiche Bürger
von Zizers ihre Zugehörigkeit zum reformierten Bekenntnis bezeugten,



Bündner Monatsblatt, Heft 5,1999 338

was Ende 1612 geschah. Die Mehrheit in Zizers kam ihnen zunächst

entgegen: Nach einer ersten Weigerung, überliess man den Protestanten
die kleinere Kirche St. Andreas zum Gebrauch, und die ersten
reformierten Gottesdienste wurden ohne Störung abgehalten. Mit den Worten

von Pfarrer Georg Saluz gesagt: «dan Untervazen sach hatt sy mores
glernt.»52 Die Dinge verliefen fast ein Jahr lang problemlos, bis die
reformierte Faktion in Zizers ihrem Prädikanten Johann à Porta auf
Betreiben der Evangelischen Synode das Dorfbürgerrecht verlieh, ohne
sich mit ihren katholischen Mitbürgern abzusprechen. Zusätzlich riefen
die Protestanten den Gotteshausbund an - ihre bevorzugte Taktik - um
die Kontrolle über die grössere Kirche St. Peter und Paul samt ihrer
Pfründe zu erlangen. Wie sie sagten, es habe nun «ein guet anzahl zuo
der evangelisch religion» im Dorf - genügend Grund nach ihrer
Meinung, um ihnen den Vorzug einzuräumen. Die Bünde beschlossen, eine

Untersuchungskommission aus zwei reformierten und einem katholischen

Mitglied zu ernennen. Natürlich weigerten sich die Katholiken,
diese Anordnung gutzuheissen; doch die Kommission machte sich an
die Arbeit, eine ähnliche Übereinkunft wie in den andern Dörfern
aufzusetzen: Beide Religionen sollten die Kirchen benützen können; die
Katholiken konnten das Pfrundgut behalten, solange sie in der Mehrzahl

waren, mussten aber die Einkünfte proportional teilen; einmal
mehr wurden die Katholiken dazu verurteilt, bedeutende Gerichtskosten

zu bezahlen wegen ihres «Widerstrebens». Zudem ging der Druck
der reformierten Seite weiter, indem die Protestanten die alleinige
Kontrolle über St.Peter und Paul übernahmen, nachdem sich die Katholiken

weigerten, die Kosten und Bussen zu zahlen, die ihnen auferlegt
worden waren. 1615 zerrten die Protestanten den katholischen Priester,
Oswald Carnutsch, mit Gewalt aus der Kirche, als er versuchte, dort der
katholischen Mehrheit zu predigen; eine bewaffnete Auseinandersetzung

konnte nur knapp vermieden werden.
Um die wachsende Spannung im Dorf zu dämpfen, wurde im

November 1616 eine neue Übereinkunft geschmiedet. Weil sie die
widersprüchlichen Praktiken und Grundsätze, welche die gegnerischen
Parteien erzwingen wollten, so lebhaft zusammenfasst, ist dieses Dokument
besonders aufschlussreich. Das Vorwort betonte den tatsächlichen
Schaden, den religiöse Zwietracht unter allen Dorfbürgern anrichtete,
sodass « zu besorgen wo nit der Allmächtig Gott als ein Urheber des

fridens mit seiner gnaden unss den Geist des fridens und der Liebe
gegunnet, weitere und grösere ungelegenheiten zuerwarthen het-
tend.»53Die Gefahr lag, wie das Vorwort darlegte, im Geist der «Zwey-
tracht»; deshalb legte der erste Artikel der Übereinkunft fest, dass die

Ausübung beider Religionen in der Gemeinde völlig frei sei, in der
ausdrücklichen Absicht, dass die Einwohner «nit als zwo Gmeinden
oder Partheyen, sondern ein Gemeind sein» mögen.54 Da der Rest des



Religiöse Koexistenz und konfessioneller Streit 339

,«¦*•

.:,.,•¦ y-'•
:y-

Ä 4
m^ W^^ftfr£MM

4f*0f%

Schriftstücks sich anschickte, die Kirchen und ihre Güter zu teilen,
erscheint dieser schöne Gedanke eher als eitle Hoffnung denn als realistische

Schlussfolgerung; aber auch so hob sich dieses Dokument von
ähnlichen Übereinkünften in Trimmis und Untervaz ab. Während jene
Kompromisse sich auf die Aufteilung der Güter verlegt hatten - ob im
Verhältnis zur Anzahl der beteiligten Haushalte oder zu gleichen Teilen
zwischen den zwei Partien - betonte die Zizerser Urkunde den gemeinsamen

Besitz der betroffenen Güter. Wenn auch verschiedene
Vorschriften die Benutzung der zwei Kirchen und die Teilung der
Unterhaltskosten und der Einkünfte regelten, zog doch ein Artikel am Ende
sorgfältig die Grenzen solcher Teilung: «Es soll aber alles der gantzen
Gmeindt ohnverschiedtenlich bleiben, als beide Kirche, Glokken,
Kirchenzierd, damit allweg zuschalten und walten nach ihrem
gefallen.»55 Insgesamt unterschied sich dieses Bemühen ausgeprägt von der
immer detaillierteren Aufzählung der Rechte, über welche die «katholische

Gemeinde» und die «Evangelische Gemeinde» verfügten, wie sie

in den ausgehandelten oder aufgezwungenen Vereinbarungen von
Untervaz und Trimmis zu finden sind. In Zizers gab es 1616 einen Augenblick,

in dem eine Gemeinde versuchte, den Grundsätzen der
verhältnismässigen Teilung oder Parität so wenig wie möglich nachzuge-

Zizers:
Historische
Flugaufnahme mit der
katholischen
Pfarrkirche St. Peter und
Paul (rechts); die
kleinere Kirche
St. Andreas (Mitte)
ging 1644 endgültig
an die Evangelischen.



Bündner Monatsblatt. Heft 5.1999 340

ben, selbst als sie jenen Bereich ihres Lebens abtrennten, wo ein
Zusammenleben nicht länger möglich war.

Das Zizerser Dokument von 1616 war ein Echo auf zeitgenössische

Urkunden aus andern Teilen der Drei Bünde, das auf eine alternative

Lösung hinwies. Wenn Katholiken und Protestanten «ein Gmeind»
bleiben und gleichzeitig ihre religiösen Überzeugungen bekräftigen
konnten, bedeutete dies, dass die politische Gemeinde von der religiösen

Identität abgehoben und nicht von ihr abhängig war. Eine solche

Auffassung wäre unter der älteren Praxis nicht möglich gewesen: Wie
wir bei Christlj Buoi in Mulegns sahen, konnte er nur in einem rein
privaten Sinne protestantisch bleiben, wenn er sich als Bürger seines Dorfes

betätigen wollte. Mitgliedschaft im Dorf hiess Mitgliedschaft in der
Kirche. Eine Abweichung war nur im völlig privaten Bereich möglich.
Dies war nicht bloss eine Sache der Identität: Das ganze Dorf unterhielt
die Kirche durch Gebühren, Abgaben auf Gemeindeland und aus in der

Vergangenheit errichteten Stiftungen. Wenn das Zizerser Abkommen
dem Geist und dem Buchstaben gemäss befolgt worden wäre, hätte sich
eine neue Möglichkeit gezeigt: Eine weltliche Gemeinde, die den Unterhalt

beider Kirchen sicherstellte, ohne einer der beiden die alleinige
Gewalt zu geben; und ein Dorf in welchem Katholiken und Protestanten

nebeneinander wohnten und lebten, «wie es ehrlichen Gmeinds
Leutten und nachpuren wol gezimmet.»56

Schluss

Was sagen uns die Kämpfe in den Vier Dörfern und in der Republik

der Drei Bünde über die Praxis der religiösen Koexistenz während
des langen 16. Jahrhunderts, oder über die Idee der Toleranz im
allgemeinen? Als erstes zwingen sie uns zur Einsicht, wie sehr Anschauungen

von Toleranz oder religiöser Freiheit vom lokalen Umfeld abhängig
sind. Es war leicht zu behaupten, die Religion sei «frei» in der Republik,
mindestens für die Anhänger der zwei herrschenden Bekenntnisse;
dennoch wollte der Ausspruch nichts besagen, bis diese Freiheit in die Praxis

umgesetzt wurde. Er konnte die Freiheit meinen, an ein Bekenntnis
zu glauben, solange als man öffentlich die Regeln des andern befolgte,
wie im Falle Christlj Buoi. Er konnte aber auch das Recht bedeuten, in
ein anderes Dorf zum Gottesdienst zu gehen; oder das Recht, die gleiche

Kirche für den Gottesdienst zweier verschiedener Glaubensrichtungen

zu benützen und das Stiftungsgut zu teilen, welches ein Dorf
über Generationen angehäuft hatte, um seine Kirche zu erhalten. Jede
dieser Möglichkeiten hatte auch Auswirkungen auf die materiellen Güter,

die kollektive Identität und die politischen Verfahren.
Folgerichtig scheint die Bezeichnung der Bewohner der Vier Dörfer

als «tolerant» oder «intolerant» eher vom Gesichtspunkt des

Betrachters abzuhängen als vom Verlauf der Ereignisse im frühen 17. Jahr-



Religiöse Koexistenz und konfessioneller Streit 341

hundert. Es erscheint ebenso einleuchtend zu sagen, die Dörfer seien
toleranter geworden, indem sie den Protestanten das Recht gewährten,
ihre Dorfkirchen zu benützen und ihnen einen Anteil an den öffentlichen

Stiftungen zum Unterhalt des Klerus gewährten; oder zu sagen,
dass die reformierte Seite intolerant die katholische Mehrheit ihres
Eigentums und der Unverletzlichkeit ihrer Kirchen beraubt habe, als sie

an eine ihnen geneigte Mehrheit auf höherer Ebene appellierte (wenn
man bedenkt, dass die Katholiken zunächst bereit waren, den
Protestanten in Untervaz ihren Gottesdienst zu bewilligen und sie einen Pfarrer

auf eigene Kosten unterhalten zu lassen). Man kann einräumen, dass

ein Ergebnis der Auseinandersetzung darin bestand, jede Seite noch
unwilliger zu machen, mit der andern zusammenzuleben; auch wenn
Gefühle der kommunalen Einheit und die Furcht vor schädlichen
Konsequenzen beide Seiten dazu brachte, mit den unbequemen Kompromissen

zu leben, die sie angenommen hatten.57 Zudem bedeutete die Tatsache,

dass das Kirchengebäude und seine Stiftungsgüter als kollektives,
öffentliches Eigentum aufgefasst wurden, dass es keinen «neutralen»
oder weltlichen Standpunkt geben konnte zu ihrer Verfügbarkeit: Die
Entscheidung selbst, ob die kirchlichen Mittel zu teilen seien oder der
Mehrheit zu überlassen - beides mögliche und rechtmässige Lösungen
in der politischen Kultur der Region - hiess die katholische oder die

protestantische Seite ergreifen, wie wir gesehen haben. In andern Worten,

selbst die Überzeugung, dass die Kirche ein öffentliches Gut sei,

war konfessionell gefärbt und verhinderte jegliche neutrale Trennung
von «Kirche» und «Staat».

Zum Zweiten warf die Regelung der Einzelheiten religiöser
Koexistenz unvermeidlich die Frage auf, welche Massnahmen sowohl
traditionell rechtmässig als auch angemessen waren, um die Folgen der
religiösen Freiheit zu bewältigen. Es war selten, dass eine der beiden Seiten

in diesem Konflikt neuartige oder vernunftmässige Grundsätze ins

Spiel brachte, um ihre Auffassung zu stützen. Ganz im Gegenteil: Jede

Seite versuchte aufzuzeigen, dass sie bloss die altbewährten Methoden
befolgte, um zu den gewünschten Schlüssen zu gelangen. Als Ergebnis
dieser Tendenz legten die Religionskämpfe die sonst versteckten
Konflikte offen zwischen den Politpraktiken, nach welchen sich die Bündner
regierten. War der Mehrheitsbeschluss oder die proportionale Aufteilung

die richtige Antwort auf die Frage von zwei Konfessionen in einem
Dorf? Besass das Dorf oder der Bund oder die Drei Bünde gemeinsam
die abschliessende Gerichtsgewalt über hartnäckige lokale Konflikte?
Die religiöse Polarisierung setzte die Grundlagen der Verständigung,
welche die Republik beinahe ein Jahrhundert zusammengehalten hatten,

einem grossen Druck aus.

Zuletzt bleibt festzuhalten, dass die ganze Auseinandersetzung
zwischen Katholiken und Protestanten in den Vier Dörfern beinahe



Bündner Monatsblatt, Heft 5,1999 342

ohne einen ausdrücklichen Hinweis auf Toleranz geführt und
abgeschlossen wurde. In den wenigen Beispielen, in welchen «Dulden» erörtert

wurde, wie in Bergün 1601, wurde es ausdrücklich als unvereinbar
mit dem Willen Gottes zurückgewiesen. Dennoch ging die Bevölkerung
der Vier Dörfer trotz des Fehlens einer positiven Theorie der Toleranz
tatsächlich von einer Version von Toleranz (wie es heutige Analytiker
nennen würden) zu einer andern über. Gewiss war die religiöse Praxis
hier und in den Drei Bünden überhaupt bedeutend freier als in vielen
andern Teilen Europas j ener Zeit. Die Regulierung j ener Toleranz - des

institutionellen Rahmens für das Leben mit unvereinbaren Überzeugungen

- war für die Bündner dieser Epoche vor allem eine Sache der

Konfliktbewältigung. Die betroffenen Menschen argumentierten
gewiss aus ihren Werten und Grundsätzen heraus (deren erster das
Herkommen war), sie brauchten aber keine Theorie der Toleranz, um tolerant

oder auch intolerant zu sein.

11 John Locke, Hsg. John Horton und Susan Mendus: A Letter Concerning Toleration, in Anmerkungen
focus, London und New York: Routledge 1991; z.B. 17. Nach Robert Kraynak hatte Locke
schon in seinen früheren Schriften zur Toleranz einen Zivilbeamten vorausgesetzt, dessen
erste Pflicht es war, die öffentliche Ruhe und Ordnung zu wahren, jedoch als Argument
für die Zwangsverordnung von religiöser Einheit: John Locke: From Absolutism to
Toleration, in: American Political Science Review 74 1,1980,53-69.

2 Aus der umfangreichen Literatur ist besonders hervorzuheben: Paul Warmbrunn: Zwei
Konfessionen in einer Stadt: Das Zusammenleben von Katholiken und Protestanten in
den paritätischen Reichsstädten Augsburg, Biberach, Ravensburg und Dinkelsbühl von
1548 bis 1648, in: Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz,
Abteilung für abendländische Relgigionsgeschichte

3 Zu Polen siehe Tzabir Johannes: Geschichte der polnischen Toleranz, Verlag Interpress,
Warschau, 1977. Zur Schweiz, Steiner Paul: Die religiöse Freiheit und die Gründung des
Schweizerischen Bundesstaates, Verlag Paul Haupt, Bern und Stuttgart 1976.

4 Die neueste Untersuchung der politischen Geschichte dieser Region in der frühen Neu¬
zeit ist mein Buch: Early modern Democracy in the Grisons, Cambridge University Press,

Cambridge 1995 (deutsche Ausgabe demnächst). Die älteren Standartwerke mit ausführlichem

Erzählstoff sind Pieth Friedrich: Bündnergeschichte, Chur 1945 (2 1982), und
Moor, Conradin von: Geschichte von Currätien und der Republik «gemeiner drei
Bünde» (Graubünden), 3 Bände, Chur 1871.

5 Zur weltlichen Gemeinde in Bünden siehe Head R.: Early Modern Democracy, 73-89
und die dort zitierte Literatur.

6 Vasella, Oskar: Zur Entstehungsgeschichte des 1. Ilanzer Artikelbriefes vom 4. April 1524
und des Eidgenössischen Glaubenskonkordates von 1525, in: Zeitschrift für Schweizerische

Kirchengeschichte, 34,3-4 1940,185-86.
7 Handlungsweisen und Strategien der Bauern sind systematisch beschrieben bei Vasella

Oskar: Der bäuerliche Wirtschaftskampf und die Reformation in Graubünden, 1526 bis
etwa 1540, in: Jahresbericht der Historisch-antiquitarischen Gesellschaft von Graubünden

73,1943,1-183.
8 Vasella, Oskar: Die Entstehung der bündnerischen Bauernartikel vom 25. Juni 1526, in:

Zeitschrift für Schweizerische Geschichte 21, 1 1941, 58-78; und derselbe: Bauernkrieg
und Reformation in Graubünden, in: Zeitschrift für Schweizerische Geschichte 20,11940,
1-65, hier 25-32.

9 Originaltext bei Jecklin, Constanz: Urkunden zur Verfassungsgeschichte Graubündens
(Als Fortsetzung von Mohrs Codex Diplomaticus), Chur 1883,89-95.

10 Der Artikel über die Pfarrerwahl nahm keinen besonders herausragenden Platz in den
Zweiten Ilanzer Artikeln ein; er erschien an dreizehnter Stelle zwischen Jagdvorschriften
und einem Artikel über einheitliches Mass und Gewicht. Die Bestimmung über einen

angemessenen Unterhalt für Pfarrherren ist der Hauptpunkt, während die Übertragung
der Anstellungs- und Entlassungsbefugnis an die Gemeinden fast wie ein nachträglicher
Gedanke erscheint. Jecklin: Urkunden, 92-93.



Religiöse Koexistenz und konfessioneller Streit 343

11 Diese Entwicklung ging einher mit einer Tendenz zur Oligarchie einiger Familien, ein
Zustand, der Intensität der sogenannten Bündner Wirren des 17. Jahrhunderts wesentlich

beitrug.
12 Für einen Überblick siehe Head: Early Modern Democracy, 73-89.
13 Dieser Text erscheint zuerst in Ulrich Campells «Historia Raetica» aus den Jahren um

1570, veröffentlicht als: Ulrici Campelli Historia Raetica, hg. von Placidus Plattner in:

Quellen zur Schweizer Geschichte, 8-9, Basel 1887-1890, 2, 161, er wird auf eine
Versammlung vom 15. März 1526 datiert.

14 Zitiert aus Petro Domenico Rosius à Porta: Historia Reformationis Ecclesiarum Rae-
ticarum, Chur, Societatis Typograpühicae, 1771,1,146. Die Echtheit dieses Dokuments ist
fraglich, nach Oskar Vasella: Abt Theodul Schlegel von Chur und seine Zeit, 1515-1529,
Kritische Studien über Religion und Politik in der Zeit der Reformation, in: Zeitschrift
für Schweizerische Kirchengeschichte, Beihefte, 13, Freiburg i. Ü, 1954,67, Anm. 1.

15 Zitiert bei Fritz Jecklin, Hg.: Beitrag zur Churer Reformationsgeschichte», in: Anzeiger
für schweizerische Geschichte, 3,1895,225-228.

16 Daselbst.
17 Es gibt fast keine Beweise und sehr wenig Auseinandersetzung über die religiösen Rech¬

te von Minderheiten überhaupt aus dieser Epoche. Die einzige klare Aussage über die
Ansichten religiöser Minderheiten steht im Zusammenhang mit den Wiedertäufern und
andern priesterlosen Sekten, welche in Bünden sogut wie im Rest der Schweiz verbannt
waren. Einzig die «zwei Religionen» genossen das Vorrecht kommunaler Wahl.

18 Das Statut ist zitiert in Fritz Jecklin: Materialien zur Standes- und Landesgeschichte Gem.

III Bünde, 1464-1803,2 Bde., Basel 1907,2,272, (Nr. 278,18. Januar 1557)
19 am gleichen Ort
20 In: De officio magistratus erga subiectos suos charissimos in religionis causa, in ipsorum

salütem. Archiv der Evangelisch Rhätischen Synode, Msc. B 3,27-35, hier 27-28. Dieser
Traktat wurde bei der Versammlung von 1577 in das Protokoll der Rhätischen Synode
eingefügt.

21 Campell gab immerhin zu, dass den herrschenden Gemeinden der Drei Bünde, anders als

den Untertanen, weiterhin gestattet sein sollte, den Katholizismus zu praktizieren. Er
bezeichnete dieses Zugeständnis jedoch als «Gnade» im Interesse des öffentlichen Friedens.
Im selben Traktat, 29.

22 Head: Early Modern Democracy, 75-82.
23 Buols Verhalten ist in einer Zeugenaussage eines Prozesses seiner Erben von 1645 be¬

schrieben. Pfarrarchiv Mulegns, Urkunden, Nr. 12.

24 Zur Periodisierung und zum theoretischen Rahmen für das Verständnis dieser Spannung,
welche um diese Zeit in allen deutschen Landen auftrat, siehe besonders Schmidt, Heinrich

Richard: Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert, in: Enzyklopädie der Deutschen
Geschichte, V. 12, München 1992.

25 Das Datum von 1567 ist fraglich, da kein Original erhalten ist. Die Bestimmung wird
berichtet in katholischen Quellen von etwa 1640 an, besonders in der betont konfessionellen

«Historia Religionis». BAC, Historia Religionis B, 11.

26 Siehe Berger, Hans: Die Einführung der Reformation im Kreis der Fünf Dörfer und die
daraus folgenden Kämpfe - Ein Beitrag zur Bündner Kirchengeschichte, Diss. Zürich
1950,35, und unten.

27 GA Bergün, Urkunden, Nr. 46,5. Juli 1601.
28 Daselbst.
29 Siehe Camenisch, Emil: Bündnerische Reformationsgeschichte, Chur 1920,471-78.
30 Jecklin: Materialien, 2:438 (Nr. 426,17. Aug. 1573).
31 Jedes der vier Hauptdörfer (Igis, Zizers, Trimmis, Untervaz) hatte seine eigene Pfarrkir¬

che; Zizers hatte noch eine zweite, kleinere Kapelle. Die Pfarrei Felsberg umfasste ein
Zeit lang auch den Weiler Sais ob Trimmis, während Valzeina unter den Pfarreien Zizers,
Felsberg und Trimmis aufgeteilt war, politisch aber unter den Gemeinden der Vier Dörfer,

Jenaz und Seewis. Siehe: Helvetia Sacra, Hg. Albert Bruckner, Bern, 1972-, Li: 600-01;
auch Sererhard Nicolin: Einfalte Delineation aller Gemeinden gemeiner dreyen Bünden,
Hrsg. von Oskar Vasella, Chur,21994,201-02.

32 Dies gilt allgemein für Bünden, mit Ausnahme der Zeiten, wenn in einzelnen Gemeinden
eine protestantische Bewegung zum Wechsel ins reformierte Lager entstand. In solchen
Fällen konnte beachtliche Gewalt ausbrechen, bis die endgültige Abstimmung stattfand.
In der Regel nahm der Konflikt jedoch unverzüglich ab, sobald die (weltliche) Gemeinde
ihre religiöse Zugehörigkeit gewählt hatte.

33 Ein allgemeiner Überblick bei Camenisch: Bündnerische Reformationsgeschichte, 514-
16. Neben den oben zitierten Belegen regelte ein Schriftstück von 1539 (GA Zizers,
Urkunden, Nr. 54) die Ernennung von Strafrichtern im Turnus unter den einzelnen Gemeinden,

weil der Bischof dieses Recht nicht länger besass; eine Urkunde von 1554 aus Zizers



Bündner Monatsblatt, Heft 5,1999 344

(GA Zizers, Urkunden, Nr. 81) befahl die Beschlagnahme des Widums (Pfarrgut) wegen
des «Niedergangs» des Klerus, der sich weigerte, ihre Kirchengüter zu unterhalten;
verschiedene Schriftstücke von 1576 verzeichnen die Umwandlung verschiedener Landstük-
ke des Bischofs oder des Kapitels in Erblehen (GA Zizers, Urkunden Nr. 93-98). Erst
1649 waren die letzten bischöflichen Eigentumsrechte abgelöst.

34 Jecklin: Materialien, 2:286-88, Nr. 296.

35 GA Zizers, Urkunden, Nr. 54.

36 Die Akten lassen daran keinen Zweifel, und tatsächlich beklagte sich die katholische Sei¬

te in den Vier Dörfern laut und häufig, dass sie keinen fairen Prozess erhielte. Siehe z. B.

StAGR AB IV 5/12,375.
37 Die Erzählung beruht in diesem und den folgenden Abschnitten über Trimmis und Zizers

hauptsächlich auf Berger: Einführung, 3-52, obwohl manche meiner Schlussfolgerungen
sich von den seinigen abheben. Siehe auch J.F. Fetz: Geschichte der kirchenpolitischen
Wirren im Freistaate der III Bünde. Chur 1875.

38 Berger: Einführung, 4.

39 Saluz verfasste einen Bericht für den Churer Rat: SAC, Kirchenbuch Nr. 2, zitiert in
Berger: Einführung, 5.

40 Das Gericht des Gotteshausbundes benutzte diesen Vorfall, um der Gemeinde und meh¬

reren Einzelpersonen noch mehr Bussen aufzuhalsen. Berger: Einführung, 10-11.
41 Eine Abschrift der Übereinkunft im StAGR B 1538/15,90-93.
42 StAGR B 1538/15,92.
43 Diese erste Forderung ist nur belegt in Anhorn, Bartholomäus: Palingenesia Rhaetica:

Heilige Wiedergeburt der Evangelischen Kirchen / in den gmeinen dreyen Pündten...,
Brugg 1680, ohne ein genaues Datum. Zitiert nach Berger: Einführung. 32.

44 Das Wort «übermehren» beginnt erst gegen Ende des 16. Jahrhunderts in Bünden aufzu¬

tauchen, um den Missbrauch der Macht der Mehrheit zu bezeichnen.
45 Anhorn, Bartholomäus: Chronick der statt Maienfeld, Msk. im SA Maienfeld, zitiert nach

Berger: Einführung, 35.

46 Berger: Einführung, 36.

47 Die Akten dieses Gerichts gewähren das geschlossenste Bild von Trimmis zu jener Zeit.
StAGR AB IV 5/12, 373-411. Die katholischen Richter boykottierten mt einer
Ausnahme das Gericht, und die Trimmiser Katholiken bestritten seine Zuständigkeit.

48 StAGR AB IV 5/12,407, Zeugnis von Matheu Harttman.
49 Ebenda, Zeugnis von Crista Schimuon.
50 Ebenda, 408.
51 Ebenda, 408, Aussage von Caspar Gadient, Eva Wincklerin und Barbla Willi, letztere aus

Ems.
52 Zitiert nach Berger: Einführung, 19. Immerhin sei angemerkt, dass Saluz in Begleitung

des Bürgermeisters von Chur und einer bewaffneten Wache nach Zizers ging.
53 StAGR B 1538/15,94 (Abschrift von 1644).
54 Ebenda, 95

55 Ebenda, 96.

56 Ebenda, 94, am Ende des Vorworts. Für eine weitere Diskussion dieses Punktes siehe:

Head, Randolph: Rhaetian ministers, from shepherds to citizens: Calvinism and democracy

in the Republic of the Three Leagues, 1550-1620,» in: W. Fred Graham, (Hg.): Later
Calvinism: international perspectives, Sixteenth Century Essays and Studies, Bd. 22,

Kirksville, Mo, 1994,55-69.
57 Wie die Fortsetzung religiöser Konflikte in der Republik nach 1639 und besonders in den

Vier Dörfern 1644 zeigt, fiel ein solches Abfinden nicht leicht. Siehe StAGR B 714/8

(Brief von Zizers an die katholischen Eidgenossen, 1644) und die Akten des Schiedsgerichts

dieses Jahres in StAGR B 1538/15. Eine detaillierte, konfessionell gefärbte
Untersuchung bei F. Maissen: Die Drei Bünde in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts in
politischer, kirchengeschichtlicher und volkskundlicher Schau, 1:1647-, Aarau 1966.

Randolph C. Head, Departement of History, UC-Riverside, Riverside, CA 92521-0204 USA Adresse des Autors


	Religiöse Koexistenz und konfessioneller Streit in den Vier Dörfern

