Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1999)

Heft: 3

Artikel: Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala : "Gedanken und Ideen von
Menschen aus fernen Zeiten wandern mit mir auf meinem Weg"

Autor: Keller, Jost

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-398729

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 203

Von Jost Keller (nach seinem Vortrag vor dem Verein
KulturRaum ViaMala)

Die Patrozinien am Weg durch
die Via Mala

«Gedanken und Ideen von Menschen aus fernen Zeiten
wandern mit mir auf meinem Weg.»

Die Anndherung an Menschen aus fernen Zeiten ist eine sehr
personliche Angelegenheit. Der Begriff des «Heiligen» kann uns heu-
tige Menschen verunsichern, doch sind oft in Heiligenleben unerwartet
moderne Gedanken und Erfahrungen geborgen. Gerade jene «Heili-
gen» aus dem Bereich des Kulturweges Via Mala werden bei ndherem
Kontakt zu Menschen aus Fleisch und Blut, zu Personlichkeiten, die
mutige Entscheidungen gefillt haben, zu kriftig gezeichneten Figuren,
deren Wiederentdeckung uns am Ende des 20. Jahrhunderts Freude
macht. Ich selbst wihle jene Seite der Personlichkeit der Heiligen am
Via Mala-Weg aus, die selbst deren Lebensweg mir erdffnet und die ein
Licht auf den Weg wirft, den ich unter die Fiisse nehme. Tun Sie es
ebenso!

Sant Ambriesch: Ambrosius von Mailand

Glaube und grosse Politik

«Es wird nicht durch menschliche Macht und Gewalt gelingen, son-

dern durch meinen Geist. Ich, der Herr, sage es.» (Sacharia 4,6)

Ambrosius lebt in einer ganz anders geprigten Zeit als die andern
Namensgeber aus dem Altertum am Via Mala-Weg. Der christliche
Glaube ist nicht mehr in einer Kampfsituation mit dem offiziellen
romischen Reich, als Ambrosius in Trier zur Welt kommt. Um 340
wichst er bereits in einem Haus auf, in dem die Generation seiner
Eltern schon den Glauben als Leitlinie im Alltagsleben erfahren hat, in
dem die Gegenwart von Jesus Christus fiir viele Leute Wirklichkeit ge-
worden ist.

Doch was bedeutet das gegeniiber dem Wissen der Elite, der in-
tellektuell gebildeten Oberschicht? Diese lebte viele Jahrhunderte ge-
préagt von den griechischen Philosophien und ihren Lehren, wusste auch
um die Konkurrenz der orientalischen Heilsreligionen, die ihren An-
hdngern Heil und ewiges Leben versprechen, wenn sie deren Wahr-
heiten akzeptieren und Bedingungen des Kultes einhalten.

Ambrosius wichst in der Spannung dieser Gedanken auf, erhalt
die Bildung und das Wissen der Oberschicht, wird hoher Beamter in der




Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 204

Die Ruinen der Kapelle St. Ambriesch, gezeichnet von Jan Hackaert 1655.
Die Kapelle stand unmittelbar siidlich des Viamala-Kessels, unter der heuti-
gen Lokalstrasse.

iiblichen Laufbahn an geographisch ganz verschiedenen Orten des
Reiches. Er erlebt die Epoche der sich bekdmpfenden Gegenkaiser mit
ihren Biirgerkriegen und den erzwungenen Treueeiden auf empor-
kommende Herrscher.

In Mailand, der damaligen Hauptstadt des westromischen Rei-
ches, treffen wir ihn, wie er gegen seinen Willen zum Bischof gewihlt
wird, auf Zuruf eines Kindes, wie die Legende berichtet. Widerwillig
akzeptiert Ambrosius. Er iibernimmt eine Aufgabe, die in jener Zeit des
Kaisers Theodosius gewaltige Herausforderungen stellt. Wie soll der
schwache christliche Glaube sein Profil gewinnen gegen eine Staats-
lehre im romischen Reich, die den Kaiser selbst, bis vor wenige
Jahrzehnte, als «Gott auf Erden» interpretierte? Der ganze Hofapparat
erwartete von der «Kirche» eine Unterstiitzung der staatlichen Politik,
erwartete einen Heilsruf fiir den Kaiser, erwartete Gebete und himm-
lischen Segen fiir den Herrscher.

Der Hof ist also nicht ungliicklich, einen Gebildeten auf dem
Bischofssitz zu wissen, einen der ihren, der weiss, wie man sich benimmt.

Da siegt der Kaiser in Griechenland tiber einen Widersacher. In
Thessaloniki, der lebendigen Hafenstadt in Mazedonien, hatte man
allerdings auf den Gegenkaiser gesetzt. Theodosius eroberte die Stadt,
die Bevolkerung hatte sich in Panik ins Stadion gefliichtet. Er liess seine
Soldaten gewédhren, die dort durch ein Massaker ein Zeichen setzten.
Der Siegreiche kehrt heim nach Mailand. Die Stadt bereitet sich auf
seinen Einzug vor, dankbar, dass die Biirgerkriegsgefahr abgewendet




Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 205

ist. Viele sehen darin ein Zeichen Gottes, der dem unter seinem Segen
stehenden Herrscher den Sieg gab. Theodosius ist jetzt der «Herr des
Erdkreises». Da tritt Ambrosius, der Bischof der Hauptstadt, vor dem
Stadttor dem Kaiserzug entgegen. «Du hast ein sinnloses Massaker
veranstaltet», ruft ihm Ambrosius entgegen, «darum bist du aus der
Gemeinschaft der Christen ausgeschlossen, bis du Busse dafiir tust!»

Es stehen sich hier vor Mailand gegeniiber: Einerseits der Kaiser,
der die Macht im irdischen Sinne ausiibt. Der gesiegt hat. Dessen Sieg
fiir viele Menschen eine gottliche Bestitigung seiner Macht darstellt.
Auf der anderen Seite: Der Vertreter des Glaubens, der christlichen
Gemeinde, der die Verheissungen des Friedens verkiindet, der hoher ist
als menschliche Vernunft, als menschliches Handeln. Der die Ver-
heissung der Vergebung auch fiir die Irrenden im Namen Gottes
verkiindet. Der fiir die Schwachen reden muss.

Welcher Schock! Statt einer berechtigten Siegesfeier, ein kirchli-
cher Bann! Die Hoflinge sind starr vor Entsetzen! Hier hat ein Bischof
— was ist der schon, wenn er nicht recht tut! — statt Heil zu rufen, statt
Segen zu spenden, den siegreichen Kaiser blossgestellt!

Die ganze Feier ist verdorben! Statt Prunkgelage und Triumphzug
eine gedriickte Stimmung! Der Hof tobt. Schnell sammelt sich der Zorn
auf Ambrosius. Der muss sich in seiner Kirche verbarrikadieren. Ein
Hauflein Getreuer bleibt bei ihm, singt, betet, wacht. Da ist sie wieder,
die Stimmung der Verfolgung, die die Altesten gerade noch selbst er-
lebt haben! Mordanschlige sind geplant.

Die Zeit des Sonntagsgottesdienstes naht. Die Kirche ist nicht so
voll wie sonst immer. In belasteter Atmosphére beginnt die Feier. Die
Gemeinde weiss, dass die Gegenwart von Jesus Christus besonders in
Zeiten des Leidens, des Bezeugens des Glaubens, verheissen ist. Doch
der Druck auf allen ist enorm! Befindet sich vielleicht ein gedungener
Morder unter der Gemeinde? Werden die Tore von den enttduschten
Soldaten eingerannt? Da 6ffnet sich die Haupttiire. Alle Kopfe drehen
sich nach hinten. Ein Einzelner erscheint. In einem Sack, einem Biis-
sergewand. Asche auf dem Haupt. Demiitig kommt er nach vorn. Kniet
vor dem Altar nieder. Alle erkennen jetzt ihren Kaiser Theodosius. Er
bekennt vor der Gemeinde, vor Ambrosius, in Wahrheit aber vor Jesus
Christus seine Schuld am Morden in Thessaloniki. Er hitte es verhin-
dern konnen.

Ambrosius, als Leiter der Gemeinde, nimmt die Busse an. Er
richtet den Kaiser wieder auf. Ein Versohnungskuss besiegelt die Ver-
sithnung. Theodosius ist wieder Kaiser und Mitglied der christlichen
Gemeinschaft zugleich.

Diese Begebenheit hat ganz grosse Auswirkungen fiir das ganze
Abendland erhalten. Der christliche Glaube konnte sich 16sen von einer
Religion, die Heil fiir die Méchtigen zu spenden hatte.




Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 206

Die Gewichte waren neu gesetzt:

Das Wort des Evangeliums steht {iber der Macht, auch der
erfolgreichen,

Der Geist steht iiber der Rechthaberei, kann nicht von ihr mani-
puliert werden;

Der Glaube steht iiber der Starke.

Ambrosius setzte mit dusserstem personlichen Mut durch, dass im
Bereich des Christentum immer Hoffnung auf eine menschliche, eine
christliche Politik gesetzt werden darf, gesetzt werden muss und gesetzt
werden kann!

Aus diesem Abschnitt seines Lebens heraus verstehen wir das
bekannte Lied, das er gedichtet hat, erst richtig:

Grosser Gott, wir loben dich (nicht etwa den Kaiser, auch bei

Erfolg)

Herr, wir preisen deine Stérke (nicht die irgendeines Menschen)

vor dir beugt der Erdkreis sich (nicht vor dem michtigen Kaiser)

und bewundert deine Werke (Nicht die menschlichen Werke)

Wie du warst vor aller Zeit,
so bleibst du in Ewigkeit: (Menschen kommen und vergehen, mit ihnen
thre Werke).

Sandarmitsch: Sankt Remigius

Zu wem immer ich hingehe — Jesus ist schon da!

Epoche der «<Entkolonialisierung» im Altertum. Neue Machtzen-
tren entstehen bei den Gegnern, das Vertraute wird hinféllig. Neue
Herausforderungen sind da, ich muss mich mit ihnen auseinander-
setzen. Unireiwillig. Remigius lebt in diesem Spannungsfeld. Ihn ken-
nen wir gut, iiber ihn gibt es Originaldokumente. Kein Wunder, wirkte
er doch am Konigshof der Franken.

Wie kam er dazu? Die Franken streben die fithrende Rolle im
entstehenden Léindergebilde nérdlich der Alpen an. Die so ersehnte
(und erkdmpfte) Schwichezeit der Romer ist da. Die fithrende Rolle,
die die Franken (wie auch die Burgunder, die Langobarden, die Sueben,
die Alemannen, die Vandalen) anstreben, fillt ihnen doch eher tiber-
raschend zu! Plotzlich ist man nicht mehr nur Stammesfiirst, Haupt-
lingsfamilie, plotzlich hat man die grosse Macht in den Hédnden! Und
nun? Was bedeutet das? Wie geht man mit ihr um?

In dieser Situation wirkt Remigius. Er lebt bei den Franken, an
ihrem Hof. Die Konigin braucht ihn als ihren Ratgeber, er, der Priester,
bringt seine Bildung, sein Wissen und seinen Glauben mit. Neue Fragen
stellen sich am fréankischen Konigshof. Bisher, als Herausforderer der
romischen Macht, trug die Herausforderung selbst die Sinnfrage in
sich: Die Oberherrschaft erobern! Nun aber steht die Sinnfrage in ihrer




Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 207

1\

A
z'«m
1

e
- Ober Qu

|
- i i
. X : I/
} / : w ; //“-‘-l 2
7 Brachis Y, p/ Caral }
. A I I =

o Pl
.o,\

i |
. L
Pra Grand | /]
! ,
7
‘ 4 SR
W/ ,/Bahn;)o[.é‘
A /N

s il
',1//.:'[. &

Vg 4
7 '“. o a

o _-”7'/:, | /," \\
ey ; 17 -
// ),, ‘\ n\[‘:’];ﬂ (: “ .

Ry 2 [

sy

ennaus

/ & b/ %
v S "/'yé/‘/ > .-

St.R -.
F l/' o X
/ //'

ganzen GroBe da: Woher begriindet sich unsere Konigsherrschaft? Wo-
hin soll sich unser Reich entwickeln?

Hier setzt Remigius ein. Uber die alttestamentlichen Konige und
ihre Auseinandersetzungen mit Gott, dem Geber der Herrschaft be-
richtet er. Von Konig David, dem Freund Gottes, der aber auch seine
Herrschaft missbrauchte und dafiir von Gott zur Rechenschaft gezogen
wurde. Von Konig Salomo, dem Weisen, der aber auch den fremden
Gottern huldigte und deshalb seine Dynastie aufs Spiel setzte. Und
besonders von Jesus Christus, dem hochsten Konig, der Gottes Wille in
Liebe zu den Schwachen und in Demut erfiillte und dafiir auf den
hochsten Thron der Herrschaft iiber die ganze Schopfung gehoben
wurde. Bei ihm liegt alle Macht. Aus Jesu Hand, so erfuhr Chlodwig, der
Frankenkonig, von Remigius, diirfe er die Herrschaft {iber sein Land
und das dazu gewonnene Reich entgegennehmen und sie in seinem
Sinne ausiiben!

Und so geschah es, dass im Jahre 496 der Frankenhiuptling
Chlodwig von Remigius die Taufe empfing. Er kam in das festlich ge-
schmiickte Gotteshaus, legte seine heidnische Herrschaft vor Jesus

Auf die ehemalige
Kapelle St. Remigius
(romanisch
Sandermitg/
Sadarmitsch)
zwischen der Burg
Ehrenfels und dem
Bahnhof Sils weist
nur noch ein Flur-
name hin.




Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 208

Christus nieder und empfing von ihm, durch Remigius, die Herrschaft
im Namen von Jesus Christus wieder, die er als Konig iiber sein Reich
im Sinn des Evangeliums fiir die Armen und Schwachen ausiiben wird!
Die Franken erfassen sich langsam, im Verlauf von Jahrhunderten im-
mer deutlicher als ein Volk, als ein Land, durch das Gott wirken will! So
finden sie Antwort auf die gestellte Sinnfrage. «Gesta Dei per Franco-
rum» heisst ein Geschichtswerk, das Jahrhunderte spiter verfasst wird.
Zu Deutsch: «Die Taten Gottes durch die Franken».

Fiir uns Heutige klingen heutige Ereignisse an. In der laufenden
nachkolonialen Zeit stellen sich fiir Fiihrungspersonen und neue Eliten
dieselben Sinnfragen wie einst fiir Chlodwig! Woher begriindet sich
meine Herrschaft? In welchem Geist iibe ich sie aus? Wir erfahren
tiaglich, wie entscheidend Antworten auf diese Fragen sind! Und wie
wichtig es ist, wenn Leute wie Remigius zur Stelle sind, die zukunfts-
trichtige, uneigenniitzige und in tiefem Sinn gldubige Beratungen
abgeben konnen, gerade wenn sie, wie Remigius auch, aus der abtre-
tenden Herrschaft herauswachsen.

Sankt Martin

Vom Umgang mit Feinden

«...ich aber sage euch: liebt eure Feinde» (Matthdus-Evangelium, 5, 44)

Ein nebliger Herbstmorgen. Die Sonne vermag nicht, sich durch
die feuchte Wand zu driicken. Tausende von Augen-paaren bohren sich
in das Grau hinein. Wir sind irgendwo im Elsass, die romische Legion
fie-bert vor der heutigen Schlacht. Wenn nur der Nebel endlich... Doch
nicht nur deswegen sind alle unruhig. Einer der Befehlshaber hat am
Vorabend sein Kommando hingelegt! Nicht desertiert; feige ist Marti-
nus nicht, das weiss man. Er soll gesagt haben, die Alemannen gegen-
{iber konne man nicht einfach immer nur bekriegen. Das seien gar keine
Feinde! Dabei weiss jeder Soldat, was auf Befehlsverweigerung im
Felde steht! Er sei in Haft. Das Ganze habe mit seinem Glauben zu tun,
der sage, ein Mensch solle seinen Feind lieben!

Endlich, gegen Mittag, beginnt der Nebel sich zu lichten. Sche-
menhaft tauchen die Umrisse der schonen Oberrheinlandschaft in den
Herbstfarben auf. Doch alle spdhen zu den feindlichen Linien, die am
Vorabend hinter den Schanzen sich ebenfalls zur Schlacht einrichteten.
Die letzten Schleier verfliichtigen sich. Da, alle Erblicken genau: nichts.
Nichts mehr. Die Schanzen: leer. Eine Finte? Nein, nichts ist mehr da.
Kein Soldat. Keine Waffe, keine Schlachtordnung. Die Alemannen sind
im Schutz der Nacht abgezogen. Warum? Niemand weiss etwas. Aber da
bringt man diese neue, unerwartete Wendung der Dinge in Beziehung
zur ebenso unfasslichen Kampfverweigerung von Martinus, dem Kom-
mandierenden. Rasch fliegt dieser Gedanke durch das romische Heer-
lager. Martinus kommt frei, nicht vor das Standgericht. Viele der So6ld-




Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 209

ner werden sehr nachdenklich. Sollte diese Idee der Feindesliebe, so
absurd sie auf den ersten Blick wirkt, doch gottlichen Ursprungs sein,
vielleicht sogar viel realistischer und zukunftstréchtiger als jedes
Kampftraining?

Martinus quittiert seinen Dienst. Er geht auf die andere Seite.
Aber nicht als Verriter, sondern als Bote. Er bringt die Gedanken von
der Liebe Gottes zu den Menschen der Gegenseite hintiber. Er steigt

Die Schamser
Mutterkirche

St. Martin in Zillis
(Foto DPG)




Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 210

von seinem hohen Kriegsross herab. viele Taten vollbringt er auf der
anderen Seite. Die bekannte Teilung seines Mantels mit dem nackten
Bettler durch sein Schwert, die auf der alten schweizerischen Hunder-
ternote abgebildet war und die in vielen Martinskirchen zu sehen ist, in
Zillis ganz hinten in der Bilderdecke.

Martin lebt in Tours im Gebiet des erst werdenden Frankenlandes.
Er lebt ohne Furcht bei den ehemaligen Feinden und erdffnet ihnen die
Gegenwart von Jesus Christus, weil er weiss, dass das Christentum nie eine
rOomische Staatsreligion sein kann, weil es das gar nicht will. Denn die
Liebe von Gott reicht bis ans Ende der Erde. Das erfassen die Franken
nach und nach. Die Fortsetzung finden Sie bei St. Remigius.

Sankt Cassian

Mein Gewissen und meine Interessen

«In ihm leben, weben und sind wir», (Apostelgeschichte 17,28)

Ein Lehrer, begabt, beliebt. So lernen wir Cassianus in Imola, der
Stadt in der Ndhe von Felsina, dem heutigen Bologna, kennen. Er un-
terrichtet das Wissen seiner spdtromischen Zeit, vor allem die Denk-
arten der verschiedenen Philosophen und der Denkschulen, die sich
von ihnen her entwickelten. Seine Zeit um das Jahr 250 war von einer
Sinnkrise geprégt, zwar bliihte dusserlich das Reich, bei allen Krisen,
doch innerlich begannen die Menschen, weiter zu fragen: Worin lebe
ich? Was gibt mir Halt?

Die Philosophien trugen einen Menschen nicht mehr wie friiher.
Man begann, sich von ihnen abzukehren, langsam, bei aller dusseren

Die alte Silser Pfarrkirche St. Cassian (Foto Sammlung Meisser im StAGR)




Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 211

Pracht. Auch dem eigenen Reich gegeniiber wuchsen die inneren An-
fragen.

Cassian gab Antwort, indem er den Glauben an Jesus Christus in
sein Lehrprogramm bettete. Nicht mehr: «Was gibt mir Halt?» lautete
die Frage, sondern: « Wer gibt mir Halt?»

Jesus Christus ist von Gott, der alle seine Geschopfe liebt, als der
«gute Hirte» zu uns Menschen gesandt worden. Er ist der einzige Erlo-
ser, der wahre Konig. Ihm allein kommt Ehre zu.

Diese Gedanken brachten Cassian in Widerspruch zum Kaiser-
kult. Das romische Reich duldete die verschiedensten Glaubensformen,
wenn die Frauen und Miénner nur bereit waren, die Kaiserverehrung
durchzufiihren. Dabei reichte es in den meisten Fillen, wenn jemand
einige Weihrauchkorner auf den Kaiseraltar streute, die dabei gemur-
melten Worte durften undeutlich sein. Aber die Tatsache musste be-
zeugt werden: Unserem Kaiser, der in unserem Staat iiber allen steht,
gebiihrt gottlicher Respekt. Um das Jahr 250 wurde wieder einmal
dieses Ritual von allen Einwohnern verlangt. Wer es geleistet hatte,
bekam eine Bescheinigung dariiber, durfte ohne Sorge weiterleben und
wirtschaften.

Viele Christinnen und Christen vollzogen das Ritual. Gerade, weil
es nicht deutlich zu sein brauchte. Hatte nicht der Apostel Paulus selbst
geschrieben: «Jeder sei der Obrigkeit untertan, denn sie stammt von
Gott?»

Aber nicht alle quélten ihre Seele auf diese Art aus dem Di-
lemma. Cassian wusste sich getragen und geleitet vom guten Hirten
Jesus. Er wusste, dass alle Menschen Geschopfe Gottes waren, die einen
besser gestellt, die andern im Elend. Aber niemand sollte «gottlich»
genannt werden. Worte waren fir ihn, den Lehrer, nicht einfach strapa-
zierbare Laute aus dem Mund. Thnen kam Bedeutung zu. Sie driickten
die Wahrheit aus.

Cassian vollzog den Kaiserkult nicht. In seiner Heiligenlegende
lesen wir: «Cassian wurde von seinen Peinigern zum Tode verurteilt und
seinen Schiilern tibergeben. Er wurde an eine Marmorsédule gefesselt,
die ehemaligen Schiiler schrieben mit ihren Metallgriffeln das Urteil in
den Heiligen bis er starb.»

In eben dieser Verfolgung in der Zeit des Kaisers Decius lebte in
Catania eine junge Frau, Agatha.

Sankt Agatha

Endzeit in der Gegenwart

«Ich schime mich des Evangeliums nicht, denn es ist eine Kraft

Gottes zum Heil all jenen, die daran glauben.»(Romerbrief, 1,16)

Dieses Wort driickt die Gedanken, den Glauben Agathas aus. Was
ihr wichtig ist, ist gesagt. Mehr braucht es nicht. Agatha lebt in den letzten




Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 212

IR TR 5
JI\D\L‘I%E g)fui""ﬂ

Tagen der Welt. (Nicht fiir uns, nicht aus unserer Sicht. Aber von ihr selbst
her gesehen.) Jesus Christus wird bald wiederkommen und die Lebenden
und Toten richten. Als Christin gehort sie der Minderheit an, zahlen-
massig. Aber in ihrem Bewusstsein bildet sie mit andern zusammen den
Leib Christi in der Welt, die Gemeinde. Und dieser Leib wird wieder
gemartert werden, wie damals am Griindonnerstag, am Karfreitag ...

Sie lebt in den Schrecken der Endzeit, mit ihren Biirgerkriegen,
und: mit ihren Verfolgungen.

Agatha hitte ein ruhiges Leben fithren konnen. Sie war von
grosser Schonheit, wurde begehrt. Aber nur dem Aussern, Ausserlichen
nachzufolgen wire fiir sie ein Schritt fort vom erahnten Weg.

Wesentlich war ihr, in ithrem Leben den Versuchungen zu
begegnen, mit Festigkeit. Ihre Lebenszeit in dieser sichtbaren Welt ist
eine Zeit der Bewidhrung, anvertraute Zeit von Jesus, der mich mit
seiner Liebe durch die mit Fallstricken versehenen Wege begleitet, der
mir Kraft und seinen Trost gibt, wenn ich durch die schmale Pforte
schreite, statt durch das breite Tor zu gehen. Er selbst wird mir den
Siegeskranz aufsetzen, wenn ich nach der Zeit der Priifungen vor ihm,
vor meinem Erloser stehe!

Von diesem Weltbild her wird klar, dass Agatha in der Ver-
folgungszeit widerstand. Sie widerstand den Folterungen im Geféngnis.

Die heute ver-
schwundene
Kapelle St. Agatha
(romanisch Sontg
Ea) gab der Sied-
lung zwischen
Flirstenaubrugg und
Scharans den
Namen.




Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 213

Sie widerstand dem Heiratsangebot, das der Gouverneur ihr in ihrer
Haft an sie richtete. Sie widerstand, als man ihr die Briiste abschnitt.
Denn sie wusste: «Die kiinftige Herrlichkeit, die Gott fiir uns bereithiilt,
ist so gross, dass alles, was wir jetzt leiden miissen, in gar keinem Ver-
héltnis dazu steht.» (Romerbrief, 8,18)

Diese Festigkeit im Glauben gegen das Unheil kommt in ihrer
Legende so zum Ausdruck: Einmal drohten die Lavamassen des Aetna
thre Stadt Catania zu vernichten. Da trug man in einer Bittprozession
den Schleier der Agatha zur fliessenden Lava hin, worauf diese ihren
Weg dnderten und die Stadt vom sicheren Unter gang verschont blieb.

Sankt Albin

Mut zum Neuen — einer der ersten modernen Europder

Der absolute Gott wéhlt uns beschrinkte Menschen als seine
Partner! Albin lebte in einer zerfallenden Welt. Die iiber Jahrhunderte
so selbstverstdndliche Zentrierung allen Denkens und Handelns auf das
Mittelmeer hin hatte aufgehort zu existieren! Der Handel war durch die
islamischen Eroberungen fast zum Erliegen gekommen. Die Waren-
strome versiegt. Der Frankenstaat unter dem Herrscher Karl Martell,
vollig verarmt. Islamische Heere standen nach ihrem Marsch durch
Spanien und den Languedoc jetzt in Aquitanien und griffen nach Paris.
Karl Martell zog die Notbremse. Er finanzierte das Lehenswesen, (die

Die Ruine der Kapelle Sankt Albin (oder Sankt Alban) steht auf einer Wiese
hoch liber dem nérdlichen Ausgang der Viamala, am alten rechtsrheinischen
Viamala-Weg (Foto DPG).




Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 214

Bezahlung fiir geleisteten Kriegsdienst) mit Kirchengut (das ihm nicht
gehorte)! Unerhort! Zeichen fiir das nahe Ende? Viele sahen es so.

Doch nicht alle stimmten dieser Interpretation zu. Beherzte Leute
aus dem mittleren und nordlichen Europa nahmen die Herausforde-
rungen ihrer Gegenwart an. Sie richteten ihr Augenmerk auf die zu
l6senden Aufgaben. Natiirlich zerfiel alles, auch die Ordnung. Stellen
wir uns vor, welche Wirkung die Tatsache ausiibte, dass ein Machthaber
die Kirchengiiter fiir seine Ziele verwendet! Aber einige sahen hierin
Chance eines Neuaufbaues! Wir horen von Personlichkeiten wie Win-
frith, der latinisiert Bonifazius hiess, oder Witta, (der Weisse), der als
Sankt Albin bekannt wurde. Beide sahen als erstes die Notwendigkeit,
die Menschen, das Volk, das in grosser Unwissenheit lebte, zu betreuen
und zu bilden. Sie waren bereit, dazu kritisch und doch loyal mit den
frankischen Herrschern zusammen zu arbeiten. Ihr Ziel, das Wirken
von Gott in Jesus Christus fiir die bediirftigen Menschen den Volkern in
Mitteleuropa bekannt zu machen, behielten sie in den Augen. Dafiir
schufen sie eine den Bediirfnissen angepasste Organisation der Kirche
(die ja damals die einzige Institution war, die iiber Wissen und Bildung
verfiigte), sie schufen neue Bistiimer. Im Zuge dieser Neuorganisation
wechselte auch das Gebiet unseres Biindnerlandes vom Erzbistum
Mailand zum Erzbistum Mainz. Das heisst, die Kontrolle wechselte von
stidlich der Alpen nach nérdlich der Alpen. Ganz konkret eine Aus-
wirkung davon stellt das Patrozinium von Hohenrétien, St. Johann dar.
Davon gleich unten.

Leute wie Albin aber, die ohne Beriithrungséngste auch die unan-
genehmen Zeitfragen erkannten und mit neuen Ideen nach Losungen
suchten, Leute, die ihre eigene, stark riickstdndige und randstéindige
Weltgegend ernst nahmen, sie schufen die Grundlagen des heutigen
Europal

Sankt Johann

Gott liebt das Recht, nicht die Macht

Vor wenigen Jahren wurde die stark verfallene Kirche durch die
Arbeitsgruppe Hohenrétien wieder gedeckt und instand gesetzt. Die
Besucher erinnern sich so an die kréftige furchtlose Personlichkeit von
Johannes, der Herodes und seinem Hof die Wahrheit sagte. Er bezahlte
mit seinem Leben dafiir. Er war, wie das Jesus bezeugt, sein Vorldufer,
jener, der auf ihn hinwies. Auf dem Isenheimer Altar in Colmar sehen
wir den wilden, ohne dussere Bediirfnisse lebende Johannes, wie er mit
ausgestrecktem Arm auf Jesus weist. Gerade dieser Aspekt wird am Via
Mala-Weg wichtig. Denn, urspriinglich war hier eine St. Victor geweihte
Kirche! Wir wissen um die Kdmpfe der Victoriden, jener Familie, die in
Riatien die Macht ausiibte (von denen viele den Vornamen Victor
trugen) und der Franken, die die Oberherrschaft iiber die Pdsse nach




Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 215

Die Burganlage Hohenratien mit der Kirche St. Johann (Foto DPG)

Italien anstrebten. Die Franken siegten, leider auch blutig und mit Ran-
kiinen (Pater Iso Miiller hat hierfiir die Geschichte von Sigisbert und
Placidus, der beiden Griinderheiligen von Disentis, prignant aufgear-
beitet).

Nach der Eroberung wurde Hohenriétien, einer der strategisch
wichtigen Sitze der Victoriden, von den Franken selbst besetzt und vom
belasteten Namen «St. Victor» kirchenmissig umbenannt zum unbe-
lasteten und den Franken programmatisch niitzlichen «St. Johann»!
Warum das? Wie Johannes, der Vorldufer von Jesus war, so sahen sich
die Franken, aufsteigende Machthaber, als Vorlaufer des eigentlichen
Konigs Jesus Christus! Dieser iiberraschende Gedankengang wird bei
einer Betrachtung der Bilderdecke von St. Martin in Zillis (wieder ein
«frankischer» Heiliger!) klar, wo die Konigsthematik eine entschei-
dende Rolle spielt,damals bezogen auf Friedrich Barbarossa, der genau
als «Vorlaufer» des kommenden Friedensreiches von Jesus interpretiert
wurde! Doch, denken wir hier weiter: Sind nicht an unserem Weg viele
«frankische» Heilige? St. Remigius, St. Albin reihen sich zu St. Martin
und St. Johannes! Aus der fritheren, der Maildnder Zeit bleiben nur
noch St. Agatha, St. Ambrosius und St. Cassian! Wir erkennen hier die
kréftige Politik einer aufstrebenden Macht, die an den so sensiblen
Passwegen zwischen Deutschland und Italien ihren Willen aufprigen
will, auch unter Einbezug des glaubensmiéssigen Bereiches.




Biindner Monatsblatt, Heft 3, 1999 216

So verlassen wir die Heiligen am Via Mala-Weg mit der Anfrage
an uns, ob Glaube und Politik wirklich getrennte Bereiche sind, wie wir
heutigen Westeuropéer das so selbstverstédndlich empfinden. Andere
Weltgegenden fiihren die Auseinandersetzung um diese Problematik
heute noch, und die Antwort ist durchaus nicht vorauszusagen.

Wir sind wieder in unserer Zeit angekommen, in der die Aus-
einandersetzung der Ideen iiber weite Distanzen uns begleitet und
anregt. Die Wanderung iiber den Via Mala-Weg, die Erinnerung an die
Patrozinien dort, fiihrt uns in iiberraschender Aktualitdt mitten hinein.

Pfarrer Jost Keller, Kirchgasse 12, 7000 Chur

Adresse des Autors




	Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala : "Gedanken und Ideen von Menschen aus fernen Zeiten wandern mit mir auf meinem Weg"

