
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1999)

Heft: 3

Artikel: Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala : "Gedanken und Ideen von
Menschen aus fernen Zeiten wandern mit mir auf meinem Weg"

Autor: Keller, Jost

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398729

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 203

Von Jost Keller (nach seinem Vortrag vor dem Verein

KulturRaum ViaMala)

Die Patrozinien am Weg durch
die Via Mala
«Gedanken und Ideen von Menschen aus fernen Zeiten
wandern mit mir auf meinem Weg.»

Die Annäherung an Menschen aus fernen Zeiten ist eine sehr

persönliche Angelegenheit. Der Begriff des «Heiligen» kann uns heutige

Menschen verunsichern, doch sind oft in Heiligenleben unerwartet
moderne Gedanken und Erfahrungen geborgen. Gerade jene «Heiligen»

aus dem Bereich des Kulturweges Via Mala werden bei näherem
Kontakt zu Menschen aus Fleisch und Blut, zu Persönlichkeiten, die

mutige Entscheidungen gefällt haben, zu kräftig gezeichneten Figuren,
deren Wiederentdeckung uns am Ende des 20. Jahrhunderts Freude
macht. Ich selbst wähle jene Seite der Persönlichkeit der Heiligen am
Via Mala-Weg aus, die selbst deren Lebensweg mir eröffnet und die ein
Licht auf den Weg wirft, den ich unter die Füsse nehme. Tun Sie es

ebenso!

Sant Ambriesch: Ambrosius von Mailand
Glaube und grosse Politik
«Es wird nicht durch menschliche Macht und Gewalt gelingen,
sondern durch meinen Geist. Ich, der Herr, sage es.» (Sacharia 4,6)
Ambrosius lebt in einer ganz anders geprägten Zeit als die andern

Namensgeber aus dem Altertum am Via Mala-Weg. Der christliche
Glaube ist nicht mehr in einer Kampfsituation mit dem offiziellen
römischen Reich, als Ambrosius in Trier zur Welt kommt. Um 340

wächst er bereits in einem Haus auf, in dem die Generation seiner
Eltern schon den Glauben als Leitlinie im Alltagsleben erfahren hat, in
dem die Gegenwart von Jesus Christus für viele Leute Wirklichkeit
geworden ist.

Doch was bedeutet das gegenüber dem Wissen der Elite, der
intellektuell gebildeten Oberschicht? Diese lebte viele Jahrhunderte
geprägt von den griechischen Philosophien und ihren Lehren, wusste auch

um die Konkurrenz der orientalischen Heilsreligionen, die ihren
Anhängern Heil und ewiges Leben versprechen, wenn sie deren
Wahrheiten akzeptieren und Bedingungen des Kultes einhalten.

Ambrosius wächst in der Spannung dieser Gedanken auf, erhält
die Bildung und das Wissen der Oberschicht, wird hoher Beamter in der



Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 204

J~^M
¦ ¦ y f- ¦-

: j'y.¦ff-4f
.-

riPTCri
:

Die Ruinen der Kapelle St. Ambriesch, gezeichnet von Jan Hackaert 1655.
Die Kapelle stand unmittelbar südlich des Viamala-Kessels, unter der heutigen

Lokalstrasse.

üblichen Laufbahn an geographisch ganz verschiedenen Orten des

Reiches. Er erlebt die Epoche der sich bekämpfenden Gegenkaiser mit
ihren Bürgerkriegen und den erzwungenen Treueeiden auf
emporkommende Herrscher.

In Mailand, der damaligen Hauptstadt des weströmischen
Reiches, treffen wir ihn, wie er gegen seinen Willen zum Bischof gewählt
wird, auf Zuruf eines Kindes, wie die Legende berichtet. Widerwillig
akzeptiert Ambrosius. Er übernimmt eine Aufgabe, die in jener Zeit des

Kaisers Theodosius gewaltige Herausforderungen stellt. Wie soll der
schwache christliche Glaube sein Profil gewinnen gegen eine Staatslehre

im römischen Reich, die den Kaiser selbst, bis vor wenige
Jahrzehnte, als «Gott auf Erden» interpretierte? Der ganze Hofapparat
erwartete von der «Kirche» eine Unterstützung der staatlichen Politik,
erwartete einen Heilsruf für den Kaiser, erwartete Gebete und
himmlischen Segen für den Herrscher.

Der Hof ist also nicht unglücklich, einen Gebildeten auf dem
Bischofssitz zu wissen, einen der ihren, der weiss, wie man sich benimmt.

Da siegt der Kaiser in Griechenland über einen Widersacher. In
Thessaloniki, der lebendigen Hafenstadt in Mazedonien, hatte man
allerdings auf den Gegenkaiser gesetzt. Theodosius eroberte die Stadt,
die Bevölkerung hatte sich in Panik ins Stadion geflüchtet. Er liess seine
Soldaten gewähren, die dort durch ein Massaker ein Zeichen setzten.
Der Siegreiche kehrt heim nach Mailand. Die Stadt bereitet sich auf
seinen Einzug vor, dankbar, dass die Bürgerkriegsgefahr abgewendet



Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 205

ist. Viele sehen darin ein Zeichen Gottes, der dem unter seinem Segen
stehenden Herrscher den Sieg gab. Theodosius ist jetzt der «Herr des

Erdkreises». Da tritt Ambrosius, der Bischof der Hauptstadt, vor dem
Stadttor dem Kaiserzug entgegen. «Du hast ein sinnloses Massaker
veranstaltet», ruft ihm Ambrosius entgegen, «darum bist du aus der
Gemeinschaft der Christen ausgeschlossen, bis du Busse dafür tust!»

Es stehen sich hier vor Mailand gegenüber: Einerseits der Kaiser,
der die Macht im irdischen Sinne ausübt. Der gesiegt hat. Dessen Sieg
für viele Menschen eine göttliche Bestätigung seiner Macht darstellt.
Auf der anderen Seite: Der Vertreter des Glaubens, der christlichen
Gemeinde, der die Verheissungen des Friedens verkündet, der höher ist
als menschliche Vernunft, als menschliches Handeln. Der die Ver-
heissung der Vergebung auch für die Irrenden im Namen Gottes
verkündet. Der für die Schwachen reden muss.

Welcher Schock! Statt einer berechtigten Siegesfeier, ein kirchlicher

Bann! Die Höflinge sind starr vor Entsetzen! Hier hat ein Bischof

- was ist der schon, wenn er nicht recht tut! - statt Heil zu rufen, statt
Segen zu spenden, den siegreichen Kaiser blossgestellt!

Die ganze Feier ist verdorben! Statt Prunkgelage und Triumphzug
eine gedrückte Stimmung! Der Hof tobt. Schnell sammelt sich der Zorn
auf Ambrosius. Der muss sich in seiner Kirche verbarrikadieren. Ein
Häuflein Getreuer bleibt bei ihm, singt, betet, wacht. Da ist sie wieder,
die Stimmung der Verfolgung, die die Ältesten gerade noch selbst
erlebt haben! Mordanschläge sind geplant.

Die Zeit des Sonntagsgottesdienstes naht. Die Kirche ist nicht so

voll wie sonst immer. In belasteter Atmosphäre beginnt die Feier. Die
Gemeinde weiss, dass die Gegenwart von Jesus Christus besonders in
Zeiten des Leidens, des Bezeugens des Glaubens, verheissen ist. Doch
der Druck auf allen ist enorm! Befindet sich vielleicht ein gedungener
Mörder unter der Gemeinde? Werden die Tore von den enttäuschten
Soldaten eingerannt? Da öffnet sich die Haupttüre. Alle Köpfe drehen
sich nach hinten. Ein Einzelner erscheint. In einem Sack, einem Büs-
sergewand. Asche auf dem Haupt. Demütig kommt er nach vorn. Kniet
vor dem Altar nieder. Alle erkennen jetzt ihren Kaiser Theodosius. Er
bekennt vor der Gemeinde, vor Ambrosius, in Wahrheit aber vor Jesus

Christus seine Schuld am Morden in Thessaloniki. Er hätte es verhindern

können.
Ambrosius, als Leiter der Gemeinde, nimmt die Busse an. Er

richtet den Kaiser wieder auf. Ein Versöhnungskuss besiegelt die Ver-
sühnung. Theodosius ist wieder Kaiser und Mitglied der christlichen
Gemeinschaft zugleich.

Diese Begebenheit hat ganz grosse Auswirkungen für das ganze
Abendland erhalten. Der christliche Glaube konnte sich lösen von einer
Religion, die Heil für die Mächtigen zu spenden hatte.



Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 206

Die Gewichte waren neu gesetzt:
Das Wort des Evangeliums steht über der Macht, auch der

erfolgreichen,
Der Geist steht über der Rechthaberei, kann nicht von ihr
manipuliert werden;
Der Glaube steht über der Stärke.

Ambrosius setzte mit äusserstem persönlichen Mut durch, dass im
Bereich des Christentum immer Hoffnung auf eine menschliche, eine
christliche Politik gesetzt werden darf, gesetzt werden muss und gesetzt
werden kann!

Aus diesem Abschnitt seines Lebens heraus verstehen wir das

bekannte Lied, das er gedichtet hat, erst richtig:
Grosser Gott, wir loben dich (nicht etwa den Kaiser, auch bei

Erfolg)
Herr, wir preisen deine Stärke (nicht die irgendeines Menschen)

vor dir beugt der Erdkreis sich (nicht vor dem mächtigen Kaiser)
und bewundert deine Werke (Nicht die menschlichen Werke)
Wie du warst vor aller Zeit,

so bleibst du in Ewigkeit: (Menschen kommen und vergehen, mit ihnen
ihre Werke).

Sandarmitsch: Sankt Remigius
Zu wem immer ich hingehe - Jesus ist schon da!
Epoche der «Entkolonialisierung» im Altertum. Neue Machtzentren

entstehen bei den Gegnern, das Vertraute wird hinfällig. Neue

Herausforderungen sind da, ich muss mich mit ihnen auseinandersetzen.

Unfreiwillig. Remigius lebt in diesem Spannungsfeld. Ihn kennen

wir gut, über ihn gibt es Originaldokumente. Kein Wunder, wirkte
er doch am Königshof der Franken.

Wie kam er dazu? Die Franken streben die führende Rolle im
entstehenden Ländergebilde nördlich der Alpen an. Die so ersehnte

(und erkämpfte) Schwächezeit der Römer ist da. Die führende Rolle,
die die Franken (wie auch die Burgunder, die Langobarden, die Sueben,
die Alemannen, die Vandalen) anstreben, fällt ihnen doch eher
überraschend zu! Plötzlich ist man nicht mehr nur Stammesfürst,
Häuptlingsfamilie, plötzlich hat man die grosse Macht in den Händen! Und
nun? Was bedeutet das? Wie geht man mit ihr um?

In dieser Situation wirkt Remigius. Er lebt bei den Franken, an
ihrem Hof. Die Königin braucht ihn als ihren Ratgeber, er, der Priester,
bringt seine Bildung, sein Wissen und seinen Glauben mit. Neue Fragen
stellen sich am fränkischen Königshof. Bisher, als Herausforderer der
römischen Macht, trug die Herausforderung selbst die Sinnfrage in
sich: Die Oberherrschaft erobern! Nun aber steht die Sinnfrage in ihrer



Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 207

\ v \
Ober Quotarti/f "*< m

\M
ff Vv-- // \or.s

(titrai672 Bruchi* »

680iSils i.D. m/,,,,44yi W
I

% Bahnhof.

«i (?NS
»? »Pa/az

V^^7/ fe? "7I<

/£/
» J

y / v^
z

Auf die ehemalige
Kapelle St. Remigius
(romanisch
Sandermitg/
Sadarmitsch)
zwischen der Burg
Ehrenfels und dem
Bahnhof Sils weist
nur noch ein
Flurname hin.

ganzen Größe da: Woher begründet sich unsere Königsherrschaft? Wohin

soll sich unser Reich entwickeln?
Hier setzt Remigius ein. Über die alttestamentlichen Könige und

ihre Auseinandersetzungen mit Gott, dem Geber der Herrschaft
berichtet er. Von König David, dem Freund Gottes, der aber auch seine
Herrschaft missbrauchte und dafür von Gott zur Rechenschaft gezogen
wurde. Von König Salomo, dem Weisen, der aber auch den fremden
Göttern huldigte und deshalb seine Dynastie aufs Spiel setzte. Und
besonders von Jesus Christus, dem höchsten König, der Gottes Wille in
Liebe zu den Schwachen und in Demut erfüllte und dafür auf den
höchsten Thron der Herrschaft über die ganze Schöpfung gehoben
wurde. Bei ihm liegt alle Macht. Aus Jesu Hand, so erfuhr Chlodwig, der
Frankenkönig, von Remigius, dürfe er die Herrschaft über sein Land
und das dazu gewonnene Reich entgegennehmen und sie in seinem
Sinne ausüben!

Und so geschah es, dass im Jahre 496 der Frankenhäuptling
Chlodwig von Remigius die Taufe empfing. Er kam in das festlich
geschmückte Gotteshaus, legte seine heidnische Herrschaft vor Jesus



Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 208

Christus nieder und empfing von ihm, durch Remigius, die Herrschaft
im Namen von Jesus Christus wieder, die er als König über sein Reich
im Sinn des Evangeliums für die Armen und Schwachen ausüben wird!
Die Franken erfassen sich langsam, im Verlauf von Jahrhunderten
immer deutlicher als ein Volk, als ein Land, durch das Gott wirken will! So

finden sie Antwort auf die gestellte Sinnfrage. «Gesta Dei per Francorum»

heisst ein Geschichtswerk, das Jahrhunderte später verfasst wird.
Zu Deutsch: «Die Taten Gottes durch die Franken».

Für uns Heutige klingen heutige Ereignisse an. In der laufenden
nachkolonialen Zeit stellen sich für Führungspersonen und neue Eliten
dieselben Sinnfragen wie einst für Chlodwig! Woher begründet sich
meine Herrschaft? In welchem Geist übe ich sie aus? Wir erfahren
täglich, wie entscheidend Antworten auf diese Fragen sind! Und wie

wichtig es ist, wenn Leute wie Remigius zur Stelle sind, die zukunftsträchtige,

uneigennützige und in tiefem Sinn gläubige Beratungen
abgeben können, gerade wenn sie, wie Remigius auch, aus der
abtretenden Herrschaft herauswachsen.

Sankt Martin
Vom Umgang mit Feinden
«...ich aber sage euch: liebt eure Feinde» (Matthäus-Evangelium, 5, 44)

Ein nebliger Herbstmorgen. Die Sonne vermag nicht, sich durch
die feuchte Wand zu drücken. Tausende von Augen-paaren bohren sich
in das Grau hinein. Wir sind irgendwo im Elsass, die römische Legion
fie-bert vor der heutigen Schlacht. Wenn nur der Nebel endlich... Doch
nicht nur deswegen sind alle unruhig. Einer der Befehlshaber hat am
Vorabend sein Kommando hingelegt! Nicht desertiert; feige ist Martinus

nicht, das weiss man. Er soll gesagt haben, die Alemannen gegenüber

könne man nicht einfach immer nur bekriegen. Das seien gar keine
Feinde! Dabei weiss jeder Soldat, was auf Befehlsverweigerung im
Felde steht! Er sei in Haft. Das Ganze habe mit seinem Glauben zu tun,
der sage, ein Mensch solle seinen Feind lieben!

Endlich, gegen Mittag, beginnt der Nebel sich zu lichten.
Schemenhaft tauchen die Umrisse der schönen Oberrheinlandschaft in den
Herbstfarben auf. Doch alle spähen zu den feindlichen Linien, die am
Vorabend hinter den Schanzen sich ebenfalls zur Schlacht einrichteten.
Die letzten Schleier verflüchtigen sich. Da, alle Erblicken genau: nichts.
Nichts mehr. Die Schanzen: leer. Eine Finte? Nein, nichts ist mehr da.

Kein Soldat. Keine Waffe, keine Schlachtordnung. Die Alemannen sind
im Schutz der Nacht abgezogen. Warum? Niemand weiss etwas. Aber da

bringt man diese neue, unerwartete Wendung der Dinge in Beziehung
zur ebenso unfasslichen Kampfverweigerung von Martinus, dem
Kommandierenden. Rasch fliegt dieser Gedanke durch das römische Heerlager.

Martinus kommt frei, nicht vor das Standgericht. Viele der Sold-



Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 209

Mt

< yi ill
--t

i _ »-•

/," r/-j

ii

C/

.:: ¦:

'ff :

Die Schamser
Mutterkirche
St. Martin in Zillis
(Foto DPG)

ner werden sehr nachdenklich. Sollte diese Idee der Feindesliebe, so
absurd sie auf den ersten Blick wirkt, doch göttlichen Ursprungs sein,
vielleicht sogar viel realistischer und zukunftsträchtiger als jedes
Kampftraining?

Martinus quittiert seinen Dienst. Er geht auf die andere Seite.

Aber nicht als Verräter, sondern als Bote. Er bringt die Gedanken von
der Liebe Gottes zu den Menschen der Gegenseite hinüber. Er steigt



Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 210

von seinem hohen Kriegsross herab, viele Taten vollbringt er auf der
anderen Seite. Die bekannte Teilung seines Mantels mit dem nackten
Bettler durch sein Schwert, die auf der alten schweizerischen Hunderternote

abgebildet war und die in vielen Martinskirchen zu sehen ist, in
Zillis ganz hinten in der Bilderdecke.

Martin lebt in Tours im Gebiet des erst werdenden Frankenlandes.
Er lebt ohne Furcht bei den ehemaligen Feinden und eröffnet ihnen die

Gegenwart von Jesus Christus, weil er weiss, dass das Christentum nie eine
römische Staatsreligion sein kann, weil es das gar nicht will. Denn die
Liebe von Gott reicht bis ans Ende der Erde. Das erfassen die Franken
nach und nach. Die Fortsetzung finden Sie bei St. Remigius.

Sankt Cassian

Mein Gewissen und meine Interessen
«In ihm leben, weben und sind wir», (Apostelgeschichte 17,28)
Ein Lehrer, begabt, beliebt. So lernen wir Cassianus in Imola, der

Stadt in der Nähe von Felsina, dem heutigen Bologna, kennen. Er
unterrichtet das Wissen seiner spätrömischen Zeit, vor allem die Denkarten

der verschiedenen Philosophen und der Denkschulen, die sich

von ihnen her entwickelten. Seine Zeit um das Jahr 250 war von einer
Sinnkrise geprägt, zwar blühte äusserlich das Reich, bei allen Krisen,
doch innerlich begannen die Menschen, weiter zu fragen: Worin lebe
ich? Was gibt mir Halt?

Die Philosophien trugen einen Menschen nicht mehr wie früher.
Man begann, sich von ihnen abzukehren, langsam, bei aller äusseren

¦-¦: 'Vi

.'."

HUHU

Die alte Silser Pfarrkirche St. Cassian (Foto Sammlung Meisser im StAGR)



Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 211

Pracht. Auch dem eigenen Reich gegenüber wuchsen die inneren
Anfragen.

Cassian gab Antwort, indem er den Glauben an Jesus Christus in
sein Lehrprogramm bettete. Nicht mehr: «Was gibt mir Halt?» lautete
die Frage, sondern: «Wer gibt mir Halt?»

Jesus Christus ist von Gott, der alle seine Geschöpfe liebt, als der

«gute Hirte» zu uns Menschen gesandt worden. Er ist der einzige Erlöser,

der wahre König. Ihm allein kommt Ehre zu.
Diese Gedanken brachten Cassian in Widerspruch zum Kaiserkult.

Das römische Reich duldete die verschiedensten Glaubensformen,
wenn die Frauen und Männer nur bereit waren, die Kaiserverehrung
durchzuführen. Dabei reichte es in den meisten Fällen, wenn jemand
einige Weihrauchkörner auf den Kaiseraltar streute, die dabei gemurmelten

Worte durften undeutlich sein. Aber die Tatsache musste
bezeugt werden: Unserem Kaiser, der in unserem Staat über allen steht,
gebührt göttlicher Respekt. Um das Jahr 250 wurde wieder einmal
dieses Ritual von allen Einwohnern verlangt. Wer es geleistet hatte,
bekam eine Bescheinigung darüber, durfte ohne Sorge weiterleben und
wirtschaften.

Viele Christinnen und Christen vollzogen das Ritual. Gerade, weil
es nicht deutlich zu sein brauchte. Hatte nicht der Apostel Paulus selbst

geschrieben: «Jeder sei der Obrigkeit Untertan, denn sie stammt von
Gott?»

Aber nicht alle quälten ihre Seele auf diese Art aus dem
Dilemma. Cassian wusste sich getragen und geleitet vom guten Hirten
Jesus. Er wusste, dass alle Menschen Geschöpfe Gottes waren, die einen
besser gestellt, die andern im Elend. Aber niemand sollte «göttlich»
genannt werden. Worte waren für ihn, den Lehrer, nicht einfach
strapazierbare Laute aus dem Mund. Ihnen kam Bedeutung zu. Sie drückten
die Wahrheit aus.

Cassian vollzog den Kaiserkult nicht. In seiner Heiligenlegende
lesen wir: «Cassian wurde von seinen Peinigern zum Tode verurteilt und
seinen Schülern übergeben. Er wurde an eine Marmorsäule gefesselt,
die ehemaligen Schüler schrieben mit ihren Metallgriffeln das Urteil in
den Heiligen bis er starb.»

In eben dieser Verfolgung in der Zeit des Kaisers Decius lebte in
Catania eine junge Frau, Agatha.

Sankt Agatha
Endzeit in der Gegenwart
«Ich schäme mich des Evangeliums nicht, denn es ist eine Kraft
Gottes zum Heil all jenen, die daran glauben. »(Römerbrief, 1,16)
Dieses Wort drückt die Gedanken, den Glauben Agathas aus. Was

ihr wichtig ist, ist gesagt. Mehr braucht es nicht. Agatha lebt in den letzten



Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 212

Vti ,1 Yv" '¦'.-.«tiCsnz;
!£¦

#?N*Loshaltte ft I 1"/«/$b'ûrstèiuiuhxuck '.' I Sogli Giacun

m^äk^äme ;A
*& IdaTtCl

«#

¦%Ziègelhùtteù 097~
ffl 668

Sortm674 ^P- ?sSrts
& J687

<? »/;* fe
thaSt684 A9

M X743 OA

Fr%
5?

fl«
^

Die heute
verschwundene

Kapelle St. Agatha
(romanisch Sontg
Ea) gab der Siedlung

zwischen
Fürstenaubrugg und
Scharans den
Namen.

Tagen der Welt. (Nicht für uns, nicht aus unserer Sicht. Aber von ihr selbst

her gesehen.) Jesus Christus wird bald wiederkommen und die Lebenden
und Toten richten. Als Christin gehört sie der Minderheit an, zahlen-

mässig. Aber in ihrem Bewusstsein bildet sie mit andern zusammen den

Leib Christi in der Welt, die Gemeinde. Und dieser Leib wird wieder

gemartert werden, wie damals am Gründonnerstag, am Karfreitag...
Sie lebt in den Schrecken der Endzeit, mit ihren Bürgerkriegen,

und: mit ihren Verfolgungen.
Agatha hätte ein ruhiges Leben führen können. Sie war von

grosser Schönheit, wurde begehrt. Aber nur dem Äussern, Äusserlichen

nachzufolgen wäre für sie ein Schritt fort vom erahnten Weg.
Wesentlich war ihr, in ihrem Leben den Versuchungen zu

begegnen, mit Festigkeit. Ihre Lebenszeit in dieser sichtbaren Welt ist
eine Zeit der Bewährung, anvertraute Zeit von Jesus, der mich mit
seiner Liebe durch die mit Fallstricken versehenen Wege begleitet, der
mir Kraft und seinen Trost gibt, wenn ich durch die schmale Pforte
schreite, statt durch das breite Tor zu gehen. Er selbst wird mir den

Siegeskranz aufsetzen, wenn ich nach der Zeit der Prüfungen vor ihm,
vor meinem Erlöser stehe!

Von diesem Weltbild her wird klar, dass Agatha in der
Verfolgungszeit widerstand. Sie widerstand den Folterungen im Gefängnis.



Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 213

Sie widerstand dem Heiratsangebot, das der Gouverneur ihr in ihrer
Haft an sie richtete. Sie widerstand, als man ihr die Brüste abschnitt.
Denn sie wusste: «Die künftige Herrlichkeit, die Gott für uns bereithält,
ist so gross, dass alles, was wir jetzt leiden müssen, in gar keinem
Verhältnis dazu steht.» (Römerbrief, 8,18)

Diese Festigkeit im Glauben gegen das Unheil kommt in ihrer
Legende so zum Ausdruck: Einmal drohten die Lavamassen des Aetna
ihre Stadt Catania zu vernichten. Da trug man in einer Bittprozession
den Schleier der Agatha zur fliessenden Lava hin, worauf diese ihren
Weg änderten und die Stadt vom sicheren Unter gang verschont blieb.

Sankt Albin
Mut zum Neuen - einer der ersten modernen Europäer
Der absolute Gott wählt uns beschränkte Menschen als seine

Partner! Albin lebte in einer zerfallenden Welt. Die über Jahrhunderte
so selbstverständliche Zentrierung allen Denkens und Handelns auf das

Mittelmeer hin hatte aufgehört zu existieren! Der Handel war durch die
islamischen Eroberungen fast zum Erliegen gekommen. Die Warenströme

versiegt. Der Frankenstaat unter dem Herrscher Karl Martell,
völlig verarmt. Islamische Heere standen nach ihrem Marsch durch
Spanien und den Languedoc jetzt in Aquitanien und griffen nach Paris.

Karl Martell zog die Notbremse. Er finanzierte das Lehenswesen, (die

:'W:>
-3^¦w-""B*/

4
~~4*v&ff.

: ¦

"4-

,¦:....

Die Ruine der Kapelle Sankt Albin (oder Sankt Alban) steht auf einer Wiese
hoch über dem nördlichen Ausgang der Viamala, am alten rechtsrheinischen
Viamala-Weg (Foto DPG).



Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 214

Bezahlung für geleisteten Kriegsdienst) mit Kirchengut (das ihm nicht
gehörte)! Unerhört! Zeichen für das nahe Ende? Viele sahen es so.

Doch nicht alle stimmten dieser Interpretation zu. Beherzte Leute
aus dem mittleren und nördlichen Europa nahmen die Herausforderungen

ihrer Gegenwart an. Sie richteten ihr Augenmerk auf die zu
lösenden Aufgaben. Natürlich zerfiel alles, auch die Ordnung. Stellen
wir uns vor, welche Wirkung die Tatsache ausübte, dass ein Machthaber
die Kirchengüter für seine Ziele verwendet! Aber einige sahen hierin
Chance eines Neuaufbaues! Wir hören von Persönlichkeiten wie Win-
frith, der latinisiert Bonifazius hiess, oder Witta, (der Weisse), der als

Sankt Albin bekannt wurde. Beide sahen als erstes die Notwendigkeit,
die Menschen, das Volk, das in grosser Unwissenheit lebte, zu betreuen
und zu bilden. Sie waren bereit, dazu kritisch und doch loyal mit den
fränkischen Herrschern zusammen zu arbeiten. Ihr Ziel, das Wirken
von Gott in Jesus Christus für die bedürftigen Menschen den Völkern in
Mitteleuropa bekannt zu machen, behielten sie in den Augen. Dafür
schufen sie eine den Bedürfnissen angepasste Organisation der Kirche
(die ja damals die einzige Institution war, die über Wissen und Bildung
verfügte), sie schufen neue Bistümer. Im Zuge dieser Neuorganisation
wechselte auch das Gebiet unseres Bündnerlandes vom Erzbistum
Mailand zum Erzbistum Mainz. Das heisst, die Kontrolle wechselte von
südlich der Alpen nach nördlich der Alpen. Ganz konkret eine
Auswirkung davon stellt das Patrozinium von Hohenrätien, St. Johann dar.

Davon gleich unten.
Leute wie Albin aber, die ohne Berührungsängste auch die

unangenehmen Zeitfragen erkannten und mit neuen Ideen nach Lösungen
suchten, Leute, die ihre eigene, stark rückständige und randständige
Weltgegend ernst nahmen, sie schufen die Grundlagen des heutigen
Europa!

Sankt Johann
Gott liebt das Recht, nicht die Macht
Vor wenigen Jahren wurde die stark verfallene Kirche durch die

Arbeitsgruppe Hohenrätien wieder gedeckt und instand gesetzt. Die
Besucher erinnern sich so an die kräftige furchtlose Persönlichkeit von
Johannes, der Herodes und seinem Hof die Wahrheit sagte. Er bezahlte
mit seinem Leben dafür. Er war, wie das Jesus bezeugt, sein Vorläufer,
jener, der auf ihn hinwies. Auf dem Isenheimer Altar in Colmar sehen

wir den wilden, ohne äussere Bedürfnisse lebende Johannes, wie er mit
ausgestrecktem Arm auf Jesus weist. Gerade dieser Aspekt wird am Via
Mala-Weg wichtig. Denn, ursprünglich war hier eine St. Victor geweihte
Kirche! Wir wissen um die Kämpfe der Victoriden, jener Familie, die in
Rätien die Macht ausübte (von denen viele den Vornamen Victor
trugen) und der Franken, die die Oberherrschaft über die Pässe nach



Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala 215

¦ -,:•:

m

::
V":

:::

Die Burganlage Hohenrätien mit der Kirche St. Johann (Foto DPG)

Italien anstrebten. Die Franken siegten, leider auch blutig und mit
Rankünen (Pater Iso Müller hat hierfür die Geschichte von Sigisbert und
Placidus, der beiden Gründerheiligen von Disentis, prägnant aufgearbeitet).

Nach der Eroberung wurde Hohenrätien, einer der strategisch
wichtigen Sitze der Victoriden, von den Franken selbst besetzt und vom
belasteten Namen «St. Victor» kirchenmässig umbenannt zum
unbelasteten und den Franken programmatisch nützlichen «St. Johann»!
Warum das? Wie Johannes, der Vorläufer von Jesus war, so sahen sich
die Franken, aufsteigende Machthaber, als Vorläufer des eigentlichen
Königs Jesus Christus! Dieser überraschende Gedankengang wird bei
einer Betrachtung der Bilderdecke von St. Martin in Zillis (wieder ein
«fränkischer» Heiliger!) klar, wo die Königsthematik eine entscheidende

Rolle spielt, damals bezogen auf Friedrich Barbarossa, der genau
als «Vorläufer» des kommenden Friedensreiches von Jesus interpretiert
wurde! Doch, denken wir hier weiter: Sind nicht an unserem Weg viele
«fränkische» Heilige? St. Remigius, St. Albin reihen sich zu St. Martin
und St. Johannes! Aus der früheren, der Mailänder Zeit bleiben nur
noch St. Agatha, St. Ambrosius und St. Cassian! Wir erkennen hier die

kräftige Politik einer aufstrebenden Macht, die an den so sensiblen

Passwegen zwischen Deutschland und Italien ihren Willen aufprägen
will, auch unter Einbezug des glaubensmässigen Bereiches.



Bündner Monatsblatt, Heft 3,1999 216

So verlassen wir die Heiligen am Via Mala-Weg mit der Anfrage
an uns, ob Glaube und Politik wirklich getrennte Bereiche sind, wie wir
heutigen Westeuropäer das so selbstverständlich empfinden. Andere
Weltgegenden führen die Auseinandersetzung um diese Problematik
heute noch, und die Antwort ist durchaus nicht vorauszusagen.

Wir sind wieder in unserer Zeit angekommen, in der die
Auseinandersetzung der Ideen über weite Distanzen uns begleitet und

anregt. Die Wanderung über den Via Mala-Weg, die Erinnerung an die
Patrozinien dort, führt uns in überraschender Aktualität mitten hinein.

Pfarrer Jost Keller, Kirchgasse 12,7000 Chur Adresse des Autors


	Die Patrozinien am Weg durch die Via Mala : "Gedanken und Ideen von Menschen aus fernen Zeiten wandern mit mir auf meinem Weg"

