Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1998)

Heft: 1

Artikel: Die Wetterglocke von Trun : Aufklarung im Banne des Mythos
Autor: Caduff, Gian Andrea

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-398705

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Wetterglocke von Trun 29

Gian Andrea Caduff

Die Wetterglocke von Trun:
Aufklarung im Banne des Mythos

Im Jahre 1784 dusserte sich die biindnerische Zeitschrift «Der
Sammler» in einem lingeren Artikel «Uber das Lauten der Glocken bei
Ungewittern». Darin wird der Niederldnder Pieter van Musschenbroek
zitiert, in naturwissenschaftlichen Fragen eine Autoritédt der damaligen
Zeit: «In der That sind Kanonenschiisse im Stande, in der Luft eine
grosse Bewegung zu verursachen, und die Materie des Blitzes zu zer-
streuen, indem dadurch ihre Zusammenhéufung verhindert, oder wenn
solche schon geschehen ist, vertheilet wird. Das Lauten der Glocken ist
in diesem Betracht auch nicht ohne Nutzen, jedoch von weit geringerer
Wirkung, weil es nur eine wellenformige Bewegung der Luft hervor-
bringt. Es ist nothig anzumerken, dass dieses Liduten der Glocken
zuweilen mehr Schaden als Nutzen gestiftet hat. Man findet davon ein
ganz merkwiirdiges Beispiel in den Denkschriften der konigl. Aka-
demie der Wissenschaften in Paris vom Jahr 1719. In Niederbretagne
nemlich schlug 1718 der Strahl in 24 Kirchen, nur in einem Striche Lan-
des, der sich von Laudernau bis St. Paul de Leon erstrekt, und das
gerade in solche Kirchen, in denen man um das Gewitter abzutreiben,
geldutet hatte.»! Kein Wunder, dass — wie «Der Sammler» anmerkt —
«man von der physischen Schéidlichkeit des Glockenldutens bei einem
Gewitter» iiberzeugt war und «der Generalprocureur des Parlaments
zu Nancy» 1781 die Geistlichkeit deshalb ersuchte, «ihre Pfarrkinder
ernstlich zu ermahnen, die hergebrachte Gewohnheit, bei einem nahen
Donnerwetter zu lduten, ganzlich abzustellen.»? Der Artikel schliesst
mit der Bemerkung, dass gegen Blitzschlag die Montage eines Blitzab-
leiters vielleicht doch eine effizientere Vorsorge sein konnte als ein
Léutverbot.

Soweit ein Auszug aus dem Text, den «Der Sammler» als Zitat
aus Musschenbroeks «Naturlehre» ausgibt. In Wirklichkeit jedoch, ver-
mute ich, handelt es sich nicht um ein eigentliches Zitat, sondern eher
um eine Paraphrase. Der genannte Titel fithrt ndmlich zunichst auf
Musschenbroeks «Grundlehren der Naturwissenschaft», nach Cornelis
de Paters ausfiihrlicher Bibliographie tiberhaupt das einzige seiner Wer-
ke, das ins Deutsche iibersetzt wurde.*> Doch, obwohl sich Musschen-




Biindner Monatsblatt, Heft 1, 1998 30

broek in diesem Werk tatsdchlich mit dem Lauten der Kirchenglocken
wihrend eines Gewitters beschiftigt und seinen Nutzen bezweifelt,
fasst er sich viel kiirzer, und manches, was im «Sammler» ausgeschrie-
ben erscheint, ist nur iiber die Anmerkungen zugénglich.* Der Verfasser
des «Sammler»-Artikels oder seine Quelle konnten aber auch ein nur in
der lateinischen Fassung erschienenes Werk Musschenbroeks direkt be-
nutzt haben. In Frage kommt die 1762 erschienene Introductio ad
philosophiam naturalem, denn diese «Einfiihrung in die Naturphiloso-
phie» trifft sich insbesondere in folgenden zwei Punkten mit dem
«Sammler»: Einerseits rangiert noch vor dem Léuten der Kirchenglok-
ken das Abfeuern von Geschiitzen, zum andern empfehlen beide Texte
als wirksamen Schutz gegen Blitzschlag die Installation eines Blitzablei-
ters.’
Ak ok

Die Vorstellung, dass das Lauten der Kirchenglocken ein drohen-
des Unwetter abwehre, ist uns fremd geworden und wird wohl eher mit
Magie als mit Kirche assoziiert. Dennoch war es die iibliche Methode in
der Zeit vor der Erfindung der Hagelrakete, und in manchem Kirch-
turm hing eine spezielle Wetterglocke. So soll auch in Trun eine 1673
gegossene, inzwischen wieder eingeschmolzene Glocke die Inschrift ge-
tragen haben: Sit procul a nobis tempestas; avertas o truces Deucalionis
anovas.® «Bei dieser Inschrift spiirt man die Feder des Humanisten, die
an ovidischer Versmelodie die Feinheiten der Bewegung sich angelernt
hatte», merkt Caminada dazu an - ein Urteil, das zu wohlwollend aus-
gefallen ist.” Bekanntlich konnte sich Ovid schriftlich nicht anders als in
Versen dussern;® was dem antiken Versvirtuosen unméglich war, gelang
dem Verfasser der Glockenaufschrift jedoch miihelos. Lesung und
Ubersetzung der Inschrift sind mit Ausnahme des letzten Wortes unpro-
blematisch: «Fern sei von uns das Ungewitter, wende ab die schreckbare
Deukalionsflut!» iibersetzte Caminada, obwohl es ein Wort anova im
Sinne von <Flut> nicht gibt. Belegt ist anova nur als Variante zu annona
(Abgabe, Tribut).” Sinngemdiss iibersetzt miisste der Schluss der In-
schrift demnach lauten: «Halte uns die Deukalionssteuer vom Hals!»
Deukalion (zusammen mit seiner Frau Pyrrha) ist nach dem griechi-
schen Mythos derjenige Heros, der die Sintflut iiberlebt hat und somit
dem alttestamentlichen Noah entspricht; durch Ovids Metamorphosen
ist er in die humanistische Bildungstradition eingegangen und darum
auch dem Verfasser der Glockeninschrift bekannt.!’® Derselbe Ovid
nennt nun in einem andern seiner Werke die Sintflut Deucalionis
aquas;"! dieser Sachverhalt macht es wahrscheinlich, dass bei Caminada
ein Lesefehler vorliegt und anstelle des merkwiirdigen anovas das
durch Parallelstellen gestiitzte aquas auf der Glocke gestanden hat. Da
bis heute bei der Wiedergabe lateinischer Texte nicht immer zwischen
den beiden Lauten <u> und «v> unterschieden wird, miisste nur ein <q»




Die Wetterglocke von Trun 31

falsch gelesen worden sein, was am leichtesten zu begreifen wire, wenn
es sich um Grossbuchstaben einer Frakturschrift gehandelt hitte.’? Als
letzte — doch eher unwahrscheinliche — Moglichkeit miisste noch eine
abgekiirzte Schreibweise von Deucalionis aquas novas (eine neuerliche
Deukalionsflut) in Betracht gezogen werden, wobei die Abkiirzung
a(quas) nicht erkannt worden und deshalb unaufgelost geblieben wiire.

Wie dem auch sei: Auf den Sinn der Glockeninschrift hat die Un-
sicherheit in der Lesung keinen Einfluss. Mit der Metapher einer «Deu-
kalionssteuer», d.h. einer vom Flutheros auferlegten Steuer, konnten
durchaus Ernteverluste infolge eines Unwetters gemeint sein. Doch
weniger gesucht scheint mir die Metapher «Deukalionsflut» zu sein,
wenn es um eine von der Wetterglocke abzuwehrende Naturkatastro-
phe geht. «Deukalionsflut» kann sehr wohl ein mit einer Sintflut ver-
gleichbares Unwetter meinen, wie ja auch heute noch Nachrichtenspre-
cher von «sintflutartigen Regenfillen» zu sprechen pflegen. Der Name
<Deukalion> hat hier die Funktion des deutschen Suffixes «-artig> iiber-
nommen: Da sich die biblische Sintflut ja nicht mehr wiederholen wird,
kann eine entsprechende Katastrophe allein der heidnischen gleich, je-
ner biblischen hochstens dhnlich sein.!?

Die Erwidhnung einer heidnischen Sagenfigur auf der Glocke ei-
ner katholischen Kirche iiberrascht, insbesondere in Anbetracht der
Tatsache, dass die Surselva unter dem Einfluss des Klosters Disentis
dem aufklérerisch-sdkularisierend wirkenden Humanismus und seinem
Aufgreifen antiker Ideale immer ablehnend gegeniibergestanden hat.
Diese kulturelle Situation der Surselva hat G. G. Derungs mit folgenden
Worten auf den Punkt gebracht: «La cardientscha cumbatta la cultura
antica.» Dazu verweist er auf zwei Strophen in der «Consolaziun dell’
Olma devoziusa», in denen gerade auch gegen Ovid polemisiert wird:!*

Nu’ ei Vergili, nu’ ei Ovidi?
Nu’ ei gl’ Orazi, nu’ Martial?
Lur poesia, lur garmaschia
passad’ ei via ed id” a mal.

Den «lokalen Anstrich» der Trunser Glockenaufschrift betrach-
tete bereits Caminada als gegeben wegen der nicht geringen Uber-
schwemmungsgefahr, der das Gemeindegebiet ausgesetzt ist. F. Maissen
ist ihm darin gefolgt und erwiihnt die Uberschwemmungen des Rheins,
insbesondere Riifen aus dem Einzugsgebiet des Dorfbaches, d.h. des
Ferrerabaches aus der Val Punteglias, wie auch aus der parallel dazu
verlaufenden Val Sinzera und der siidlich des Rheins gelegenen Val
Zavragia; hinzu kommen die immer moglichen Lawinen.” In einem im
«Biindner Jahrbuch» von 1983 erschienenen Artikel vertieft T. Murk
diesen lokalen Bezug noch, indem er die Aufschrift mit einer jeweils an
einem Sonntag im Oktober durchgefithrten Prozession verkniipft, bei
der die Einwohner von Trun von der Pfarrkirche weg in nordlicher




Biindner Monatsblatt, Heft 1, 1998 32

Richtung zum Ferrerabach hinaufziehen. Der feierliche Zug endet an
einem erhohten Punkt, wo ein Feldsegen erteilt und um die Abwendung
der von jenem Bach her drohenden Riifegefahr gebetet wird. «Ob nicht
schon die Heiden diesen Gang machten, da ja Deukalion ein Sohn heid-
nischer Gotter war?» fragte sich Murk.'

Dass bei der Frage nach der Herkunft der Vorstellung vom
Wetterlduten bis in die Antike zuriickgegangen werden muss, war schon
dem «Sammler» klar; die Begriindung dafiir will er wieder bei seinem
Gewidhrsmann Musschenbroek gefunden haben: «Aber ich déchte, we-
der die Vernunft, noch die h. Schrift lehrten uns dergleichen etwas. So
wie diese Meinung sich selbst durch ihre Ungereimtheit widerlegt, und
sie deswegen nicht einmal verdient untersucht zu werden, so begniige
ich mich damit hier anzumerken, dass sie wahrscheinlicher Weise ihren
Ursprung aus der Schule des heidnischen Philosophen Plato ggenommen
hat, in welcher man lehrte, dass die bosen Geister (d.h. die Verursacher
von Blitz und Donner [der Verf.]) ihre Herrschaft in der Luft ausiib-
ten.»'” Der summarische Hinweis auf Plato meint die Exegese einer
Stelle aus Platons Symposion, die wirkungsgeschichtlich so einfluss-
reich gewesen ist, dass sie liber Xenokrates und Plutarch zum Aufbau
einer eigentlichen, auch vom Christentum adaptierten Ddmonenlehre
gefithrt hat.!® Konsultiert man jedoch volkskundliche Materialsamm-
lungen wie etwa den Registerband zu Biichlis «Mythologischer Landes-
kunde», zeigt es sich, dass man Plato hier etwas voreilig zum alleinigen
Stindenbock gemacht bzw. dass man ihm zu viel der Ehre antut, wenn
der Glaube an die Existenz von Dédmonen einzig und allein auf ihn zu-
riickgefiihrt wird - so allgemein und iiber das Wetterlduten hinaus ver-
breitet ist er. Im Zusammenhang mit dem iibergeordneten Stichwort
«Glockenlduten» verzeichnet allein der erwédhnte Registerband ein rei-
ches Belegmaterial fiir das damit verkniipfte Brechen der Macht von
Geistern, Hexen und sogar der des Teufels,”” und die «Rdtoromanische
Chrestomathie» verzeichnet ebenfalls das Motiv «Glockenton bannt
Hexenmacht».?* Die internationale Verbreitung des Motivs bezeugt das
«Handworterbuch des deutschen Aberglaubens»: Geistervertreibungs-
rituale mit Glocken und Schellen, mithin auch Entsprechungen zum
Brauch des Chalanda Marz, sind derart zahlreich belegt, dass schwerlich
alles auf die Ddmonen der Akademie zuriickgefiihrt werden kann.*!
Lange vor Platon kannte iiberdies bereits der Alte Orient gefliigelte
Winddidmonen, die Krankheiten verursachten.?

Unwetterkatastrophen bedeuten einen Einbruch in die gewohnte
Ordnung des Alltags, und so ist es nur natiirlich, wenn gerade die Natur-
gewalten in der Gestalt von Damonen personifiziert werden. Noch
Jeremias Gotthelf hat von der iiber die Ufer tretenden Emme folgendes
geschrieben: «Er allein da oben (ein uralter, weissbartiger Greis [der
Verf.]) hatte die Sage von der Emmenschlange noch nicht vergessen:




Die Wetterglocke von Trun ' 33

wie ndmlich der zu besonderer Grosse anschwellenden Emme eine un-
geheure Schlange voran sich winde, auf ihrer Stirne ein griin Zwerglein
tragend, welches mit méichtigem Tannenbaum ihren Lauf regiere; wie
Schlange und Zwerglein nur von Unschuldigen gesehen wiirden, von
dem siindigen erwachsenen Geschlecht aber nichts als Fluss und Tan-
nenbaum.»” Eine interessante Parallele zu dieser Vorstellungswelt bie-
tet das alttestamentliche Buch «Hiob», das die Bedrohung der Schop-
fung und damit der dem Menschen das Leben sichernden gottlichen
Ordnung durch mythische Tierwesen wie Himmelsschlange, Behemot
und Leviatan kennt.*

Wenn die oben herangezogenen Materialsammlungen Glocken-
lduten zwar als Vertreibungsritual gegen die verschiedensten ddmoni-
schen Michte kennen, ausgerechnet Wetterddmonen jedoch in den
Listen fehlen, wird nur das Selbstverstédndliche nicht eigens erwihnt; die
Verkniipfung von Unwettern mit Ddmonen bezeugen sie allemal. Wie
Biichli berichtet, soll noch um 1800 das Beschworungsritual eines Pfar-
rers rote Widder aus dem hochgehenden Nolla herausgetrieben und so
die Uberschwemmungsgefahr gebannt haben.” In die Liicke springen
ferner Lycosthenes, Hans Ardiiser und die Flurnamenforschung. Das
Prodigienbuch des erstern deutet das Auftreten sog. homines pilosi
(<haarreicher» Menschen), was genau der Vorstellung entspricht, die
man sich von den in Graubiinden gut bezeugten Wilden Leuten machte,
als Vorzeichen kommender Katastrophen.?® Vor allem aber ist hier
«Hans Ardiiser’s Riétische Chronik» anzufiihren, die fiir das Jahr 1591
folgendes verzeichnet: «Am karfrytag ist der himel mit vilen wunder-
baren roten vnd fiierigen strymen {iberzogen gewesen. Es sind diser zyt
wilde letith gefunden worden, die man vf Rom dem Bapst zuogsent
hat. Am 27. meien, als es 24 stunden nach einandren geregnet, sind alle
bidrgwasser mit solcher vngestiimigkeit angeloffen, das vilen landen
grosser schaden zuogestanden ist.»*”” Die Damonisierung der Naturge-
walten widerspiegelt sich auch in der romanischen Bezeichnung eines
Wildbachs als dargun (Drache). Bezeichnenderweise findet sich diese
Metaphorik gerade auch im Zusammenhang mit dem Ferrerabach, dem
ja die erwédhnte Prozession gilt. Die Val da Plattas, d.h. ein Seitentédlchen
der Val Punteglias, wird namlich auch Val dil Dargun genannt.”® Der
Ziircher Romanist J. Jud beruft sich auf den Ortsnamenforscher J. U.
Hubschmid, wenn er darauf hinweist, dass es sich dabei um eine west-
lich wie Ostlich des Gotthards weitverbreitete Metaphorik handelt.
Uberraschenderweise gehen nun im Einflussbereich der Romania
gewisse Flussnamen wie z.B. Drac (Zufluss der Isére) nicht wie sonst
iiblich auf eine Akkusativform, sondern «auf den Vocativ-Nominativ
DRACO zuriick, als ob gewissermassen der Drache durch sprachliche
Beschworung und Abwehrgeste am Erscheinen verhindert werden

SOH.»29
kosk ok




Biindner Monatsblatt, Heft 1, 1998 34

Das Wetterlduten setzt in erster Linie nicht den Glauben an Da-
monen voraus, wie «Der Sammler» es uns glauben machen mochte, son-
dern an ihre Bannung durch das Geldut. Dem Anschlagen von Metall
schreiben aber gerade andere Quellen als Plato eine magische Wirkung
auf Damonen und Geister zu; die Vorstellung ist aussergriechisch sogar
eindeutiger belegt.*® Die griechischen Zeugnisse stiitzen nédmlich vor
allem die Lehre der Pythagorier, dass sich im tonenden Metall ein darin
gefangener Ddmon kundtue. Dem Wetterlduten vergleichbar ist erst
die sublimierte Form dieser Vorstellung, die Musikmagie, deren be-
kanntester Vertreter Orpheus die wilden Tiere durch sein Spiel zu zih-
men vermag, und der griechische Chorlyriker Pindar dichtete: «Golde-
ne Leier, Apollons und der veilchenlockigen Musen wahrhaft recht-
massiger Besitz, ... selbst dem zielenden Blitz 16schst du aus sein ewiges
Feuer.»** Derselben Vorstellungswelt verdankt sich das Motto zu Schil-
lers «Glocke»: fulgura frango — Blitze breche ich.

Die Christen waren sich nicht allein der zweifelhaften Vergangen-
heit des Wetterldutens, sondern des Gebrauchs von Glocken tiberhaupt
durchaus bewusst. Der eine Weg, diesen im Kern vorchristlichen Brauch
beizubehalten und ins Christentum zu integrieren, fiihrte iber die Um-
deutung der Funktion des Liutens. Nicht mehr Abwehr war nun der
Zweck, sondern Alarmierung; entsprechend vermied man den an Ma-
gie anklingenden Begriff des Wetterldutens und sprach vom Sturmléu-
ten, insbesondere Protestanten scheinen diese Deutung bevorzugt zu
haben.”® Eine andere Methode bestand darin, dass fein sduberlich
zwischen dem Lauten mit geweihten und ungeweihten Glocken unter-
schieden wurde; es war fortan natiirlich die Weihe und nicht der Glok-
kenklang, welcher die Ddmonen in die Flucht schlug. Durch diese Kom-
bination der Motive «Glockenklang> und «christlich geweiht> kommt es
zu einer Motivverdoppelung; manche mogen darin sogar eine Verstér-
kung der Wirkung gesehen haben.*® Damonenvertreibung durch den
- Klang geweihter Glocken widerspiegelt sich in einer Sage aus dem
Prittigau, nach der die «Wild-Liitli» aus Schuders verschwanden, so-
bald die erste Glocke im Kirchturm hing.*

Sobald aber nicht mehr das Metall, sondern die Weihe, d.h. die
Integration in den christlichen Kult, wirkungsméchtig wird, kann jede
geweihte Handlung dieselbe Wirkung ausiiben. Der Pfarrer wird gewis-
sermassen zum Zauberer und vermag das Unwetter zu stoppen, eine
Vorstellung, die ebenfalls bei Biichli dokumentiert ist.** Die Handlung,
urspriinglich in einer akuten Notsituation durchgefiihrt, kann dann
auch von dieser gelost und vorbeugend angewendet werden: man ldutet
jetzt nicht zur Abwehr eines gegenwirtigen, sondern erst zukiinftigen

37
Unwetters. -




Die Wetterglocke von Trun 35

Murk hatte durchaus recht, wenn er die Truner Flurprozession mit
der Wetterglocke zusammenbrachte: es ist der gleiche Motivkomplex.
Natiirlich ldsst sich niemals der Nachweis fiihren, dass bereits die vor-
christliche Bevolkerung von Trun eine solche Prozession kannte. Was
hingegen nachgewiesen werden kann, ist die Existenz derartiger Flur-
umgénge bereits in antiker Zeit. Das Paradebeispiel aus unserem
Kulturraum sind natiirlich die beim alten Cato erwidhnten Ambarvalia.
In seiner Schrift «Uber die Landwirtschaft» erwihnt er den Brauch,
dass der romische Bauer jeweils im Mai einen festlichen Umgang um
seinen Grundbesitz durchfiihrte, um ihn kultisch zu weihen. Der Bauer
opferte dabei ein Schwein, einen Widder und einen Stier, und in seiner
Rolle als Opferpriester sprach er folgendes Gebet: «Vater Mars, ich bete
zu dir und flehe dich an, dass du mir, meinem Heim und Haushalt gné-
dig und geneigt bist; zu diesem Zweck habe ich das Opfer von Schwein,
Schaf und Stier befohlen ..., damit du Krankheiten, bekannte und noch
nie gesehene, Unfruchtbarkeit und Verwiistung, Ungliick und Unwetter
verhinderst, abwehrst und vertreibst.»*® Die Prozession von Trun ist
nicht die einzige, die letztlich auf ein Ritual zur Bannung der Naturge-
walten zuriickgeht und es durch die Umwandlung des Bannspruchs in
ein Gebet in die christliche Gedankenwelt integriert.** So ist in den
Alpensagen die Beschworung allzu stark wachsender Gletscher mit Hil-

Pfarrkirche St. Martin
in Trun. Zeichnung von
Johann Rudolf Rahn,
1873.




Biindner Monatsblatt, Heft 1, 1998 36

fe von Gebet und Heiligenbild ein geldufiges Motiv geworden. Was die
Sage als einmaliges Ereignis darstellt, kann zum Anlass einer jéhrlich
durchgefiihrten Prozession werden, so dass die Erinnerung an das Ge-
lingen und damit der Glaube an die Moglichkeit seiner Wiederholbar-
keit von Generation zu Generation weitergegeben wird.*

Ganz generell hat sich in unserem Kulturraum die Vorstellung
herausgebildet, dass der Mensch durch ein bestimmtes Verhalten, das
die Gesellschaft als fromm betrachtete, die Naturgewalten zu beeinflus-
sen vermag. So stoppt allein schon der Schleier der heiligen Agatha ei-
nen Lavaausbruch des Atna.*! Doch bereits der altgriechische Mytho-
graph Konon tberliefert die Geschichte von den zwei Briidern aus
Catania, die einen Ausbruch desselben Vulkans zusammen mit ihren
Eltern nur deswegen iiberlebten, weil die Lava genau um den Platz, wo
sie gerade standen, herum floss und so eine rettende Insel frei liess.
Konon begriindet dieses Wunder mit dem selbstlosen Einsatz der Brii-
der zugunsten der Eltern; der Platz heisse immer noch «Platz der From-
men».* Damit kommt gegen alle Erfahrung der Gedanke der Theo-
dizee mit hinein: Den Frommen und Schuldlosen wird nie eine Kata-
strophe treffen. Oder umgekehrt formuliert: Naturkatastrophen sind
eine selbst verschuldete Strafe Gottes, vor der den Menschen allenfalls
noch eine aussergewOhnliche Leistung wie ein schweisstreibendes
Betritual des Pfarrers retten kann.*® Dass sich ein christlicher Geistli-
cher damit auf die gleiche Stufe wie ein Medizinmann stellt, der seine
Zaubermittel gegen zuviel Regen einsetzt, scheint nicht weiter gestort
zu haben. In einer amerikanischen Sintflutsage bannt ein Medizinmann
die ansteigende Flut nicht anders als der heilige Zenon, der in Verona
eine Uberflutung der ihm geweihten Kirche verhindert haben soll.#
Das Motiv der Schuld kénnte in der Truner Glockenaufschrift noch
durchscheinen. Die Metapher von der «Deukalionsflut», d.h. den «sint-
flutartigen Regenféllen», enthielt damals vielleicht {iber das uns gelédufi-
ge Versténdnis hinaus noch die zusétzliche Bedeutung der Bestrafung
durch eine Naturkatastrophe vergleichbar jener mythischen Strafe im
Alten Testament.

* okock

«Der Sammler», herausgegeben von der «Gesellschaft landwirt-
schaftlicher Freunde», der sog. biindnerischen 6konomischen Gesell-
schaft, gehoOrt zu jenen Zeitschriften, die im Volk populidr zu machen
versuchten, was die Philosophiegeschichte mit «Aufkldrung» bezeich-
net. Sein Hauptzweck war die Vermittlung neuerer, naturwissenschaft-
lich fundierter Kenntnisse an die der Tradition oder — wie einer seiner
Autoren es nannte — dem «Aberglauben» ergebenen Biindner Bau-
ern.” Von dieser Position her ist die Stossrichtung des eingangs zitierten
Artikels zu verstehen: Das gemeine Volk soll nicht mehr an Wetter-
ddmonen und untaugliche Methoden zu deren Abwehr glauben, son-




Die Wetterglocke von Trun 37

dern sich die neuen Erkenntnisse und Entdeckungen zunutze machen:
«Dass tibrigens heut zu Tage, wo die Naturforscher die Natur und Ur-
sachen des Gewitters besser kennen gelernt haben, zur Sicherstellung
der Gebdude Strahlableiter verfertiget werden, ... ist eine bald allge-
mein bekannte Sache.»*

Diese fortschrittliche Haltung, die «Der Sammler» vertritt, lohnt
es sich zu iiberdenken. Das Resultat einer derartigen Reflexion besté-
tigt, was H. Voges in folgenden Sétzen zusammengefasst hat: «Das frithe
Denken wendet sich der Natur zu und versucht sie der Selbsterhaltung
und dem Wohlergehen gefiigig zu machen. Eine Haltung, die die Natur
unter Kontrolle zu halten versucht, unterliegt der menschlichen Lern-
fahigkeit, und so vollzieht sich ein Fortschritt in drei Etappen: von der
Magie zur Religion und von ihr zur Wissenschaft. Ende und Anfang gei-
stigen Fortschritts dhneln sich insofern, als sie beide auf einen Glauben
an unpersonliche Kréfte bauen. Magie und Wissenschaft unterscheiden
sich nur durch das Verfahren, mit dem sie die Natur in den Griff zu be-
kommen versuchen.»* Voges’ euphemistischer Ausdruck «Wohlerge-
hen» zeigt an, dass nicht die Erforschung der Natur im Sinne von Ari-
stoteles gemeint ist; denn nach Aristoteles macht allein die Neugier den
Menschen zum Naturwissenschafter. Voges meint demgegeniiber eine
Wissenschaft, die ganz im modernen Sinn ihre Relevanz zu beweisen
hat, indem sie dem einzelnen handfeste materielle Vorteile zu verschaf-
fen weiss.*® Auch diese Spielart von Wissenschaft ldsst sich bis in die
Antike zuriickverfolgen: Bereits Thales, in dem man gerne den Begriin-
der des modernen naturwissenschaftlich gepragten Weltbildes sieht, soll
seine Kenntnisse der Astronomie zur personlichen Bereicherung ver-
wertet haben, was dann als Beweis fiir die Niitzlichkeit der Philosophie
galt. Als er ndmlich einmal vorausberechnet hatte, dass die ndchste Oli-
venernte ausserordentlich gross sein werde, nahm er bereits im Winter
alle Olivenpressen seiner Heimat unter Vertrag, um so als Besitzer eines
Monopols bei der einsetzenden grossen Nachfrage nach Pressen viel
Geld verdienen zu konnen.*

Diese Anekdote ist insofern von Bedeutung, als mit einem Pionier
naturwissenschaftlichen Denkens, das man gemeinhin der Rationalitit
verpflichtet wihnt, gerade das Gegenteil, ndmlich ein Wunder, verkniipft
wird. Derart langfristige Wettervorhersagen sind sogar noch im Zeitalter
der Wettersatelliten ein Ding der Unmoglichkeit. Die Uberlieferung ver-
bindet mit Thales ein Paradox: Einerseits werden mit der von ihm vertre-
tenen Lehre, dass die Welt auf ganz natiirliche Art und Weise aus dem
Urelement Wasser entstanden sei, die Gotter als Schopfer der Welt und
damit zugleich auch der Mythos abgesetzt, andererseits wird Thales nun
selbst zum Wundermann und Ausgangspunkt eines Mythos.*

Einen Vorgang entsprechender Struktur belegt «Der Sammler».
Die vernunftmaéssig gestiitzte Kritik an der Wirksamkeit des Wetter-




Biindner Monatsblatt, Heft 1, 1998 38

lautens ersetzt die Willkiir der Wetterddmonen nicht etwa durch eine
rational begriindete Theorie tiber die in der Atmosphédre geltenden
Gesetzmaéssigkeiten, sondern der Zweifel an der Tradition bewirkt zu-
nédchst lediglich eine Umkehrung des bestehenden Aberglaubens. Die
neue Behauptung, dass das Lauten den Blitz geradezu anziehe, ist nicht
weniger unsinnig, als es frither der Glaube an das Ritual der Wetter-
ddmonenvertreibung war. Wenn «Der Sammler» sich iiber Lautverbote
lustig macht und statt dessen den Blitzableiter empfiehlt, richtet er sich
folglich gegen einen erst sekundir, paradoxerweise durch Aufklarung
entstandenen Mythos und bestitigt so die von M. Horkheimer und
Th.W. Adorno in der «Dialektik der Aufklarung» aufgestellten Thesen:
«Schon der Mythos ist Aufkldrung» (insofern bereits er eine Urform
von Rationalitdt darstellt™), «Aufkldrung schlagt in Mythologie zu-
riick» und «Als Richtende gerit sie (die Aufkldrung [der Verf.]) in den
mythischen Bann».*

Der daran anschliessende zweite Schritt, der iiber das Verstindnis
der Naturgewalten zur Anerkennung der Wirksamkeit des Blitzablei-
ters fihrt, ist aber im Grunde genommen ebenfalls enttduschend, weil
in bezug auf den eigentlichen Zweck des Wetterldutens nur scheinbar
eine Alternative angeboten wird. Die vom «Sammler» vertretene auf-
geklarte Haltung ist im Endeffekt desillusionierend und fatalistisch zu-
gleich: Gegen ein Unwetter kann offensichtlich iiberhaupt nichts mehr
unternommen werden; mit dem Blitzableiter steht dem Menschen bloss
eine Defensivmassnahme zur Verfiigung. Dieser Stand der Dinge dau-
ert grundsétzlich unverindert an, auch wenn es inzwischen gewisse Me-
thoden zur Abwehr von Hagel gibt. Die Wissenschaft ist mithin noch
weit von der Zielvorgabe der Magie entfernt.

Selbst wenn das alte Ziel der Beherrschung der Natur, das man
einst iiber das Liutritual erreicht zu haben glaubte, mit Hilfe der Natur-
wissenschaften erneut in Reichweite kdme, wiirde es uns dennoch nicht
gelingen, den Denk- und Verhaltensmustern der Vergangenheit zu ent-
rinnen. Weil derjenige, der die Natur beherrscht, selbstverstindlich auch
Macht besitzt, wiirde das frither bestehende Machtverhiltnis erneut
aufgebaut, nur dass jetzt die Naturwissenschafter die Rolle der Geist-
lichkeit iiberndhmen.® Horkheimer und Adorno haben derartige Me-
chanismen unter dem Gesichtspunkt des gesellschaftlichen Bewusst-
seins untersucht und kommen zu noch pessimistischeren Schluss-
folgerungen: «In der aufgeklarten Welt ist Mythologie in die Profanitét
eingegangen. Das von den Damonen und ihren begrifflichen Abkomm-
lingen griindlich gereinigte Dasein nimmt in seiner blanken Natiirlich-
keit den numinosen Charakter an, den die Vorwelt den Ddmonen zu-
schob.»**Mit diesen Worten driicken sie ihr Erstaunen dariiber aus, dass
die Kenntnis der Elektrizitdtslehre dem Glauben an die Existenz von
Geistern zwar das Leben schwer machte, der Mensch aber trotzdem




Die Wetterglocke von Trun 39

nicht weiterschritt; denn nachdem sich die eine Angst als gegenstands-
los erwiesen hat, steht er nach grundsitzlich dem gleichen Verhaltens-
muster einfach der neuen Wirklichkeit wie geldhmt gegeniiber. Es sind
gerade die Konstanten menschlicher Existenz innerhalb der Variablen
der im Lauf der Zeiten wechselnden Weltbilder, welche die Verfasser
der «Dialektik der Aufkldarung» zu ihrer bissigen Kritik an der mensch-
lichen Rationalitét veranlasst haben und an der M6glichkeit einer wirk-
lichen Aufkldrung zweifeln lassen: «Der mythische wissenschaftliche
Respekt der Volker vor dem Gegebenen, das sie doch immerzu schaf-
fen, wird schliesslich selbst zur positiven Tatsache, zur Zwingburg.»™

Die Verwendung des Begriffs <Mythos> durch Horkheimer und
Adorno ist ungewohnt. Sie bezeichnen mit Mythos Gegensténde allge-
meiner Akzeptanz, insbesondere solche, die in einer Wechselbeziehung
mit ihrer Meinung nach unvollkommenen gesellschaftlichen Verhéltnis-
sen stehen, d.h. Verhiltnissen, die dem Menschen die ihm zustehende
Freiheit beschrinken. Vergleichbar ist der Mythosbegriff von Barthes:
«Wir sind hiermit beim eigentlichen Prinzip des Mythos: er verwandelt
Geschichte in Natur.»*® Der Mythos wird damit zum Mittel, um Beste-
hendes als absolut und nicht geschichtlich geworden zu setzen und da-
mit auch nur schon dem Gedanken an seine Verdnderbarkeit zu entzie-
hen. In der «Dialektik der Aufklarung» bezeichnen Horkheimer und
Adorno diesen Sachverhalt als «den Mythos dessen, was der Fall ist».%’
Das stillschweigende Einverstindnis mit dem im Alltag Gegebenen
wird mithin in eins gesetzt mit jenen traditionellen Erzdhlungen, die
begriinden, warum etwas gerade so und nicht anders organisiert ist.
Beim «Mythos dessen, was der Fall ist» handelt es sich also um die
Sprachlosigkeit einer eigentlich mythenlosen Zeit; wird er verdréngt,
bleibt dem Mythos eben nur seine Wiederkehr in der Ratio selbst.

Gegen diese doch weitgehend negative Sicht hat Hans Blumen-
berg opponiert und den Mythos als traditionelle Erzdhlung rehabili-
tiert. Der Mythos ist fiir ihn nicht etwas, das grundsitzlich zu tiberwin-
den wire, sondern stellt ein fiir den Menschen unverzichtbares Mittel
dar, um seine Angste gegeniiber der Umwelt zu meistern. Der Mythos
behindert den Menschen nicht auf seinem Weg in ein selbst geschaffe-
nes Paradies, sondern ermoglicht ihm, «aus dem Schrecken in Geschich-
ten iiber den Schrecken auszuweichen».’® Der Mythos wird zum Mittel
der Distanzierung von Méchten, die das menschliche Leben bedrohen,
seine Wirkungsweise ist die Depotenzierung archaischer Angste vor
dem Unheimlichen durch ihre Umsetzung ins Medium der Sprache. In
unserem Fall sind das all die Geschichten von einer gegliickten Abwehr
von Naturkatastrophen, die die Wirksamkeit des Wetterlautens bezeu-
gen. In Trun kommt diese Komponente bereits durch die Glocken-
inschrift mit ins Spiel: Schlimmeres als eine «Deukalionsflut» ist nicht
denkbar, und auch die haben die Menschen {iberstanden.




Biindner Monatsblatt, Heft 1, 1998 40

Sobald etwas Gegenstand einer sprachlichen Ausserung wird,
wird es benannt und dadurch sogleich gebannt durch seine Einordnung
in Kategorien, die der menschlichen Verfiigungsgewalt unterstehen.
«Man konnte den Mythos eine Metapher auf dem Niveau der Erzih-
lung nennen: indem diese ihre eigenen Sinnstrukturen mitbringt, struk-
turiert sie die Wirklichkeit und gibt ihr den Anschein des Erhellten, Ver-
trauten.»” Mit andern Worten: Der Mensch ordnet die ihn umgebende
Wirklichkeit mit Hilfe der Sprache, der unabdingbaren Voraussetzung
eines jeden Mythos; seine Tradierung an die jiingere Generation hélt
iiberdies die Art und Weise, wie eine Gesellschaft die Wirklichkeit wahr-
nimmt, konstant und bestétigt so zugleich die Wertvorstellungen, nach
denen sie lebt. Ein gewisser Grundvorrat an Mythen ist deshalb fiir jede
Gesellschaft lebensnotwendig. Andernfalls wiirde der immer wieder
aufs neue aufbrechende Normenkonflikt allzu viele Kréfte binden.

ok

Die Problematik des Wetterldutens zeigt, dass es nicht angeht,
einfach von «Aufkldrung» zu sprechen. Diese Simplifizierung wird der
Komplexitédt des Prozesses nicht gerecht. Vor der Aufklidrung ist es noch
folgende Botschaft, die eine Generation der jeweils néchsten weitergibt:
«Gegen die Willkiir der Wetterdimonen ist der Mensch nicht hilflos;
es gibt einige Abwehrmassnahmen.» Der aufgeklarte Mensch spéterer
Zeiten bleibt zwar, um seine Angst zu bannen, beim Kausalitdtsdenken,
nur dass der Glaube an iibermenschliche Machte und ihre Beeinfluss-
barkeit jetzt durch die Gesetzmissigkeiten der Physik ersetzt wird, de-
ren universaler Geltung alles, also auch das, was dem Menschen angst
macht, unterworfen ist. Der <Fortschritt>, den die Entddmonisierung der
Naturgewalten mit sich gebracht hat, besteht somit darin, dass die Natur
nicht mehr als der unheimliche Gegenpol des Menschen begriffen wird,
d. h. dass nun bereits die Einsicht, ebenfalls ein Teil der Natur zu sein
und dementsprechend auch ihren Launen ausgesetzt zu sein, den Men-
schen vollauf befriedigt und beruhigt.

Hinsichtlich ihres Zieles unterscheiden sich der traditionelle My-
thos und die Wissenschaft des sog. aufgeklidrten Menschen grundsitz-
lich in nichts: Bei beiden geht es um die Bannung storender Angst-
gefiihle, d. h. dessen, was sich vom Menschen letztlich nicht beeinflussen
lasst.® Verschieden ist bloss das aus den beiden Denkweisen resultie-
rende Vorgehen: Ohne wirkliche Einsicht in die Ursachen des Ge-
schehens praktizierte, aber angeblich wirksame Magie konkurriert mit
der wirkungslosen, aber durch ihre Wissenschaftlichkeit beruhigenden
Einsicht. Es bleibt offenbar nichts anderes {ibrig als niichtern festzustel-
len, dass sich die Wissenschaft bis heute nicht aus dem Bann des bereits
vom mythischen Denken vorgegebenen Zieles hat 16sen konnen.




Die Wetterglocke von Trun a1

1

[#e}

10
11

13
14

15
16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

2i

28

Der Sammler. Eine gemeinniitzige Wochenschrift fiir Bindten 6 (1784). Zweites Stiick:
S.12. Zur Frage der Verfasserschaft: S. Margadant, «Der Sammler» und «Der Neue Samm-
ler». Alphabetisches Register und Autorenverzeichnis sowie geschichtlicher Abriss,in: BM
1980, S. 3. Allgemein: Chr. Caminada, Die Biindner Glocken, Ziirich 1915, S. 96-100; H.G.
Korber, Vom Wetteraberglauben zur Wetterforschung, Leipzig 1987.

Wie Anm. 1,S.13.

P. von Musschenbroek, Grundlehren der Naturwissenschaft. Ins Deutsche {ibersetzt von
J.Chr. Gottscheden, Leipzig 1747 (Originalpublikation Leiden 1741). C. de Pater, Petrus
van Musschenbroek [1692-1761], een newtoniaans natuuronderzoeker, Utrecht 1979, S.
355 A (1747).

Wie Anm. 3, S.781.

P. van Musschenbroek, Introductio ad philosophiam naturalem, Bd. II, Leiden 1762, S.
1086/7.

Caminada (wie Anm. 1), S.34; leider nennt C. seine Quelle nicht. Auch E. Poeschel (Die
Kunstdenkmiler des Kantons Graubiinden, Bd. IV, Basel 1942, S. 421 [Anm. 1]) ist von C.
abhiingig sowie F. Maissen, 300 onns baselgia parochiala S. Martin Trun, Mustér 1963, S. 20
mit Anm. 37 (S. 65). Der Schluss der Inschrift ist hier falsch zitiert: amovas statt anovas.
Wie Anm. 1, §.35.

Ovid, Tristia 4,10,23-6.

Glossarium Latino-Germanicum mediae et infimae aetatis, ed. L. Diefenbach, Frankfurt
a.M.1857, S.36; vgl. Glossarium mediae et infimae Latinitatis, ed. Ch. Du Fresne, sieur Du
Cange, Bd. I, Niort 1883, S.293.

Metamorphosen 1,313-415.

Fasten 4,794.

Vgl. das Material in: R. Riiegg, Hausspriiche und Volkskultur. Die thematischen Inschrif-
ten der Prittigauer Héuser und Gerite, Kirchen und Glocken, Bilder und Denkmaler,
Basel 1970, Nr. 2,2; 3,1-3; 12,2; 566,2; 568; zu moglichen Fehlern in der Inschrift selbst: S.
372 Anm. 266.

Genesis 9,11.

Ursicin G.G. Derungs, Con romans essan nus Romontschs? in: Igl Ischi. Revista semestrila
70,Nr. 25 (1985), S. 12.

Wie Anm. 6, S. 20.

T.Murk, Ré4toromanisches Volkstum, in: Biindner Jahrbuch, Neue Folge 25 (1983), S. 9; vgl.
P. Meier, Schweiz. Geheimnisvolle Welt im Schatten der Alpen, Miinchen 1993, S. 261.
Wie Anm. 1, S. 13. Paraphrase von Musschenbroek (wie Anm. 5,S.1086)? Der Hinweis auf
Platons Ddmonenlehre miisste dann ein verdeutlichender Zusatz sein.

Symposion 202 d - 203 a; vgl. Augustin, De civitate dei 8,14—-22. W.K.C. Guthrie, A History
of Greek Philosophy. Vol. V: The later Plato and the Academy, Cambridge 1978, S. 474/5.
A. Biichli, Mythologische Landeskunde von Graubiinden. Bd. 4: Register und Nachwort
zur Gesamtausgabe von U. Brunold-Bigler, Chur 1992, S. 66.

Ritoromanische Chrestomathie, begriindet von C. Decurtins. Bd. XV: Register, bearbeitet
von P. Egloff und J. Mathieu, Chur 1986, S. 252.

Handwoérterbuch des deutschen Aberglaubens, hrsg. von E. Hoffmann und H. Béchtold,
Berlin-Leipzig, Bde. III (1930/31), Sp. 869/70; V (1932/33), Sp. 939/40; VI (1934/35), Sp.
647-53. Vgl. W. Hartinger, Religion und Brauch, Darmstadt 1992, S. 60-2.

Les religions du Proche-Orient asiatique. Textes babyloniens, ougaritiques, hittites, présen-
tés et traduits par R. Labat, A. Caquot, M. Sznycer, M. Vieyra, Paris 1970, §.291. Bannungs-
rituale: W. Burkert, The Creation of the Sacred, Cambridge, Massachusetts-London 1996,
S. 44,

Jeremias Gotthelf, Die Wassernot im Emmental, in: Simtliche Werke, ed. R. Hunziker, H.
Bloesch und C. A. Loosli. Bd. 15, Erlenbach-Ziirich 1925, S. 22. Zitiert bei J. Jud, Zur Her-
kunft und Verbreitung des Spiels: «chistrar la brentina», «de Tiifel heile» in der ratoromani-
schen und deutschen Schweiz, in: Schweiz. Archiv fiir Volkskunde 45 (1948), S. 270 Anm. 3.
Hiob 26,10-3;40,10-41,25. Dazu G. Fuchs, Mythos und Hiobdichtung. Aufnahme und Um-
deutung altorientalischer Vorstellungen, Stuttgart-Berlin-K&ln 1993, S. 135-9; 225-64.

A. Biichli, Mythologische Landeskunde von Graubiinden. Bd. 2: Die Téler am Vorder-
rhein. Imboden. Dritte, erweiterte Auflage mit einem Nachwort von U. Brunold-Bigler,
Disentis 1989, S. 378.

C.Lycosthenes, Prodigiorum ac ostentorum chronicon, Basel [1557], S.4;14;498. Zum Aus-
sehen der Fénggen: N. Sererhard, Einfalte Delineation aller Gemeinden gemeiner dreyen
Biinden [1742]. Neu bearbeitet von O. Vasella, Chur 1944 (=1994), S.182.

Hans Ardiiser’s Ratische Chronik. Nebst einem historischen Commentar von J. Bott, Chur
1877 (= Walluf bei Wiesbaden 1973), S. 117. Vgl. G.A. Caduff, Dialen bei Simon Lemnius.
Zur Frage einer miindlichen Sageniiberlieferung, in: BM 4/1991, S. 286/7.

C. Tomaschett, Die Orts- und Flurnamen der Gemeinde Trun. Mit einem siedlungsge-
schichtlichen Uberblick, Chur 1991, S. 438.

Anmerkungen




Biindner Monatsblatt, Heft 1, 1998 42

29
30

31
32
33
34
35
36

37
38

39

40

41
£
43
44

45
46
47
48

49
50

51
52
53
54
55
56

57
58

59

60

Dr

Wie Anm. 23, S. 268/9.

W. Burkert, HO . Zum griechischen «Schamanismus>, Rheinisches Museum 105 (1962),
S.40; vgl. Anm. 21.

W. Burkert, Lore and Science in Ancient Pythagoreanism, Cambridge, Massachusetts
1972, 8. 171, 187.

Pythische Oden 1,1-6.

Wie Anm. 25, S. 632. Vgl. C.G. Weber, Brauchtum in der Schweiz, Ziirich 1985, S. 298; 335.
Handworterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. III (1930/31), Sp. 869; vgl. Musschen-
broek (wie Anm. 5), S. 1086; Der Sammler (wie Anm. 1), S.14.

D. Jecklin, Volksthiimliches aus Graubiinden, Chur 1878 (= Ziirich 1980), S. 67. Handwér-
terbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. VI (1934/35), S. 652/3.

«Pfarrer besénftigt Hochwasser/Unwetter» (wie Anm. 19), S. 93.

Handworterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. V (1932/33), Sp. 941.

Cato, De agri cultura 141; H.H. Scullard, Romische Feste, Mainz 1985 (Originalpublikation
1981), S.190-3; R. Muth, Einfiihrung in die griechische und romische Religion, Darmstadt
1988, S. 239/40 Anm. 599.

Zu Prozessionen und Bittgéngen bei ungiinstiger Witterung im Wallis: K. Anderegg, Durch
der Heiligen Gnad und Hilf. Wallfahrt, Wallfahrtskapellen und Exvotos in den Ober-
walliser Bezirken Goms und Ostlich-Raron, Basel 1979, S. 155-66.

Z.B. Die Beschworung des Fieschergletschers: J. Guntern, Walliser Sagen, Olten-Freiburg
im Breisgau 1963, S. 53. Zur Prozession in den Ernerwald: Anderegg (wie Anm. 39), S.73/4.
Tacobi a Voragine Legenda aurea, ed. Th. Graesse, 3. Aufl. 1890 (=Osnabriick 1969), S.173.
FGrH 26 F 1 XLIIL

Anderegg (wie Anm. 39),S.74.

Regenzauber: J.G. Frazer, Der goldene Zweig. Eine Studie iiber Magie und Religion,
Frankfurt a.M. 1977, Bd. 1, S. 90-112. Bannung der Sintflut: Derselbe, Folklore in the Old
Testament. Studies in comparative religion, legend and law, Bd. I, London 1919, S. 286.
Zenon: E. und H. Melchers, Das grosse Buch der Heiligen. Geschichte und Legende im
Jahreslauf, 4. Aufl. Miinchen 1980, S. 224.

F. Pieth, Biindnergeschichte, Chur 1945 (= 1982), S.294;296. Margadant (wie Anm. 1), S.1-4.
Wie Anm. 1, S. 15.

H.Voges, Kollektiv, Sakralitdt und Mystifikation in der ethnologischen Mythendeutung,in:
Macht des Mythos — Ohnmacht der Vernunft? hrsg. von P. Kemper, Frankfurt a.M. 1989,
S.255.

Aristoteles, Metaphysik 980 a 21; H. Liibbe, Relevanz statt Curiositas. Uber den kulturel-
len Bedeutsamkeitsverlust wissenschaftlicher Weltbilder, in: uniziirich 2/1993, S. 12-7.
Aristoteles, Politik 1259 a 9-18.

W. Ekschmitt, Weltmodelle. Griechische Weltbilder von Thales bis Ptoleméus, Mainz 1989,
S.9-11.

Vgl. G.A. Caduff, Der Mythos von der Entdeckung der Pféferser Therme: Aegidius
Tschudi und Simon Lemnius, in: BM 1993, S. 30-2.

M. Horkheimer-Th.W. Adorno, Dialektik der Aufkldrung, Neuausgabe Frankfurt a.M.
1969, S. 5; 14. Vgl. Chr. Jamme, Einfiihrung in die Philosophie des Mythos. Bd. 2: Neuzeit
und Gegenwart, Darmstadt 1991, S. 111-6.

Wie Anm. 52, S. 12;23;28.

Wie Anm. 52, S. 28.

Wie Anm. 52, S. 40.

R. Barthes, Mythen des Alltags, Frankfurt a. M. 1964 (Originalpublikation 1957), S. 113.
Wie Anm. 52, S. IX; 2.

H. Blumenberg, Arbeit am Mythos, 5. Auflage Frankfurt a.M. 1990. Die Formel bei O. Mar-
quard, Mythos und Dpgma (Erste Diskussion), in: Terror und Spiel. Probleme der My-
thenrezeption, hrsg. von M. Fuhrmann, Miinchen 1971, S. 528. Vgl. Jamme (wie Anm. 52),
S.116-20.

W. Burkert, Mythisches Denken, in: Philosophie und Mythos, hrsg. von H. Poser, Berlin-
New York 1979, S. 32.

Die menschliche Angst vor dem Tode fithrt bei den Griechen zur Begriindung der moder-
nen Naturwissenschaft: U. Holscher, Das existentiale Motiv der frithgriechischen Philoso-
phie, in: Dialog (Klassische Sprachen und Literaturen) Bd. VII, Miinchen 1974, S. 58-71.

. Gian Andrea Caduff, Rangsstrasse 29, 7205 Zizers

Adresse des Autors




	Die Wetterglocke von Trun : Aufklärung im Banne des Mythos

