
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1998)

Heft: 1

Artikel: Die Wetterglocke von Trun : Aufklärung im Banne des Mythos

Autor: Caduff, Gian Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398705

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Wetterglocke von Trun 29

Gian Andrea Caduff

Die Wetterglocke von Trun:
Aufklärung im Banne des Mythos

Im Jahre 1784 äusserte sich die bündnerische Zeitschrift «Der
Sammler» in einem längeren Artikel «Über das Läuten der Glocken bei

Ungewittern». Darin wird der Niederländer Pieter van Musschenbroek
zitiert, in naturwissenschaftlichen Fragen eine Autorität der damaligen
Zeit: «In der That sind Kanonenschüsse im Stande, in der Luft eine

grosse Bewegung zu verursachen, und die Materie des Blitzes zu
zerstreuen, indem dadurch ihre Zusammenhäufung verhindert, oder wenn
solche schon geschehen ist, vertheilet wird. Das Läuten der Glocken ist
in diesem Betracht auch nicht ohne Nutzen, jedoch von weit geringerer
Wirkung, weil es nur eine wellenförmige Bewegung der Luft hervorbringt.

Es ist nöthig anzumerken, dass dieses Läuten der Glocken
zuweilen mehr Schaden als Nutzen gestiftet hat. Man findet davon ein

ganz merkwürdiges Beispiel in den Denkschriften der königl.
Akademie der Wissenschaften in Paris vom Jahr 1719. In Niederbretagne
nemlich schlug 1718 der Strahl in 24 Kirchen, nur in einem Striche Landes,

der sich von Laudernau bis St. Paul de Leon erstrekt, und das

gerade in solche Kirchen, in denen man um das Gewitter abzutreiben,
geläutet hatte.»1 Kein Wunder, dass - wie «Der Sammler» anmerkt -
«man von der physischen Schädlichkeit des Glockenläutens bei einem
Gewitter» überzeugt war und «der Generalprocureur des Parlaments
zu Nancy» 1781 die Geistlichkeit deshalb ersuchte, «ihre Pfarrkinder
ernstlich zu ermahnen, die hergebrachte Gewohnheit, bei einem nahen
Donnerwetter zu läuten, gänzlich abzustellen.»2 Der Artikel schliesst
mit der Bemerkung, dass gegen Blitzschlag die Montage eines Blitzableiters

vielleicht doch eine effizientere Vorsorge sein könnte als ein
Läutverbot.

Soweit ein Auszug aus dem Text, den «Der Sammler» als Zitat
aus Musschenbroeks «Naturlehre» ausgibt. In Wirklichkeit jedoch,
vermute ich, handelt es sich nicht um ein eigentliches Zitat, sondern eher
um eine Paraphrase. Der genannte Titel führt nämlich zunächst auf
Musschenbroeks «Grundlehren der Naturwissenschaft», nach Cornelis
de Paters ausführlicher Bibliographie überhaupt das einzige seiner Werke,

das ins Deutsche übersetzt wurde.3 Doch, obwohl sich Musschen-



Bündner Monatsblatt. Heft 1.1998 30

broek in diesem Werk tatsächlich mit dem Läuten der Kirchenglocken
während eines Gewitters beschäftigt und seinen Nutzen bezweifelt,
fasst er sich viel kürzer, und manches, was im «Sammler» ausgeschrieben

erscheint, ist nur über die Anmerkungen zugänglich.4 Der Verfasser
des «Sammler»-Artikels oder seine Quelle könnten aber auch ein nur in
der lateinischen Fassung erschienenes Werk Musschenbroeks direkt
benutzt haben. In Frage kommt die 1762 erschienene Introductio ad

philosophiam naturalem, denn diese «Einführung in die Naturphilosophie»

trifft sich insbesondere in folgenden zwei Punkten mit dem
«Sammler»: Einerseits rangiert noch vor dem Läuten der Kirchenglokken

das Abfeuern von Geschützen, zum andern empfehlen beide Texte
als wirksamen Schutz gegen Blitzschlag die Installation eines Blitzableiters.5

* * *

Die Vorstellung, dass das Läuten der Kirchenglocken ein drohendes

Unwetter abwehre, ist uns fremd geworden und wird wohl eher mit
Magie als mit Kirche assoziiert. Dennoch war es die übliche Methode in
der Zeit vor der Erfindung der Hagelrakete, und in manchem Kirchturm

hing eine spezielle Wetterglocke. So soll auch in Trun eine 1673

gegossene, inzwischen wieder eingeschmolzene Glocke die Inschrift
getragen haben: Sit procul a nobis tempestas; avertas o truces Deucalionis
anovas.6 «Bei dieser Inschrift spürt man die Feder des Humanisten, die
an ovidischer Versmelodie die Feinheiten der Bewegung sich angelernt
hatte», merkt Caminada dazu an - ein Urteil, das zu wohlwollend
ausgefallen ist.7 Bekanntlich konnte sich Ovid schriftlich nicht anders als in
Versen äussern;8 was dem antiken Versvirtuosen unmöglich war, gelang
dem Verfasser der Glockenaufschrift jedoch mühelos. Lesung und
Übersetzung der Inschrift sind mit Ausnahme des letzten Wortes
unproblematisch: «Fern sei von uns das Ungewitter, wende ab die schreckbare
Deukalionsflut!» übersetzte Caminada, obwohl es ein Wort anova im
Sinne von <Flut> nicht gibt. Belegt ist anova nur als Variante zu annona
(Abgabe, Tribut).9 Sinngemäss übersetzt musste der Schluss der
Inschrift demnach lauten: «Halte uns die Deukalionssteuer vom Hals!»
Deukalion (zusammen mit seiner Frau Pyrrha) ist nach dem griechischen

Mythos derjenige Heros, der die Sintflut überlebt hat und somit
dem alttestamentlichen Noah entspricht; durch Ovids Metamorphosen
ist er in die humanistische Bildungstradition eingegangen und darum
auch dem Verfasser der Glockeninschrift bekannt.10 Derselbe Ovid
nennt nun in einem andern seiner Werke die Sintflut Deucalionis
aquas;11 dieser Sachverhalt macht es wahrscheinlich, dass bei Caminada
ein Lesefehler vorliegt und anstelle des merkwürdigen anovas das

durch Parallelstellen gestützte aquas auf der Glocke gestanden hat. Da
bis heute bei der Wiedergabe lateinischer Texte nicht immer zwischen
den beiden Lauten <u> und <v> unterschieden wird, musste nur ein <q>



Die Wetterglocke von Trun 31

falsch gelesen worden sein, was am leichtesten zu begreifen wäre, wenn
es sich um Grossbuchstaben einer Frakturschrift gehandelt hätte.12 Als
letzte - doch eher unwahrscheinliche - Möglichkeit musste noch eine

abgekürzte Schreibweise von Deucalionis aquas novas (eine neuerliche

Deukalionsflut) in Betracht gezogen werden, wobei die Abkürzung
a(quas) nicht erkannt worden und deshalb unaufgelöst geblieben wäre.

Wie dem auch sei: Auf den Sinn der Glockeninschrift hat die
Unsicherheit in der Lesung keinen Einfiuss. Mit der Metapher einer
«Deukalionssteuer», d.h. einer vom Flutheros auferlegten Steuer, könnten
durchaus Ernteverluste infolge eines Unwetters gemeint sein. Doch
weniger gesucht scheint mir die Metapher «Deukalionsflut» zu sein,

wenn es um eine von der Wetterglocke abzuwehrende Naturkatastrophe

geht. «Deukalionsflut» kann sehr wohl ein mit einer Sintflut
vergleichbares Unwetter meinen, wie ja auch heute noch Nachrichtensprecher

von «sintflutartigen Regenfällen» zu sprechen pflegen. Der Name
<Deukalion> hat hier die Funktion des deutschen Suffixes <-artig>

übernommen: Da sich die biblische Sintflut ja nicht mehr wiederholen wird,
kann eine entsprechende Katastrophe allein der heidnischen gleich,
jener biblischen höchstens ähnlich sein.13

Die Erwähnung einer heidnischen Sagenfigur auf der Glocke
einer katholischen Kirche überrascht, insbesondere in Anbetracht der
Tatsache, dass die Surselva unter dem Einfiuss des Klosters Disentis
dem aufklärerisch-säkularisierend wirkenden Humanismus und seinem

Aufgreifen antiker Ideale immer ablehnend gegenübergestanden hat.
Diese kulturelle Situation der Surselva hat G G. Derungs mit folgenden
Worten auf den Punkt gebracht: «La cardientscha cumbatta la cultura
antica.» Dazu verweist er auf zwei Strophen in der «Consolaziun dell'
Olma devoziusa», in denen gerade auch gegen Ovid polemisiert wird:14

Nu' ei Vergili, nu' ei Ovidi?
Nu' ei gl' Orazi, nu' Martial?
Lur poesia, lur garmaschia
passad' ei via ed id' a mal.

Den «lokalen Anstrich» der Trunser Glockenaufschrift betrachtete

bereits Caminada als gegeben wegen der nicht geringen
Überschwemmungsgefahr, der das Gemeindegebiet ausgesetzt ist. F. Maissen
ist ihm darin gefolgt und erwähnt die Überschwemmungen des Rheins,
insbesondere Rufen aus dem Einzugsgebiet des Dorfbaches, d.h. des

Ferrerabaches aus der Val Punteglias, wie auch aus der parallel dazu
verlaufenden Val Sinzera und der südlich des Rheins gelegenen Val
Zavragia; hinzu kommen die immer möglichen Lawinen.15 In einem im
«Bündner Jahrbuch» von 1983 erschienenen Artikel vertieft T Murk
diesen lokalen Bezug noch, indem er die Aufschrift mit einer jeweils an
einem Sonntag im Oktober durchgeführten Prozession verknüpft, bei
der die Einwohner von Trun von der Pfarrkirche weg in nördlicher



Bündner Monatsblatt. Heft 1.1998 32

Richtung zum Ferrerabach hinaufziehen. Der feierliche Zug endet an
einem erhöhten Punkt, wo ein Feldsegen erteilt und um die Abwendung
der von jenem Bach her drohenden Rüfegefahr gebetet wird. «Ob nicht
schon die Heiden diesen Gang machten, da ja Deukalion ein Sohn
heidnischer Götter war?» fragte sich Murk.16

Dass bei der Frage nach der Herkunft der Vorstellung vom
Wetterläuten bis in die Antike zurückgegangen werden muss, war schon
dem «Sammler» klar; die Begründung dafür will er wieder bei seinem
Gewährsmann Musschenbroek gefunden haben: «Aber ich dächte, weder

die Vernunft, noch die h. Schrift lehrten uns dergleichen etwas. So

wie diese Meinung sich selbst durch ihre Ungereimtheit widerlegt, und
sie deswegen nicht einmal verdient untersucht zu werden, so begnüge
ich mich damit hier anzumerken, dass sie wahrscheinlicher Weise ihren
Ursprung aus der Schule des heidnischen Philosophen Plato genommen
hat, in welcher man lehrte, dass die bösen Geister (d.h. die Verursacher
von Blitz und Donner [der Verf.]) ihre Herrschaft in der Luft ausübten.»17

Der summarische Hinweis auf Plato meint die Exegese einer
Stelle aus Piatons Symposion, die wirkungsgeschichtlich so einflussreich

gewesen ist, dass sie über Xenokrates und Plutarch zum Aufbau
einer eigentlichen, auch vom Christentum adaptierten Dämonenlehre
geführt hat.18 Konsultiert man jedoch volkskundliche Materialsammlungen

wie etwa den Registerband zu Buchlis «Mythologischer Landeskunde»,

zeigt es sich, dass man Plato hier etwas voreilig zum alleinigen
Sündenbock gemacht bzw. dass man ihm zu viel der Ehre antut, wenn
der Glaube an die Existenz von Dämonen einzig und allein auf ihn
zurückgeführt wird - so allgemein und über das Wetterläuten hinaus
verbreitet ist er. Im Zusammenhang mit dem übergeordneten Stichwort
«Glockenläuten» verzeichnet allein der erwähnte Registerband ein
reiches Belegmaterial für das damit verknüpfte Brechen der Macht von
Geistern, Hexen und sogar der des Teufels,19 und die «Rätoromanische
Chrestomathie» verzeichnet ebenfalls das Motiv «Glockenton bannt
Hexenmacht».20 Die internationale Verbreitung des Motivs bezeugt das

«Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens»: Geistervertreibungsrituale

mit Glocken und Schellen, mithin auch Entsprechungen zum
Brauch des Chalanda März, sind derart zahlreich belegt, dass schwerlich
alles auf die Dämonen der Akademie zurückgeführt werden kann.21

Lange vor Piaton kannte überdies bereits der Alte Orient geflügelte
Winddämonen, die Krankheiten verursachten.22

Unwetterkatastrophen bedeuten einen Einbruch in die gewohnte
Ordnung des Alltags, und so ist es nur natürlich, wenn gerade die
Naturgewalten in der Gestalt von Dämonen personifiziert werden. Noch
Jeremias Gotthelf hat von der über die Ufer tretenden Emme folgendes
geschrieben: «Er allein da oben (ein uralter, weissbärtiger Greis [der
Verf.]) hatte die Sage von der Emmenschlange noch nicht vergessen:



Die Wetterglocke von Trun 33

wie nämlich der zu besonderer Grösse anschwellenden Emme eine
ungeheure Schlange voran sich winde, auf ihrer Stirne ein grün Zwerglein
tragend, welches mit mächtigem Tannenbaum ihren Lauf regiere; wie

Schlange und Zwerglein nur von Unschuldigen gesehen würden, von
dem sündigen erwachsenen Geschlecht aber nichts als Fluss und
Tannenbaum.»23 Eine interessante Parallele zu dieser Vorstellungswelt bietet

das alttestamentliche Buch «Hiob», das die Bedrohung der Schöpfung

und damit der dem Menschen das Leben sichernden göttlichen
Ordnung durch mythische Tierwesen wie Himmelsschlange, Behemot
und Leviatan kennt.24

Wenn die oben herangezogenen Materialsammlungen Glockenläuten

zwar als Vertreibungsritual gegen die verschiedensten dämonischen

Mächte kennen, ausgerechnet Wetterdämonen jedoch in den
Listen fehlen, wird nur das Selbstverständliche nicht eigens erwähnt; die

Verknüpfung von Unwettern mit Dämonen bezeugen sie allemal. Wie
Buchli berichtet, soll noch um 1800 das Beschwörungsritual eines Pfarrers

rote Widder aus dem hochgehenden Nolla herausgetrieben und so
die Überschwemmungsgefahr gebannt haben.25 In die Lücke springen
ferner Lycosthenes, Hans Ardüser und die Flurnamenforschung. Das
Prodigienbuch des erstem deutet das Auftreten sog. homines pilosi
(<haarreicher> Menschen), was genau der Vorstellung entspricht, die
man sich von den in Graubünden gut bezeugten Wilden Leuten machte,
als Vorzeichen kommender Katastrophen.26 Vor allem aber ist hier
«Hans Ardüser's Rätische Chronik» anzuführen, die für das Jahr 1591

folgendes verzeichnet: «Am karfrytag ist der himel mit vilen wunderbaren

roten vnd füerigen strymen überzogen gewesen. Es sind diser zyt
wilde leüth gefunden worden, die man vf Rom dem Bapst zuogsent
hat. Am 27. meien, als es 24 stunden nach einandren geregnet, sind alle
bärgwasser mit solcher vngestümigkeit angeloffen, das vilen landen

grosser schaden zuogestanden ist.»27 Die Dämonisierung der Naturgewalten

widerspiegelt sich auch in der romanischen Bezeichnung eines
Wildbachs als dargun (Drache). Bezeichnenderweise findet sich diese

Metaphorik gerade auch im Zusammenhang mit dem Ferrerabach, dem

ja die erwähnte Prozession gilt. Die Val da Plattas, d.h. ein Seitentälchen
der Val Punteglias, wird nämlich auch Val dil Dargun genannt.28 Der
Zürcher Romanist J. Jud beruft sich auf den Ortsnamenforscher J. U.

Hubschmid, wenn er darauf hinweist, dass es sich dabei um eine westlich

wie östlich des Gotthards weitverbreitete Metaphorik handelt.
Überraschenderweise gehen nun im Einflussbereich der Romania
gewisse Flussnamen wie z. B. Drac (Zufluss der Isère) nicht wie sonst
üblich auf eine Akkusativform, sondern «auf den Vocativ-Nominativ
DRACO zurück, als ob gewissermassen der Drache durch sprachliche
Beschwörung und Abwehrgeste am Erscheinen verhindert werden
soll.»29



Bündner Monatsblatt. Heft 1.1998 34

Das Wetterläuten setzt in erster Linie nicht den Glauben an
Dämonen voraus, wie «Der Sammler» es uns glauben machen möchte,
sondern an ihre Bannung durch das Geläut. Dem Anschlagen von Metall
schreiben aber gerade andere Quellen als Plato eine magische Wirkung
auf Dämonen und Geister zu; die Vorstellung ist aussergriechisch sogar
eindeutiger belegt.30 Die griechischen Zeugnisse stützen nämlich vor
allem die Lehre der Pythagoräer, dass sich im tönenden Metall ein darin
gefangener Dämon kundtue.31 Dem Wetterläuten vergleichbar ist erst
die sublimierte Form dieser Vorstellung, die Musikmagie, deren
bekanntester Vertreter Orpheus die wilden Tiere durch sein Spiel zu
zähmen vermag, und der griechische Chorlyriker Pindar dichtete: «Goldene

Leier, Apollons und der veilchenlockigen Musen wahrhaft
rechtmässiger Besitz,... selbst dem zielenden Blitz löschst du aus sein ewiges
Feuer.»32 Derselben Vorstellungswelt verdankt sich das Motto zu Schillers

«Glocke»: fulgura frango - Blitze breche ich.
Die Christen waren sich nicht allein der zweifelhaften Vergangenheit

des Wetterläutens, sondern des Gebrauchs von Glocken überhaupt
durchaus bewusst. Der eine Weg, diesen im Kern vorchristlichen Brauch
beizubehalten und ins Christentum zu integrieren, führte über die Um-
deutung der Funktion des Läutens. Nicht mehr Abwehr war nun der
Zweck, sondern Alarmierung; entsprechend vermied man den an Magie

anklingenden Begriff des Wetterläutens und sprach vom Sturmläuten;

insbesondere Protestanten scheinen diese Deutung bevorzugt zu
haben.33 Eine andere Methode bestand darin, dass fein säuberlich
zwischen dem Läuten mit geweihten und ungeweihten Glocken
unterschieden wurde; es war fortan natürlich die Weihe und nicht der Glok-
kenklang, welcher die Dämonen in die Flucht schlug. Durch diese
Kombination der Motive <Glockenklang> und <christlich geweiht> kommt es

zu einer Motivverdoppelung; manche mögen darin sogar eine Verstärkung

der Wirkung gesehen haben.34 Dämonenvertreibung durch den

Klang geweihter Glocken widerspiegelt sich in einer Sage aus dem
Prättigau, nach der die «Wild-Lütli» aus Schuders verschwanden,
sobald die erste Glocke im Kirchturm hing.35

Sobald aber nicht mehr das Metall, sondern die Weihe, d.h. die

Integration in den christlichen Kult, wirkungsmächtig wird, kann jede
geweihte Handlung dieselbe Wirkung ausüben. Der Pfarrer wird
gewissermassen zum Zauberer und vermag das Unwetter zu stoppen, eine

Vorstellung, die ebenfalls bei Buchli dokumentiert ist.36 Die Handlung,
ursprünglich in einer akuten Notsituation durchgeführt, kann dann
auch von dieser gelöst und vorbeugend angewendet werden: man läutet
jetzt nicht zur Abwehr eines gegenwärtigen, sondern erst zukünftigen
Unwetters.37



Die Wetterglocke von Trun 35

f44- *X44^^,\\]
'^4^<V'

«S..**

<_v <e__

i

1
_<_N -..

\*. :

>*. r^5 ¦

"
':

Pfarrkirche St. Martin
in Trun. Zeichnung von
Johann Rudolf Rahn,
1873.

Murk hatte durchaus recht, wenn er die Truner Flurprozession mit
der Wetterglocke zusammenbrachte: es ist der gleiche Motivkomplex.
Natürlich lässt sich niemals der Nachweis führen, dass bereits die
vorchristliche Bevölkerung von Trun eine solche Prozession kannte. Was

hingegen nachgewiesen werden kann, ist die Existenz derartiger
Flurumgänge bereits in antiker Zeit. Das Paradebeispiel aus unserem
Kulturraum sind natürlich die beim alten Cato erwähnten Ambarvalia.
In seiner Schrift «Über die Landwirtschaft» erwähnt er den Brauch,
dass der römische Bauer jeweils im Mai einen festlichen Umgang um
seinen Grundbesitz durchführte, um ihn kultisch zu weihen. Der Bauer
opferte dabei ein Schwein, einen Widder und einen Stier, und in seiner
Rolle als Opferpriester sprach er folgendes Gebet: «Vater Mars, ich bete

zu dir und flehe dich an, dass du mir, meinem Heim und Haushalt gnädig

und geneigt bist; zu diesem Zweck habe ich das Opfer von Schwein,
Schaf und Stier befohlen damit du Krankheiten, bekannte und noch
nie gesehene, Unfruchtbarkeit und Verwüstung, Unglück und Unwetter
verhinderst, abwehrst und vertreibst.»38 Die Prozession von Trun ist
nicht die einzige, die letztlich auf ein Ritual zur Bannung der Naturgewalten

zurückgeht und es durch die Umwandlung des Bannspruchs in
ein Gebet in die christliche Gedankenwelt integriert.39 So ist in den

Alpensagen die Beschwörung allzu stark wachsender Gletscher mit Hil-



Bündner Monatsblatt, Heft 1,1998 36

fe von Gebet und Heiligenbild ein geläufiges Motiv geworden. Was die
Sage als einmaliges Ereignis darstellt, kann zum Anlass einer jährlich
durchgeführten Prozession werden, so dass die Erinnerung an das

Gelingen und damit der Glaube an die Möglichkeit seiner Wiederholbarkeit

von Generation zu Generation weitergegeben wird.40

Ganz generell hat sich in unserem Kulturraum die Vorstellung
herausgebildet, dass der Mensch durch ein bestimmtes Verhalten, das

die Gesellschaft als fromm betrachtete, die Naturgewalten zu beeinflussen

vermag. So stoppt allein schon der Schleier der heiligen Agatha
einen Lavaausbruch des Ätna.41 Doch bereits der altgriechische Mytho-
graph Konon überliefert die Geschichte von den zwei Brüdern aus

Catania, die einen Ausbruch desselben Vulkans zusammen mit ihren
Eltern nur deswegen überlebten, weil die Lava genau um den Platz, wo
sie gerade standen, herum floss und so eine rettende Insel frei liess.

Konon begründet dieses Wunder mit dem selbstlosen Einsatz der Brüder

zugunsten der Eltern; der Platz heisse immer noch «Platz der
Frommen».42 Damit kommt gegen alle Erfahrung der Gedanke der Theo-
dizee mit hinein: Den Frommen und Schuldlosen wird nie eine
Katastrophe treffen. Oder umgekehrt formuliert: Naturkatastrophen sind
eine selbst verschuldete Strafe Gottes, vor der den Menschen allenfalls
noch eine aussergewöhnliche Leistung wie ein schweisstreibendes
Betritual des Pfarrers retten kann.43 Dass sich ein christlicher Geistlicher

damit auf die gleiche Stufe wie ein Medizinmann stellt, der seine

Zaubermittel gegen zuviel Regen einsetzt, scheint nicht weiter gestört
zu haben. In einer amerikanischen Sintflutsage bannt ein Medizinmann
die ansteigende Flut nicht anders als der heilige Zenon, der in Verona
eine Überflutung der ihm geweihten Kirche verhindert haben soll.44

Das Motiv der Schuld könnte in der Truner Glockenaufschrift noch
durchscheinen. Die Metapher von der «Deukalionsflut», d.h. den
«sintflutartigen Regenfällen», enthielt damals vielleicht über das uns geläufige

Verständnis hinaus noch die zusätzliche Bedeutung der Bestrafung
durch eine Naturkatastrophe vergleichbar jener mythischen Strafe im
Alten Testament.

# # #

«Der Sammler», herausgegeben von der «Gesellschaft
landwirtschaftlicher Freunde», der sog. bündnerischen ökonomischen Gesellschaft,

gehört zu jenen Zeitschriften, die im Volk populär zu machen
versuchten, was die Philosophiegeschichte mit «Aufklärung» bezeichnet.

Sein Hauptzweck war die Vermittlung neuerer, naturwissenschaftlich

fundierter Kenntnisse an die der Tradition oder - wie einer seiner
Autoren es nannte - dem «Aberglauben» ergebenen Bündner
Bauern.45 Von dieser Position her ist die Stossrichtung des eingangs zitierten
Artikels zu verstehen: Das gemeine Volk soll nicht mehr an
Wetterdämonen und untaugliche Methoden zu deren Abwehr glauben, son-



Die Wetterglocke von Trun 37

dem sich die neuen Erkenntnisse und Entdeckungen zunutze machen:
«Dass übrigens heut zu Tage, wo die Naturforscher die Natur und
Ursachen des Gewitters besser kennen gelernt haben, zur Sicherstellung
der Gebäude Strahlableiter verfertiget werden, ist eine bald allgemein

bekannte Sache.»46

Diese fortschrittliche Haltung, die «Der Sammler» vertritt, lohnt
es sich zu überdenken. Das Resultat einer derartigen Reflexion bestätigt,

was H. Voges in folgenden Sätzen zusammengefasst hat: «Das frühe
Denken wendet sich der Natur zu und versucht sie der Selbsterhaltung
und dem Wohlergehen gefügig zu machen. Eine Haltung, die die Natur
unter Kontrolle zu halten versucht, unterliegt der menschlichen
Lernfähigkeit, und so vollzieht sich ein Fortschritt in drei Etappen: von der

Magie zur Religion und von ihr zur Wissenschaft. Ende und Anfang
geistigen Fortschritts ähneln sich insofern, als sie beide auf einen Glauben
an unpersönliche Kräfte bauen. Magie und Wissenschaft unterscheiden
sich nur durch das Verfahren, mit dem sie die Natur in den Griff zu
bekommen versuchen.»47 Voges' euphemistischer Ausdruck «Wohlergehen»

zeigt an, dass nicht die Erforschung der Natur im Sinne von
Aristoteles gemeint ist; denn nach Aristoteles macht allein die Neugier den
Menschen zum Naturwissenschafter. Voges meint demgegenüber eine
Wissenschaft, die ganz im modernen Sinn ihre Relevanz zu beweisen
hat, indem sie dem einzelnen handfeste materielle Vorteile zu verschaffen

weiss.48 Auch diese Spielart von Wissenschaft lässt sich bis in die
Antike zurückverfolgen: Bereits Thaies, in dem man gerne den Begründer

des modernen naturwissenschaftlich geprägten Weltbildes sieht, soll
seine Kenntnisse der Astronomie zur persönlichen Bereicherung
verwertet haben, was dann als Beweis für die Nützlichkeit der Philosophie
galt. Als er nämlich einmal vorausberechnet hatte, dass die nächste
Olivenernte ausserordentlich gross sein werde, nahm er bereits im Winter
alle Olivenpressen seiner Heimat unter Vertrag, um so als Besitzer eines

Monopols bei der einsetzenden grossen Nachfrage nach Pressen viel
Geld verdienen zu können.49

Diese Anekdote ist insofern von Bedeutung, als mit einem Pionier
naturwissenschaftlichen Denkens, das man gemeinhin der Rationalität
verpflichtet wähnt, gerade das Gegenteil, nämlich ein Wunder, verknüpft
wird. Derart langfristige Wettervorhersagen sind sogar noch im Zeitalter
der Wettersatelliten ein Ding der Unmöglichkeit. Die Überlieferung
verbindet mit Thaies ein Paradox: Einerseits werden mit der von ihm vertretenen

Lehre, dass die Welt auf ganz natürliche Art und Weise aus dem
Urelement Wasser entstanden sei, die Götter als Schöpfer der Welt und
damit zugleich auch der Mythos abgesetzt, andererseits wird Thaies nun
selbst zum Wundermann und Ausgangspunkt eines Mythos.50

Einen Vorgang entsprechender Struktur belegt «Der Sammler».
Die vernunftmässig gestützte Kritik an der Wirksamkeit des Wetter-



Bündner Monatsblatt. Heft 1.1998 38

läutens ersetzt die Willkür der Wetterdämonen nicht etwa durch eine
rational begründete Theorie über die in der Atmosphäre geltenden
Gesetzmässigkeiten, sondern der Zweifel an der Tradition bewirkt
zunächst lediglich eine Umkehrung des bestehenden Aberglaubens. Die
neue Behauptung, dass das Läuten den Blitz geradezu anziehe, ist nicht
weniger unsinnig, als es früher der Glaube an das Ritual der
Wetterdämonenvertreibung war. Wenn «Der Sammler» sich über Läutverbote
lustig macht und statt dessen den Blitzableiter empfiehlt, richtet er sich

folglich gegen einen erst sekundär, paradoxerweise durch Aufklärung
entstandenen Mythos und bestätigt so die von M. Horkheimer und
Th.W. Adorno in der «Dialektik der Aufklärung» aufgestellten Thesen:
«Schon der Mythos ist Aufklärung» (insofern bereits er eine Urform
von Rationalität darstellt51), «Aufklärung schlägt in Mythologie
zurück» und «Als Richtende gerät sie (die Aufklärung [der Verf.]) in den

mythischen Bann».52

Der daran anschliessende zweite Schritt, der über das Verständnis
der Naturgewalten zur Anerkennung der Wirksamkeit des Blitzableiters

führt, ist aber im Grunde genommen ebenfalls enttäuschend, weil
in bezug auf den eigentlichen Zweck des Wetterläutens nur scheinbar
eine Alternative angeboten wird. Die vom «Sammler» vertretene
aufgeklärte Haltung ist im Endeffekt desillusionierend und fatalistisch
zugleich: Gegen ein Unwetter kann offensichtlich überhaupt nichts mehr
unternommen werden; mit dem Blitzableiter steht dem Menschen bloss
eine Defensivmassnahme zur Verfügung. Dieser Stand der Dinge dauert

grundsätzlich unverändert an, auch wenn es inzwischen gewisse
Methoden zur Abwehr von Hagel gibt. Die Wissenschaft ist mithin noch
weit von der Zielvorgabe der Magie entfernt.

Selbst wenn das alte Ziel der Beherrschung der Natur, das man
einst über das Läutritual erreicht zu haben glaubte, mit Hilfe der
Naturwissenschaften erneut in Reichweite käme, würde es uns dennoch nicht
gelingen, den Denk- und Verhaltensmustern der Vergangenheit zu
entrinnen. Weil derjenige, der die Natur beherrscht, selbstverständlich auch
Macht besitzt, würde das früher bestehende Machtverhältnis erneut
aufgebaut, nur dass jetzt die Naturwissenschafter die Rolle der
Geistlichkeit übernähmen.53 Horkheimer und Adorno haben derartige
Mechanismen unter dem Gesichtspunkt des gesellschaftlichen Bewusst-
seins untersucht und kommen zu noch pessimistischeren
Schlussfolgerungen: «In der aufgeklärten Welt ist Mythologie in die Profanität
eingegangen. Das von den Dämonen und ihren begrifflichen Abkömmlingen

gründlich gereinigte Dasein nimmt in seiner blanken Natürlichkeit

den numinosen Charakter an, den die Vorwelt den Dämonen
zuschob.»54 Mit diesen Worten drücken sie ihr Erstaunen darüber aus, dass

die Kenntnis der Elektrizitätslehre dem Glauben an die Existenz von
Geistern zwar das Leben schwer machte, der Mensch aber trotzdem



Die Wetterglocke von Trun 39

nicht weiterschritt; denn nachdem sich die eine Angst als gegenstandslos

erwiesen hat, steht er nach grundsätzlich dem gleichen Verhaltensmuster

einfach der neuen Wirklichkeit wie gelähmt gegenüber. Es sind

gerade die Konstanten menschlicher Existenz innerhalb der Variablen
der im Lauf der Zeiten wechselnden Weltbilder, welche die Verfasser
der «Dialektik der Aufklärung» zu ihrer bissigen Kritik an der menschlichen

Rationalität veranlasst haben und an der Möglichkeit einer
wirklichen Aufklärung zweifeln lassen: «Der mythische wissenschaftliche

Respekt der Völker vor dem Gegebenen, das sie doch immerzu schaffen,

wird schliesslich selbst zur positiven Tatsache, zur Zwingburg.»55
Die Verwendung des Begriffs <Mythos> durch Horkheimer und

Adorno ist ungewohnt. Sie bezeichnen mit Mythos Gegenstände
allgemeiner Akzeptanz, insbesondere solche, die in einer Wechselbeziehung
mit ihrer Meinung nach unvollkommenen gesellschaftlichen Verhältnissen

stehen, d. h. Verhältnissen, die dem Menschen die ihm zustehende
Freiheit beschränken. Vergleichbar ist der Mythosbegriff von Barthes:
«Wir sind hiermit beim eigentlichen Prinzip des Mythos: er verwandelt
Geschichte in Natur.»56 Der Mythos wird damit zum Mittel, um
Bestehendes als absolut und nicht geschichtlich geworden zu setzen und
damit auch nur schon dem Gedanken an seine Veränderbarkeit zu entziehen.

In der «Dialektik der Aufklärung» bezeichnen Horkheimer und
Adorno diesen Sachverhalt als «den Mythos dessen, was der Fall ist».57

Das stillschweigende Einverständnis mit dem im Alltag Gegebenen
wird mithin in eins gesetzt mit jenen traditionellen Erzählungen, die

begründen, warum etwas gerade so und nicht anders organisiert ist.
Beim «Mythos dessen, was der Fall ist» handelt es sich also um die

Sprachlosigkeit einer eigentlich mythenlosen Zeit; wird er verdrängt,
bleibt dem Mythos eben nur seine Wiederkehr in der Ratio selbst.

Gegen diese doch weitgehend negative Sicht hat Hans Blumenberg

opponiert und den Mythos als traditionelle Erzählung rehabilitiert.

Der Mythos ist für ihn nicht etwas, das grundsätzlich zu überwinden

wäre, sondern stellt ein für den Menschen unverzichtbares Mittel
dar, um seine Ängste gegenüber der Umwelt zu meistern. Der Mythos
behindert den Menschen nicht auf seinem Weg in ein selbst geschaffenes

Paradies, sondern ermöglicht ihm, «aus dem Schrecken in Geschichten

über den Schrecken auszuweichen».58 Der Mythos wird zum Mittel
der Distanzierung von Mächten, die das menschliche Leben bedrohen,
seine Wirkungsweise ist die Depotenzierung archaischer Ängste vor
dem Unheimlichen durch ihre Umsetzung ins Medium der Sprache. In
unserem Fall sind das all die Geschichten von einer geglückten Abwehr
von Naturkatastrophen, die die Wirksamkeit des Wetterläutens bezeugen.

In Trun kommt diese Komponente bereits durch die Glockeninschrift

mit ins Spiel: Schlimmeres als eine «Deukalionsflut» ist nicht
denkbar, und auch die haben die Menschen überstanden.



Bündner Monatsblatt. Heft 1,1998 40

Sobald etwas Gegenstand einer sprachlichen Äusserung wird,
wird es benannt und dadurch sogleich gebannt durch seine Einordnung
in Kategorien, die der menschlichen Verfügungsgewalt unterstehen.
«Man könnte den Mythos eine Metapher auf dem Niveau der Erzählung

nennen: indem diese ihre eigenen Sinnstrukturen mitbringt,
strukturiert sie die Wirklichkeit und gibt ihr den Anschein des Erhellten,
Vertrauten.»59 Mit andern Worten: Der Mensch ordnet die ihn umgebende
Wirklichkeit mit Hilfe der Sprache, der unabdingbaren Voraussetzung
eines jeden Mythos; seine Tradierung an die jüngere Generation hält
überdies die Art und Weise, wie eine Gesellschaft die Wirklichkeit
wahrnimmt, konstant und bestätigt so zugleich die Wertvorstellungen, nach
denen sie lebt. Ein gewisser Grundvorrat an Mythen ist deshalb für jede
Gesellschaft lebensnotwendig. Andernfalls würde der immer wieder
aufs neue aufbrechende Normenkonflikt allzu viele Kräfte binden.

Die Problematik des Wetterläutens zeigt, dass es nicht angeht,
einfach von «Aufklärung» zu sprechen. Diese Simplifizierung wird der

Komplexität des Prozesses nicht gerecht. Vor der Aufklärung ist es noch

folgende Botschaft, die eine Generation der jeweils nächsten weitergibt:
«Gegen die Willkür der Wetterdämonen ist der Mensch nicht hilflos;
es gibt einige Abwehrmassnahmen.» Der aufgeklärte Mensch späterer
Zeiten bleibt zwar, um seine Angst zu bannen, beim Kausalitätsdenken,
nur dass der Glaube an übermenschliche Mächte und ihre Beeinfluss-
barkeit jetzt durch die Gesetzmässigkeiten der Physik ersetzt wird,
deren universaler Geltung alles, also auch das, was dem Menschen angst
macht, unterworfen ist. Der <Fortschritt>, den die Entdämonisierung der

Naturgewalten mit sich gebracht hat, besteht somit darin, dass die Natur
nicht mehr als der unheimliche Gegenpol des Menschen begriffen wird,
d. h. dass nun bereits die Einsicht, ebenfalls ein Teil der Natur zu sein
und dementsprechend auch ihren Launen ausgesetzt zu sein, den
Menschen vollauf befriedigt und beruhigt.

Hinsichtlich ihres Zieles unterscheiden sich der traditionelle
Mythos und die Wissenschaft des sog. aufgeklärten Menschen grundsätzlich

in nichts: Bei beiden geht es um die Bannung störender
Angstgefühle, d. h. dessen, was sich vom Menschen letztlich nicht beeinflussen
lässt.60 Verschieden ist bloss das aus den beiden Denkweisen resultierende

Vorgehen: Ohne wirkliche Einsicht in die Ursachen des

Geschehens praktizierte, aber angeblich wirksame Magie konkurriert mit
der wirkungslosen, aber durch ihre Wissenschaftlichkeit beruhigenden
Einsicht. Es bleibt offenbar nichts anderes übrig als nüchtern festzustellen,

dass sich die Wissenschaft bis heute nicht aus dem Bann des bereits

vom mythischen Denken vorgegebenen Zieles hat lösen können.



Die Wetterglocke von Trun 41

1 Der Sammler. Eine gemeinnützige Wochenschrift für Bündten 6 (1784). Zweites Stück: Anmerkungen
S. 12. Zur Frage der Verfasserschaft: S. Margadant, «Der Sammler» und «Der Neue Sammler».

Alphabetisches Register und Autorenverzeichnis sowie geschichtlicher Abriss, in: BM
1980, S. 3. Allgemein: Chr. Caminada, Die Bündner Glocken, Zürich 1915, S. 96-100: H.G.
Körber, Vom Wetteraberglauben zur Wetterforschung, Leipzig 1987.

2 WieAnm.l,S.13.
3 P. von Musschenbroek, Grundlehren der Naturwissenschaft. Ins Deutsche übersetzt von

I Chr. Gottscheden, Leipzig 1747 (Originalpublikation Leiden 1741). C. de Pater, Petrus
van Musschenbroek [1692-1761], een newtoniaans natuuronderzoeker. Utrecht 1979, S.

355 A (1747).
4 Wie Anm. 3, S.781.
5 P. van Musschenbroek, Introductio ad philosophiam naturalem. Bd. IL Leiden 1762. S.

1086/7.
6 Caminada (wie Anm. 1). S. 34: leider nennt C. seine Quelle nicht. Auch E. Poeschel (Die

Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, Bd. IV, Basel 1942, S. 421 [Anm. 1]) ist von C.

abhängig sowie F. Maissen, 300 onns baselgia parochiala S. Martin Trun, Muster 1963, S. 20

mit Anm. 37 (S. 65). Der Schluss der Inschrift ist hier falsch zitiert: amovas statt anovas.
7 Wie Anm. 1, S.35.
8 Ovid,Tristia 4,10,23-6.
9 Glossarium Latino-Germanicum mediae et infimae aetatis, ed. L. Diefenbach. Frankfurt

a.M.1857. S.36: vgl. Glossarium mediae et infimae Latinitatis, ed. Ch. Du Fresne. sieur Du
Cange, Bd. I, Niort 1883, S. 293.

10 Metamorphosen 1,313-415.
11 Fasten 4,794.
12 Vgl. das Material in: R. Rüegg, Haussprüche und Volkskultur. Die thematischen Inschrif¬

ten der Prättigauer Häuser und Geräte. Kirchen und Glocken, Bilder und Denkmäler,
Basel 1970, Nr. 2,2; 3,1-3; 12,2; 566,2; 568; zu möglichen Fehlern in der Inschrift selbst: S.

372 Anm. 266.
13 Genesis 9,11.
14 Ursicin G.G. Derungs, Con romans essan nus Romontschs? in: Igl Ischi. Revista semestrila

70, Nr. 25 (1985), S. 12.

15 Wie Anm. 6, S. 20.
16 T. Murk, Rätoromanisches Volkstum, in: Bündner Jahrbuch, Neue Folge 25 (1983), S. 9; vgl.

P. Meier, Schweiz. Geheimnisvolle Welt im Schatten der Alpen. München 1993, S. 261.
17 Wie Anm. 1, S. 13. Paraphrase von Musschenbroek (wie Anm. 5, S. 1086)? Der Hinweis auf

Piatons Dämonenlehre musste dann ein verdeutlichender Zusatz sein.
18 Symposion 202 d - 203 a; vgl. Augustin, De civitate dei 8,14-22. W.K.C. Guthrie, A History

of Greek Philosophy. Vol. V: The later Plato and the Academy, Cambridge 1978, S. 474/5.
19 A. Buchli. Mythologische Landeskunde von Graubünden. Bd. 4: Register und Nachwort

zur Gesamtausgabe von U. Brunold-Bigler. Chur 1992, S. 66.

20 Rätoromanische Chrestomathie, begründet von C. Decurtins. Bd. XV: Register, bearbeitet
von P. Egloff und J. Mathieu, Chur 1986, S. 252.

21 Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, hrsg. von E. Hoffmann und H. Bächtold,
Berlin-Leipzig, Bde. III (1930/31), Sp. 869/70; V (1932/33), Sp. 939/40; VI (1934/35), Sp.
647-53. Vgl. W Hartinger, Religion und Brauch, Darmstadt 1992. S. 60-2.

22 Les religions du Proche-Orient asiatique. Textes babyloniens, ougaritiques, hittites, présen¬
tés et traduits par R. Labat, A. Caquot, M. Sznycer, M. Vieyra, Paris 1970, S. 291. Bannungsrituale:

W. Burkert, The Creation of the Sacred, Cambridge, Massachusetts-London 1996,
S. 44.

23 Jeremias Gotthelf, Die Wassernot im Emmental, in: Sämtliche Werke, ed. R. Hunziker, H.
Bloesch und CA. Loosli. Bd. 15, Erlenbach-Zürich 1925, S. 22. Zitiert bei J. Jud, Zur
Herkunft und Verbreitung des Spiels: «chistrar la brentina», «de Tüfel heile» in der rätoromanischen

und deutschen Schweiz, in: Schweiz. Archiv für Volkskunde 45 (1948). S. 270 Anm. 3.

24 Hiob 26,10-3; 40,10-41,25. Dazu G. Fuchs. Mythos und Hiobdichtung. Aufnahme und Um-
deutung altorientalischer Vorstellungen, Stuttgart-Berlin-Köln 1993, S. 135-9; 225-64.

25 A. Buchli, Mythologische Landeskunde von Graubünden. Bd. 2: Die Täler am Vorder¬
rhein. Imboden. Dritte, erweiterte Auflage mit einem Nachwort von U. Brunold-Bigler,
Disentis 1989, S. 378.

26 C. Lycosthenes, Prodigiorum ac ostentorum chronicon, Basel [1557], S.4; 14; 498. Zum Aus¬
sehen der Fänggen: N Sererhard, Einfalte Delineation aller Gemeinden gemeiner dreyen
Bünden [1742]. Neu bearbeitet von O. Vasella, Chur 1944 (=1994), S. 182.

27 Hans Ardüser's Rätische Chronik. Nebst einem historischen Commentar von J. Bott, Chur
1877 Walluf bei Wiesbaden 1973), S. 117. Vgl. G.A. Caduff, Dialen bei Simon Lemnius.
Zur Frage einer mündlichen Sagenüberlieferung, in: BM 4/1991, S. 286/7.

28 C. Tomaschett, Die Orts- und Flurnamen der Gemeinde Trun. Mit einem siedlungsge¬
schichtlichen Überblick, Chur 1991, S. 438.



Bündner Monatsblatt, Heft 1,1998 42

29 Wie Anm. 23, S. 268/9.

30 W. Burkert, HO Zum griechischen <Schamanismus>, Rheinisches Museum 105 (1962),
S. 40; vgl. Anm. 21.

31 W. Burkert, Lore and Science in Ancient Pythagoreanism, Cambridge, Massachusetts
1972, S. 171; 187.

32 Pythische Oden 1,1-6.
33 Wie Anm. 25, S. 632. Vgl. CG Weber, Brauchtum in der Schweiz, Zürich 1985, S. 298; 335.
34 Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. III (1930/31), Sp. 869; vgl. Musschen¬

broek (wie Anm. 5), S. 1086; Der Sammler (wie Anm. 1), S. 14.

35 D. Jecklin, VolksthUmlict.es aus Graubünden, Chur 1878 Zürich 1980), S. 67. Handwör¬
terbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. VI (1934/35), S. 652/3.

36 «Pfarrer besänftigt Hochwasser/Unwetter» (wie Anm. 19), S. 93.

37 Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. V (1932/33), Sp. 941.
38 Cato, De agri cultura 141; H.H. Scullard, Römische Feste, Mainz 1985 (Originalpublikation

1981),S. 190-3; R. Muth,Einführung in die griechische und römische Religion, Darmstadt
1988, S. 239/40 Anm. 599.

39 Zu Prozessionen und Bittgängen bei ungünstiger Witterung im Wallis: K. Anderegg, Durch
der Heiligen Gnad und Hilf. Wallfahrt, Wallfahrtskapellen und Exvotos in den Ober-
walliser Bezirken Goms und Östlich-Raron, Basel 1979, S. 155-66.

40 Z.B. Die Beschwörung des Fieschergletschers: J. Guntern, Walliser Sagen, Olten-Freiburg
im Breisgau 1963, S. 53. Zur Prozession in den Ernerwald: Anderegg (wie Anm. 39), S. 73/4.

41 Iacobi a Voragine Legenda aurea, ed.Th. Graesse, 3. Aufl. 1890 (=Osnabrück 1969), S. 173.

42 FGrH 26 F 1 XLIII.
43 Anderegg (wie Anm. 39), S. 74.

44 Regenzauber: J.G. Frazer, Der goldene Zweig. Eine Studie über Magie und Religion,
Frankfurt a.M. 1977,Bd. I, S. 90-112. Bannung der Sintflut: Derselbe, Folklore in the Old
Testament. Studies in comparative religion, legend and law, Bd. I, London 1919, S. 286.

Zenon: E. und H. Melchers, Das grosse Buch der Heiligen. Geschichte und Legende im
Jahreslauf, 4. Aufl. München 1980, S. 224.

45 F. Pieth, Bündnergeschichte, Chur 1945 1982), S. 294; 296. Margadant (wie Anm. 1). S. 1-4.
46 WieAnm.l,S.15.
47 H. Voges, Kollektiv, Sakralität und Mystifikation in der ethnologischen Mythendeutung, in:

Macht des Mythos - Ohnmacht der Vernunft? hrsg. von P. Kemper, Frankfurt a.M. 1989,
S. 255.

48 Aristoteles, Metaphysik 980 a 21; H. Lübbe, Relevanz statt Curiositas. Über den kulturel¬
len Bedeutsamkeitsverlust wissenschaftlicher Weltbilder, in: unizürich 2/1993, S. 12-7.

49 Aristoteles, Politik 1259 a 9-18.
50 W Ekschmitt, Weltmodelle. Griechische Weltbilder von Thaies bis Ptolemäus, Mainz 1989,

S. 9-11.
51 Vgl. G.A. Caduff, Der Mythos von der Entdeckung der Pfäferser Therme: Aegidius

Tschudi und Simon Lemnius, in: BM 1993, S. 30-2.
52 M. Horkheimer-Th.W Adorno, Dialektik der Aufklärung, Neuausgabe Frankfurt a.M.

1969, S. 5; 14. Vgl. Chr. Jamme, Einführung in die Philosophie des Mythos. Bd. 2: Neuzeit
und Gegenwart, Darmstadt 1991, S. 111-6.

53 Wie Anm. 52, S. 12; 23; 28.

54 Wie Anm. 52, S. 28.

55 Wie Anm. 52, S. 40.

56 R. Barthes, Mythen des Alltags, Frankfurt a. M. 1964 (Originalpublikation 1957), S. 113.

57 Wie Anm. 52, S. IX; 2.

58 H. Blumenberg, Arbeit am Mythos, 5. Auflage Frankfurt a.M. 1990. Die Formel bei O. Mar-
quard, Mythos und Dpgma (Erste Diskussion), in: Terror und Spiel. Probleme der
Mythenrezeption, hrsg. von M. Fuhrmann, München 1971, S. 528. Vgl. Jamme (wie Anm. 52),
S. 116-20.

59 W Burkert, Mythisches Denken, in: Philosophie und Mythos, hrsg. von H. Poser. Berlin-
New York 1979, S. 32.

60 Die menschliche Angst vor dem Tode fuhrt bei den Griechen zur Begründung der moder¬

nen Naturwissenschaft: U. Hölscher, Das existentiale Motiv der frühgriechischen Philosophie,

in: Dialog (Klassische Sprachen und Literaturen) Bd. VII, München 1974, S. 58-71.

Dr. Gian Andrea Caduff, Rangsstrasse 29,7205 Zizers Adresse des Autors


	Die Wetterglocke von Trun : Aufklärung im Banne des Mythos

