
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1996)

Heft: 5

Artikel: Altes und Neues vom sutselvischen Märchenerzähler Gieri la Tschepa

Autor: Blanke, Huldrych

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398672

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398672
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


332

Huldrych Blanke

Altes und Neues vom
sutselvischen Märchenerzähler

Gieri la Tschepa

Gieri la Tschepa alias Grischott

«Stretg a pintg» sei Gieris heimatliche Welt gewesen, weit und
reich an Phantasie die Innenwelt, die ihm geschenkt war, schreibt Stea-

fan Loringett in der Einleitung zu den von ihm aufgezeichneten Märchen

des sutselvischen Geschichtenerzählers.1 Doch dürfen wir uns
Gieris äussern Lebenskreis auch nicht als allzu «klein und eng» vorstellen.

Es war eine - vom bergbäuerlichen Jahreslauf - bewegte Welt, die
verschiedene Stationen kannte. Zwar liegt Farera (Ausserferrera), wo
er am 12. Mai 1836 geboren wurde2, in einer Mulde im schmalen

Eingang zum Averstal (1300 m ü.M.). Zu seiner Heimat gehörte aber auch
die einstmals ganzjährig bewohnte, auf 1660 m ü.M. gelegene Siedlung
Cresta-Farera, wo die Familie ein kleines Berggut bewirtschaftete und
wo der Blick weit in die Ferne schweifen konnte. Ein dritter Aufenthalt
auf halber Höhe sollte Gieris liebster werden: das in einer Waldlichtung
gelegene Maiensäss La Tschepa, das ihm den Übernamen gab. (Eigentlich

hiess er Gieri Grischott.)
Aufgefordert, aus seinem Leben zu erzählen, erzählt Gieri von

tödlichen Bedrohungen, denen er viermal ausgesetzt war: das erste Mal
kurz nach der Geburt, als sich die Schnur am Nabel wieder löste; fast
wäre der «pop» verblutet, hätte die Mutter das fliessende Blut nicht
noch im letzten Moment entdeckt; das zweite Mal (wie ihm ebenfalls

später die Mutter erzählte) mit sieben Monaten, am Stephanstag auf
Cresta. Eine Schar Kinder (an die 12 sollen es gewesen sein) spielte in
der Stube, in der Gieri in der Wiege lag. Da kam die Lawine und stiess
das solid gezimmerte kleine Haus den Hang hinunter. Zwei der Kinder
fielen in den Keller, die andern wurden mitsamt der Stube weggetragen
und wieder abgesetzt; sie blieben wie durch ein Wunder alle unversehrt.

Das dritte Mal war Gieri in Lebensgefahr in seinem siebenten
Jahr, als eine Grippeepidemie das Tal heimsuchte. Viele wurden
dahingerafft. Auch Gieri erkrankte, durfte sich aber wieder erholen. Das
vierte Mal fügte er sich als Zimmermann auf der Alp Samada3 eine
lebensgefährliche Wunde zu. Ein Schlag mit der Breitaxt, die ihm ent-



Altes und Neues vom sutselvischen Märchenerzähler Gieri la Tschepa 333

glitt, traf ihn ins Bein. Das Blut floss in Strömen. Zweimal, zuerst auf
der Alp, dann in der Säss La Tschepa, wo sie ihn hintrugen, gelang es

seinem Götti, den Blutfluss mit Hilfe von «Wörtern» (Bannsprüchen?)
zu stillen, wobei er, als er in der Aufregung die «Wörter» nicht mehr
fand, ein «Buch» zu Hilfe nehmen musste («Das 6. und 7. Buch
Moses»?). Zur Heilung der Wunde verhalf ein Kraut (dessen Name Gieri
vergessen hat), das seine Frau in Andeer besorgte. Die Blätter wurden
in lauwarmen Wein getaucht und «mit dem Rücken» auf die Wunde
gelegt. 14 Tage später konnte er wieder das Vieh austreiben.

Weit über die Grenzen seiner Heimatgemeinde Farera ist Gieri
nicht hinausgekommen. Hie und da zog er in die Dörfer am Hinterrhein,

wo er die Holzgefässe (Gebsen u.a.), die er nebenbei verfertigte,
zum Verkauf anbot. Zweimal war er auswärts im Militärdienst, einmal
in Thun, ein anderes Mal im Wallis. Bei dieser Gelegenheit hat er seine

paar Brocken Deutsch gelernt.
Gieri war verheiratet mit Kunigunda geb. Mani.4 Von zehn

Kindern sind den Eltern vier geblieben; drei leben in Farera, ein Sohn, der
bis zum Kriegsbeginn jährlich einen Zustupf schickte, ist nach Kalifornien

ausgewandert.
Mit seinen 80 Jahren sehnt sich Gieri darnach, sterben zu dürfen.

Wie der «schocher» (Schacher) zur Rechten Jesu am Kreuz (Lk 23,

39-43) ist er sich mancher Schuld bewusst. Wie dieser bittet er in
Demut seinen Herrn: «Erinnere dich meiner, wenn du im Paradiese sein
wirst.» Nichts wünscht er sich sehnlicher, als ebenfalls bald die Worte
hören zu dürfen: «Noch heute wirst du mit mir im Paradiese sein.» Er
stirbt am 7. Juni 1922, in seinem 87. Lebensjahr.

Die Märchen des Gieri la Tschepa sind in doppelter Hinsicht
bedeutsam: als Dokument einer Minderheitssprache und -kultur, die
innerhalb einer Minorität - der rätoromanischen - eine Minderheit
bildet: die sutselvische; als Dokument einer «Weltsprache», der
Symbolsprache des Märchens.

Dokument einer Minderheitssprache

Die Sutselva - die Sprachregion der Romanen am Hinterrhein,
die heute am Schamserberg, wo noch etwa ein Viertel (2505) ihrer
Angehörigen lebt, ihre letzte Bastion hat - kam erst spät, in höchst
bedrängter Lage, zu einer eigenen Schriftsprache. Nach verschiedenen

vergeblichen Versuchen, die Schreibweise des Surselvischen auch in
der Sutselva einzuführen, beschloss 1944 eine Konferenz sutselvischer
Lehrer in Scharans - unter Anleitung des italienischen Emigranten und

Sprachwissenschafters Giuseppe Gangale -, das eigene Idiom zur
Schriftsprache zu erheben.6 Es war dies der Kulminationspunkt einer
sprachlichen «Erweckungsbewegung», die im Gefolge der «romani-



Bündner Monatsblatt, Heft 5,1996 334

-_É_S_-i
• -Vff ff:ffffffv

lMm' ff :
-iff "

1 ff- -—.:-

irr ¦'-
ff

-: ;

«9~"*s~w

4 &
_&_t_____K_j-

m m

¦ffv

¦:¦:: :

WBËÉÈ&ÊË

Farera/Ausserferrera
(1300 m ü.M.) zur Zeit
Gieri la Tschepas.
Im Hintergrund Piz
Grisch (3062 m ü.M.)
und Crap la Maza, im
Vordergrund zwei
Touristinnen (aus
dem Touristenheim
Grischott-Etter?).
(Foto: Archiv «Tgea da
Schons», Schamser
Talmuseum, Zillis)

sehen Renaissance» (seit etwa 1886, der Gründung der Societad
Retorumantscha) auch in der Sutselva in Gang gekommen war und bereits
erste literarische Früchte gezeitigt hatte (Tumasch Dolf und Schamun

Mani).
Kann vordem von einer sutselvisch geschriebenen Literatur auch

nicht die Rede sein, so war es doch keine kulturlose Zeit gewesen. Es

gab die mündliche Erzählkultur - und es gab sie in reichem Mass, wie
die heute in Band XIV der «Rätoromanischen Chrestomathie» von
Caspar Decurtins7 vorliegenden Zeugnisse sutselvischer Sprüche,
Sprichwörter, Sagen, Märchen und Volkslieder bestätigen. Diese waren
seit 1913 von den beiden Schamser Lehrern Steafan Loringett und
Tumasch Dolf in der damals noch intakten sutselvischen Sprachlandschaft

«Val Schons» gesammelt worden. Infolge des Tods des Auftraggebers

Decurtins (1916) erschienen sie zunächst in zwei Ausgaben der
Annalas da la Societad Retorumantscha (1919 und 19298) und sollten
erst 1985 als Abschluss des Chrestomathie-Neudrucks ins grosse
Sammelwerk Aufnahme finden.

Aus dem von Loringett und Dolf im Schams gesammelten mündlichen

Volksgut ragen die Märchen des Gieri la Tschepa hervor. Mit
Schulwissen nicht überladen (wahrscheinlich war er Analphabet9), war
ihm eine ursprüngliche, naive Erzählbegabung geschenkt, die die in der

«Erzählgemeinschaft des Dorfes»10 ererbten Märchen getreulich
weiterzugeben wusste.

«Las praulas digl Gieri la Tscheppa en screttas suenter plaid par
plaid sco el las ha raquintau», bezeugt Steafan Loringett, Gieris
Protokollant.11 Wie hat Loringett das zustande gebracht - in einer Zeit



Altes und Neues vom sutselvischen Märchenerzähler Gieri la Tschepa 335

«ÉS** :

rt"r
1 '-:: *

MVW
V

fi
: ' ::~"

Gieri la Tschepa mit
der Bevölkerung von
Farera (ca. 1920).
(Foto Archiv «Tgea da
Schons», Schamser
Talmuseum, Zillis)

(1916), die noch keine technischen Hilfsmittel kannte?, fragt man sich

verwundert 80 Jahre später. Bartolome Tscharner, Regionalmitarbeiter
der Leia Rumantscha am Hinterrhein (und untern Vorderrhein)12, ist
dem Rätsel auf die Spur gekommen. Er fand im ehemaligen Stall, dem

heutigen Magazin der Tgea da Schons (des Schamser Talmuseums in
Zillis) in Schachteln, die den schriftlichen Nachlass Steafan Loringetts
enthalten, ein schwarzes Wachstuchheft mit rotem Schnitt, das mit
Stenogrammschrift vollgeschrieben war. Was ein erster Einblick zu Tscharners

Erstaunen ergab, wurde in der Folge vom Kurzschriftspezialisten
Simon Tschurr bestätigt: Es handelte sich um die Nachschrift der Märchen

des Gieri la Tschepa - in deutscher Sprache! Offensichtlich hatte

Loringett Gieris Erzählung, um sie stenographisch festhalten zu können,

unmittelbar ins Deutsche übersetzt und so notiert (mit Ausnahme

von ein paar seltenen, deshalb romanisch in Normalschrift geschriebenen

Wörtern), wie man nicht ohne Befremden zur Kenntnis nimmt.
Dennoch dürfte die ungewöhnliche Protokollmethode unter den
gegebenen Umständen zweckmässig gewesen sein. Sie ermöglichte dem
Schreiber, jegliche Unterbrechung des Erzählstromes zu vermeiden.13
Auch darf angenommen werden, dass Loringett sein Notât sobald wie
möglich - solange er Klang, ja Wortlaut von Gieris Erzählung noch im
Ohr hatte - wieder ins Sutselvische zurückübersetzte.

Loringetts Dokument sutselvischer Volkskultur ist u. E. in einem
zweifachen Sinn bedeutsam: als zuverlässiges Beispiel der einst auch in
der romanischen Sutselva blühenden Erzählkultur; als Zeugnis einer
«Ursprache», das, trotz der besonderen Umstände seiner Entstehung,
auch sprachlich nicht ohne Bedeutung ist.



Bündner Monatsblatt, Heft 5, 1996 336

Cresta-Farera (1660 m
ü.M.) zur Zeit Gieri la

Tschepas. Die
lawinengefährdete Zone
befindet sich am
nordöstlichen Dorfrand
(rechts oben im Bild,
wo auch das Dach des
damals betroffenen
Hauses zu sehen ist).
(Foto: Archiv «Tgea da
Schons», Schamser
Talmuseum, Zillis)

l.In Loringetts Aufzeichnung ist eine letzte Blüte aus dem
sutselvischen Garten des einstmals blühenden «Märchenlandes
Rätoromania»14 überliefert und dies mit bemerkenswerter Sorgfalt. Loringetts
Absicht, Gieris Erzählung so getreu wie möglich zu übermitteln, ist
augenfällig. Er glättet nicht und schmückt nicht aus. Auf jegliche Ergänzung

- poetisierender, psychologisierender oder gar moralisierender
Art - wird verzichtet. Die Erzählung bleibt ungehobelt in ihrem Urzustand

belassen: in ihrer ursprünglichen, nüchternen Schlichtheit15, die
ihre grundlegenden (fast möchte man sagen «archetypischen»)
Strukturelemente sichtbar werden lässt.

2. Vermag Loringetts Aufzeichnung auch linguistischen
Ansprüchen nicht zu genügen, für den Liebhaber hat sie auch sprachlich
ihren Reiz. Offensichtlich gab sich Loringett, der 1916 über eine sutsel-

vische Schriftsprache noch nicht verfügte, alle Mühe, Gieris Erzählung
nicht nur wort-, sondern auch lautgetreu wiederzugeben. Die Faszination

des Ursprünglichen, die dem Sutselvischen an sich eignet, wird so in
besonderer Weise spürbar: die Kraft, ja Poesie einer nichtzivilisierten
Sprache, die ihre ursprüngliche, rauhe Musikalität bewahrt hat.16

Dokument einer Weltsprache

Die Märchen des Gieri la Tschepa sind nicht nur ein wertvolles
Dokument einer Minderheitssprache und ihrer Kultur, sie sind auch ein

Dokument einer Universalsprache: der Symbolsprache, die in
Märchen, Mythen und Träumen zum Menschen spricht und ihm, wie die



Altes und Neues vom sutselvischen Märchenerzähler Gieri la Tschepa 337

1 T\

Si

m

f
S-

—vrt

ff

'C«fs.

Das Maiensäss La
Tschepa mit kleiner
Scheune. Im Hintergrund

der ehemalige
Stall Gieri la Tschepas,
der heute zur Jagdhütte

ausgebaut ist.
Die Hütte, in der Gieri
hauste, steht nicht
mehr. (Foto: H.B.)

Tiefenpsychologie erkannte, bedeutungsvolle Weisung für seinen
Lebensweg vermittelt.

Es sei dazu einer der zur Zeit bekanntesten Märcheninterpreten
zitiert, Eugen Drewermann, der mit seinen kenntnisreichen Auslegungen

der Grimm-Märchen hilfreiche Anregung für die persönliche
Märchendeutung geben kann.17 «Obwohl ursprünglich an Erwachsene
gerichtet, sind die Märchen, diese Überreste aus den Kindertagen der
Menschheit, dem Verständnis von Kindern eigentümlich verwandt.
Ihre Sprache ist die Sprache der Träume, ihre Symbolik fusst in der
archetypischen Bilderwelt des Unbewussten, und so bedarf es einer Art
kindlichen Nachträumens, einer neuen Unmittelbarkeit der Einfühlung

und des Erlebens, um als Erwachsener die Märchen zu verstehen...
Sie beschreiben in zeitlosen Bildern den mühsamen Weg, den es kostet,
von einem Kind zu einem Erwachsenen zu werden; sie schildern die

Belastungen und Schwierigkeiten, die jemand aus den Eindrücken
seiner Kindheit ins Leben mitnimmt und in irgendeiner Weise überwinden

muss; sie zeigen, wie das Ich eines Erwachsenen sich aus seiner
seelischen Einseitigkeit und Starre lösen und zu sich selbst hinfinden kann;
und in all dem vermitteln sie den Mut, trotz aller Angst und Schuldgefühle

an die Berechtigung des eigenen Lebens zu glauben und
bedingungslos der Wahrheit des eigenen Herzens zu folgen. So sind die Märchen

in sich selbst Wegweiser und Richtmarken des Unbewussten.»
Zweifellos sind auch die Märchen Gieri la Tschepas in diesem

Sinn bedeutsam. Der Wunsch, sie in einer deutschen Übersetzung
vorzufinden, ist deshalb angebracht. Leza Uffer, der bewanderte Erforscher

der rätoromanischen Märchenwelt, ist ihm nachgekommen und



Bündner Monatsblatt. Heft 5,1996 338

hat bereits 1973 - in «Rätoromanische Märchen»18 - eine Reihe von
Gieri-Märchen in deutscher Sprache vorgelegt. Diese ist allerdings
unvollständig. Von den sechs grossen - mehrere Buchseiten umfassenden

- Märchen Gieris bringt Uffer drei19, von den vier kleinen, die nur das

Gerüst der Erzählung bieten, ebenfalls drei20. Im Sinne einer Ergänzung

wird deshalb hier ein eigener Übersetzungsversuch hinzugefügt.21
Auch dieser ist von zwei Absichten geleitet (aber vielleicht in neuer
Reihenfolge): Gieris Erzählung so les- und brauchbar wie möglich,
zugleich so treu wie möglich wiederzugeben. Das letztere geschieht
im Bewusstsein, dass sich das Ursprüngliche und Lebendige einer
«Ursprache» in eine andere, insbesondere eine Bildungsprache nicht
übersetzen lässt. Bestenfalls kann es gelingen, eine Spur der ursprünglichen

Naivität zu bewahren.

Randbemerkungen

Schliesslich sollen noch ein paar Randnotizen, die sich bei Lektüre

und Übersetzung von «Is dus frars, ca faschevan ils negoziants»
ergaben, Erwähnung finden (ohne die gelegentlichen Einfälle zur
Interpretation, die der Phantasie der einzelnen Leserin und des einzelnen
Lesers überlassen bleiben muss). Zum Titel: Eigentlich hätte uns ein Titel

wie «Der einfältige Michel» besser gefallen. Nicht «Die beiden Brüder,

die Kaufleute waren», Vater und Onkel, sind ja die Hauptpersonen
des Märchens. Hauptperson ist eindeutig der «Dummling», der sich
noch einem andern Gesetz verpflichtet weiss als dem des Kaufens und
Verkaufens. - Zum Inhalt: Zwar lassen sich verwandte Motive in
andern Märchen und in der Bibel finden, doch ist uns die Fabel selber
anderwärts noch nicht begegnet. Da der Übersetzer ein Märchen-Amateur

ist - als erzählender Grossvater ist er mit der Sammlung der
Gebrüder Grimm vertraut; darüber hinaus ist seine Märchenkenntnis
zufällig und punktuell -, darf er es allerdings nicht wagen, «Die beiden
Brüder...» als sutselvisches Sondergut zu bezeichnen.

Von den einzelnen Motiv-Verwandtschaften sollen die folgenden
Erwähnung finden: 1. im Blick auf das Alte Testament: der grosse
Fisch, der Michel verschlingt und ausspeit - der Prophet Jonas in Jona

Kap. 1 und 2; die Fangfrage vom geraubten Lamm - David und der
Prophet Nathan in 2. Sam. Kap. 11 und 12; die geforderte, dann verhinderte

Opferung des Sohnes - Abraham und Isaak in 1. Mos. Kap. 22; 2. im
Blick auf die grimmsche Märchensammlung: die hilfreiche Bedeutung
des Fuchses in «Der goldene Vogel», wo dieser ebenfalls als Ratgeber
und Reittier erscheint.

Zum Namen «Michel» ist anzumerken, dass er im Original erst in
der zweiten Hälfte genannt wird. Es schien dem Übersetzer jedoch
sinnvoll, ihn schon in der ersten Hälfte einzuführen. Andere geringfü-



Altes und Neues vom sutselvischen Märchenerzähler Gieri la Tschepa 339

gige Ergänzungen, die in der Übersetzung sprachlich oder inhaltlich
notwendig erschienen, werden jeweils in Kursivschrift wiedergegeben.
Ausdrücke, die im Wortlaut des Originals übernommen sind (weil sie -
z. B. als Germanismen - als solche verständlich sind), sind zwischen
einfache Anführungs- und Schlusszeichen gesetzt.

DIE BEIDEN BRUDER, WELCHE KAUFLEUTE WAREN

Ein Märchen von Gieri la Tschepa. Aus dem Sutselvischen von H.B.

Es waren einmal zwei Brüder, die waren Kaufleute. Einer von
den beiden hatte einen Sohn, Michel. Als dieser erwachsen war, schickte

ihn der Vater mit dem Onkel nach <Engeland>, um Ware einzukaufen.

Als sie dort angekommen waren, gingen sie in ein Wirtshaus - um
einen Schnaps zu trinken, wie ich annehme -, dann schlenderten sie

durch die Stadt. Dabei verloren sie sich aus den Augen. Der Jüngling
ging eine Strasse entlang und kommt gerade dazu, wie sie einen Toten
durch die Strassen schleppen. Er schaut eine Weile zu, dann wendet er
sich zur Seite und geht dort weiter. Da begegnet ihm dasselbe noch
einmal. Er schaut zu und lässt es noch einmal vorüberziehen und geht an
einen andern Ort. Und wiederum, zum dritten Mal, geschieht dasselbe.

Jetzt fragt er, warum sie diesen Menschen durch die Strassen schleppen.
Weil er Schulden habe, war die Antwort. Ob sich diese nicht lösen liessen,

fragt er. «Gewiss, das wäre schon möglich», antworteten sie. Da

zog er sein Geld hervor und bezahlte die Schuld des Toten, und jene
gingen hin und bestatteten ihn.

Mit der Zeit fand er seinen Onkel wieder und erzählte ihm alles.

Dieser schalt ihn, aber nun war bezahlt und war nichts mehr zu machen,
und so kehrte Michel unverrichteter Dinge nach Hause zurück. Dort
waren sie ebenfalls sehr ungehalten - die Ware liessen sie kommen, wie
ich annehme -, dennoch durfte er weiterhin im Geschäft verbleiben.

Als die Ware aufgebraucht war, schickte ihn der Vater noch
einmal mit dem Onkel auf die Reise, doch gebot er streng, dass er nicht
wieder Dummheiten machen dürfe wie das letzte Mal. Er solle die
Ware einkaufen und dann mit dem Onkel zurückkommen.

Und sie brachen auf und gelangten in jenes Land, wo sie ihre
Einkäufe zu besorgen pflegten. Und wiederum geschah es, dass sie

getrennt wurden. Der Jüngling ging allein weiter und kam in ein grosses
<cartier> (in ein Hotel, oder wie du es nennen magst). Da hört er zwei
schöne Stimmen singen. Er geht ihnen nach, tritt ein und schaut und
lauscht. Es waren zwei Mädchen, die sangen. Und diese Mädchen waren

geraubt und hieher gebracht worden. Der Jüngling fragte, ob diese

beiden Mädchen nicht gekauft werden könnten, und erhielt zur Ant-



Bündner Monatsblatt, Heft 5.1996 340

wort: Doch, dazu seien sie da; sie wollten sie verkaufen. Da kaufte er
sie, alle beide. Er nahm sie mit, suchte und fand den Onkel wieder und

sagte ihm, dass er diese Mädchen freigekauft habe. Der Onkel schalt

ihn, doch weiter war nun nichts mehr zu machen. Michel kehrte also

mit den Mädchen und mit dem Onkel nach Hause zurück. Als er
ankam, schimpfte auch der Vater; mit dieser Ware wusste er nichts
anzufangen. Doch waren es schöne Mädchen, und alle, auch der Vater, wurden

bald vertraut miteinander, ja es ergab sich, dass Michel sich in eine
der beiden verliebte. Es sollte gleich die Rechte sein, die Edle, und sie

kamen soweit, dass sie heirateten.
Bald darauf sagte er zu seiner Frau, dass er jetzt gehen wolle, um

Ware einzukaufen. Da freute sie sich und sagte, sie werde ihm eine Fahne

machen. Sie war eine geschickte Stickerin und machte sich daran,
eine Fahne mit Buchstaben anzufertigen, welche ein wenig leuchteten,
und mit diesen schrieb sie ihren Namen auf das Tuch. Dann sagte sie,

wenn er so weit gereist sei, dass er den Turm von Engeland sehen könne,

dann solle er sie hissen. Sie wusste, dass ihr Vater mit dem Fernrohr
aus jenem Turm schauen würde. Dieser Vater war ein König, wie ich
noch anfügen muss.

Und so geschah es. Der König schaute aus und sah die Fahne, die
den Namen seiner Tochter trug. Er las den Namen und verstand die
Botschaft und sandte eine Kompanie Soldaten, um das Schiff ehrenvoll
zu empfangen. Als diese zum Salut mit ihren Büchsen feuerten,
erschrak Michel sehr (du kannst das ändern, bist gescheiter als ich), doch
als er an Land ging, wurde er feierlich begrüsst, und sie führten ihn zum
Schloss des Königs, und dieser empfing ihn mit allen Ehren und fragte,
wohin er gehe und was er vorhabe?

Michel antwortete, dass er gekommen sei, um Waren einzukaufen.

Das lasse er seine Sorge sein, sagte darauf der König, das werde er
schon selber tun, und kaufte soviel, dass ein Schiff fast bis an den Rand

gefüllt wurde.
Als Michel sich auf den Heimweg machte, sagte der König, er solle

mit seiner Tochter wiederkommen und mit dem andern Mädchen,
welches die Kammerjungfer sei. Und er gab ihm ein Geleit mit, das ihn
auf dem Weg hin und zurück beschützen sollte. So trat Michel frohgemut

die Heimreise an und kam wohlbehalten an und wurde von seiner
Frau empfangen, der seine Rückkunft durch das Gerücht bereits
bekannt war. Und dieses Mal war auch sein Vater zufrieden mit ihm und
hatte nichts zu schimpfen.

Und sie bereiteten sich vor - seiner Frau ging es nicht schnell

genug -, in das Reich des Königs zurückzukehren. Dann machten sie sich

auf den Weg und bestiegen das Schiff.
Unter der Geleittruppe aber war einer, ein Offizier, der die

Königstochter ebenfalls gern zur Frau gehabt hätte. Nun geschah es, als sie



Altes und Neues vom sutselvischen Märchenerzähler Gieri la Tschepa 341

schon weit draussen auf dem Meer waren und Michel Wasser lösen

musste, dass sie beide allein auf Deck waren. Da kommt der Offizier
und stösst den Michel hinab ins Meer.

Als Michel in den Fluten trieb, kam ein Fisch geschwommen, der
ihn verschlang. Und er schwamm mit ihm zu einer Wüste und spie ihn
da ans Land, und Michel wusste nicht, wie er sich helfen sollte.

Hier blieb er eine Zeit lang, ernährte sich von Beeren, harrte aus
und machte sich Gedanken.

Es war an einem heissen Tag, als er gerade von seinen Beeren ass,
da hörte er eine Stimme, die ihn beim Namen ruft: «Michel.» Er schaut
sich um und sieht niemand. Er wartet eine Weile, da hört er die Stimme
wieder, doch niemand ist zu sehen. Erst als die Stimme zum dritten Mal
ruft, erblickt er einen Fuchs und fragt: «Bist du es, Fuchs, der ruft?»,
und dieser bejaht. Der Fuchs ruft ihn! Sie kommen zusammen und
reden miteinander. Der Fuchs fragt: «Würdest du gerne nach Hause
gehen?» Michel bejaht und der Fuchs fügt hinzu: «Morgen heiratet deine
Frau. Er wollte früher Hochzeit halten, aber deine Frau war nicht
einverstanden.» Sie werde ein Jahr lang Trauer tragen für ihren Mann, sagte

sie, da gab er nach.

Dann sagte der Fuchs: «Wenn du bereit bist, den Gewinn, den du
im nächsten Jahr erzielst, mit mir zu teilen, dann bringe ich dich nach
Hause.» Michel war einverstanden, und der Fuchs sagte, er solle ihm
wie einem Pferd auf den Rücken steigen, und nun ging es in grossen
Sprüngen bis zum Königspalast, wo alles für die Hochzeit am Tag darauf

gerüstet war.
Der Fuchs sagte: «Nun gehst du hinein und fragst, ob sie nicht

eine Arbeit für dich hätten - Holz oder Wasser in die Küche tragen -,
dann lassest du dir etwas zu essen geben.» Er tat so. Er trug Holz und
Wasser herbei, und die Frauen gaben ihm etwas zu essen.

Manchmal kam die Braut in die Küche hinaus. So war sie gerade
dabei, als sie den Rahm schlagen wollten. Sie hatten das Butterfass
aufgestellt, doch ging der Stössel schwer. Da sagte der <schlamperet>, dass

sie ihn stossen lassen sollten. Das liessen sie ihn gerne tun. Dabei
begann er zu schwitzen, und wie von ungefähr wischt er sich mit einem

Lümplein in die Haare. Da sieht die Braut das Muttermal, wie es ihr
Michel hatte, und sie geht sogleich zu ihrem Vater und sagt: «Vater, das

ist mein Michel!» Und der Vater geht in die Küche hinaus und fragt, wie

er heisse und anderes, und sie kommen zum Schluss, dass er der Rechte

sei.

Darauf kehrte der König in den Saal zurück, wo alle versammelt

waren, und sagt, er brauche ihren Rat, er müsse ein Urteil fällen. Es sei

auf dem Meer ein Schiff gewesen, und einer habe einen andern ins Wasser

gestossen, um ihm ein Schaf zu stehlen, und er allein sei kaum
imstande, diesem das Urteil zu sprechen. Da meldete sich der Bräutigam:



Bündner Monatsblatt, Heft 5,1996 342

«Da wisse er schon zu helfen. Dieser habe verdient, von einem Pferd in
vier Stücke zerrissen zu werden.» Da sagte der König: «Nun denn - du
bist der Mann! Du hast den Mann meiner Tochter ins Wasser gestossen,
um sie ihm wegzunehmen, und jetzt hast du dir selbst das Urteil
gesprochen.» Und er liess sogleich vier Pferde holen, um ihn in Stücke zu
zerreissen. Und so ist es geschehen, und die Hochzeit begann von neuem

mit dem Michel, der eine gute Figur machte an seinem Fest.
Unterdessen kam die Zeit, da mit dem Fuchs zu teilen war. Eines

Tages, als Michel mit dem Büblein, das sie bekommen hatten, eben in
der Kammer war und auf dem Kanapee ein wenig ruhte, hört er ein

Klopfen an der Tür und ruft <herein>. Da kommt ein Fuchs herein und

sagt, er sei gekommen, um seinen Anteil am Gewinn zu holen. Michel
steht auf und holt, was er beiseite gelegt hat, und schüttet alles auf den

Tisch, einen Haufen Geld, aber der Fuchs sagt, das alles sei nicht das,

was zu teilen sei. Da geht der Michel und bringt noch mehr, aber der
Fuchs wiederholt, das alles sei nicht das, was sie gewonnen hätten, und

er zeigt auf die Wiege und sagt: «Dies ist unser Gewinn.»
Da nimmt Michel seinen Sohn aus der Wiege, breitet das Deckbett

auf den Tisch, nimmt ein Schwert zur Hand und sagt zum Fuchs:
«So komm denn her, dann teile ich.»

«Teile das Büblein nicht!» ruft jetzt der Fuchs, «ich will keine
Teilung. Ich bin jener Tote, den du in Engeland freigekauft hast, so dass sie

meinen Leib ruhen lassen mussten. Und du warst in der Wüste und
kamst nicht mehr fort von dort. Und ich sah es und habe dir geholfen.
Und du hast mir geholfen! So lassen wir eins fürs andere gelten. - <Pie-

tigot!>» Damit verliess er ihn und ging nach Hause.

1 «Las praulas dil Gieri la Tscheppa» (in: Rätoromanische Chrestomathie, Bd. XIV. S. 73-78; s. Anmerkungen
Anm. 7) und «Digl Gieri la Tschepa» (in: Las badoias digl Gieri la Tschepa. S. 3-6; s. Anm. 8).

2 Im Kirchenbuch von Farera (das am 1. Januar 1876 beginnt und als einziges erhalten ist) ist beim
Eintrag von Gieri Grischotts Todestag am 7. Juni 1922 als Geburtsdatum der 8. Mai vermerkt. -
Diese und andere Auskünfte verdanke ich Frau Anna Elisabeth Anderfuhren. Pfarrerin von
Avers, Calantgil und Farera, Herrn Johann Peter Grischott. Kirchenvorsteher in Farera - Gieri
Grischotts Enkel - und Dr. Giachen Grischott. Farera. der die Begegnungen mit Gieri in seiner
Kindheit in lebhafter Erinnerung behalten hat.
Gieri selber überliefert sein Geburtsdatum mit folgenden Worten: «Ia sunt naschia 1836. Is t2 da
matg, sco ve via segl bigliet da cumegn. schiglio savevi nut. Is meas savevan ear nut.» «Ich wurde
1836 geboren, am 12. Mai, wie ich auf dem Geburtsschein der Gemeinde gesehen habe. Sonst
wüsstc ich es nicht. Die Meinen wussten es auch nicht.» (Chrestomathie Bd. XIV, S. 76: s. Anm. 7.)

3 So in «Las badoias digl Gieri la Tschepa», 1967 (s. Anm. 8). Im Urtext der Chrestomathie heisst
der Ort des Unglücksfalls Starlera - das ist ein Tal mit Alp, das sich von Calantgil (Innerferrera)
gegen Osten hinzieht. Mit «Samada» korrigierte Loringett offenbar ein Missverständnis. Von der
Alp Starlera aus hätte man nicht in La Tschepa. sondern im Dorf Calantgil, das näher lag. erste
Zuflucht gesucht. Von Samada aus - einer zwischen Calantgil und Farera gelegenen Alp - war La
Tschepa hingegen in Kürze zu erreichen.

4 Der Name ist dem Kirchenbuch von Farera entnommen.
5 Gemäss Volkszählung 1990.
6 Vgl. dazu: Steafan Loringett. «Digl Rumantsch an Schons», in: Heimatbuch Schams/Cudasch da
Schons, Chur 1961, S. 333ff.; Curo Mani, Einleitung zum Pledari Sutsilvan, Cuira 1977; Martin
Cantieni/Curo Mani/Bartolome Tscharner u. a.. Das Schamsertal, seine Geschichte, Sprache und
Musik, Donat 1992; Huldrych Blanke, «Igl Marcus sutsilvan. Pintga istorgia digl Pled da Dieu
sutsilvan», in: Evangeli suainter Marcus. Versiun sutsilvana, Donat 1992.

7 Rätoromanische Chrestomathie, hgg. von Caspar Decurtins, 1896-1919, Reprint Bd. I—XIII Chur
1982-84. Zu Bd. XIV (Reprint Chur 1985) vgl. das folgende. 1986 erschien noch der Registerband XV



Altes und Neues vom sutselvischen Märchenerzähler Gieri la Tschepa 343

"Annadas XXXIII und LXIII mit Sonderdruck «La tradiziun populara da Schons», 1929.-Eine
Besprechung der Märchensammlung Loringetts von Gian Bundi - mit Inhaltsangabe der einzelnen
Märchen und Übersetzung von «Igl ani d'or» - erschien 1934 im Schweiz. Archiv für Volkskunde.
Bd. XXXIII («Gieri Ia Tschepa aus dem Bündnerischen Schamsertal und seine Märchen»). - 1967

publizierte Loringett eine Auswahl von Gieri-Märchen für Kinder in sutsclvischer Schriftsprache:
Las badoias digl Gieri la Tschepa. Ovra svizra da lectira par la giuvantetgna, Turi-Cuîra.

9 So Curo Mani in: Das Schamsertal..., a.a.O., S. 30.
10 Diese wird konkret-anschaulich. z.T. noch aus eigener Erfahrung, geschildert bei Leza Uffer,

Rätoromanische Märchen und ihre Erzähler, Basel 1945, S. 20-23 (Schriften der Schweiz. Gesellschaft

für Volkskunde, Bd. 29). - Vgl. auch Mario Vargas Llosas Roman «Der Geschichtenerzähler»

(Frankfurt a. M., 1990). der die Bedeutung, die das Erzählen als «Gedächtnis der Gemeinschaft»

bei den Machiguengas-Indios am obern Amazonas hat (hatte), in packender Weise vor
Augen führt.

11 Chrestomathie Bd. XIV, a.a.O., S. 77. «Die Märchen des Gieri la Tschepa wurden Wort für Wort,
so wie er sie erzählt hat, aufgeschrieben.»

12 In 7433 Donat am Schamserberg.
l3Man vergleiche die von Uffer (in: Rätoromanische Märchen und ihre Erzähler, a.a.O., S. 8f.)

geschilderten Umstände, die zu seiner und Loringetts Zeit mit der Aufnahme mündlicher Erzählung
verbunden waren. Uffer selber ist es - nach vergeblichen Versuchen mit einer «rätoromanisierten»
Stenographie - gelungen, «die vollständige Wiedergabe der Erzählungen in Korrentschrift
sicherzustellen». «Dazu waren zwei Bedingungen zu erfüllen. Einerseits musste sehr rasch geschrieben
werden, anderseits war es notwendig, gewisse Kürzungen des geschriebenen Wortbildes vorzunehmen.

Diese Kurzformen wurden teilweise aus der Stenografie entlehnt, teilweise wurden eigene
Zeichen und Kürzungen für etliche immer wiederkehrende Wörter, wie Namen, Ortsbezeichnungen,

Redensarten usf. bereitgestellt. Die letzte, modernste und wohl beste Art der Aufnahme von
Volkserzählungen wäre zweifelsohne jene auf Schallplatten oder Stahlband.»

14 Vgl. Leza Uffer, «Von den rätoromanischen Märchenerzählern». S. 260-265, in: Schweizer
Volksmärchen, hgg. von Robert Wildhaber und Leza Uffer, Köln 1970.

15 Dazu eine Beobachtung von Leza Uffer (in: Rätoromanische Märchen. S. 272; s. Anm. 18).
«Typisch vor allem für das bündnerromanische Märchen der Rheingebiete ist das «far curtas» - kurzen
Prozess machen. Es passt irgendwie zur schon besprochenen «Entzauberung» vieler rätoromanischer

Märchen, zu ihrem rationalistischen Empfinden. Wir stossen auf dieses «far curtas» besonders

immer wieder in den Märchen gerade der bewusstesten Märchenerzähler wie Barba Plasch.
Gieri la Tscheppa und Jachen Filli. Es findet seine stilistische Entsprechung in der eher wortarmen
Erzähltechnik dieser Meistererzähler.»

16 Als Beispiel sei ein Abschnitt aus dem Märchen «Is dus frars, ca faschevan ils negoziants» (das hier
in deutscher Übersetzung folgt) zitiert: Michel gibt sich seiner Braut zu erkennen (Chrestomathie
Bd. XIV. a.a.O., S. 98f.). «La spusa gneva mintgatant or ain tgadafia. I vevan lujea da far la gromma

(se dretg en fest par scunflar la gromma). Ma quella suolva nava vess. Allura ha'l getg que
schlamperet, tgi degian schar trer ear el questa panaglia. I han do da schar trer. Allura ha'l an-
tschiet a suar, ad el va se ascheia cugl man cun en huderet ve pis tgavels a la spusa era gest là ain
tgadafia, ad ella vezza ch'el veva qua la noda cogl seas Michel veva. a va dabot aint ti bab a gi:
<Bab, quei é meas Michela Ad i bab vean or ad ampiara, sco el vegi num. a vignan schi anavant, tgi
vezzan ca gl' é richti.»

17Vgl. die in den letzten Jahren im Walter Verlag Ölten erschienene Reihe: Eugen Drewermann,
Grimms Märchen tiefenpsychologisch gedeutet. Von Drewermanns zahlreichen Märchendeutungen

scheint uns jene vom «Goldenen Vogel» besonders gelungen. Das Zitat ist der Einleitung zu
diesem Band entnommen. S. 5. - Weitere anregende tiefenpsychologische Märchendeutungen sind
u.a. zu finden in Mario Jacoby/Verena Kast/Ingrid Riedel, Das Böse im Märchen, Fellbach 1978;
Marie-Louise von Franz, Der Schatten und das Böse im Märchen. München 1985; Bruno Bcttel-
heim, Kinder brauchen Märchen. Stuttgart 1980. - Aufschluss über die Verwandtschaft, die die
rätischen Märchen in ihren Grundmustern mit jenen anderer Kulturen verbindet, gibt die Arbeit
von Kurt Derungs. AMALIA oder Der Vögel der Wahrheit, Mythen und Märchen aus Rätien im
Kulturvergleich. Chur 1994.

^Letzte Auflage (12.-24. Tsd.) Köln 1990.
l9Jacob und Joseph; Die Geschichte von der Laterne; Der Vater, der seine Tochter heiraten wollte;

es fehlen: L'istorgia da quel ca luvrava nuidas; Is dus frars, ca faschevan ils negoziants; Ena donna
sco general (eine Burleske).

20 Der Prinz Ludivic; Die Geschichte vom Waldbruder: Der Sohn, der drei Nächte an des Vaters
Grab wacht: es fehlt: Igl ani d'or.

21 Die weitern, bisher unübersetzten Märchen von Gieri Ia Tschepa sollen, falls möglich, in einer
spätem Nummer folgen.

Huldrych Blanke, Meierweg 33, 7000 Chur
Adresse des Autors


	Altes und Neues vom sutselvischen Märchenerzähler Gieri la Tschepa

