
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1996)

Heft: 1

Artikel: "Da entschloss ich mich, zur Gemeine zu gehen" : über die
Beweggründe von Bündner Männern und Frauen im 18. Jahrhundert,
nach Kolonien der Herrnhuter Brüdergemeine auszuwandern

Autor: Finze-Michaelsen, Holger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398661

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


35

Holger Finze-Michaelsen

«Da entschloss ich mich,
zur Gemeine zu gehen» -
Über die Beweggründe von Bündner Männern und Frauen im 18.

Jahrhundert, nach Kolonien der Herrnhuter Brüdergemeine auszuwandern

Der Geschichte der Auswanderung aus Graubünden im 18.

Jahrhundert, ihrem Hintergrund und ihrer wirtschaftlichen Bedeutung wurde

in den letzten Jahren besondere Aufmerksamkeit zuteil. Längst
bevor der grosse Exodus in die «Neue Welt» Amerikas im letzten
Jahrhundert einsetzte, hatten bedeutende Teile der Bündner Bevölkerung
eine neue Existenz im europäischen Ausland aufzubauen versucht. Bei
der Erforschung dieser frühen Phase der Auswanderungsgeschichte
stand jedoch meist die gewerblich-kommerzielle oder die militärische
Motivation im Vordergrund. Der Tatsache, dass auch religiöse Beweggründe

eine nicht zu unterschätzende Rolle spielten, wurde bislang wenig

Beachtung geschenkt. Dies hat natürlich seine Ursache vor allem
im fehlenden Quellenmaterial, das geeignet wäre, die Auswanderung
von einzelnen Bündner Männern und Frauen eindeutig als religiös
motivierte Auswanderung zu qualifizieren. Eindeutigkeit kann eigentlich
nur dann als erwiesen betrachtet werden, wenn ein Ausgewanderter
selbst eine entsprechende Motivation als die entscheidende und
massgebliche bezeichnet, womöglich sogar sein Auswanderungsziel dieser
Motivation entsprechend wählt. Dies ist - und zwar singular in dieser

Art - gegeben bei der Auswanderung nach Kolonien der Herrnhuter
Brüdergemeine.

Eine umfassende Monographie über die Beziehungen der Herrnhuter

nach Graubünden wie auch umgekehrt von Bündnern zu den

Herrnhutern fehlt bislang. Sie würde die starke Vernetzung zahlreicher
Bündner Familien mit dieser Strömung des Pietismus kenntlich
machen und einen (qualitativ wie auch quantitativ) wichtigen Aspekt für
die Kirchen-, Bildungs- und Migrationsgeschichte dieser Region bieten
können. Die folgende Darstellung ist als Ausschnitt dieser Thematik zu
verstehen.

Neben den vorhandenen, eher summarischen Überblicken über
das Thema Herrnhuter-Graubünden1 soll im folgenden der Versuch
gemacht werden, anhand von exemplarischen Biographien die drei
Komponenten darzustellen, die nach Leo Schelbert2 für Auswanderungsursachen

ins Gewicht fallen: Vorbedingung (Wissen um Glauben und



Bündner Monatsblatt, Heft 1.1996 36

Leben der Brüdergemeine), Anlass (eintretende Lebensumstände, die
eine Auswanderung zur Brüdergemeine erwägen liessen) und
Motivbildung (innerer Vorgang, der die Erwägung einer Auswanderung der

Brüdergemeine zum Entschluss führt). Es liegt in der Natur der Sache,
dass über den letzten Schritt, die schliesslich ausschlaggebende
Motivbildung, die Quellen am spärlichsten fliessen.

Um ein wichtiges Ergebnis dieser Untersuchung bereits vorweg
zu nehmen: Es ist keineswegs so, dass es sich hier um «überzeugte
Pietisten» handelte, «die in ihrer Heimat kein Fortkommen mehr fanden»
und durch Auswanderung etwelchen Schikanierungen zu entweichen
suchten; auch die Theologen unter ihnen waren weder «unter Druck
der Synode ins Exil gezwungen» worden, noch hatten sie es in ihrer
Heimat «schwer, eine Pfarrstelle zu erhalten».3 Die Haupttriebfeder
war vielmehr das intensive Bedürfnis, das Leben in evangelisch-geistlicher

Gemeinschaft mit Gleichgesinnten zu verbringen. So paradox es

klingen mag: Sie steuerten in der Fremde ihre eigentliche Heimat an.

1. Voraussetzung für die Auswanderung:
Wissen um Glauben und Leben der Brüdergemeine

Als Geburtsstunde der Brüdergemeine/Unitas fratrum (auf
deren besondere Eigenheiten hier nicht näher eingegangen werden
kann4) gilt das Jahr 1722. Graf Nikolaus Ludwig von Zinzendorf
(1700-1760) gab mährischen Glaubensflüchtlingen die Erlaubnis, auf
seinem Territorium bei Berthelsdorf in der Oberlausitz eine Siedlung
zu errichten, die in kurzer Zeit anwuchs und den Namen «Herrnhut»
(In der/Auf der Hut des Herrn) erhielt. In diesem geschlossenen
Gemeinwesen entstand eine originelle und für Pietisten verschiedener

Ausrichtung attraktive Lebens-, Arbeits- und Glaubensgemeinschaft.
Das Organisationstalent Zinzendorfs und die Dienstbereitschaft der
Glieder führte zu einer vielfältigen Expansion: So etwa in der überseeischen

und ostrussischen Mission, in der Gründung von Kolonien im
Stile Herrnhuts in Europa und Nordamerika und in der Kontaktaufnahme

mit erweckten Kreisen dort.
Im Verlaufe der Zeit ergaben sich in Europa drei Typen von

Gemeinschaftsformen der Brüdergemeine: 1. die «Gemeinorte», also
geschlossene Gemeinwesen ähnlich wie Herrnhut (Neuwied bei Koblenz,
Gnadau bei Dessau, Herrnhaag in der Grafschaft Isenburg, Kleinwelka
bei Bautzen, Niesky in der Oberlausitz, Gnadau bei Dessau, Christiansfeld

in Dänemark, Zeist in Holland u.a.). Um dort fortwährend zu
leben, war die Aufnahme in die Brüdergemeine Voraussetzung. Gäste

waren jedoch jederzeit willkommen. Etliche Gemeinorte hatten
angesehene Bildungsstätten, an denen Kinder und Jugendliche auch aus
entfernten Gegenden Aufnahme fanden. - 2. Ein eher lockerer Zusam-
menschluss waren die Sozietäten, deren Teilnehmerschaft sich aus einer



«Da entschloss ich mich, zur Gemeine zu gehen» 37

Stadt oder Region rekrutierte und sich in grösserer Anzahl zu
regelmässigen Wochenversammlungen in bestimmten, teils eigens zu diesem
Zweck erworbenen Häusern traf. Solche bestanden etwa in Winterthur,
Aarau, Zürich, Schaffhausen und anderen Orten. Zeitweise wurde
auch die Versammlung von Herrnhuterfreunden in Chur als «Sozietät»
bezeichnet. Der Kauf eines eigenen Hauses wurde um 1760 erwogen,
zerschlug sich dann allerdings. - 3. Schliesslich hielt man Verbindung
zur Diaspora, den über die Dörfer und Städte verstreuten «verbundenen

Seelen». Graubünden wurde als «Diaspora Rhaetica» bezeichnet
und von Zürich aus durch regelmässige Besuche und intensiven
Schriftwechsel betreut.

Zu den Schlüsselfiguren der Verbindung Herrnhut - Graubünden

gehörte der Churer Pfarrer Daniel Willi (1696-1755)5, der 1745

erstmals von einem Herrnhuter besucht wurde und 1750 Bruder
Johann Georg Wallis6 auf einer Rundreise durchs Bündnerland mit
zahlreichen Erweckten zusammenführte. Von nun an wurden die
pietistischen Versammlungen, die sich vom Bergell bis in die Bündner
Herrschaft an vielen Orten schon seit längerer Zeit konstituiert hatten,
regelmässig, oft sogar jährlich von den «Diaspora-Arbeitern» besucht.
«Einen Bruder zu sprechen», (vom Zeitpunkt an, als deren Ehefrauen
sie begleiteten) «eine Schwester zu sprechen», bedeutete für zahlreiche,

allerdings über das Land verstreute Gemeindeglieder ein besonderes

Ereignis, auf das sie sich freuten, für das sie auch grosse Fussmär-
sche aufs sich nahmen. Zwischen den Besuchen wurde man durch die
wöchentlich neuen, handgeschriebenen «Gemein-Nachrichten», die in
den Versammlungen verlesen und dann ins nächste Dorf weitergegeben

wurden, auf dem laufenden gehalten. Man korrespondierte, liess
sich Lesestoff aus den brüderischen Druckereien in Deutschland
zuschicken oder machte gelegentlich Besuche in Schweizerischen
Sozietäten. Das «Netzwerk», wie wir es heute nennen würden, war also
recht engmaschig. Man wusste voneinander. Und man suchte die geistliche

Gemeinschaft miteinander. Gerade sie war es, die von vielen in
der damaligen evangelischen Kirche schmerzlich vermisst wurde.

Wie sich eine solche Gemeinschaft an einem der «Gemeinorte»

gestaltete, davon wusste man freilich nur vom Hörensagen. Die
Diaspora-Arbeiter erzählten gelegentlich davon; allerdings niemals in
einem Tonfall, der eine Auswanderung dorthin schmackhaft machen
sollte. Das eigentliche Ideal der Brüdergemeine war die Diaspora; das

Zusammenrücken zu Gemeinorten war als «Sonderfall» für besondere
Situationen und zur Inangriffnahme bestimmter Aufgaben gedacht.
Zinzendorf begründete dies 1758: «Der ordinäre Gang des Heilands ist
das nicht mit seiner Diaspora, mit seinen umhergestreuten Kindern,
dass sie hier oder da sollen auf einem Haufen sitzen... Denn ein Bruder
und eine Schwester, die... ihre Station nicht verachten, sondern auf



Bündner Monatsblatt, Heft 1,1996 38

ihrem Platz bleiben und da bis zum letzten Blick zeugen, was sie glauben»

- sie seien «ein Jesusherz mitten in der Welt».7

Entsprechend belegen die bis heute im Archiv der Brüder-
Unität/Herrnhut aufbewahrten Reise- und Lebensberichte, wie oft die

Diaspora-Arbeiter mit dem Wunsch eines Bündners konfrontiert wurden,

«zur Gemeine gehen» zu dürfen, jedoch in der Regel mit grosser
Zurückhaltung, wenn nicht sogar mit freundlicher Zurückweisung darauf

eingingen. So erklärte etwa der in Luzein als Hauslehrer tätige
Theologe Johannes Janett (1729-1803) gegenüber David Cranz im
Sommer 1757, er habe zu einem Pfarrerdasein in Graubünden «keine
Lust» und erwäge, «sich bey der Gemeine zu einem anderweitigen
Dienst praeparieren» zu lassen. Cranzens Antwort war, «es mangelte
uns nicht in der Gemeine, sondern in Pündten an Arbeitern, und man
könnte aus einem Lande und [einer] Religion leicht heraus, aber nicht
so leicht oder niemals wieder hinein kommen»8. Im gleichen Jahre
wurde Cranz von Martin Mathis, einem Schuhmacher aus Grüsch
(1718-1779), gefragt, «ob er nicht zur Gemeine gehen könte. Davon
sprach ich mit ihm pro und contra und rieth ihm, wenn er nur ein

gantzes Hertz zum Heiland hatte, auf der einen Seite sich durch nichts
abhalten zu lassen, aber auf der andern auch ja nichts zu praecipitiren
[= überstürzen]». Ein weiteres Beispiel dafür, wie der Zuzug aus der
Diaspora in die Gemeinorte - in diesem Falle durch Verzögerung der

Aufnahmebewilligung - gebremst wurde, gibt Margaretha Pol (1743-
1814), eine Schwester des Luzeiner Pfarrers Luzius Pol. 1786 äusserte
sie gegenüber dem Diaspora-Arbeiter-Ehepaar Dietrichs das «Verlangen,

ein Mitglied der Brüder-Gemeine zu werden», zu der sie seit einiger

Zeit in enger Verbindung stand, «und bat, mir dazu behülflich zu

seyn; ich wünschte nämlich ein Plätzchen in Neuwied zu bekommen.
Ich musste aber zu meiner Betrübnis noch einige Jahre auf die von mir
so sehnlich gewünschte Erlaubnis warten», die sie erst 1791 erhielt.9

Mit dem Stichwort «Erlaubnis» ist bereits angedeutet, dass das

«Zur-Gemeine-Gehen» ein Akt beiderseitigen Einverständnisses war.
Der Zuzug zu einem Gemeinort setzte in der Regel die Vermittlung
durch einen Bruder voraus; gegenenbenfalls wurde dann die Erlaubnis
erteilt, kommen und zunächst dort wohnen zu dürfen. Vor Ort gab es

dann gewissermassen eine «Probezeit», die etliche Monate dauern konnte.

Die definitive Aufnahme in die Brüdergemeine erfolgte erst auf
Grund erneuter Erwägung des Gesuches und schliesslich unter Beiziehung

des Loses, das in der Brüdergemeine des 18. Jahrhunderts eine

wichtige «Entscheidungshilfe» darstellte. Die Langwierigkeit dieses

Verfahrens, das übrigens auch abschlägig ausgehen konnte (vor allem aus

Gründen des Mangels an Platz, Arbeitsmöglichkeiten usw.), verlangte
den Kandidaten natürlich eine gewisse Geduld ab. Enttäuscht darüber
zeigte sich beispielsweise Lukas Bansi (gest. 1792), der nach 17jährigem



«Da entschloss ich mich, zur Gemeine zu gehen» 39

Dienst als Pfarrer von La Punt 1769 von der Gemeinde wegen seiner
Parteinahme für die Herrnhuter entlassen wurde. Statt sich nun um den

Dienst in einer anderen Gemeinde Graubündens zu bemühen (was, wie
andere Beispiele zeigen, durchaus aussichtsreich gewesen wäre), zog er
mit Ehefrau, Sohn und noch sechs Schulzöglingen nach Neuwied. Der
Entscheid über seine definitive Aufnahme zog sich sieben Monate hin.
Bansi packte seine Sachen und kehrte samt Tross in seine Heimat zurück

- höchst erregt darüber, dass ihm seine jahrelange Freundschaft mit den
Brüdern keinerlei Beschleunigung des Verfahrens gebracht hatte. Er
amtete danach in Schuders, Fläsch und Silvaplana.10

Gelegentlich konnte es sich übrigens auch ergeben, dass jemand
während seines Aufenthaltes an einem Gemeinort selbst zur Auffassung

kam, dass er innerlich nicht reif genug war, dort zu bleiben, und
sich die Aufnahme somit erübrigte. So etwa bei Andreas Marolan
(1737-1780) von Celerina, der sich im Frühling 1767 bereits zum zweiten

Male nach Neuwied begeben hatte, «in der Hoffnung, Erlaubniss
zum Wohnen daselbst zu erhalten. Ich kam glücklich an und war
anfangs vergnügt, wurd aber - da ich mein Sündenelend zu fühlen krigte

- sehr verlegen und bekümmert. Die Brüder suchten mich zu trösten
und zu rathen, es wolte aber alles nicht helfen... Ich reiste wieder nach
Hause und dachte, ich wäre zu schlecht, bey der Gemeine zu wohnen.»
1771 machte sich Merolan erneut auf den Weg nach Neuwied, wo er
1772 offiziell Aufnahme fand.11

Mehrmals wurde Neuwied erwähnt. In der Tat war dies der
Brüderort, der im 18. Jahrhundert und darüber hinaus die stärkste
Anziehungskraft auf die Bündner Herrnhuterfreunde hatte.12 Friedrich
Alexander von Wied war in finanzieller Bedrängnis und erhoffte sich durch
den Zuzug der für ihren handwerklichen Fleiss bekannten Brüder eine
wirtschaftliche Blüte seines Territoriums. Am 16. Oktober 1750 traf eine

erste Gruppe der Brüdergemeine vom Herrnhaag aus in Neuwied ein,
fast alle Schweizerischer Herkunft. Was mit einem Gemeinschaftshaus

begann, wuchs in kurzer Zeit zu einem karreeförmigen Stadtviertel aus.
1772 wurde eine der letzten noch bestehenden Baulücken durch das

Haus des Hauptmanns /. U. von Albertini aus La Punt geschlossen.13

Der Anteil der schweizerischen - und damit reformierten - Bewohnerschaft

blieb bis zum Ende des Jahrhunderts überdurchschnittlich hoch
und war mit keinem anderen Gemeinort auch nur annähernd vergleichbar.

Die Brüdergemeine im ganzen war und ist - trotz ihres ökumenischen

Grundverständnisses - vor allem lutherisch geprägt. So kam es,
dass Neuwied für reformierte Auswanderungswillige aus Graubünden
und der Eidgenossenschaft eine besondere Attraktivität besass. Wer
«zur Gemeine gehen» wollte, steuerte mit Vorliebe diesen Ort an.14

Dies konnte jedoch auch nur vorübergehend oder besuchsweise

geschehen. In Bündner Biographien des 18. Jahrhunderts wird eine



Bündner Monatsblatt. Heft 1.1996 40

Reise zu den Gemeinorten sehr oft erwähnt. Sie war in
verwandtschaftlichen Beziehungen mit dort Lebenden begründet, konnte den
Charakter einer religiösen «Bildungsreise» haben, um die sehr originelle

Lebens- und Kirchenordnung der Brüder kennenzulernen; sie konnte

aber auch eine Art «Retraite» am Gemeinort zum Ziel haben, zur
eigenen Erbauung und Sammlung, vielleicht so, wie sich in unserer Zeit
manche für eine Zeit als Gast in einem Kloster aufhalten. Einige
Beispiele:

- Johann Heinrich von Planta (1706-1779) von Zernez machte
1763 eine Reise nach Neuwied.15

- Sein einziger Sohn Peter von Planta (1734-1805) hatte bereits
vom Mai bis Juli 1756 einen Besuch in Herrnhut gemacht und
war dabei mehrfach Zinzendorf begegnet.16

- Der Luzeiner Pfarrer Jakob Valentin (1721-1786) hielt sich
1772 für einige Zeit in Neuwied auf.17

- Der Grüscher Pfarrer Gaudenz Thomas (1728-1827) machte
im Sommer eine Reise in die Oberlausitz (Herrnhut/Niesky),
die er grösstenteils in Gemeinschaft mit seinem nach Russland

auswandernden Schwager J.B. Cattaneo, Pfarrer von
St. Antonien, und dessen Familie unternahm.

Herrnhut in der
Oberlausitz - Reiseziel
vieler Bündner Männer
und Frauen, die mit
der Brüdergemeine in

Verbindung standen
(Kupferstich von 1756)

:-,':ff '¦:-.

*¦»««&>., !•¦?

j'-~!

mm

•Jr^crrjc __
'gms zßÖztu

t tfhm/tn. CKttuj uno ftl&vai
4 fa'l-> Cn:,,

^>ß J-Ccrrnkulk c^^u^r/f w0Mw%-iw\r, m%08fL



«Da entschloss ich mich, zur Gemeine zu gehen» 41

- Elise von Salis (1781-1842), später verheiratete von Sprecher,
besuchte 1798 mit ihren Eltern (Präsident Peter von Salis

und Ursula geb. von Ott) drei Wochen lang Herrnhut.18

- Luzius Pol (1754-1828), als Knabe mit dem erwähnten Bansi
nach Neuwied gezogen, bis 1799 Pfarrer in Fläsch, ging nach

seiner Rückkehr aus der Deportation als Geisel (Innsbruck,
Graz) mit seiner ganzen Familie für ein gutes Jahr nach Neuwied

(Juli 1802 - August 1803), wo seine (obenerwähnte)
Schwester Margaretha wohnte.19

Die von ihren Besuchen Heimkehrenden werden aus eigener
Anschauung ihren interessierten Zeitgenossen (vor allem natürlich denen
in den pietistischen Konventikeln) berichtet haben, was sie gehört und

gesehen hatten - und vermehrten so das öffentliche Wissen um Glauben,

Leben und Ordnung der Brüdergemeine.
Weiterhin ist an die zahlreichen Kinder und Jugendlichen zu denken,

die - zwar vorübergehend, aber meist jahrelang - brüderische
Ausbildungsstätten in Neuwied, Barby, Niesky, Uhyst (später auch

Montmirail NE) u.a. besuchten. Freilich waren dies vor allem, aber
nicht ausschliesslich Sprösslinge aus begüterten Bündner Familien. Die
Erziehungsanstalten der Brüder genossen grosses Ansehen. Etliche
Besuche dort waren denn auch begründet in dem Wunsch, die eigenen
Kinder dort wiederzusehen bzw. sie zu bringen oder abzuholen.20

Ehemalige Zöglinge brüderischer Ausbildungsstätten trugen nach ihrer
Rückkehr in die Heimat ebenfalls zur Multiplikation der Kenntnisse
über die Brüdergemeine bei, sicherlich teils auch in kritischem Sinne.

Die oben erwähnte «Vorbedingung» als wichtige Komponente
für den Entschluss zur Auswanderung war also recht breit gefächert.
Die folgenden Beispiele werden dies noch illustrieren. Die Auswanderung

zur Brüdergemeine hatte an einem wichtigen Punkt ihr charakteristisches

Gepräge: Der oder die Auswandernde wusste, was ihn oder sie

am Ziel erwartete, durfte auch damit rechnen, in einem geordneten und
durch die Gemeinschaft im Glauben konstituierten Gemeinwesen
Aufnahme zu finden. Zudem boten die vielfältigen Handwerksbetriebe
Möglichkeit, seinen Lebensunterhalt zu verdienen; die Bewilligungspraxis

zur Niederlassung kalkulierte vorsichtig genug, um in dieser
Hinsicht solide abgestützt zu bleiben. Der Hauptunsicherheitsfaktor bei
den Auswandernden, die Ungewissheit der künftigen finanziellen Lage,
entfiel also hier weitgehend.

2. Exemplarische Beispiele
für das «Zur-Gemeine-Gehen»

In der folgenden Darstellung werden (meist selbstverfasste)
Lebensläufe von Bündner Frauen und Männern zusammengefasst, die
sich zur Auswanderung an einen Gemeinort (meist Neuwied) ent-



Bündner Monatsblatt. Heft 1. 1996 42

schlössen und fortan dort blieben. Ihr weiterer Lebensgang wird nur
kurz skizziert, da das Hauptaugenmerk hier ja auf dem Entscheidungs-
prozess zur Auswanderung liegt.

Lebensläufe sind ein besonderer Typ brüderischer Literatur, der
sehr gepflegt wurde. Die Autobiographie (im Kontrast zu den
«Memoiren», die aristokratisch geprägt waren) erlebte im 18. Jahrhundert
ihre Blüte. Die Entwicklung des Individuums geriet zunehmend ins

Blickfeld; auch der «einfache Mann», die «einfache Frau» begann zu
schreiben, und zwar über einen Gegenstand, den es kannte, zu kennen
meinte oder gerade auf diese Weise besser zu kennen versuchte: nämlich

sich selbst.21 Brüderische Lebensläufe hatten allerdings noch einen
besonderen Sinn: sie wurden zur posthumen erbaulichen Verlesung in
den Versammlungen niedergeschrieben und erfuhren teilweise durch
ihre Veröffentlichung in den «Gemein-Nachrichten» oder ähnlichen
Organen eine breite Publizität. Dieser Zweck der Abfassung zeigt
schon an, dass es sich hier nicht um eine tabellarische Auflistung wichtiger

Lebensstationen handelt, sondern um die Darstellung des

Ringens um «wahre Heilandsliebe» und «seliges Sündersein» (womit in der
brüderischen Theologie nicht bedrückte Büsser-Frömmigkeit, sondern
befreite Heilsgewissheit des einzelnen gemeint ist), und zwar anhand

biographischer Schlüsselereignisse und -erlebnisse. Diese Lebensläufe
sind zumeist in handschriftlicher Form erhalten.

1. Johannes Loretz (1727-1794)
Er22 wurde als Sohn des Dekans und Pfarrers zu St. Martin in

Chur, Johann Jakob Loretz, am 11. März 1727 geboren und sollte nach
dem Willen seines Vaters Theologie studieren, machte in seiner Jugend
jedoch seine Abneigung dagegen geltend, weil er einen «Hang zum
Militärstande... immer entscheidender in sich verspürte». Diesem Ansinnen

versuchte sich der Vater zu widersetzen, indem er seinen Sohn nach
Basel in ein Handelshaus zur Lehre gab. Dieser Schachzug verfehlte
jedoch seine Wirkung: «Ich legte mich... besonders auf die gymnastischen

Übungen, von denen ich glaubte,.dass sie mir im Soldatenstand
nützlich und nötig sein würden. Als mein Vater dieses vernahm, rief er
mich zurück nach Hause, und man versuchte nun durch ein ganz anderes

Mittel, nämlich eine baldige Verheiratung, von meinem Lieblingsvorhaben

mich abzubringen.» Eine Kaufmannsfrau namens Bauer wurde
seine Ehefrau. Nach einigen Verhandlungen mit Vater und Gemahlin
erreichte Johannes Loretz jedoch bald die Einwilligung beider, «in
holländische Kriegsdienste zu treten und eine Fähndrichsstelle in dem

Schweizer-Regiment von Planta anzunehmen» (1746-1751). Nach
seiner Rückkehr bekleidete er verschiedene politische Ämter in seiner
Heimatstadt und im Gotteshausbund. Für kurze Zeit war er auch

Hauptmann im Bündner-Regiment von Janett in genuesischen Dien-



«Da entschloss ich mich, zur Gemeine zu gehen» 43

sten. Da verlor er plötzlich Frau und Kind, was ihn «zu einem
ernstlichen Nachdenken über manches» brachte. «Ich fand nun, wie viel
schlechtes und dem Worte Gottes ungemässes in meinem ganzen
bisherigen Leben überhaupt mir zur Last gelegt werden könne, worüber
ich vor Gott und Menschen, ja vor mir selber mich tief zu schämen
hatte... Meine Sünden lagen zentnerschwer auf mir und verdunkelten
alles in mir, so dass ich nicht mehr wusste, wo ich mich hinwenden und wo
ich Hilfe suchen sollte.» Ein «besonderer Umstand» liess ihn «den rechten

Weg zur Erleuchtung und Bekehrung» finden: In einem regelmässig
in Chur sich zusammenfindenden Gelehrtenkreis referierte ein Professor

des Collegium philosophicum «mit hässlichen Farben» über Schriften

Zinzendorfs. Die in sich widersprüchliche Polemik des Referenten
veranlasste Loretz, sich selbst in die Werke des Grafen zu vertiefen.
«Mit einem wirklich kritischen Auge» las er zunächst die «Berliner
Reden» von 1738.23 «Aber je mehr ich las und wieder las, je mehr Klarheit
und Wahrheit fand ich darin.» Statt Sündenbewusstsein bewegte ihn
nun die Erkenntnis, «dass Gott selbst seines eingebornen Sohnes nicht
verschonet, sondern denselben auch für mich fluchwürdigen Menschen

dahingegeben haben sollte in Leiden und Tod.»
«So suchte ich nun auch die Bekanntschaft mit solchen Leuten,

von denen ich wusste, dass sie mit der Brüdergemeine in Gemeinschaft
standen, um einesteils noch mehreres von der Brüder Schriften
kommuniziert zu erhalten, anderenteils aber auch mir bei ihnen in dem

praktischen Christentum Rates zu holen.» Seine «Erweckung und
Bekehrung» machte «in der Stadt nicht wenig Aufsehen». Die Zeitgenossen

hatten von ihm «so etwas nicht erwartet». Im Jahre 1757 gab es zwei

Schlüsselbegegnungen24 für ihn: mit Bruder David Cranz in Graubünden

und mit Zinzendorf in Aarau, Basel und Schaffhausen. Bereits
zuvor war in ihm «das Verlangen» erwacht, «noch näher mit der
Brüdergemeine verbunden und ihr eingegliedert zu werden». Gegenüber dem
Grafen («diesen wirklich grossen Mann») und seinem engsten Mitarbeiter

Johannes von Watteville äusserte er diesen Wunsch und erhielt
den Rat, die Brüdergemeine «erst einmal persönlich zu besuchen, um
sie näher kennen zu lernen; indessen aber und bis Zeit und Umstände
solches mir erlauben würden, der Seligkeit, die Jesus mir erworben,
recht froh zu werden, ihm und seiner Lehre in meinem Beruf und Stand
Ehre zu machen, seiner Sache, wo ich könnte, zu dienen und mich nach
seinem Beispiel als ein Freund der Kirche zu beweisen und dieselbe

heiligen zu helfen. Man gab mir daneben zu verstehen, dass der Graf
wahrscheinlich bald einen Besuch in Neuwied machen und man es nicht

ungern sehen würde, mich alsdann auch dort zu finden.» Die Begegnung

mit diesen beiden, aber auch mit den zahlreichen Männern und
Frauen, die den Grafen begleiteten bzw. die er an den genannten Orten
traf, machten ihn «ihm Inneren gestärkt»; seine grüblerische Frömmig-



Bündner Monatsblatt, Heft 1,1996 44

keit wich in dieser Gemeinschaft und festigte seinen Wunsch, ihr
bleibend anzugehören.

Loretz ordnete daraufhin seine «häuslichen und persönlichen
Verwickelungen» und machte sich - offenbar bereits in definitiver
Absicht, dort auch zu bleiben - nach Neuwied auf, wo er am 16. Dezember
1758 eintraf. Da sich die Ankunft Zinzendorfs bis zum August verzögerte,

hatte er Zeit, die Gemeine kennenzulernen; alles war danach,
dass er sich noch stärker berufen fühlte, «ein Mitglied derselben zu
werden». Zinzendorf teilte ihm dann in einem Gespräch mit, dass die
Aufnahme gegenwärtig in Neuwied nicht möglich sei; er solle sich nach

Herrnhut begeben. Ende 1759 traf Loretz dort ein, wurde nach kurzer
Zeit aufgenommen und wohnte «im Witwer-Hause in Gesellschaft
mehrerer würdiger Männer und bewährter Diener des Heilandes und
der Brüdergemeine... Nichts trübte... meine Tage.»

In der Folge wurden ihm verantwortungsreiche Aufgaben anvertraut.

1763 verhandelte er (mit Paul Eugen Layritz) am Hof der Zarin
Katharina II. in St. Petersburg über die Missionsmöglichkeiten der Brüder

im russischen Reich; die Brüderkolonie Sarepta am Wolgaknie
(heute Stadtteil von Wolgograd) wurde gegründet.25 Verschiedene

Leitungsämter wurden ihm übertragen: 1770-1772 visitierte er die
Brüdergemeinen in Nordamerika, 1783/84 auf den Dänisch-Westindischen
Inseln. Auch publizistisch trat er hervor.26 Johannes Loretz starb am 23.

Juli 1794 in Gnadenfrei/Schlesien.27

2. Martin Loretz (1728-1806) und Maria geb. Willi (1726-1812)
Auch der Bruder des obigen, der am 13. September 1728 in Chur

geborene Martin Loretz, wanderte zur Brüdergemeine aus.28 Mit zwölf
Jahren wurde der Pfarrerssohn für einige Jahre ins Veltlin zur Erlernung
der italienischen Sprache geschickt, hernach nach Augsburg gegeben

zur Erlernung der Handlung. Nach Chur zurückgekehrt, eröffnete er
1752 ein eigenes Geschäft; zur gleichen Zeit vermählte er sich in erster
Ehe mit Barbara Margreth Viterosi, die aber schon vier Jahre später
verstarb. Um diese Zeit kam er - vermutlich über seinen Bruder Johannes

- «in Bekanntschaft mit Brüdern aus der Gemeine, deren Umgang
sowie das sei. Ende seiner e. Frau einen sehr gesegneten Eindruck auf
sein Herz machten». Am 6. August 1762 wurde er in Zürich mit Maria
Willi, einer Tochter des erwähnten Pfarrers Daniel Willi, getraut. «Wir
waren im Puncte der Seligkeit u. des Genusses am Heiland gleich von
Anfang unserer Ehe an eines Sinnes», zumal die Ehefrau von ihrem
Elternhaus her mit Brüdern bekannt war. Die durchreisenden Diaspora-
Arbeiter hatten von nun an in ihrem Churer Hause ihr Standquartier;
auch die wöchentlichen Versammlungen wurden hier abgehalten: «Wir
hatten wegen dieser Verbindung viel Hohn zu leiden.»291766 und 1769

besuchten sie Neuwied und Herrnhaag/Wetterau; in den folgenden Jah-

Maria Loretz geb. Willi
von Chur (1726-1812)
wanderte 1779 mit
ihrem Ehemann Martin
Loretz nach Herrnhut
aus; sie trägt die bei
den Frauen der
Brüdergemeine üblich
gewesene Haube
(Scherenschnitt)



«Da entschloss ich mich, zur Gemeine zu gehen» 45

ren reisten sie des öfteren nach Montmirail, Zürich und anderen Städten,

«um sich mit den dortigen Geschwistern zu erbauen». Loretz wurde
Zunftmeister zu Schmieden und Mitglied des grossen Stadtrates. 1776

brachte sie ihren fünfjährigen Sohn Daniel zur Erziehung nach Neuwied
und setzten ihre Reise zu Besuchen nach Barby und Herrnhut fort.
«Von da an wurde uns unser Beruf u. Erwählung zur Gemeine immer
gewisser im Herzen... So schwer es schien, unsere Heimath und etwas

weitläufigen Geschäfte in Chur zu verlassen», so freuten sie sich doch
auf die erhaltene Erlaubnis, nach Herrnhut gehen zu dürfen. Dort
kamen sie (nachdem sie in Neuwied ihren Sohn abgeholt und auf dem Weg
noch Barby besucht hatten) im März 1779 an und wurden Ostern
regulär in die Brüdergemeine aufgenommen.

1781 wurden sie beide zum Dienst an der Knabenanstalt Neuwied

berufen, ein Jahr später als Hauseltern an die Bildungsstätten von
Niesky30 Martin Loretz starb am 1. April 1806 in Neuwied, seine Ehefrau

ebenfalls dort am 17. Januar 1812. - Auch ein dritter Sohn aus dem
Pfarrhause Loretz, Johann Jacob, wanderte zur Brüdergemeine aus.31

3. Margaretha Bener geb. Bardill (1713-1780)
Sie wurde am 29. Mai 1713 in Chur geboren32 und hielt sich seit

ihrer Jugend «immer zu frommen Leutgen, auch auf einige Zeit unter
die Separatisten gerieth, bis sie auf Anrathen einer guten Freundin die

Versammlung der Brüder besuchte». Jene Separatisten gehörten zum
«nichtkirchlichen Pietismus», der sich gänzlich von der als «unbekehrt»

geltenden zeitgenössischen Kirche abgewendet hatte. Sie bewegte sich

offenbar in jenen Kreisen, die noch zu Daniel Willis Zeiten den
Anschluss an die Churer Herrnhuterfreunde fanden. Besonders die
Besuche der Diaspora-Arbeiter Macrait33 und Beyer machten grossen
Eindruck auf sie. 1751 verheiratete sie sich mit dem Churer Schlossermeister

Andreas Ben(n)er (geb. 1700), den sie in den besagten
Versammlungen kennengelernt hatte. «Da Ao. 1745 die ersten Brüder hier
ins Land kamen, war er von den ersten, die sich mit ihnen bey dem sei.

Herrn Willi bekannt machten und ist seit der Zeit, soviel er Gelegenheit

hatte, in Bekanntschaft geblieben.» Die Brüder holte er oftmals am
Walensee ab, und sie logierten im Benerschen Hause. «Sein Herz hing
an der Gemeine, man kann sagen: mit Leib und Seele.»34 Ihre einzige
Tochter Anna Elisabeth kam im Juni 1770 in Neuwied an, wo sie ihr
Leben als «ledige Schwester» verbrachte (Beruf: Näherin). Am 26.

Januar 1772 verstarb Andreas Bener in Chur. Die 60jährige Witwe «fasste

sogleich den Entschluss, zur Gemeine zu gehen, und weil ihr die
Erlaubnis zu lange ausblieb, so kam sie ohne dieselbe den 30. Juni 1773

hieher» nach Neuwied.
Am 12. Oktober wurde sie in die Gemeine aufgenommen. «Der

1. Heiland hat ihr dadurch noch ein ganz eigenes Vergnügen gemacht,



Bündner Monatsblatt. Heft 1. 1996 46

dass sie ihre einzige Tochter bis an ihr Ende könnte um sich haben und
ihre Pflege mitgeniessen». Sie verstarb nach nur sieben Jahren, am
5. Juli 1780, in Neuwied.

4. Christian Bardill (1749-1839)
Die Eltern des am 22. Juni 1749 in Jenaz geborenen Christian

Bardill, der Müller Georg Bardill und Maria geb. Lutz (ihr Haus gehörte
zu den festen Anlaufstellen der durchreisenden Brüder im Prättigau),
begründeten eine über hundertjährige Tradition familiärer Verbindung
zu den Herrnhutern.35 Als 17jähriger trat er in holländischen Militärdienst.

«Eine heftige Krankheit, die ihm in dieser Lage zustiess, wurde
die Gelegenheit, dass er zum erstenmal recht ernstlich um sein Seelenheil

bekümmert wurde. Sobald er wieder nach Hause kam, eilte er zu
dem Pfarrer des Ortes, eröffnete demselben seinen Herzenszustand
und wurde von ihm auf eine liebreiche Weise auf den Weg zur Seligkeit
gewiesen. Weiterhin fühlte er in sich den Drang, zur Brüdergemeine zu
gehen. Er hielt um Erlaubnis zur Gemeine in Neuwied an, bekam
dieselbe und langte am 7ten April 1776 daselbst an.» Die Aufnahme
erfolgte am 7. Juli gleichen Jahres.

Bardill wurde zunächst Bäcker im Brüderhaus. «Die Besuche»,
welche er «von Zeit zu Zeit von Neuwied aus in seiner Heimath machte

(wie z. E. in den Jahren 1783 und 1784 geschähe), waren auch seinen

übrigen Angehörigen zum Segen - wie denn namentlich durch sein und
seines Bruders Johannes36 aus Gnadau Zeugnisse von der Seligkeit, die

man im genauen Umgang mit dem Heiland geniesse, ihre zwey jüngeren

Geschwister Joas und Margaretha so tiefe Eindrücke in ihre Herzen

bekamen, dass sie nicht eher ruheten, bis sie ebenfalls zur Gemeine
kamen, um bey derselben ungestört dieses Glück geniessen zu dürfen.»

1789 wurde Bardill als Müller an die Mühle der Herrnhuterkolo-
nie Sarepta/Russland berufen, und ab 1794 war er dort Müllermeister.
Durch einen Arbeitsunfall verlor er das Gehör. 1803 griff eine Feuersbrunst

auf seine Mühle über. Fortan arbeitete er auf eigene Rechnung
als Tabakbauer und Kleinbäcker. 1823 wurde sein Besitz erneut ein
Raub der Flammen. In seinen letzten Jahren noch erblindet, starb Christian

Bardill am 21. März 1839 im 90. Lebensjahr in Sarepta. Aus seiner
Ehe mit der ledigen Schwester Dorothea Bezold (Heirat 1794) waren
sechs Kinder hervorgegangen, von denen ihn aber nur zwei überlebten,
die dann eine russische Familienlinie begründeten.

Christian Bardill aus
Jenaz (1749-1839)
wurde 1789 in Herrn-
huterkolonie Sarepta
an der Wolga berufen
(Scherrenschnitt)

5. Ludwig Menn (1718-1781)
Recht detailliert und anschaulich ist der Lebenslauf37 des am 22.

August 1718 in Scuol geborenen Ludwig Menn, der als Jugendlicher
mit seinem älteren Bruder38 «in die Fremde ins Hessische reiste, um die

Maurerprofession zu erlernen und daselbst viel schlechte Dinge zu se-



«Da entschloss ich mich, zur Gemeine zu gehen» 47

hen und zu hören kriegte: so gewann ich die Sünde lieb und begab mich
endlich, um dieselbe recht zu geniessen, im J. 1740 unter die hessischen

Truppen.» Wir lassen ihn im folgenden selbst seinen weiteren Lebensweg

erzählen. «1740 kam ich nach Mons in Brabant mit meinem
Regiment, wo ich mein altes Leben fortsezte und sonderlich in das Spielen
tief hineingerieth, als wozu ich einen rasenden Hang hatte, so dass mein
Leben darüber öfters in Gefahr gerieth. Weil ich aber darin wenig
Glück hatte, so entschloss ich mich, katholisch zu werden, welches auch
in Mons geschah. Nach der Zeit wollte ich desertiren; allein dieses wurde

offenbar, und ich kam darüber in Arrest. Das wurde dann die
Gelegenheit zu meiner Erweckung, denn es geschah einstmalen, dass der

Corporal zu mir in die Wachstube kam und mir mein Elend auf eine so

fürchterliche Weise vorstellte, dass ich den Eindruck davon nie wieder

vergessen konte. Ich fragte mich endlich, ob wohl noch Gnade für mich
zu hoffen wäre? Er verneinte mir dieses anfänglich; da er aber sähe,
dass ich in eine Art von Verzweiflung gerathen wolte, so fing er an, mir
die Barmherzigkeit Gottes anzukündigen und anzupreisen. Das brachte

mich zum Nachdenken, und ich suchte von da an ein besseres Leben
zu führen. Ich musste darnach in Kassel ein ganzes Jahr zum Pfarrer in
die Information [= Unterricht] gehen, ehe ich wieder zur reformirten
Religion confirmirt wurde. 1745 kaufte ich mich vom Soldatenstand los
und nahm mir vor, ein recht frommes und gottesfürchtiges Leben zu
führen. Weil ich aber den Heiland noch nicht kannte, so wurde wenig

ffv
•ai :__ ;

•:.'

f
»IÖfff:

f.
ff

¦:•ff ff^ '

¦77

Aufkäme «* <?«* Bfüdcr»Gemerne.

eürti t/J/x.-e/Jrii,

Kf.CKPTION tWr _£» Coimi.uH.inf.
AM AfMh-TKf jm .tL-t-r,- Li A/i.ffie 11 B J.W

.Jiu rsç.'it-sn/ Uj, 'n.™w.«'.t .Tfr.: f-.ir U r.unï
ncl.ir.'- ,1111 J.-.V/i'.vu' Uj IWtu.\'t/fJ .h:nü-'- t}r
uu -!-¦ .--¦<,. ,!,-,-,„,., .1, i: ...¦

Die Aufnahme in die
Brüdergemeine
(Kupferstich von 1757)



Bündner Monatsblatt. Heft 1,1996 48

daraus, und der Hang zur Sünde, welcher mich immer überwältigte,
setzte mich öfters in grosse Noth und Verlegenheit. Endlich wurde ich
mit einem Bruder bekannt und hörte von ihm, dass der Heiland auch
die allerschlechtesten Sünder, wenn sie sich zu ihm wenden, annehme
und ihnen Barmherzigkeit erzeige. Das war ein süsses Evangelium für
mich, ob ich es mir damals gleich noch nicht so ganz zueignen konte. Ich
wurde indessen mit den Erweckten in Kassel immer bekannter und

kriegte sie immer lieber. Sie erzählten mir auch von der Brüdergemeine,
und ich bekam einen Trieb, dieselbe zu besuchen, reisete auch 1746

nach dem Herrenhaag und wurde in den Versammlungen, welchen ich
bewohnte, von der Gnade besonders angefasst, so dass es mir war, als

ob ich schon im Himmel sey. In den Jahren 1750 und 51 besuchte ich
abermals daselbst, hielt auch um Erlaubnis an, dazubleiben, bekam sie

aber dasmal nicht. Da ich aber 1754 in Montmirail mit einem Bruder
abermals darüber redete und ihm mein Anliegen wiederholte, so wurde

ich mit der Nachricht erfreuet, dass ich zur Brüdergemeine nach
Herrnhut zu ziehen Erlaubnis habe. Ich reisete sogleich, nachdem ich
meine Sache zuhause in Richtigkeit gebracht hatte, dahin ab und kam
am 8. April benannten Jahres glücklich daselbst an. In eben dem Jahr
wurde ich auch in die Gemeine aufgenommen und mit derselben des

Hl. Abendmahls theilhaftig.»
In Herrnhut war Menn als Maurer tätig, später kam er nach Barby

in die Buchdruckerei. 1767 wurde er nach Sarepta/Russland
entsandt, wo er «bei der Bearbeitung des Tobaks für den Laden gebraucht»
wurde. Am 12. Mai 1781 starb er dort als «lediger Bruder». Der
Tabakanbau war ein einträgliches Geschäft der brüderischen Landwirtschaft

in Sarepta.

6. Johann Heinrich von Planta (1706-1799)
Von Planta war ein angesehener Vertreter der Bündner Aristokratie,

der etliche hohe Ämter innehatte: 1729 Vicari im Veltlin, 1733

Commissari in Chiavenna, 1741 Landshauptmann im Veltlin (höchstes
Amt im Bündner Untertanenland), 1757 nochmals Commissari.39 Seine

Familie (Stammsitz Schloss Wildenberg/Zernez) war «die reichste und
mächtigste... des Tals»40. Seine 1733 angeheiratete Ehefrau Cornelia
Dorothea von Salis verstarb jung, ebenso sieben der insgesamt zwölf
Kinder. In seinem Lebenslauf41 notiert er: «Überhaupt habe ich ein
kummervolles und mühsames Leben gehabt, weilen meistens in pra-
tiquen und factionen [= politische Händel und Parteienstreit]
eingeflochten gewesen, wie es leider immer in meinem Vaterland zugeht. Als
ich einmals darüber sehr verlegen war, berathete ich mich mit dem sei.

H. Decan Willy von Chur, welcher mir gerathen, mit den Brüdern
Bekanntschaft zu machen.» Der später ebenfalls nach Neuwied
ausgewanderte Johannes Janett42 bekleidete im Hause Planta 1753-1756 und



«Da entschloss ich mich, zur Gemeine zu gehen» 49

1758-1763 (diesmal verbunden mit dem Ortspfarramt Zernez) das

Amt des Hofmeisters und Hauslehrers. 1754 wurde Bruder Wallis zu
Planta nach Chiavenna geschickt, im gleichen Jahr trafen sich die beiden

nochmals in Pfäfers. Von nun an wurde er regelmässig von Brüdern
in Zernez besucht, die dort - teils für etliche Wochen - Station machten,

ja sogar jeweils regelrecht bedrängt wurden, möglichst lange zu

bleiben; so etwa auch David Cranz 1757 und 1758, der das Haus Planta
«das Haupthaus für den Heiland in Bünden» nannte.43 Der einzige
Sohn Peter hatte sich im Sommer 1756 in Herrnhut aufgehalten44, die

Verbindung zu den Brüdern später jedoch nicht weiter gepflegt. 1763

besuchte Johann Heinrich von Planta, als er (begleitet von J. Janett)
seine beiden jüngsten Töchter Angelika Elisabeth (geb. 1750) und
Margreth Perpetua (geb. 1752) der dortigen Erziehung übergeben wollte,
erstmals Neuwied. Da sich nun in ihm der Wunsch verstärkt hatte, «den
Rest seiner Tage in einer Gemeine verbringen» zu dürfen, verliess er
seine Bündner Heimat endgültig, überliess seinem Sohn die umfangreichen

Besitztümer, kam am 10. August 1767 in Neuwied an und wurde
am 25. Oktober ohne das sonst übliche Losverfahren aufgenommen.

Wegen einer aufgetretenen Lähmung konnte er sich anfangs nur
noch mit Krücken fortbewegen und schliesslich sein Haus (Nr. 383) gar
nicht mehr verlassen. Er verstarb als Privatier in Neuwied. Seine Töchter

blieben bei der Brüdergemeine in Deutschland.

7. Jacob Ulrich von Albertini (1727-1789)
und Margretha geb. von Planta-Wildenberg (1735-1787)

Auch der 1727 in Bruck/La Punt geborene Jacob Ulrich von
Albertini entstammte einer begüterten und angesehenen Engadiner
Aristokratenfamilie.45 Er war zunächst Hauptmann im Bündnerregiment
von Sprecher in österreichischen Diensten. Seine erste Ehefrau Dorothea

Elisabeth von Sprecher, Tochter des Jeninser Oberst Georg von
Sprecher, war 1754 jung verstorben. Mit den durchreisenden Diaspora-
Arbeitern stand er jeweils in engstem Kontakt. Albertini begleitete
im Sommer 1757 David Cranz von Alvaneu aus ins Engadin, die sich

anschliessenden Gespräche nahmen offenbar eine Schlüsselstellung für
den weiteren Lebensweg des Hauptmanns ein. Cranz46 lobte ihn in den
höchsten Tönen, sprach von einer «vorzüglichen Neigung zu ihm», und
meinte, dass ihn «der Heyland zum Mann des Landes zu praepariren
scheint», sah also eine gewisse Vorreiterrolle Albertinis für die Zukunft
der Brüderkontakte nach Graubünden. Der junge Witwer trug sich mit
Wiederverheiratungsplänen, und Cranz gab zu bedenken: «Das sey
eine Sache von solcher Consequenz nicht nur für sein Hertz und zeitliche

Umstände, sondern für des Heilands Sache in Pündten, daran er
doch auch Theil nähme.» Albertini selbst hatte offenbar schon zuvor
die Ansicht geäussert, dass für eine erneute Eheschliessung nur eine



Bündner Monatsblatt, Heft 1,1996 50

Jacob Ulrich von Albertini von La Punt (1727-1789)
liess sich in Neuwied 1768 ein Haus bauen...
(Bild links)

...das er mit seiner Ehefrau Margaretha geb. von
Planta-Wildenberg aus Zernez (1735-1787) bewohnte:

«Ein Glied der Brüdergemeine zu seyn, war ihr
Gnade.» (Scherrenschnitt)
(Bild rechts)

«Schwester», also eine Frau aus herrnhutisch gesinnten Kreisen in Frage

käme, und hatte hinzugesetzt, «dass er keine Schwester wusste als

die älteste Fräulein Planta». Dabei handelte es sich um die Tochter des

eben erwähnten Johann Heinrich von Planta, Margaretha (1735-1787).
Sie hatte einen entsprechenden Antrag Albertinis mit der Antwort
beschieden, sie wolle «wenigstens ein Jahr lang nichts davon hören»,
schien aber grundsätzlich nicht abgeneigt. Cranz empfahl ihm, «dass er
darüber nicht mit ledigen Brüdern [wie Cranz selbst], sondern mit
verehelichten Arbeitern zu Montmirail zu Rath gehen solte», und zwar
«vor Vollführung der Sache». Die Tatsache, dass Zinzendorf samt
Gefolge für den Herbst in Montmirail erwartet wurde, liess diesen
Zeitpunkt für eine Aussprache - die allerdings «des Heilands Sache in
Pündten» insgesamt zum Gegenstand haben sollte - sinnvoll erscheinen.

Am 29. Oktober 1757 traf Albertini dort ein und conferierte etwa
zwei Wochen lang mit dem Grafen und den Diaspora-Arbeitern.47

Am 18. Juni 1758 wurden Margaretha von Planta und Jacob Ulrich
von Albertini vermählt. In ihrem Lebenslauf48 heisst es, sie sei durch
den Umgang ihres Elternhauses mit Pfarrer Willi zuerst «von der Gnade

angefasst und nachher von erweckten Praeceptoren [= Hauslehrern],

besonders unserem lieben Bruder [Johannes] Jannet... mit ihren
Geschwistern immer auf dieser Spur fortgeleitet (worden), wozu auch

die Besuche der lieben Brüder F. Macrait, Sivike49, Crantz, Staehelin,
Bayer, welche sich immer einige Tage dort aufhielten, ihr gesegnet
waren.» 1763 gaben sie jenem Janett, der «zur Gemeine ging», ihre

2'/2Jährige Tochter Anna Maria zur Erziehung nach Neuwied mit. 1766

besuchten sie mit ihren drei übrigen Kindern - im Verband einer etwa

zwanzigköpfigen Reisegesellschaft aus der Schweiz - erstmals selbst
diese Stadt.50 Zwei Jahre später wanderten sie auf erhaltene Erlaubnis
hin aus und liessen sich am 7. November 1768 in Neuwied nieder. Die
Überlegungen Cranzens, es könne sich durch Unterstützung Albertinis
ein «Haus für den Heiland» in Graubünden etablieren, also ein
brüderisches Stammhaus (im Gespräch waren die Schlösser Rietberg/Dom-
leschg, Haldenstein bei Chur, Wildenberg/Zernez und das Sprecher-
sche Haus in Jenins), hatten sich also nicht realisieren lassen. Ein



«Da entschloss ich mich, zur Gemeine zu gehen» 51

wichtiger Grund dafür war wohl, dass die Auseinandersetzungen in
Synode und Gemeinden zwischen «Orthodoxen» und «Pietisten» damals
hohe Wellen warfen und ein stärkeres In-die-Öffentlichkeit-Treten
nicht ratsam erschien.

Die ersten vier Jahre wohnten die Albertini «in Scheurers
Handlungshaus in der Pfarrstrasse Nr. 23, ehe sie, nicht weit davon, ihren
Neubau aufführen konnten» (heutige Pfarrstrasse Nr. 28). Damit wurde

das «Herrnhuter Quarre» geschlossen. «Die Ausführung und
Ausgestaltung des ganzen dreistöckigen Wohnhauses weicht von den sonst
kleineren Bauten des Viertels ab» durch seine Stattlichkeit.51

Albertini war der einzige Bündner im 18. Jahrhundert, der sich in
Neuwied ein eigenes Haus baute. Er war - wie J. H. von Planta - insofern

ein Sonderfall, als dass er nicht wie alle übrigen (meist ledigen)
Bewohner der Brüderkolonie einem Handwerk oder Gewerbe nachging.
Im Einwohnerverzeichnis wird er als «Privatier» geführt.

Eines der in Neuwied geborenen Kinder, Joh. Baptist von Albertini

(1769-1831), wurde als Studiengenosse Schleiermachers, Dichter
und Brüderbischof (darüber hinaus auch als leidenschaftlicher Botaniker!)

weit über die Brüdergemeine hinaus bekannt. Er hielt sich übrigens

oft den Sommer über im Stammhaus der Albertini in La Punt
auf.52

Margaretha von Albertini geb. von Planta, die zeitlebens kränklich

war, starb am 25. September 1787 in Neuwied; ihr Grabstein befindet

sich noch heute hinter der Kirche. In ihrem Lebenslauf notierte ihr
sie überlebender Ehemann: «Ein Glied der Brüdergemeine zu seyn,
war ihr Gnade, und sie achtete sich der Barmherzigkeit, die der Herr an

ihr und ihrem Hause that, unwerth. In den Versammlungen der Gemeine

fand sie eine selige Weide für ihr Herz. Daher sie dieselben sehr

fleissig besuchte.»
Jacob Ulrich von Albertini verstarb am 25. Oktober 1789 in Nies-

ky, vermutlich beim Besuch seines Sohnes Joh. Baptista, der dort der
Knabenanstalt eingegliedert war. Dieser und seine Geschwister Jacob

Ulrich und Maria Justina erhielten als unmündige Kinder einen
Vormund aus der Brüdergemeine.

Neben den Loretz-Willi gehörten die von Albertini zu den ganz
wenigen Ehepaaren, die aus Graubünden zur Gemeine gingen.

8. Dorothea Zaff (1718-1760)
Ähnlich wie Ludwig Menn gibt Dorothea Zaff einen recht

anschaulichen Bericht ihres Weges zur Brüdergemeine. Auch sie lassen

wir vor allem selbst sprechen, weil sie die typische innere Bewegung
der Frömmigkeit im Rückblick des Lebenslaufes wiedergibt: Die Suche

nach «Christen in der Welt, wie ich sie in der Bibel beschrieben fand»;
die ersten Kontakte mit Pfarrer Willi und den Brüdern; die Wirkung



Bündner Monatsblatt, Heft 1,1996 52

brüderischer Schriften; das Gefühl, dass noch «der Grund der Seligkeit
fehlte»; dann der Durchbruch zum Wissen um die göttliche Liebe, die
sie mit «Freuden und Beschämung» erfüllte. In vielen Biographien fällt
dieser - mit gewisser Stereotypie wiederholte - Zug auf: Überwindung
des altpietistischen Sündengefühls, Durchbruch zu einer heiteren
Frömmigkeit.

Dorothea Zaff war eine Tochter des 1727 (also in ihrem 9.

Lebensjahr) verstorbenen Churer Pfarrers und Professors Nicolaus Zaff.53

Die am 20. August 1718 Geborene hat folgenden Lebenslauf54 hinterlassen:

«Die Beschwerlichkeiten, die ich als eine [Halb-]Waise erfuhr,
verbitterten mir die Welt und lehrten mich an meinen Schöpfer denken.
Ich glaubte auch, er hätte mich zu etwas besserem als zu diesem zeitlichen

Leben erschaffen. So fing ich an, ordentlich und from zu leben,
damit ich selig sterben könte. In meinem 16ten Jahr ging ich das erstemal

zum A[bend-]M[al]. Ich suchte solche Christen in der Welt zu finden,
wie ich sie in der Bibel beschrieben fand, konte aber keine vergnügte
und sei. finden, und mein armes Hertz ward nicht getröstet. So brachte
ich meine Jahre hin bis etl. 40 [- weit nach 1740], da ich die ersten Brüder

in unserm Lande sähe, Derbaum und Richter.55 Letzterer hielt eine

Singstunde56 in unserem Hause, die gefiel mir sehr gut. Darauf kamen
Geschw. Wallisens.57 Die erste Rede handelte vom Blick der Augen,
der vom Herzen zeuget. Ich konte nicht genug vom Hide [Heilande]
hören, und mein Herz sehnte sich, auch so zu werden. Ich bekam die
Berlinischen und Londonschen Reden, auch die Wunden-Homilien.58
Etliche von uns kamen zusammen, da hörte ich aus den Wochen59 lesen
und bekam grosse Lust zu diesem Volke und in eine Gemeine zu gehen.
Aber ich fühlte auch, dass mir der Grund der Seligkeit fehlte. Darüber
ward ich verlegen, betete und weinte, dass ich der 1. Heiland über mich
erbarmen möchte. Ao. 52, da wurde ich getröstet, da durchwehete mich
ein solcher Liebes-Wind, dass ich erstaunte und dachte: Ists möglich,
dass Gott die Menschen so lieb hat? Ich konte es erst vor Freuden und

Beschämung kaum glauben und sagte keinem Menschen etwas. Ich
hörte manche schöne Predigten u. Reden von unserm lieben Pfr. Wille
und Br. Macrait, so brachte mich der liebe Hld. durch und tröstete mich
mit seiner lieben Nähe, bis Ao. 56. Da ging meine liebe Mutter60 heim,
und da bekam ich Erlaubnis, nach Montmirail zu kommen u. kam da im
Juni 1757 an.61 Mein Herz genoss manche Seligkeit an diesem lieben
Friedensort. Weil aber keine Gelegenheit für mich war, zur Gemeine
[in Deutschland] zu reisen, so solte ich wieder nach Zürich, konte mich
aber nicht dazu resolviren [= entschliessen] und bat mir aus, noch etl.
Wochen zu bleiben. Da kam das liebe Jünger-Haus [= Besuch Zinzendorfs

(«der Jünger») mit Gefolge] in die Schweitz, welches mir eine

grosse Gnade und Freude war zu sehen; da bekam ich Erlaubnis, zur
Gemeine zu kommen, musste aber den Winter über auf Gesellschaft



«Da entschloss ich mich, zur Gemeine zu gehen» 53

warten und wohnte bei Geschw. Fuetters62 in Bern. Im Frühjahr 58 kam
ich wieder nach Montmirail und blieb bis in den Juli, da ich die längst
erwünschte Zeit erlebte, als ich mit etl. Schwestern nach Neuwied
reisete. Daselbst musste ich krankheitshalber bleiben, bis in den Oct.
Dann reisete ich ab und kam den 22ten in Zeyst an und gleich ins
Schwesternhaus. Ich war sehr vergnügt, dass mich der Hld. an die Stelle

gebracht hatte, da ich bleiben konte. Ich genoss auch vom
Jüngerhaus-Besuch viele Seligkeiten. Mein Herz fühlte sich täglich wunder
und dürftiger. Der treue Hld. aber tat mir die Gnade, in den letzten
Wochen des 1758ten Jahres in die Gemeine Gottes aufgenommen zu
werden.» Im März 1760 erkrankte Dorothea Zaff heftig und ahnte ihr
baldiges Ende. Mit Blick auf den jeweils besonders begangenen Freitag
(Todestag Jesu) sagte sie am Donnerstag, den 26. März: «Ei wie werde
ich mich freuen, wenn ich an dem lieben Freytage beym 1. Hide, seyn
werde. Denn sie hatte Versicherung, sie werde an einem Freytage
heimgehen.» Am Freitag, den 27. März 1760, verstarb Dorothea Zaff
morgens um 4 Uhr im holländischen Zeist. Ihre letzten Worte sollen
gewesen sein: «Gott lob, Gott lob...»

Wir lassen es mit diesen acht Beispielen genug sein; die Zahl
ähnlicher Lebensläufe liesse sich vermehren. Sie sind typisch, exemplarisch
in ihrer Art und ihrer Verschiedenheit: weitschweifig-wortgewandt die

einen, nüchtern-knapp die anderen; detailliert oder nur auf Eckdaten
konzentriert; für würdig befunden, gedruckt zu werden, oder verborgen

in den dicken Lebenslauf-Mappen des Unitäts-Archivs. Wie könnte

es anders sein: Auch der Bildungsstand - vom ämterbefrachteten
greisen Aristokraten von Planta über den weit herumgekommenen
Soldaten Menn bis zur einfachen Pfarrerstochter Zaff - spiegelt sich in den

Aufzeichnungen wider.

3. Wie kam es zum Entschluss, »zur Gemeine zu gehen»?
Wenn wir das Dargestellte, teils Skizzierte zusammenfassen und

dabei den drei Auswanderungskomponenten Vorbedingung - Anlass -
Motivbildung nach Möglichkeit (die Grenzen sind natürlich fliessend)
folgen, ergibt sich folgendes Bild:

Vorbedingung (Wissen um Glaube und Lehre der Brüdergemeine)
1. Die Auswandernden waren durch ihr familiäres Umfeld

(Eltern, Geschwister) oftmals schon durch den Pietismus geprägt, teils

sogar von Jugend auf. Sie wuchsen in einer Atmosphäre auf, zu der
entsprechende Besuche, Versammlungen, Briefkontakte, Bücher u.a.
gehörten.

2. Soweit sie aus vermögenden Familien stammten, konnte es sein,
dass die Eltern für die Anstellung eines pietistischen Hauslehrers
gesorgt hatten, der für eine entsprechende Erziehung sorgte.



Bündner Monatsblatt, Heft 1, 1996 54

3. Sie gehörten entweder längere Zeit schon oder erst neuerdings
lokalen pietistischen Konventikeln an; das Erlebnis christlicher Glaubens-

oder besser: «Herzensgemeinschaft» war ihnen bekannt und dessen

Vertiefung erschien wünschenswert.
4. Die Besuche von brüderischen Diaspora-Arbeitern, Gespräche

und Briefwechsel mit ihnen hatte ihnen über Jahre hinweg einen

lebendigen Eindruck gegeben vom Herrnhutischen Frömmigkeitstypus,

der in Kontrast stand einerseits zum schwerblütigen, vom
Sündengefühl geprägten Altpietismus (Hallescher Pietismus), andererseits

zum mystischen Separatismus, der sich von der traditionellen Kirche
abwandte.

5. Die regelmässige Lektüre brüderischen Schrifttums (Gemein-
Nachrichten; Schriften Zinzendorfs, bes. die «Berliner Reden»; auch

Gesangbücher u.a.) unterstützte diesen Eindruck, teils weckte sie ihn erst.
6. Dazu kamen bei etlichen eigene Besuche an Gemeinorten, die

eine lebendige Anschauung vermittelten (oder bei den anderen doch
immerhin die Berichte derer, die Gemeinorte besucht hatten).

Anlass (eintretende Lebensumstände, die eine Auswanderung zur
Brüdergemeine erwägen lassen)
1. Eine schwere Krankheit oder anderweitige Krise weckte die

Frage nach dem Sinn des Lebens, führte zur Bestandsaufnahme des

Gewesenen und zur erschütternden Erkenntnis, mit seinem bisherigen
Leben vor Gott nicht bestehen zu können. Es erfolgte ein Neubeginn
unter dem Vorsatz, sein Leben Gott hingeben zu wollen.

2. Ähnliches beim (oftmals frühen) Tod des Ehepartners. Die
neue Ungebundenheit als Witwer/Witwe brachte die potentielle
Möglichkeit eines Ortswechsels.

3. Eigener Durchbruch vom altpietistischen Sündengefühl und

separatistischer Mystik zum «seligen Sündersein» (Annahme der gültig
zugesprochenen Vergebung durch Christi «Blut und Wunden»).

4. Leidigsein/Ledigbleiben (Ideal des Freiseins zum Dienst für
die «Heilandssache») bildete eine mögliche Komponente; die
Ungebundenheit beeinflusste - wie bei Witwer/Witwe - die Erwägung der

Auswanderung.

Motivbildung (innerer Vorgang, der die erwogene Möglichkeit
einer Auswanderung zum Entschluss führt)
1. Die Motivbildung wurde von den besuchenden Diaspora-Arbeitern

nicht gefördert; zur Auswanderung wurde nicht ermuntert.
2. Der ab Ende der fünfziger Jahre lokal mehr oder weniger heftige

«Herrnhuterstreit» in der Synode und in den Gemeinden63 hat zur
Motivbildung kaum beigetragen. Die Lebensläufe erwähnen nur selten

derartigen «Leidensdruck», der zur Auswanderung führte.



«Da entschloss ich mich, zur Gemeine zu gehen» 55

3. Gewerbliche oder finanzielle Gründe fielen nicht ins Gewicht.
4. Die Sehnsucht nach fortwährender und täglicher Gemeinschaft

mit gleichgesinnten Brüdern und Schwestern verdichtete sich (meist
nach etlichen Jahren) zum Entschluss, «zur Gemeine zu gehen». In der
Fremde wurde die wahre geistliche Heimat gesucht - und offenbar
auch gefunden.

5. Der Trennung von Elternhaus, Familie, Arbeitsfeld, sozialer

Vernetzung am Heimatort wurde insgesamt kein grosses Gewicht
beigemessen. Die Erwartung der Lebensgemeinschaft am Gemeinort wog
den Trennungsschmerz auf.

6. Entscheidende Begegnungen oder Gespräche konnten die
Motivbildung zwar punktuell stark beeinflussen. Die Regel war jedoch ein

jahrelanger Reifungsprozess.
7. Die persönliche Motivbildung stellte nur einen Aspekt des

Entschlusses zur Auswanderung dar; auf der anderen Seite musste die
Erlaubnis, zur Gemeine kommen zu dürfen, erteilt werden.

Zur Illustration all dessen stünden zahllose Briefe und dann vor
allem die handschriftlichen, bis heute erhaltenen Berichte der Diaspora-
Arbeiter über ihre Besuche in Graubünden zur Verfügung. Wir haben

uns hier jedoch auf einige Lebensläufe beschränkt, die zwar typisch in
ihrer Art sind, aber natürlich mehr andeuten als ausbreiten. Die
eigentliche Motivbildung bleibt letztlich und in ihrer ganzen Tiefe das

Geheimnis eines Menschen, das er mit ins Grab nimmt. Aber soviel ist
wohl deutlich genug: Mit einer grossen Freude und sehr konkreten
Erwartung sind jene Männer und Frauen damals hinausgezogen. Man
möchte meinen, sie hätten auf ihre Weise das empfunden, was Daniel
Willi 1745 nach seinem allerersten Gespräch mit einem Herrnhuter
Bruder in die Worte fasste: «Nun habe ich endlich die Gemeine gefunden,

die ich immer auf Gottes Erdboden vermutet, aber bisher vergeblich

gesucht habe!»64

Handschriftliche Quellentexte aus dem Archiv der Brüder-Unität, Herrnhut/ Anmerkungen
Deutschland, werden mit ABU und Signatur angegeben.

1 P. Wernle, Der schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahrhundert, 3 Bde.,
Tübingen 1923-1925; J. Münz, Die Brüdergemeine in Graubünden, in: Der
Kirchenfreund, Jg. 20 (1886), S. 293-300.309-320.329-336; J. A. von Sprecher,
Kulturgeschichte der Drei Bünde im 18. Jahrhundert, bearb. und neu hrsg. von
R. Jenny, Chur 19763, S. 355-364. 637 f.; H. Finze-Michaelsen, Die Herrnhuter
in Graubunden - Streit um die kirchliche Erneuerung im 18. Jahrhundert, in:
BM 1993, S. 239-273.

2 Vgl. L. Schelbert, Einführung in die schweizerische Auswanderungsgeschichte
der Neuzeit, Zürich 1976, S. 36-60.

3 So die (fälschliche) Begründung für religiös motivierte Auswanderung nach
Russland im 18. Jahrhundert bei R. Bühler, Bündner im russischen Reich. 18.

Jahrhundert - Erster Weltkrieg. Ein Beitrag zur Wanderungsgeschichte
Graubündens, Disentis 1991, S. 89 f. 117. - Vgl. H. Schneider, Schweizer Theologen



Bündner Monatsblatt, Heft 1,1996 56

im Zarenreich (1700-1917). Auswanderung und russischer Alltag von Theologen

und ihren Frauen, Zürich 1994, S. 111 über die ausgewanderten «herrnhu-
terfreundlichen» Bündner Pfarrer und Diaspora-Arbeiter: «Es wäre jedoch zu
einfach und zu pauschal, diese Auswanderer als Flüchtlinge mit religiösen
Motiven zu bezeichnen», trotz hier und da «lautstarker Polemik gegen sie».

4 Vgl. z.B. die illustrative Textsammlung Zinzendorf und die Herrnhuter Brüder.

Quellen zur Geschichte der Brüder-Unität von 1722 bis 1760, hrsg. von H,-
Chr. Hahn und H. Reichet, Hamburg 1977.

5 Vgl. B. Hartmann, Daniel Willi und die Anfänge des Pietismus in Graubünden,
in: Aus fünfJahrhunderten Schweizerischer Kirchengeschichte (Festschrift für
P. Wernle). Basel 1932, S. 178-205; H. Finze-Michaelsen, a.a.O., S. 248 ff.;
weiterhin David Cranz, «Historische Nachricht, wie die Gemeine und dies
Land [Graubünden] miteinander bekant worden», in: «Reise-Diarium und
Relation von Pündten im Monat Junio, Julio und Augusto 1757», ABU, R 19

C 6b (Edition dieses unpublizierten Manuskriptes durch den Vf. für 1996 im
Theologischen Verlag Zürich vorgesehen).

6 Johann Georg Wallis (1720 bis nach 1776) und seine Ehefrau Maria Barbara
Deggler (1720-1775) besuchten ab 1749 mehrmals Graubünden.

7 Berthelsdorfer Reden (1758), in: Zinzendorf und die Herrnhuter Brüder, S. 419 f.
8 D. Cranz, «Reise-Diarium» (vgl. Anm. 5). Cranz (1723-1777) war Sekretär

Zinzendorfs gewesen und hatte den Auftrag erhalten, die Schweizerischen
Sozietäten zu besuchen. In diesem Rahmen machte er 1757 einen Erholungsaufenthalt

in Graubünden. den er zu einer Rundreise ausbaute. 1758 wurde er
nochmals nach Graubünden entsandt. - Zu Janett vgl. H. Finze-Michaelsen,
J. Janett (1729-1803) - ein Bündner Prädikant zieht an die Wolga, in:BM 1992,
S. 115-130.

9 Lebenslauf, ABU, R. 22.71.74.
10 Vgl. J. M. Trepp, Heinrich Bansi, Diss. phil. Bern 1906, S. 2 f.; J. Zimmerli,

Dekan Luzius Pol. Sein Leben und Werk, Schiers 1923, S. 6-8; H. Finze-Michaelsen,

Das Los blieb leer. Die missglückte Auswanderung von Pfarrer Lucas
Bansi aus La Punt zur Herrnhuter Brüdergemeine in Neuwied 1769/70
(Publikation vorgesehen in: Annalas 1996).

11 Lebenslauf, ABU, R. 22.19.28.

Vgl. zur Siedlungsgeschichte Neuwieds W. Ströhm, Die Herrnhuter Brüdergemeine

im städtischen Gefüge von Neuwied. Eine Analyse ihrer sozioökonomi-
schen Entwicklung, Boppard 1988, bes. S. 52-57.

13 Vgl. D. Krieg, Das von Albertini-Steffenssche Haus in der Pfarrstrasse, in:
Heimat-Jahrbuch des Landkreises Neuwied 1983, S. 37-42; über J. U. von Albertini

vgl. unten.
14 W. Ströhm, a. a. O., S. 75: «Von den insgesamt 264 Brüderhausbewohnern der

Jahre 1750-1766 stammten weniger als die Hälfte aus der Schweiz, nämlich
110, von denen wiederum die meisten aus der deutschsprachigen Schweiz
ausgewandert waren. 58 Brüder stammten aus dem Elsass, 26 aus Hessen und 12

aus Thüringen. Nach 1766 kam der stärkste Zustrom aus der Pfalz. Nach 1767

erfolgte ein besonders starker Zustrom aus der Schweiz. Von diesen 264 ledigen

Brüdern bekannten sich 126 zum lutherischen, 113 zum reformierten, 5

zum böhmischen, 2 zum katholischen und 1 zum mennonitischen Tropus [=
Bekenntnis].» Dabei ist übrigens nicht zu vergessen, dass es weiterhin ein
Schwestern-, ein Witwen-, ein Witwer-, ein Knaben- und ein Mädchenhaus
gab. Eine Stichprobe im Einwohnerverzeichnis Neuwieds für 1773 (ABU,
«Katalog von Neuwied 1773») ergibt, dass etwa 10% der Dauerbewohner aus
Graubünden stammten.

15 Vgl. R Wernle, Bd. 3, S. 155 f. und seinen Lebenslauf, ABU, R 22.18.138.
16 Vgl. D. Cranz, «Reise-Diarium» (Anm. 5) und «Conferenz über die Schweitz»

(in Herrnhut), ABU, R 19 C 2a, Stück 81 und 86.

12



«Da entschloss ich mich, zur Gemeine zu gehen» 57

Vgl. H. Finze-Michaelsen, Die Herrnhuter im Prättigau vor 200 Jahren, in:
Bündner Kalender 1994, S. 60.

Lebenslauf der verwitweten Schwester Elise von Sprecher Bernegg, gebornen
von Salis, in: Nachrichten aus der Brüdergemeine, 26. Jg. (1844), S. 288.

Vgl. J. Zimmerli, a. a. O., S. 57 f.

So etwa Bundslandammann Jan von Sprecher (1734-1778) aus Luzein, ab
1768 in Jenins, der im Sommer 1777 zwei Monate lang seine Söhne Andreas
und Jakob Ulrich in Neuwied besuchte, sie dann nach Niesky begleitete, um
nach einem Abstecher in Herrnhut wieder nach Graubünden zurückzukehren;

vgl. E. Zimmerli, Jakob Ulrich Sprecher von Bernegg. Ein bündnerischer
Staatsmann, I. Teil: 1765-1803, Diss. phil. Basel (1935), S.21.25; über die
Ausbildung der Söhne in Neuwied, Barby und Niesky S. 22-46. Eine Darstellung
der Frequentierung brüderischer Ausbildungsstätten durch Bündner Kinder
fehlt bislang.
Vgl. Geschichte des privaten Lebens, Bd. 3: Von der Renaissance zur
Aufklärung, hrsg. von Ph. Ariès und R. Chartier, Frankfurt/M. 1991, bes. S. 392
ff. («Die neue Legitimität des Schreibens») und 398 ff. («Die notwendige
Autobiographie»).
Johannes Loretz, Selbstbiographie, in: Der Brüder-Bote, Jg. 36 (1817), S.

241-253; Jg. 37 (1898), S. 10-24. 41^16. 67-72, 90-96; Zitate: S. 241-253.
Inhalt derjenigen Reden, Welche zu Berlin vom lten Januario bis 27ten Aprilis
in denen Abend-Stunden sonderlich für die Manns-Personen gehalten worden,
Berlin 1738 (Reprint Hildesheim/Zürich/Ncw York 1985).

Vgl. D. Cranz, «Reise-Diarium»; H. Reichcl, Die Anfänge der Brüdergemeine
in der Schweiz mit besonderer Berücksichtigung der Sozietät Basel, in: UNITAS

FRATRUM. Zeitschrift für Geschichte und Gegenwartsfragen der
Brüdergemeine, Heft 29/30 (1991), S. 112.

R. Bühler, a. a.O., S. 118, schreibt diese Verhandlungen irrtümlich dem Bruder

des Johannes, dem ebenfalls zur Brüdergemeine ausgewanderten Johann
Jakob Loretz (1737-1818), zu. Dieser wurde 1766 nach Russland entsandt, um
den Aufbau von Sarepta zu betreuen. Die vorauslaufenden Verhandlungen
führte jedoch Johannes Loretz. Vgl. Anm. 31.

Im Auftrag der Unitätsleitung verfasste er: Ratio Disciplinae Unitatis fratrum
A. C, Oder: Grund der Verfassung der Evangelischen Brüder-Unität Augsburgischer

Confession, Barby 1789.

Am 8. Juli 1763 war er in Herrnhut mit der ledigen Schwester Maria Magdalena

Steiger von Bern in die Ehe getreten und hatte mit ihr 1768 erstmals wieder

seine Heimatstadt Chur besucht. Sie verstarb am 22. Mai 1793. - Zweite
Ehe mit Elisabeth von Planta am 2. Januar 1794 (gest. 1804), Tochter des
Johann Heinrich von Planta (s. oben); deren Lebenslauf ABU, Jüngerhaus
Diarium, Wochen 1804, Nr. 7, unter «Herrhut», S. 3-5.
Lebenslauf (von seiner 2. Ehefrau verfasst), ABU, R 22.32.23; Gemeinnachrichten

1806, Beilage XI (Gemeintagslektionen), II.4; Leichenrede beim
Begräbnis in Neuwied, ABU, R. 22.32.23; Stammbaum der Familie Loretz,
ABU, R 21 A 94.13.
Bereits im Mai 1759 logierte Bruder Anton Stähli inkognito «als ein Basler
Kaufmann» in Loretzens Hause; vgl. Stählis Diarium ABU, R 19 C 2a IV,
104.

Vgl. E.W. Cröger, Geschichte der erneuerten Brüderkirche, 3. Theil, Gnadau
1854, S. 417: «Das Hausvater-Amt verwaltete für das Seminarium (im vorderen

Hause) und für die Unitäts-Knaben-Anstalt (im hinteren) Martin
Loretz.»

Lebenslauf gedruckt in: Nachrichten aus der Brüdergemeine, 1820, S. 133-156;
vgl. Anm. 25.

Lebenslauf (von unbekannter Hand), ABU, 22.62.20.



Bündner Monatsblatt, Heft 1,1996 58

33 Jacob Benjamin Macrait (1722-1783) besuchte ab 1754 oftmals Graubünden.
34 Bericht von Anton Stähli (1772?), ABU, R 19 C 19a. 28.
35 Vgl. H. Finze-Michaelsen, Die Herrnhuter im Prättigau, a.a.O., S. 60. - Sein

Lebenslauf wurde «von seinen Kindern aufgesetzt», ABU, R 12 Ab 1:

Gemeindiarium Sarepta 1839, Beilage 4. - Zur Familie Bardill in Russland vgl.
R. Bühler, S. 509. 511.

36 Johannes Bardill (1757-1845), nach Militärdienst Aufnahme in Neuwied
1777, 1778-1786 Seifensieder in Gnadau, 1787-1799 als Missionar in St. John/
Antigua, ab 1801-1821 Prediger in Emmaus/Pennsylvania. New York und in
der Indianergemeine Goshen/Ohio; in Nazareth/Pa. verstorben.

37 ABU, «Bericht von Sarepta vom Mai bis Ende August 1781», in: Beilagen
1782 (zu den Gemein-Nachrichten), Nr. I-IV, S. 970 ff.

38 Vielleicht Wilhelm Menn, «unser Menn in H'hut leiblicher Bruder», bei dem
J. B. Macrait im März 1757 logierte; vgl. dessen Bericht ABU, R 19 C 22. 90.

39 Vgl. F. Jecklin, Die Amtsleute in den Bündnerischen Untertanenlanden, in:
JHHG 1890, S. 29 ff.

40 J. Mathieu, Bauern und Bären. Eine Geschichte des Unterengadins von
1650-1800, Chur 19872, S. 247.

41 ABU, R 22.18.138.
42 Vgl. oben bei Anm. 8.
43 D. Cranz, «Reise-Diarium».
44 Vgl. oben bei Anm. 16.
45 Vgl. J. Mathieu, Die Herren der Brücke. Zum Aufstieg der Familie Albertini

aus La Punt 1550-1700, in: JHHG 1988, S. 65 ff.
46 D. Cranz, a.a.O.; von dort auch die folgenden Zitate.

Vgl. neben Cranz auch H. Reichel, Die Anfänge, a.a.O., S. 111-113. Von
Albertini kam also nicht «ganz unvermutet» (S. 111).

48 Von ihrem Ehemann posthum verfasst, ABU, R. 22.156.1.
49 Caspar Friedrich Si(e)wicke (1718-1795), zwischen 1766 und 1769 in Grau¬

bünden.
50 «Memorabilia aus der Diaspora tropi reformati» (1766), ABU. R 19 C 19a. 8:

«Die Geschw. Macrait [vgl. Anm. 33] haben in Gesellschaft von etwa 20
Geschwistern aus der Schweiz, unter welchen auch Albertins und Lorezens von
Chur waren, einen Besuch in Neuwied gemacht.» - Es handelt sich um Martin

Loretz und seine Frau (s. oben).
51 D. Krieg, Das von Albertini-Steffenssche Haus, a.a.O., S. 37 f. «Als privilegier¬

ter Adliger führt er [= Albertini] keinen Grundzins an die fürstlich Wiedische
Rentkammer ab, auch nicht nach Ablauf der zehn Freijahre 1782, wie es sonst

geschah. Es wird in einem Heberegister ausdrücklich erwähnt, dass er den
sonst fälligen jährlichen Grundzins von 5 Reichstalern und I6V2 Albus nicht
zu entrichten braucht, 'solange er es mit seiner Familie bewohnt'» (S. 37).

52 Auf ihn sollen die geschmiedeten Kreuze über den Fenstern im Erdgeschoss
sowie die lat. Sprüche an der strassenseitigen Fassade zurückgehen. Einer lautet:

«Si mihi Christus adest / mihi murus aranea fiet / si mihi Christus abest /

mihi fiet aranea murus.» (Ist Christus bei mir, wird mir eine Mauer zum
Spinnennetz. Ist Christus mir fern, wird mir ein Spinnennetz zur Mauer.) Vgl. Das

Bürgerhaus in der Schweiz, XII. Band: Das Bürgerhaus im Kanton Graubünden,

I. Teil: Südliche Talschaften, hrsg. vom Schweiz. Ingenieur- und
Architektenverein, Zürich 19472, S. 45 und Tafel 16-19 (Abbildungen); Spruch dort
allerdings falsch übersetzt.

53 Vgl. über ihn G. Truog, Zaff. Ein ausgestorbenes Geschlecht aus dem Engadin,
in: BMI 979, S. 166-169.

54 ABU, R 10 Ab 3.

Vgl. D. Cranz, «Reise-Diarium». - Johann Philipp Dörrbaum (1713-1756)
besuchte 1745 als erster Bruder den Churer Pfarrer Daniel Willi und den von

47

55



«Da entschloss ich mich, zur Gemeine zu gehen» 59

ihm geleiteten Kreis von Erweckten; Johann Georg Richter (1713-1799) kam
im folgenden Jahre. Offenbar gehörte D. Zaff zum Pietisten-Konventikel um
D. Willi.
Auf Zinzendorf zurückgehender, speziell brüderischer Typ von
Erbauungsversammlung, bei der zum Thema der Losung aus verschiedenen Liedern
gesungen wird.
Vgl. oben Anm. 6.

Schriften von N.L. von Zinzendorf: Einiger seit 1751 von dem Ordinario
Fratrum zu London gehaltenen Predigten in Dreyen Haubt-Abtheilungen edirter
Erster Band, London/Barby 1756; Vier und Dreissig Homiliae über die Wun-
den-Litaney der Brüder, gehalten auf dem Herrnhaag in den Sommer-Mona-
then 1747, o.O.u.J. (Reprint Hildesheim 1963): zu den «Berlinischen Reden»
vgl. oben Anm. 23.

Wöchentlich erscheinende, handschriftlich vervielfältigte Erbauungsschriften
der Brüdergemeine, vor allem «Gemein-Nachrichten».
Dorothée geb. Buoi (1674-1756); vgl. G. Truog. a. a. O., S. 169.

D. Cranz berichtet eingangs seines «Reise-Diariums», wie er am 7. Juni 1757

in Walenstadt zufällig die ihm unbekannte D. Zaff traf, die mit der Churerin
Dorothea Winkler (1733-1811) auf dem Weg nach Montmirail war.
Zu David Fueter vgl. P. Wernle, Bd. 1, S. 426.

Zum «Herrnhuterstreit» vgl. die Zusammenfassung bei H. Finze-Michaelsen,
Die Herrnhuter in Graubünden, S. 258 ff.
D. Cranz, «Reise-Diarium».

Dr. Holger Finze-Michaelsen, Pfarrer, 7220 Schiers GR

Nr. 1-3. 5. 6: Archiv der Brüdergemeine, Herrnhut/Deutschland (Silhouettensammlung).

Nr. 4: Aus [D. Cranz u.a.,] Kurze, zuverlässige Nachricht Von der... Kirche
UNITAS FRATRUM... mit sechzehn Vorstellungen in Kupfer erläutert,
o.O. 1757.

Adresse des Autors

Bildnachweis


	"Da entschloss ich mich, zur Gemeine zu gehen" : über die Beweggründe von Bündner Männern und Frauen im 18. Jahrhundert, nach Kolonien der Herrnhuter Brüdergemeine auszuwandern

