Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1995)

Heft: 6

Artikel: Als Bischof "proximus Tridenti" zur Teilnahme schwer verpflichtet
Autor: Fischer, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398655

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

441

Albert Fischer

Als Bischof «proximus Tridenti»
zur Teilnahme schwer verpflichtet

Teilnahme und Annahme -

Das Ringen um die tridentinische Reform im Bistum Chur
Ein Beitrag zum 450. Jahrestag der Erdffnung des Konzils
von Trient (1545—-1563)

1. Hinflhrung

Die Kirche, so betont das Zweite Vatikanische Konzil im Oku-
menismus-Dekret Unitatis Redintegratio, «wird auf dem Weg ihrer Pil-
gerschaft von Christus zur dauernden Reform (perennis reformatio) ge-
rufen, deren sie allezeit bedarf, soweit sie menschliche und irdische
Einrichtung ist; was also je nach den Umstédnden und Zeitverhiltnissen
im sittlichen Leben, in der Kirchenzucht oder auch in der Art der Lehr-
verkiindigung ... nicht genug bewahrt worden ist, muss deshalb zu ge-
gebener Zeit sachgerecht und pflichtgemiss erneuert werden» 1.

Reformatio bedeutet zundchst Umwandlung in eine frithere Ge-
stalt, was alsbald auch mit der Vorstellung verbunden wurde, diese
Riickverwandlung bedeute eine sachliche Verbesserung. Vergangen-
heit wurde so zum Massstab, normgebend. Daneben gibt es eine weitere
Bedeutung, namlich reformatio als Verdnderung als heilsgeschichtliche
Anndherung des Menschen an Gottesebenbildlichkeit.? Diese beiden
Grundaussagen von reformatio haben fiir die Kirche in ihrer Geschich-
te dauerhafte Bedeutung erhalten, insbesondere in der Zeit der Glau-
bensspaltung des 16. Jahrhunderts. Der Ruf «Ohne Konzil keine Re-
form!» wurde seit dem Reichstag zu Worms 1521 immer lauter, da man
erkannte, dass neben einer Kldrung dogmatischer Fragen in der Aus-
einandersetzung mit den Protestanten vor allem auch eine Erneuerung
des innerkirchlichen Lebens, eine geistlich-geistige Erneuerung drin-
gend von Noten war; eine Erneuerung also, wie sie bereits vor Martin
Luther in Gang gekommen war. Papst Paul I11. (1534-1549) darf hier —
zwar mit Einschrdnkungen — als erster Papst der Katholischen Reform
bezeichnet werden, bildeten doch die Hauptpunkte seines Pontifikates
Konzil und Kirchenreform, obwohl er sich auch des Risikos einer Kon-
zilsberufung und -durchfithrung und der Opfer bewusst war, die eine
ernsthafte Reform von Papst und Kurie forderte. Bereits im Herbst
1536 hatte Papst Paul III. eine Reformkommission mit neun Prélaten
nach Rom eingeladen, die ihm am 9. Mérz 1537 ein Gutachten «iiber
die Reinigung der Kirche» vorlegte, «das an Deutlichkeit nichts zu
wiinschen iibrigliess und dusserst radikale Eingriffe in die Behorden-




Biindner Monatsblatt, Heft 6, 1995 442

praxis der Kurie und das ganze kirchliche Leben befiirwortete»3. Nach
dem Scheitern des Religionsgespraches zu Regensburg 1541 und zu-
dem beunruhigt iiber die Zunahme protestantischer Kreise vor allem in
Norditalien nahm Paul III. den Konzilsplan wieder auf. In Speyer ei-
nigten sich die Reichsstédnde auf Trient als Konzilsort, also auf eine
Konzilsdurchfiihrung auf dem Boden des Reiches! Die Berufungsbulle
erging am 22. Mai 1542.4 Doch infolge des Ausbruches des deutsch-
franzosischen Krieges zwischen Kaiser Karl V. und Franz I. musste das
Konzil auf unbestimmte Zeit suspendiert werden, noch bevor es iiber-
haupt eroffnet war. Erst der Friedensschluss von Crépy im September
1544 machte den Weg frei fiir das Konzil von Trient.> Am 13. Dezember
1545 wurde die Kirchenversammlung in Trient feierlich eroffnet. Das

il Concil ben rirn il
frien Epsprnfl
andie Safse

Konzil von Trient (1545-1563)
Zum Konzil von Trient, dessen Beschliisse die Reform der katholischen Kirche einleiteten, kamen nicht
nur Vertreter des geistlichen Standes, sondern auch Vertreter der weltlichen Macht. Die katholischen Orte
der Eidgenossenschaft reprasentierte in der dritten Sessio der nidwaldische Ritter Melchior Lussy, der
sich, wie aus der Widmungstafel zu entnehmen ist, zur Erinnerung an das Ereignis fiir sein Haus dieses
Bild des Konzils malen liess. (Kapuzinerkloster Stans/Photo: tau-av Produktion, Kollegium Stans)




Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 443

Konzil dauerte mit insgesamt drei Tagungsepochen® bis zum 4. Dezem-
ber 1563. Die lange geforderte aber auch lang ersehnte Selbstbesinnung
und innere Selbsterneuerung der Kirche konnte in Angriff genommen
werden.” Es sollte eines der bedeutendsten Reform-Konzilien der Kir-
che werden.

Der 450. Jahrestag der Eroffnung des Konzils von Trient bietet
Gelegenheit, das Ringen um die Katholische Reform im damals von
der Reformation und den dadurch ausgelosten kirchenpolitischen
Kéampfen stark bedrdngten Bistum Chur des nidheren zu beleuchten,
das in erster Linie ein Ringen um Teilnahme am Konzil und Annahme
seiner Reformbeschliisse war.

2. Erste Schritte: Vortridentinische Reformversuche
im Churer Domkapitel

Sowohl die erzwungene FEinflussnahme der staatlichen Behor-
den, hervorgerufen durch die [lanzer Artikel von 1524/1526 und erwei-
tert durch die 6 Artikel von 1541, auf die Leitung des Churer Bistums
als auch die fortschreitende Reformation in Biindens Téler vor allem in
der zweiten Hélfte des 16. Jahrhunderts liessen Johann Georg Mayer in
seiner «Geschichte des Bistums Chur» zu folgendem Gesamturteil
kommen: «Es gibt kein Jahrhundert, in welchem das Bistum Chur in so
schlimmer Lage und in solcher Gefahr des géinzlichen Untergangs sich
befand als das sechzehnte.»® Dieses Urteil schliesst auch die unerfreuli-
chen innerkirchlichen Zustédnde jener Zeit im Bistum mitein. In erster
Linie fehlte es an einem geistig und sittlich hochstehenden Klerus und
einem gut geschulten katholischen Priesternachwuchs.? Viele der noch
katholisch gebliebenen Pfarreien waren unbesetzt, das Priesterkonku-
binat weit verbreitet.! Das Sakrament der Firmung und der Letzten
Olung kannten viele nur noch dem Namen nach, ja nicht wenige Gliu-
bige «empfingen nicht einmal mehr alle Jahre die Sakramente der Bus-
se und der Eucharistie» und «wussten kaum mehr etwas von der Heili-
gung der Sonn- und Feiertage, von den kirchlichen Ehesatzungen und
Ehehindernissen»!l. Einem solchen desolaten Zustand, der nicht min-
der andere Diozesen der damaligen Schweiz betraf — Basel, Lausanne
und Sitten «waren auseinandergerissen und rdaumlich stark reduziert»!2
und die fiinf katholischen Orte vom Bischof von Konstanz abhéngig —,
konnte letztlich nur von aussen wirksame Hilfe entgegengebracht wer-
den: durch das Reformkonzil von Trient.

Doch es ist hier erwidhnenswert, dass bereits vor Trient gerade fiir
das vielbedriangte Bistum Chur sich Reformversuche nachweisen las-
sen, wenn auch hierbei noch nicht von einer Reform im eigentlichen
Sinn gesprochen werden kann.!? Im Churer Domkapitel existierte eine
als Reformpartei zu bezeichnende Gruppe, «die bereits vor dem Ab-
schluss des Tridentinums Bestimmungen erliess, die sich mit den Kon-




Biindner Monatsblatt, Heft 6, 1995 444

zilsdekreten inhaltlich teilweise deckten»'4. Das Haupt dieser vortri-
dentinischen Reform war Domdekan Bartholomdus von Castelmur
(1541-1552).15 Als Domdekan beabsichtigte er das Ansehen des Dom-
kapitels zu erneuern, denn allein durch die Reform zuerst im Kleinen
vermochte spiteren gesamtkirchlichen Reformen im weitreichenden
Gebiet des Bistums Geltung verschafft werden. Im besonderen sollten
die kirchlichen Aufgaben (!) der einzelnen Kanoniker wieder ernster
genommen und klar befolgt werden. Deshalb verfasste Castelmur 1541
neue Statuten fiir das Domkapitel'®, die vom residierenden Bischof Lu-
zius Iter (1541-1549) genehmigt wurden. Darin ging es nebst einzelnen,
zeitgemasseren Hinzuftigungen vor allem um eine klarere Interpreta-
tion bereits bestehender Bestimmungen aus dem Jahre 1377. So wurden
z.B. der Gottesdienst, das gemeinsame Chorgebet in der Kathedrale
genau umschrieben und die entsprechende liturgische Kleidung hierfiir
vorgeschrieben. Die Domherren hatten sich in Zukunft widhrend min-
destens 31 Wochen und 2 Tagen in der Churer Residenz aufzuhalten
(sog. Residenzpflicht). Wer dieser Weisung nicht nachkam, verlor das
Einkommen seiner Pfriinde. Des weiteren hatte jeder Domherr zum
Generalkapitel zu erscheinen, das vom Gallusfest (16. Oktober) an ab-
gehalten wurde und meistens einige Tage dauerte. Noch im Studium
weilende Domherren waren von den beiden letztgenannten Verord-
nungen nicht betroffen. Es folgten strenge Vorschriften {iber die Le-
bensfithrung der Kanoniker, die in ihrem priesterlichen Leben anderen
Beispiel stehen sollten, dann Bestimmungen betreffs Verwaltung der
Kapitelsgiiter und Regelungen fiir die Benefizieniibertragung durch
den Dompropst. Dabei sollte vermieden werden, dass ein Domherr zur
gleichen Zeit im Besitz zweier Pfriinden sein konnte. Die Statuten
schliessen mit Verordnungen iiber die verschiedenen Kapitelsiamter.!?
Der praktische Erfolg der Castelmur’schen Statuten von 1541
nach aussen blieb leider unbedeutend; bis zu seinem Tod 1552 «war von
der von ihm angestrebten Reform wenig verwirklicht»18. Erst ab 1570 —
also sieben Jahre nach Abschluss des Tridentinums! — fanden wieder re-
gelmaéssiger als bis dahin Generalkapitel statt, und zwar nach den Be-
stimmungen von 1541. Mit Capaul sind wir so geneigt, die Frage zu stel-
len: «War es nicht ein Wagnis und ein zum voraus zum Scheitern
verurteiltes Unternehmen, die Domherren von der Notwendigkeit einer
inneren Reform iiberzeugen zu wollen in einer Zeit, in der das Kapitel
infolge der Glaubensspaltung den grossten Gefahren ausgesetzt war?»!°
Domdekan Castelmur wagte es, da er wusste, dass die Gefahren, die der
katholischen Kirche in den III Biinden drohten, nur aufgrund wahrer in-
nerer Reformen gebannt werden konnten; diese mussten zuerst im Klei-
nen Wurzeln schlagen. In diesem Sinn wurde Bartholoméus von Castel-
mur zum Vorboten der durch das Konzil von Trient angestrebten und
spater verwirklichten innerkirchlichen Reformen im Bistum Chur.




Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 445

3. Das Ringen um eine Teilnahme der lll Biinde und
des Churer Bischofs am Konzil von Trient

3.1 Die Teilnahme des Churer Bischofs an der zweiten
Konzilsperiode (1551/52)

Sowohl wihrend der ersten als auch der zweiten Konzilsepoche
(1545-1549; 1551/52) fiihrten alle Versuche und Anstrengungen des
Papstes und seiner Gesandten?, die Eidgenossenschaft zur Teilnahme
am Konzil zu bewegen, zu keinem Resultat. Die dringende Frage nach
einer Konzilsteilnahme verschoben die eidgendssischen Orte, welche
1512 von Papst Julius II. noch den Ehrentitel «Defensores libertatis
ecclesiasticae» verliechen bekamen, unschliissig und nicht zuletzt von
der ablehnenden Haltung der Neugldubigen?! beeinflusst, von einer
Tagsatzung auf die andere, ohne je einen Prélaten oder eine andere Ge-
sandtschaft offiziell nach Trient zu entsenden?2.

Trotzdem blieb die damalige Schweiz als Ganzes nicht ohne Ver-
tretung auf dem Konzil, denn der frithere Churer Domscholastikus,
Generalvikar und Geistliche Richter Christoph Metzler, nun Bischof
von Konstanz (1548-1561), und Thomas Planta, Bischof von Chur
(1549-1565), nahmen wenigstens eine Zeitlang an den Verhandlungen
in Trient teil.

Bischof Christoph Metzler? folgte der Einladung zur zweiten Sit-
zungsperiode des Trienter Konzils zunéchst nicht, sondern schickte sei-
nen Weihbischof Jakob Eliner?*. Nach dessen Riickkehr «beauftragte
er den Kanonisten Dr. Maximilian Scharrer am 5. Mai 1551 nach Trient
zu reisen, um eine Dispens (!) vom Besuch des Konzils zu erreichen»??,
dies ohne Erfolg. Der Konstanzer Bischof wurde dagegen ultimativ
aufgefordert, bis zum 1. September 1551 in Trient zu erscheinen. Als er
erneut die Reise hinauszogerte, wurde ihm klargemacht, dass sein wei-
teres Fernbleiben ein offener Affront gegeniiber Papst und Kaiser dar-
stelle! Am 22. Oktober traf Christoph Metzler schliesslich in der Kon-
zilsstadt ein. Noch im selben Monat als auch im November 1551 und
wieder im Januar 1552 nahm der Konstanzer Bischof zu diversen theo-
logischen Fragen (Messopfer, Priesterweihe, Sakrament der Busse, Sa-
krament der Krankensalbung) schriftlich und miindlich Stellung.26 Von
einer Teilnahme aus freien Stiicken und aus innerer Uberzeugtheit von
der notwendigen Reform kann beim Konstanzer Bischof wie bei vielen
seiner Mitbriider im Bischofsamt nicht gesprochen werden. Sein En-
gagement am Konzil erwuchs erst aus seiner Teilnahme!

Thomas Planta?’ seinerseits weilte zur Zeit der zweiten Konzils-
periode in Rom, um sich gegen die von Bartholoméus Hieronymus von
Salis?®, Erzpriester von Sondrio und Berbegno (Veltlin), gegen ihn erho-
benen Vorwiirfe zu rechtfertigen, welcher jener gegen den neugewéhlten
Bischof von Chur vorgebracht hatte, nachdem von Salis in der Wahl vom




Biindner Monatsblatt, Heft 6, 1995 446

21. Dezember 1549 gegen Planta unterlegen war. Die Untersuchungen in
Rom verliefen zugunsten Plantas.?® Noch in der Ewigen Stadt erhielt er
die Bischofsweihe und wurde zudem mit den Vollmachten eines pépstli-
chen Nuntius fiir das Gebiet der III Biinde ausgezeichnet.’® Papst Julius
III. (1550-1551) forderte den bestitigten Churer Bischof auf, die Heim-
reise iiber Trient zu wéhlen und dort den Konzilsverhandlungen beizu-
wohnen. Am 29. Oktober 1551 traf Planta dort ein3!, wo er bis zur er-
neuten Suspendierung des Konzils am 22. April 1552 blieb.

Die unterschiedlichen Reaktionen aus der Eidgenossenschaft
und den III Biinden blieben nicht aus: So bestellte am 13. Januar 1552
der Abt von St. Gallen, Diethelm Blarer von Wartensee (1530-1564)32,
den Bischof von Chur zu seinem Prokurator auf dem Konzil. Diese
Entscheidung teilte er dem Abt von Einsiedeln, Joachim Eichhorn
(1544-1569)33 mit, welcher Thomas Planta am 18. Januar ebenfalls mit
seiner Stellvertretung in Trient betraute34. Als die 111 Biinde erfuhren,
Planta weile in Trient, regte sich alsbald Misstrauen. Vor allem die Pra-
dikanten suchten diesem Aufenthalt entgegenzuwirken, indem sie den
Gldubigen zu verstehen gaben, der Besuch des Churer Bischofs in Rom
gereiche fiir ganz Biinden nur zum Schaden. Der Gotteshausbund sei-
nerseits sandte einen Boten an den Churer Bischof, mit der anmassen-

Fiirstbischof Thomas
Planta (1549-1565)
(Bischdéfliches
Schloss Chur /
Photo: A. Fischer)




Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 447

den Forderung, sich in nichts einzulassen, was am Konzil verhandelt
und beschlossen wiirde, da er hierzu vom Gotteshausbund keinerlei
Vollmachten erhalten hitte.3> Des weiteren hitte er fiir alle Folgen sei-
ner Teilnahme am Konzil alleinige Verantwortung zu tragen. Trotz die-
ser Drohungen und Einmischungen in seinen bischoflichen Aufgaben-
bereich blieb Thomas Planta bis zum April 1552 in der Konzilsstadt.
Wieweit sein Verhalten nur Zeichen des Gehorsams gegeniiber der
péapstlichen Forderung war, am Konzil teilzunehmen, oder wirklich auch
seinen Reformwillen widerspiegelte, muss offenbleiben. Das letztere
scheint unwahrscheinlich, da wir nach seiner Riickkehr im Bistum keine
Anderungen feststellen, die auf bereits verabschiedete Konzilsbe-
schliisse’ zuriickfiihren.

3.2 Der reformeifrige Nuntius Giovanni Antonio Volpe
und sein Bemiihen um eine Gesandtschaft der III Biinde
an die dritte Konzilsperiode (1560-1563)%7

3.2.1 Giovanni Antonio Volpe als Legatus de latere fiir Ritien

Nachdem Papst Pius IV. (1559-1565) am 30. November 1560 die
Bulle*® zur Wiederertffnung des Konzils in Trient publizieren liess,
iiberbrachte Giovanni Antonio Volpe®, Bischof von Como (1559-1588),
als pépstlicher Nuntius* die Berufungsbulle den Eidgenossen, den III
Biinden und ins Wallis#'. Volpe nahm Sitz in Altdorf und verhandelte
von dort aus mit den eidgendssischen Orten um die Teilnahme am Kon-
zil.#? Die protestantischen Orte lehnten weiterhin jede Beteiligung am
Konzil ab, so dass sich die Tatigkeit des Nuntius bald nur noch auf die
katholischen Orte konzentrierte.** — Was hat nun Volpe als Legatus de
latere fiir Réatien versucht, um die III Biinde zum Konzil zu bewegen,
und was hat er schliesslich erreicht? Zur Beurteilung dieser Frage muss
auch das eigentiimliche Verhiltnis des Nuntius zu den III Biinden mit-
berticksichtigt werden.

Die Instruktion* zur Nuntiatur vom 20. April 1560 hatte betreffs
der III Biinde darauf Wert gelegt, «dass Volpe als Bischof von Como
eine bessere Kenntnis der Sitten und des Charakters der Nation und
wertvolle Freundschaften im Land besitze»®. Volpe trug aber als Nun-
tius und Bischof von Como ein zweischneidiges Schwert, das ihn sowohl
schiitzen als auch verletzen konnte. Dies galt vor allem fiir seine Bezie-
hungen zu den III Biinden. Como war administrativ eines der schwierig-
sten von ganz Italien und dabei in den entscheidenden geistigen und
politischen Kédmpfen des 16. und 17. Jahrhunderts eines der exponier-
testen. So gehorten zur Zeit der ersten Nuntiatur Volpes (1560-1564)
etwa 100000 Seelen in den III Biinden zum Bistum Como. Geistlichen,
die nicht aus dem Freistaate der III Biinde stammten, aber diese 100 000
Katholiken zu betreuen hatten, wurde von seiten der Regierung Biin-




Biindner Monatsblatt, Heft 6, 1995 448

dens jeder Aufenthalt und jede Wirksamkeit im Land verboten. Der
Bischof von Como seinerseits besass keine Erlaubnis zur kirchlichen Vi-
sitation. Im Beschluss des Bundestages vom 18. Januar 15574 wurde
ausdriicklich bestimmt, dass fiir das Veltlin die Katholiken in Do6rfern
mit mehr als einer Kirche die eine den Protestanten abzutreten hatten.
Dabei gab es 1558 im Veltlin noch kaum einen Neugldubigen auf 100
Katholiken.#” Am Verhalten der Biindner Regierung erkennt man, wie
es ihr darauf ankam, den neuen Glauben moglichst rasch auch in die
Untertanenlande Veltlin, Chiavenna und die Grafschaft Bormio zu tra-
gen. Deshalb wundert es nicht, dass sie aus Italien gefliichteten Neue-
rern grossziigig Unterschlupf und Schutz in den Untertanengebieten ge-
wihrte. Der Bischof von Como sprach demzufolge am 15. Februar 1564
ein Verbot aus, das Pridikanten einen Aufenthalt in seiner Didzese un-
tersagte. Die Folgen dieser bischéflichen Verordnung wirkten sich im
biindnerischen Untertanenland seiner Didzese spiirbar hart aus: Die
kirchliche Visitation dieser Gebiete blieb dem Bischof weiter unter-
sagt®®, «seine Rechte wurden nach Willkiir beschnitten, die Einkiinfte
seiner Mensa und der Benefizien standen stindig unter der Drohung ei-
ner Konfiskation, wurden faktisch gesperrt, die Geistlichen waren aller-
hand Schikanen und Verfolgungen ausgesetzt»%°. Das Urteil Volpes
iber die Biindner fiel dementsprechend aus: Bereits zur Zeit seines
Generalvikariates sprach er von den gens alpina, inimica deorum, vom
genus durum, von monstra oder inania monstra>®, deren «humori» aller
diplomatischer Hellsicht unberechenbar schienen>!.

Die Héaupter Biindens konnten und wollten ihrerseits einem
Nuntius, der als Bischof von Como mit ihnen unausgesetzt in gespann-
tem Verhiéltnis lebte, kein Vertrauen entgegenbringen. So geschah die
Einbeziehung der III Biinde ins Legationsgebiet Volpes wohl kaum aus
personlicher Initiative des Nuntius, sondern von Rom aus, wahrschein-
lich auf einen Vorstoss des dort einflussreichen Carlo Borromeo.

3.2.2 Bernardino Bianchi als papstlicher Gesandter in Biinden

Die Weisung aus Rom an Bischof Volpe bei der Ubersendung der
Konzilsverkiindigungsbulle vom 30. November 1560 lautete, diese im
ganzen Einzugsbereich seiner Nuntiatur zu publizieren.’? Daneben er-
hielt er den ausdriicklichen Auftrag, die Bulle dem Bischof von Chur,
Thomas Planta, zu iibersenden.” Rom erwartete also vom Churer Bi-
schof nebst einem entschiedenen Eintreten fiir die kirchlich-religiosen
Verhiltnisse zuerst die erneute Teilnahme am Trienter Konzil! So sand-
te Volpe aus Altdorf eine Abschrift der Bulle am 30. Dezember 1560
nach Chur34; die Bischéfe von Sitten und Konstanz hingegen erhielten
diese erst im Januar 1561. In Chur reagierte der Bischof bis zum 11.
Miirz 1562 (!) nicht auf die Ubersendung der Konzilserdffnungsbulle.
Am 2. April 1561 versperrte zudem ein neues Verbot> — ohne Bewilli-




Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 449

gung der weltlichen Autoritédt in Biinden pépstliche Bullen zu verkiin-
den — den Weg, in der Konzilsfrage etwas zu erreichen. Mit der Teil-
nahme des Churer Bischofs Thomas Planta war also am Konzil nicht
ein zweites Mal zu rechnen.

Die romische Kurie hatte es eigentlich gewiinscht, dass Volpe —
wie in der Eidgenossenschaft — die Verhandlungen auch bei den Biind-
nern selber an die Hand genommen hétte. Schon im Spétherbst 1560
legte ihm Carlo Borromeo diesbeziiglich nahe, an der Januar-Bundes-
tagung der III Biinde 1561 teilzunehmen. Volpes Teilnahme hétte thm
selbst die Moglichkeit geboten, das ihm so unliebsame Terrain des ge-
nus durum zu sondieren und Beziehungen zu kniipfen. Doch Volpe
lehnte eine Reise nach Biinden ohne sicheres Freigeleit ab; vorder-
griindig konnte er die gleichzeitig stattfindende Tagsatzung in Baden
als Grund seines Fernbleibens angeben.’® An Volpes Stelle wurde am
26. Januar 1561 von Papst Pius I'V. der Propst von Sta. Maria della Scala
in Mailand, Bernardino Bianchi, fiir die Gesandtschaft nach Biinden
ausgewihlt.’” Bevor Bianchi aber im Freistaate erschien, hatte unter-
dessen Volpe doch Gelegenheit gefunden, der Konzilsfrage bei den
Biindnern Gehor zu verschaffen. Was er am Bundestag nicht gewagt,
durfte er in Baden versuchen. Die gute Stimmung an der Tagsatzung in
Baden fiir das Konzil benutzte der Nuntius zu einem Vorstoss gegen die
Biindner Vertreter, welche mit starker Voreingenommenheit gegen Vol-
pe und seine Sendung nach Baden gereist waren. Der «Biindnertrotz»
wich allméhlich am Bankett, das der Nuntius diesen Boten wohl be-
wusst separat servieren liess. Ein Exemplar der Konzilsverkiindigungs-
bulle nahmen sie zuhanden der Regierung schliesslich entgegen. Doch
mehr gelang auch dem Nuntius vorderhand nicht, denn vermehrte
Geriichte von der Aufstellung eines grossen Heeres im Solde des Pap-
stes in der Lombardei, von spanischen Truppenkonzentrationen um
Varese und Como zur Bewachung der Pésse bewirkten einen erneuten
Umschwung. Im Veltlin wurden Druckschriften gegen Papst und Nun-
tius Volpe verbreitet. Die erregte Stimmung steigerte sich schliesslich
hin zu der obgenannten Abfassung des Verbotes vom 2. April, welches
einer Verkiindigung der Konzilsbulle einen schwer zu 6ffnenden Riegel
schob.

3.2.3 Erneuter Vorstoss der pdpstlich-spanischen Gesandtschaft

Einen weiteren Versuch, die III Biinde fiir die Beteiligung an der
dritten Periode des Konzils von Trient zu gewinnen, unternahm die
pépstlich-spanische Gesandtschaft. Sie bedeutete einen Versuch des
Papstes und des spanischen Konigs, «die zwischen ihnen und den III
Biinden schwebenden Fragen zu besprechen und das gespannte Ver-
hiltnis einer Losung entgegenzufiihren»*®. Als Unterhéndler stellten
die Spanier Gianangelo Riccio, damals als Sekretir des Geheimen




Biindner Monatsblatt, Heft 6, 1995 450

Rates in Mailand tétig. Riccio und Bernardino Bianchi versuchten nun
gemeinsam vorzustossen. Doch auch diese Gesandtschaft endete mit
einem Misserfolg, dies vor allem deswegen, weil Bianchi bei seiner
Mission in erster Linie darauf hinzuarbeiten hatte, die III Biinde sollten
zweil oder mehrere Vertreter ans Konzil nach Trient abordnen, was die
Héupter der I1I Biinde als unannehmbar zuriickwiesen. Auf dem Bun-
destag zu Ilanz vom 20. Oktober 1561 gaben die Versammelten dem
papstlichen Legaten Bianchi den Bescheid, die III Biinde seien nur
dann bereit, das Konzil zu besuchen, wenn es ein generall und gmein
concilium sige, daryn alle christliche potentaten fuersten und unsere lieb
und getruew eydt- und pundtsgnossen einer Eydgnoschaft sich darin
bewylligiitt habent.>® Damit hatten die III Biinde das Konzil faktisch
abgelehnt. Die Enttduschung {iber das erneute Scheitern spricht aus
einem Schreiben Carlo Borromeos vom 29. August 1561 an den Kar-
dinalslegaten Seripando in Trient:

Con quali (= Grisoni) havendo S. Sta fatto assai, piu del debito
Suo, havendoli invitati amorevolmente al Concilio, come il Re et altri
gran Principi, non occorre hora far piu altro, pioché hanno mostrato cosi
chiaramente che non vogliono commercio con noi.%

3.2.4 Die Initiative Bernardino Ruginellis

Der letzte Versuch, den Freistaat zur Teilnahme am Konzil zu be-
wegen, féllt ins Friihjahr 1562; unternommen hat ihn Ritter Bernardino
Ruginelli%'. Anfang April 1562 weilte Ruginelli mit Lussy in Trient und
legte den Kardinalslegaten einen Plan vor, die Verhandlungen mit den
Biindnern nochmals aufzunehmen; dabei dachte er nur an Verhandlun-
gen mit dem Grauen Bund! Carlo Borromeo selbst war nicht gegen
Ruginellis Initiative, aber dieser sollte eher auf eigene Faust vorgehen
bzw. nach Gutdiinken der Legaten.®? Die Meinung des einflussreichen
Staatssekretérs kann also als zustimmende aber ausweichende Antwort
gewertet werden. Auch die Legaten am Konzil entschieden sich zu ei-
nem hochst fragwiirdigen «diplomatischen Feldzug» .5 Sie liessen Rugi-
nelli ein von seiner Hand geschriebenes Schriftstiick ohne Siegel und
Unterschrift (!) abfassen, worin sie seine Absicht lobten, mit einigen
Vertretern des Grauen Bundes zu verhandeln. Denn kdme wirklich
eine Gesandtschaft aus den III Biinden zustande, diirfte man in diesem
Fall auch hoffen, die Konzilsdekrete wiirden in diesem Land spiter an-
genommen. Ebenso empfahlen sie ihm, mit Nuntius Volpe diesbeziig-
lich Kontakt aufzunehmen. Hingegen untersagten sie Ruginelli, bei den
Verhandlungen im Namen des Papstes oder der Legaten am Konzil
aufzutreten — eine vorsorgliche Absicherung, falls diese Mission erneut
misslingen sollte.

Am 4. Mai 1562 verliess Ruginelli Trient, nachdem er ein mit dem
2. Mai datiertes Schreiben Volpe iibersandt hatte, worin er ihm seinen




Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 451

Plan darlegte. Der Nuntius versprach sich wenig vom Unternehmen
Ruginellis, obwohl sich eigentlich der Graue Bund auf dem Januarbei-
tag zu Chur 1562 fiir eine Beschickung des Konzils ausgesprochen hat-
te.% Der Graue Bund - so befiirchtete Volpe nicht zu Unrecht — wiirde
sich gegen den Gotteshaus- und Zehngerichtebund nicht durchsetzen
konnen. Ebenso befiirchtet Volpe, die bereits angeschlagene Autoritit
des Papstes konnte dadurch noch grosseren Schaden verursachen, da
bei dieser Aktion alle ihn im Verdacht hitten, Urheber dieses Planes zu
sein. Aus einem Schreiben vom 18. Mai 1562 an Carlo Borromeo be-
trachtete Volpe Ruginellis Vorgehen deshalb als eine cosa difficilissima
et fuori di speranza.® Der Nuntius sollte Recht behalten: Mitte August
1562 war auch die Mission Ruginellis gescheitert, wenigstens den Grau-
en Bund fiir die dritte und letzte Phase des Trienter Konzils, die ent-
scheidende «Reformphase», zu gewinnen.

3.2.5 Volpe als Prokurator des Bischofs von Chur in Trient

Dass es nach all diesen vergeblichen Versuchen und Unterhand-
lungen doch noch zu einer Vertretung der III Biinde kam — zwar nicht
der weltlichen Autoritét, aber des Churer Bischofs — ist das Verdienst
Giovanni Antonio Volpes!

Nuntius Giovanni
Antonio Volpe

Bildnis abgedruckt in:
Karl Fry (Hrsg.),
Giovanni Antonio
Volpe Nuntius in der
Schweiz. Dokumente
Band Il (1565-1588),
Stans 1946




Biindner Monatsblatt, Heft 6, 1995 452

Am 10. Miérz 1562 wandte sich Volpe mit einem Schreiben an den
Churer Bischof Thomas Planta.t¢ Darin betonte er, dass Planta als Bi-
schof schwer verpflichtet sei, in Trient zu erscheinen, und als Churer Bi-
schof proximus Tridenti sei ihm die Teilnahme auch moglich. Es sei
merkwiirdig, dass weiter entfernte Bischofe sich in Trient eingefunden
hitten, aber er aus Chur fehle. Thomas Planta hatte seit Erhalt der
Konzilsbulle anfangs Dezember 1560 bisher auf alle Mahnungen nicht
reagiert. Auf diesen energischen Brief Volpes antwortete nun Planta
mit erstaunlicher Raschheit. Zum Konzil aufgefordert und verpflichtet,
schiitzte er seine Armut und die gefidhrliche Lage seines Bistums vor
und fragte nach einem Weg aus diesem Dilemma. Der Nuntius antwor-
tete tihm am 23. April, gerne wiinschte er dem Bischof grdsseren Reich-
tum, immerhin sei er reicher als manche Bischofe, die doch zum Konzil
gegangen seien. Des weiteren betonte Volpe in einem energischen Ton,
es sei die Not der Gesamtkirche ins Auge zu fassen, und es gebe fiir den
Churer Fiirstbischof deshalb nur ein Entweder-Oder: persdnliche Teil-
nahme oder Abordnung eines Prokurators. Wire Planta zu einem die-
ser Schritte nicht bereit, erwecke er den Verdacht, bewusst vom Konzil
fernzubleiben!®’ Auf dieses Schreiben hin konnte Planta nicht mehr
langer ausweichen. Durch Mandat vom 15. Juni 1562 an das Konzil er-
nannte er den Abt von Einsiedeln, Joachim Eichhorn, Gesandten der
Prédlaten aus der katholischen Eidgenossenschaft, zu seinem Prokura-
tor® am Konzil und versprach, alles was Eichhorn an der Kirchenver-
sammlung tue, zu bestdtigen®. Von einer personlichen Teilnahme hielt
er sich «<wegen der Lage seines Bistums in medio Nationis pravae, die es
an den Rand des Unterganges gebracht habe»’, entschuldigt. Doch in-
folge der Erkrankung und frithzeitigen Heimreise Eichhorns war die
Prokuratur des Abtes fiir den Bischof von Chur faktisch nur von kurzer
Dauer.”!

Am 1. April 1563 schliesslich erschien Nuntius Volpe personlich
am Konzil; seine Ankunft zeigte er Bischof Planta am 22. April an.”
Darin bedauerte der Nuntius, in Trient weder den Bischof noch seinen
Prokurator zu treffen. Die Legaten und andere wiirden immer wieder
nach dem Grund seiner personlichen Abwesenheit fragen, denn man-
che seien von viel weiter her angereist, als es dem Churer Oberhirten
Miihe kosten wiirde. Diese erneute Mahnung konnte Planta nicht un-
beriihrt lassen. Ein Bote aus Chur erschien im Mai in Trient. Dieser
entschuldigte die Abwesenheit des Churer Bischofs und iiberbrachte
dem Nuntius ein Schreiben Plantas, worin der Bischof die Prokuratur
dem Nuntius oder einem «gewissen Frate» (?) iibertrug!”® Auf Anraten
der Konzilslegaten iibernahm Volpe die Prokuratur selbst, was er Tho-
mas Planta am 1. Juni 1563 brieflich mitteilte.”* Volpe unterzeichnete
die Konzilsakten bei der Beendigung des grossen Reformkonzils pro
me et procuratorio nomine Reverendissimi Domini Thomae Plantae epi-




Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 453

scopi Curiensis!”> Mit der Unterzeichnung der Konzilsdekrete endete
die Prokuratur Volpes fiir den Churer Bischof.

Am 16. Oktober 1564 iibersandte Volpe aus Como dem Churer
Oberhirten die neugedruckten, authentisch korrigierten Konzilsdekre-
te, die er aus Rom erhalten hatte, ebenso das Edikt Phlipp II. vom 17.
Juli 1564, womit der Konig das Konzil fiir alle seine Lénder ratifiziert
hatte.”® Die Durchfiihrung der Inhalte einzelner — vor allem der Re-
formdekrete — war nun Sache des Churer Bischofs in seiner Didzese.
Thomas Planta hatte hierfiir keine Gelegenheit mehr. Am 28. April
1565 starb er in Chur an einer fieberhaften Erkrankung.

3.3 Wertung und Ausblick

Wenn es Fiirstbischof Thomas Planta mit der Kirchenreform
wirklich ernst gewesen wire — Johann Georg Mayer spricht in seinem
Urteil iiber Plantas Hirtentétigkeit vor allem vom Mangel an Entschie-
denheit und Festigkeit beziiglich des katholischen Glaubens und des
geistlichen Wohls der Ditzese”’, «hétte ihm damals ein gentigend zahl-
reicher, geistig und sittlich auf der Hohe stehender Klerus gefehlt, der
unbedingt notig war»’8, um die nun erst einmal auf Papier festgehalte-
nen Reformdekrete des Konzils in die Tat umzusetzen. Ebenso waren
das Fehlen der dazu notwendigen Einigkeit im Churer Domkapitel und
das zu enge freundschaftliche Verhiltnis des Bischofs Planta zu einzel-
nen Pridikanten Griinde der beginnenden Verzdgerung einer grund-
legenden geistig-geistlichen Gesundung der Didzese.

Erst durch das zum Teil energische Eingreifen der spiteren Nun-
tien”, vor allem aber durch reformwillige Vertreter im Domkapitel®,
die den auf Thomas Planta folgenden Fiirstbischofen Beat a Porta
(1565-1581) und Peter II. Rascher (1581-1601) in der Reformarbeit
helfend zur Seite standen, und nicht zuletzt durch Kardinal Carlo Bor-
romeos Besuch und Visitation in der Mesolcina 15838! konnte in der
zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts der Weg zur Katholischen Reform
im Bistum Chur allmihlich geebnet werden. Die folgenden Ausfithrun-
gen sollen dies in der hier gebotenen Kiirze verdeutlichen.

4. Das Ringen um eine Annahme der tridentinischen
Reform im Bistum Chur

Obwohl die Rechtsgiiltigkeit und Verbindlichkeit der Dekrete ei-
nes Allgemeinen Okumenischen Konzils der Kirche, die von den am
Konzil versammelten Hirten angenommen und vom Papst bestitigt
und promulgiert sind, keineswegs von der Annahme und Publikation in
den einzelnen Lindern abhéngt, darf hier erwdhnt werden, dass die ka-
tholische Eidgenossenschaft durch ihre Vertreter Melchior Lussy und
Abt Joachim Eichhorn die Beschliisse des Konzils von Trient als ganze
1564 annahmen.®2 Am 10. April 1565 schlossen die fiinf Orte mit Papst




Biindner Monatsblatt, Heft 6, 1995 454

Pius IV. sogar ein Biindnis, das den primédren Zweck verfolgte, die
Durchfiihrung der tridentinischen Reformbeschliisse in den katholi-
schen Gebieten der Eidgenossenschaft sicherzustellen, sekundiar Rom
zu finanzieller Hilfe und Schutz gegeniiber den katholischen Orte ver-
pilichtete, welche ihrerseits dem Papst militdrischen Schutz zusagten.
Weniger giinstig verliefen dagegen die Voraussetzungen fiir baldige tri-
dentinische Reformen im Bistum Chur.

Der nach dem Tod Bischofs Thomas Planta am 23. Mai 1565 neu
gewihlte Churer Oberhirte, Beat a Porta (1565-1581)83 stammte nicht
aus dem Gotteshausbund, sondern seine Familie kam aus Davos, dem
Zehngerichtebund. Nach der Wahl a Portas erhob sich unter Einfluss
des Gotteshausbundes eine kleine Minderheit und stellte Bartho-
lomdius von Salis zum Gegenbischof auf, der sich mit seinem Anhang
des bischoflichen Schlosses in Chur bemichtigte. Natiirlich wandten
sich beide Parteien um Unterstiitzung ihrer Kandidaten an Kaiser und
Papst. Pius IV. bestéatigte am 24. August 1565 Beat a Porta als rechts-
méssig gewihlten Nachfolger Plantas, und im November 1565 empfing
dieser in Rom die Bischofsweihe. Doch erst am 2. Januar 1567 konnte
Beat a Porta nach erfolgreichen Vermittlungen der Eidgenossenschaft
beim Gotteshausbund in der bischéflichen Residenz Wohnsitz nehmen.

Firstbischof
Beat a Porta
(1565-1581)
(Bischofliches
Schloss Chur/
Photo: A. Fischer)




Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 455

Das Bistum war aber durch diesen Streit und infolge der verschwende-
rischen Haushaltung von Salis” dem Ruin nahe. Ebenso war der Kon-
flikt zwischen Gotteshausbund und Bischof keineswegs beigelegt. Vier
neue Artikel seitens des Gotteshausbundes vom 22. November 1574,
wonach der Churer Bischof diesen Bund als seinen Schutz- und Schirm-
herrn anzuerkennen hatte®4, 16ste neue Streitigkeiten aus, denn der
Bischof verweigerte den geforderten Eid auf diese anmassenden Forde-
rungen, da sie eine vollige Umkehrung urspriinglicher Rechtsverhalt-
nisse bedeuteten®. Noch im selben Jahr sah sich der Bischof gezwun-
gen, auf seine Feste Fiirstenburg im Vintschgau auszuweichen, und
weigerte sich fortan unter solchen Umstidnden in die Residenz nach
Chur zuriickzukehren. Daraufhin setzte der Gotteshausbund 1579 ei-
nen protestantischen Hofmeister fiir die Verwaltung der bischoflichen
Giiter ein, der dem Bischof seine Einkiinfte sperrte. 1580 erklirte sich
Beat & Porta unter Druck des Nuntius zur Resignation bereit, da er dem
Befehl, nach Chur zuriickzukehren, weder Folge leisten wollte noch
konnte.86

Es liegt auf der Hand, dass angesichts dieser Wirren «die Voraus-
setzungen fiir eine Reform denkbar schlecht waren»®’. Diese Bemer-
kung ist durchaus zutreffend, doch darf die Durchfithrung von Refor-
men nicht allein von der Person des Churer Bischofs abhingig gemacht
werden. Uneinigkeit im Domkapitel®8, die gegenwirtige konfessionell
und politisch gespannte Lage der III Biinde als auch der unermiidliche
Einfluss der Priadikanten gegen den katholischen Glauben und seiner
Reprisentanten miissen als Griinde genannt werden. Gerade aufgrund
der gespannten Lage kam eine von Bischof Beat a Porta mit Hilfe des
Grafen Jakob Hannibal I. von Hohenems (1530-1587) 1568 in Feld-
kirch geplante Abhaltung einer vom Konzil von Trient geforderten
Diozesansynode nicht zustande.® Dass Beat a Porta selbst der dringen-
den geistig-geistlichen Erneuerung in seiner Diozese keineswegs entge-
genstand, zeigen die lobenden Worte Pius V. fiir Portas Bemiihungen, die
tridentinischen Dekrete in seiner weitreichenden Diozese zu veroffent-
lichen.”® Ebenso wissen wir, dass Beat a Porta gewillt war, die ganze Dio-
zese zu visitieren. Eigens erliess Papst Pius V. hiertfiir bereits am 10. Mérz
1571 ein Breve an die katholischen Orte der Eidgenossenschaft mit der
Bitte, den Churer Bischof in seinem beispielhaften Vorhaben einer um-
fassenden Didzesanvisitation tatkraftig zu unterstiitzen.”' Doch sowohl
auf Biindner Boden als auch im Vorarlberg und Vintschgau stiess Beat
a Porta bei Ankiindigung der bevorstehenden Visitation auf heftigen
Widerstand seitens seines Klerus.?

Am 24. Mérz 1578 berichtet Beat a Porta von Fiirstenburg aus in
einem lédngeren Schreiben an die katholischen Orte nach Luzern iiber
die erbidrmlichen Zustinde in Biinden und den umliegenden Gebieten
seiner Diozese. Sein Urteil lautet entsprechend:




Biindner Monatsblatt, Heft 6, 1995 456

Jeder selbst Bapst vand Bischoff vand Landsherr sin will, niemand
mer fiir ein Schiifle gehalten werden, v[3 Schiifler nit allein Béockler, son-
der gar zuo wolffen, Biren vnnd wilden Schwynen gerathen. Vnnd ist
auch die ergernuf3, muotwill vand vngehorsam, nit allein vnder den Ley-
en, vnnd den lichtfertigen pfaffen verpliben, sonder auch in die wenig
iiberblibnen Closter vnder Apt vand Religiosen... Ja, in unserem Dom-
cappitel selbst, das wie vormals auch iezt noch beider gefunden, die vimb
ires anhangs vand friindtschafft willen, vonn vnns nit mogen zuo gebiir-
licher Zucht vand gehorsam gebracht werden, vand umb ir Veberfarung
recht gestraft.3

Die unmissverstdndliche Sprache des Briefes zeigt in aller Deut-
lichkeit, welchen politischen und innerkirchlichen Missstéinden seit der
Mitte des 16. Jahrhunderts der Churer Bischof ausgesetzt und wie
schwer deshalb eine Durchsetzung tridentinischer Reformen zu ver-
wirklichen war.

Das Ringen im Bistum Chur um die Annahme der Reformbe-
schliisse des Konzils von Trient zeigte unter den Nuntien Feliciano Nin-
guarda® und Giovanni Francesco Bonhomini® erste erfolgreiche
Resultate. Die durch Ninguarda wachgerufene und durch Dompropst
Nikolaus Venosta (1576 von Beat a Porta zu seinem Stellvertreter in
Chur ernannt) unterstiitzte Reform im Domkapitel®® wollte Bonhomi-
ni «mit allen ihm zur Verfiigung stehenden Mitteln» durchsetzen, um
die Dignitédre selbst fiir eine umfassende geistig-geistliche Erneuerung
bei Klerus und Volk dieser weitreichenden Dibzese zu riisten, bezeich-
nete er doch 1581 die Lage des Bistums in temporalibus et spiritualibus
immer noch als desolat. Um seine Reformpléne mit grosserer Gewiss-
heit durchsetzen zu konnen, sah er es von Nutzen, auch den Gottes-
hausbund zu gewinnen, der am 18. November 1580 in einem Abschied
plotzlich eine reformfreudige Haltung anzunehmen schien:

Item hat man geordiniert, das die tumherren, samt der iibrigen
priesterschaft diser lobichen stift Chur, sich in irer religion und diensten
fleissig haltind, nach vermaog irer pflichten, sich ouch eines erbaren und
ziichtigen wandels beflissind, ire concubinen und anere unordnungen
abschaffind, damit vorus die eere Gottes gefiirderet, und mengklichen ein
gut christenlich exempel vorgfiirt werde, dan so sy von dergleichen unor-
denlichen sachen, wie leider bishar gebrucht worden, nit anstan wurdend,
verhalt gmein Gottshus inen selbst vor ein ernstlicher insechen zu tun.”’

Was hier der Gotteshausbund forderte, deckte sich zwar weitge-
hend mit den fritheren Forderungen des Nuntius Ninguarda fiir das
Domkapitel. Doch der Gotteshausbund dachte vielmehr «an eine Re-
form durch die weltliche Obrigkeit, wohl auch um seine Anspriiche hin-
sichtlich der Wahlrechte besser rechtfertigen zu konnen»®. Der Gottes-
hausbund hatte aufs ganze gesehen kein wirkliches Interesse, die
kirchliche Reform im Geiste des Trienter Konzils zu fordern; es lag ihm




Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 457

nur daran, seinen Einfluss auf die Leitung des Hochstiftes zu behaup-
ten und wenn immer moglich noch auszuweiten. Mit diesem Hinterge-
danken entschloss sich der Gotteshausbund, Bonhomini die Vermitt-
lung zwischen Bund und Bischof zu iibertragen.” Trotz dieses nicht
ungefihrlichen Zusammenspiels gelang es Bonhomini vorab im Dom-
kapitel!®, aber auch beim Ditzesanklerus!®! die Reformarbeit voranzu-
treiben. So ermahnte er den Dompropst Venosta als Stellvertreter des
Bischofs dafiir besorgt zu sein, «dass alle Geistlichen der Diodzese, die
ein Benefizium besassen und die heiligen Weihen empfangen hatten,
ein echtes priesterliches Leben fiihrten»102. Ebenso hatte er zu sorgen,
dass sich keine Konkubine(n) mehr bei einem Priester aufhielt(en).
Des weiteren sollten auch gegen die weitverbreitete Trunksucht bei
Klerikern Massnahmen ergriffen werden. Bei Nichtbeachtung des Ge-
botenen wurden hohe Geldstrafen festgelegt, ja sogar mit Suspension
vom priesterlichen Dienst gedroht. Bonhominis Einsatz, obwohl mit
manchen gefdhrlichen Kompromissen verbunden — so vermochte er
dem gewaltigen Einfluss des Gotteshausbundes, der am 3. Juni 1581 Pe-
ter Rascher als Bundesangehorigen quasi zum neuen Churer Bischof
(1581-1601) erzwang, nicht entgegenzuwirken —, war nicht umsonst.
Das Endziel, einen Reformbischof der vielbedréingten Didzese als Hir-
ten voranzustellen, war zwar noch nicht erreicht, aber die Bestrebun-
gen dieser beiden Nuntien, Niguardas und vor allem Bonhominis, waren
darauf gerichtet, iiber Domherren zu verfiigen, deren ganzes Leben,
Denken und Handeln den Forderungen des Tridentinums entsprachen.
Dieser «Hilfe von aussen» ist es somit letztlich zu verdanken, dass ab
1590 dem Churer Bischof Peter Rascher ein reformwilliges Domkapitel
helfend zur Seite stand und ihn selbst von der Notwendigkeit einer gei-
stig-geistlichen Gesundung und Erneuerung bei Klerus und Volk iiber-
zeugte.' Der Weg zum endgiiltigen Durchbruch war geebnet.

1601 begann schliesslich im Bistum Chur nach einer mehr als ei-
nem halben Jahrhundert dauernden Phase des Ringens um Teilnahme
am Konzil von Trient und Annahme der dort beschlossenen inner-
kirchlichen Reform mit Fiirstbischof Johann V. Flugi als ersten Re-
formbischof (1601-1627) die eigentliche Zeit der Katholischen Re-
form.

I Karl Rahner/Herbert Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, Freiburg
1987, 235 (UR, 6).

2 Vgl hierzu Konrad Repgen, «Reform» als Leitgedanke kirchlicher Vergan-
genheit und Gegenwart, in: RQ 84 (1989), 5-30.

3 Hubert Jedin, Kleine Konziliengeschichte, Freiburg 1986, 85.

4 Die Berufungsbulle Initio nostri huius pontificatus, datiert vom 22. Mai 1542,
wurde erst am 29. Juni desselben Jahres vertffentlicht.

5 Uber die Anfinge der Katholischen Reform in Rom unter Papst Paul III. und
den langen Weg bis hin zur Eroffnung des Konzils von Trient vgl.: Hubert Je-
din, Geschichte des Konzils von Trient I, Freiburg 1951; ders. (Hrsg.), Hand-

Anmerkungen




Biindner Monatsblatt, Heft 6, 1995 458

10

11
12

13

14
15
16
17

18

19
20

21

buch der Kirchengeschichte IV, Freiburg 1967, 476-486; ders., Kleine Konzi-
liengeschichte, 81-87.

25 Sitzungen vom 13. Dezember 1545 — 4. Dezember 1563 in drei Tagungsepo-
chen: 1.-8. Sitzung in Trient 1545-1547; 9.-11. Sitzung in Bologna 1547 (sdmt-
liche unter Papst Paul III.), 12.-16. Sitzung 1551/52 (unter Papst Julius IIL.);
17.-25. Sitzung in Trient (unter Papst Pius IV.).

Bereits der erste Satz im ersten Reformdekret nennt offen den Zerfall kirchli-
cher Disziplin und der Sitten sowohl beim Klerus als auch beim Volk selbst:
«(Synodus) ad restituendam collapsam ecclesiasticam disciplinam, depravatos-
que in clero et populo christiano mores emendandos se accingere volens» (Ses-
sio 6, de ref. c. 1; zitiert in Ludwig Pastor, Geschichte der Papste VII, Frei-
burg 13 1957, 283.

Johann Georg Mayer, Geschichte des Bistums Chur II, Chur 1917, 189.
Theodor Schwegler, Geschichte des Bistums Chur, in: Helvetia Christiana. Die
Bistiimer der Schweiz. Bistum Chur I, Kilchberg-Ziirich 1942, 42.

Vgl. hierzu Oskar Vasella, Bischofliche Kurie und Seelsorgeklerus im Bistum
Chur. Nach Briefen aus dem Beginn des 16. Jahrhunderts, Sonderdruck aus
ZSKG 1938 (Heft I1/111); ders., Reform und Reformation in der Schweiz. Zur
Wiirdigung der Anfiange der Glaubenskrise, Miinster 1958 (KLK 16), 24—48.
Helvetia Christiana. Bistum Chur I, 42.

Norbert Brox u.a. (Hrsg.), Die Geschichte des Christentums VIII: Die Zeit
der Konfessionen (1530-1620/30), Freiburg 1992, 431.

Vgl. hierzu Giusep Capaul, Das Domkapitel von Chur 1541-1581. Ein Beitrag
zur Geschichte seiner Reform, Disentis 1973, 30-37.

Capaul, Domkapitel, 30.

Zu seiner Person vgl. Capaul, Domkapitel, 66—68; HS 1/1, 553.

DKA, Mappe 9.

Hierzu, aber auch zu den bereits aufgezidhlten Punkten vgl. Capaul, Domkapi-
tel, 31-36.

Capaul, Domkapitel, 36.

Capaul, Domkapitel, 37.

Nach der endgiiltigen Eréffnung des Konzils am 13. Dezember 1545 wieder-
holte Papst Paul I1I. seine schriftliche Einladung aus dem Jahre 1543 in einem
Schreiben vom 11. April 1546 sowohl an die Prélaten als auch an die Réte der
einzelnen katholischen Orte der Eidgenossenschaft. Darin betont der Papst,
dass bereits aus Frankreich, Spanien und Italien etliche Bischofe in Trient
weilten. Der Eidgenossenschaft wiirde es deshalb schlecht anstehen, wenn sie,
die doch in der Nihe des Konzilsorts wohnten, nicht an den Verhandlungen
teilndhmen (... Idcirco a vobis tanto studiosius excipi et ad effectum deduci
debet, quanto ipsum Consilium apertum celebrarique ceptum Gallicis et Hispa-
nis ac Italis praelatis et aliis in dies confluentibus frequens iam est, ita ut vos sub-
pudere possit, tam vicinos, tam longinquis in conveniendo fuisse pigriores...).
Vollstindig abgedruckt in Johann Georg Mayer, Das Konzil von Trient und
die Gegenreformation in der Schweiz I, Stans 1901, 18-19.

Der Rat von Ziirich legte die pépstliche Einladung zum Konzil den Prédikanten
zur Begutachtung vor. Heinrich Bullinger, der Nachfolger Zwinglis am Gross-
miinster, verfasste folgende schriftliche Antwort: ... Es ist aber den Predigern
der Stadt Ziirich weder genehim noch gelegen, auf des Papstes Forderung in das
vermeinte Konzil gen Trient zu kommen, denn alle Pipste von Leo X. an bis auf
den jetzigen Paul I11. haben unsere Lehre, die wir aus dem wahrhaften, ewigen,
uniiberwindlichen Worte Gottes in den Kirchen der Stadt Ziirich predigen, als
Ketzerei verdammt und uns, derselben Lehre Prediger, als Ketzer verbannt und
verworfen... (zitiert in Mayer, Gegenreformation I, 20). Bullinger beschuldigte
das einberufene Konzil deshalb als parteiisch, da dort die Klager zugleich die
Richter seien, versammelt, um die neue Lehre auszurotten. Diese kréftige Ant-




Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 459

22

23

24

25
26

27

28
29

30
31

32

33
34

35

36

wort Bullingers gibt die Einstellung der Neugldubigen in der ganzen damaligen
Eidgenossenschaft wieder. Des weiteren trug das im Juni 1546 geschlossene
Biindnis zwischen Papst und Kaiser gegen die Mitglieder des Schmalkaldischen
Bundes und gegen alle Neugldubigen zur aussichtslosen Lage bei, die Pro-
testanten doch noch ans Konzil zu bringen. Auf einer Versammlung der vier pro-
testantischen Stiddte — Ziirich, Basel, Bern und Schaffhausen — am 10. Dezember
1548 in Basel waren sich die Vertreter derselben einig, «weder das Konzil zu be-
suchen noch demselben zu gehorchen» (Mayer, Gegenreformation I, 25).

Zum ganzen vgl. Theodor Schwegler, Die Beteiligung der Schweiz am Konzil
von Trient, in: Georg Schreiber (Hrsg.), Das Konzil von Trient. Sein Werden
und sein Wirken, Bd. I, Freiburg 1951, 463-472; Mayer, Gegenreformation I,
7-36; Duri Blumenthal, Die Drei Biinde 1535 bis 1565. Unter besonderer
Beriicksichtigung der Biindnisverhandlungen mit Frankreich und Mailand,
Ziirich 1990, 155-164.

Zur Person des Bischofs Christoph Metzler vgl. Capaul, Domkapitel, 70-71;
HS 1/2,398-401.

Vgl. dazu Remigius Baumer, Konstanz und das Tridentinum. Um die Teilnah-
me der Bischofe und Abte des Bistums Konstanz am Konzil von Trient, in:
FDA 100 (1980), 254-276.

HS 1/2, 399.

CT VII/1,316,455; CT VII/2,311-314 (Sententia super articulis poenitentiae et
extremae unctionis, 13. Nov 1551); CT VII/2, 339, 408, 649-657 (Sententia su-
per articulis de missa et ordine, 11. Januar 1552); 681-682 (Quaestio, an Chri-
stus se ipsum incena obtulerit, Januar 1552).

Zur Person des Bischofs Thomas Planta vgl. ausfiihrlich Mayer, Chur II;
98-122; ebenso HS 1/1, 494—495; Capaul, Domkapitel, 74-75.

Zu Bartholomé&us von Salis vgl. HS I/1, 496; Capaul, Domkapitel 90.

Vgl. hierzu das Schreiben des Papstes Julius II1. an die III Biinde vom 18. Juli
1551, z.T. in deutscher Ubersetzung abgedruckt in Mayer, Chur II; 102.

HS 1/1, 41.

Die Acta Concilii Tridentini verzeichnen fiir den 29. Oktober 1551: ... eadem
die applicuit Thomas de Plantas Episcopus Curiensis in Rhetia natione Svitensis,
zitiert in Mayer, Gegenreformation I, 33.

Vgl. HS 111/1.2, 1326-1328. — 1543 und wieder 1551 erhielt auch Abt Diethelm
die Aufforderung zur Teilnahme am Konzil von Trient, denen er aber nicht
personlich nachkam. 1562 wurde der Pfarrer von Gossau SG, Florian Flerch,
dem Vertreter der eidgenossischen Prilaten als Begleiter in die Konzilsstadt
mitgegeben.

Vel HS I1I1/1.1, 572-573.

In seinem Vollmachtsbrief betont Eichhorn, dass er durch evidente gesetzliche
Hindernisse (?) abgehalten werde, selbst in Trient zu erscheinen. Deshalb
moge der Churer Bischof in seinem Namen dem Konzil beiwohnen, fiir den
Abt Antrige in die Versammlung einbringen und allem zuzustimmen, was zur
wirklichen Besserung der Kirche und zum allgemeinen Frieden diene. Vgl.
hierzu Ambrosius Eichhorn, Episcopatus Curiensis in Rhaetia sub Metropoli
Moguntina chronologice ac diplomatice, St. Blasien 1797, Cod. prob., 169.
Basiert besonders auf den 6 Artikeln vom 6. August 1541; abgedruckt bei Jo-
hann Anton Fetz, Die Schirmvogtei des Hochstiftes Chur und die Reforma-
tion. Ein Beitrag zur Reformationsgeschichte Graubiindens, Luzern 1866, Bei-
lagen X, 169-172.

Konzilsbeschliisse der zweiten Tagungsperiode lat./dt. abgedruckt in Wilhelm
Smets (Hrsg.), Des hochheiligen 0komenischen und allgemeinen Concils von
Trient Canones und Beschliisse nebst den darauf beziiglichen papstlichen Bullen
und Verordnungen, Bielefeld u. a. 1869 (fototechnischer Nachdruck, erschienen
bei Sankt Meinrad Verlag fiir Theologie, Christian Esser, Sinzig 1989), 55-92.




Biindner Monatsblatt, Heft 6, 1995 460

37

38
39

40

41

42
43

Vgl. Karl Fry, Nuntius Giovanni Antonio Volpe und die Konzilsverhandlun-
gen mit den III Biinden, in: ZSKG 26 (1932), 48-58.

Wortlaut der Bulle im Smets, Canones und Beschliisse, 92-95.

Zu Volpes Person und Titigkeit vgl. HS 1/1, 41-42; HS 1/6, 187-188 (Litera-
tur!).

Von Papst Pius IV, am 25. Mérz 1560 zum Nuntius ernannt. — Vgl. ausfiihrli-
cher Karl Fry, Giovanni Antonio Volpe. Seine erste Nuntiatur in der Schweiz
1560-1564 (Freiburger Veréffentlichungen aus dem Gebiet von Kirche und
Staat, hrsg. von Ulrich Lampert), Bd. I, Fribourg 1931; ders., Giovanni Anto-
nio Volpe Nuntius in der Schweiz. Dokumente Bd. I: Die erste Nuntiatur
1560-1564, Firenze 1935 (Fontes Ambrosiani IX). Darin besonders Nr. 106
(Pius I'V. an Volpe, Rom 23. Juli 1560): Volpe wird zu den Eidgenossen und
Biindnern als legatus de latere fiir ihre Stamm- und Herrschaftsgebiete ge-
sandt. Der Anfang des Schreibens lautet:

Cum nos hodie te ad dilectos filios Helveticos et Rhetos, necnon universas Ci-
vitates, dioceses, terras, iurisdictiones, domina et loca quecunque eisdem Helve-
tiis et Rhetis mediate vel immediate subiectas et subiecta pro nunnullis nostris
Romane ecclesie ac orthodoxe et catholice fidei totiusque reipublice christiane
ardius negotiis nostrum et Apostolice Sedis vom potestate Legati da Latere Nun-
tium duxerimus destinandum: ...

Ein Brief Volpes vom 31. August 1560 an Carlo Borromeo belegt, dass Volpe
dieses Ernennungsschreiben am 27. August 1560 von Rom erhalten hatte (vgl.
Fry, Dokumente I, Nr. 120).

Vgl. des weiteren ders., Giovanni Antonio Volpe Nuntius in der Schweiz. Do-
kumente Bd. II: Die zweite und dritte Nuntiatur 1565-1588, Stans 1946 (Fon-
tes Ambrosiani X); ders., Die zweite und dritte Nuntiatur des G. A. Volpe, in:
ZSKG 39 (1945), 1-32. 81-110.

Der damals amtierende Bischof von Sitten, Johann Jordan (1548-1565), liess
sich auf dem Konzil durch Jean Miles, Abt des Augustiner-Chorherrenstiftes
St-Maurice vertreten, welcher im Mai 1562 in Trient eintraf.

Vgl. hierzu ausfiihrlich Mayer, Gegenreformation I, 37-80.

«Si era sforzato di sviluppare il sistema di alleanza dei cantoni cattolici e aveva
convinto i politici pitl eminenti della necessita di applicare le riforme decise dal
concilio di Trento» (HS 1/6, 187).

Endlich nach 17jdhrigem Tauziehen seit der Eréffnung des Konzils 1545 wihl-
ten sie sieben katholischen Orte auf der Tagsatzung vom 19. Februar 1562 in
Luzern Melchior Lussy aus Stans zum Vertreter der katholischen Eidgenos-
senschaft am Konzil. Der geistliche Abgeordnete, Abt Joachim Eichhorn von
Finsiedeln (1544-1569), wurde bereits am 26. Januar 1562 von den in Rap-
perswil versammelten Abten, Propsten und anderen kirchlichen Wiirdetriagern
(kein Bischof war anwesend!) bestimmt (Fry, Volpe. Dokumente, Nr. 373; das
Kreditiv fiir Joachim Eichhorn ist vollstdndig im lat. Wortlaut abgedruckt in
Mayer, Gegenreformation I, 50-52). Lussy und Eichhorn brachen am 4. Mirz
1562 in die Konzilsstadt auf. Nuntius Volpe berichtet hieriiber von Altdorf aus
am 5. Mérz in einem Brief an Carlo Borromeo. Darin heisst es u.a.:

Lodato sia Dio, poiché con I'aiuto suo ho pur inviato I’Abbate di Valdo et il Ca-
valliero Lussi al Concilio, il quali questa mattina si son partiti di qui con una
bella compagnia, forsi di 25 cavalli, et fra quattro giorni passaranno per Como,
ove ho dato ordine che segli faccia ogni sorte d’honore. Al Lussi ho dato cin-
quanta scudi d’oro per il viatico, et accompagnato all’lllmo. Sr. Cardinale de
Mantova con lettere per la provisione. Mandero poi per le prime un conto d’al-
cune spese stravaganti per che V.S. lllma. me il faccia rimettere con il 50 scudi.
Ad espugnare questa rocca ho fatto le forza d’Hercole, et usato patienza di Job
(Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 405).

Wir kennen Abt Eichhorn auch als Verfasser einer schriftlichen Eingabe vom




Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 461

44
45

46

47

48

49
50
51

52
53
54
S5
56
57

58
59
60
61
62
63
64
65

17. April 1562 ans Konzil iiber die Residenzpflicht der Bischofe (CT VIII,
459). Des weiteren existiert in der Stiftsbibliothek Einsiedeln eine hand-
schriftliche Abhandlung des Abtes fiirs Konzil iiber das Fegfeuer (Cod. 66,
2r-21v). Vgl. auch Raimund Tschudi, Das Kloster Einsiedeln unter den Abten
Ludwig II. Blarer und Joachim Eichhorn 1526-1569, Einsiedeln 1946, 182—
195.

Lussy wie Eichhorn blieben als Vertreter der katholischen Eidgenossenschaft
aber nicht bis zum Abschluss des Konzils am 4. Dezember 1563 in Trient.

Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 44.

Fry, Konzilsverhandlungen, 36; HS 1/6. 187.

Wortlich heisst es in der Instruktion: Poi, perché Voi, come vicino, potete fa-
cilemente haver informatione et notitia degli humori et costumi di quella natio-
ne, essendo massime conosciuto et amato da qualch’uno di loro per essere in
qualche parte loro pastore (Fry, Volpe. Dokumente I, 44).

Vgl. Constanz Jecklin, Materialien zur Standes- und Landesgeschichte Gemei-
ner 111 Biinde 1464-1803. Regesten, Basel 1907, Nr. 701; Texte, Basel 1909, Nr.
272.

Vgl. Traugott Schiess (Hrsg.), Bullinger Korrespondenz mit den Graubiind-
nern II. Teil (April 1557 — August 1566), Basel 1905 (= QSG XXIV), Nr. 116.
Vgl. Caspar Wirz (Hrsg.), Bullen und Breven aus Italienischen Archiven
1116-1623, Basel 1902 (= QSG XXI), Nr. 377.

Fry, Konzilsverhandlungen, 38-39.

Fry, Konzilsverhandlungen, 39.

In einem Schreiben vom 29. November 1560 aus Altdorf an Carlo Borromeo
dussert sich Volpe diesbeziiglich sehr deutlich: Quanto all’andare alla Dieta de
Grisoni, io non so come fosse opportuno, non mi si dando spetial negotio da
trattare con loro, et concorrendo il tempo della loro Dieta con quella di Bada,
alla quale credero (come ’ho scritto) di dover andare. In tutti li casi non mi sa-
rebbe sicuro Pandarvi senza salvocondotto, per la qualita degli humori, et
per haver essi qualche sospitione ch’io semini discordie contra Luterani, cosa
che é divulgata da Claronesi, per acquistarsi amici (Fry, Volpe. Dokumente I,
161).

Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 163, 165.

Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 163.

Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 172.

Jecklin, Regesten, Nr. 756.

Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 332.

Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 189; Jecklin, Regesten, Nr. 759; abgedruckt in
QSG XXI, Nr. 395.

Fry, Konzilsverhandlungen, 45.

Jecklin, Texte, Nr. 321.

Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 272.

HBLS V (1929), 755.

Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 439.

Fry, Konzilsverhandlungen, 52.

Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 380.

Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 472. — Er schreibt wortlich:

Gli Hlustrissimi Signori Legati di Trento mi scrivono che’l Cavallier Ruginelli
ha loro messo certi partiti inanzi di pratticare con alcuni della Lega Grisa, la
quale é solamente la terza parte de Grisoni, nella quale parte sono Catholici, es-
sendo gli altri Luterani (dies gilt nicht in diesem absoluten Sinn, denn der Gottes-
hausbund war zu einem nicht unbedeutenden Teil katholisch!), che anco essa
Lega mandi Ambasciatori al Concilio, et che in questo non si spendera il nome
di Nostro Signore. Pero essi Signori Legati hanno rimesso il detto Ruginelli a
me, il quale m’ha scritto che questo ¢ suo disegno, et che fard et tentard ogni via,




Biindner Monatsblatt, Heft 6, 1995 462

66

67
68

69

70
7

seben, come scrive, questa cosa ¢ difficilissima et fuori di speranza. Pero non
scende a particolari disegni. lo ci ho scritto che m’avvisi con quale modo et mez-
zi et per quali persone pensa a questo, et che m’avvisi del tutto. Fin ad hora non
intendo altro. In questo fatto non conosco via d’arrivarci, perché la Lega Grisa
é una sola delle tre di Grisoni, nella quale seben vi sono molti Catholici loro so-
spettissimi non conosco qual speranza vi possa essere, né qual persona s’arri-
schiard fra loro di parlarne; et é anco avvertir che seben non s’interponesse il
nome di Nostro Signore in questo, nondimeno tutti concorreranno a credere che
questa prattica fosse a conto di Sua Beatitudine, cosa che sarebbe compartabile
quando vi si videsse con questo mezzo via di quadagnarli. Tutta volta quando
intendero li suoi disegni, vedero se sard cosa riuscibile, et ne participard con
qualcuno di questi Signori.

Das Schreiben hat folgenden Wortlaut:

Ets, spero Te, qui proximus Tridenti, de frequentissima ibidem Episcoporum et
legatorum coitione certiorem factum esse, neque Te, cuius pietas et religio mihi
dudum perspecta est, mea hortatione ut eo accedas egere: nolui tamen meo offi-
cio et propensae in Te voluntati desse, quin Te admonerem, Synodum esse
frequentissimam, ibidem confluentibus ex remotissimis provinciis Episcopis et
Principum legatis. Accessere etiam Abbas Heremitarum, et consul Underwal-
densis ab Helvetiis legati decreti. Synodus coepta est more institutoque maio-
rum, aliquot senatusconsulta facta, negotium urgetur, et procedit quotidie opti-
me. Quae nolui ut nescires.

Itaque si Te colliges, quod confido Te facturum, officio Tuo et Ecclesiae spero Te
non defuturum.

Omnes enim nostri ordinis eo proficisci tenemur more et exemplo maiorum le-
gibus edicto Pontificis, demum iureiurando, quod cum ad episcopatum inau-
guraremur praestitimus. Sed ne Tibi longiori epistola sim molestus, iam finem
faciam. Hoc tantum non praeteriens, me Tuae dignitatis et existimationis gratia
molestissime laturum esse, si intelligam Episcopos remotissimo (quod certe fu-
turum est ni properes) Te profectionis celeritate antevertisse.

Cupio es literis Tuis intelligere quid facturus sis, ut pietatem et religionem Tuam
possim pro studio et observantia in Te mea Summa Pontifici commendare. Vale.
Uraniae, VI Id. Martii 1562

(Abgedruckt in Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 413.)

Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 447.

Vgl. Klaus Ganzer, Vertetung der Gesamtkirche auf dem Konzil von Trient?
Die Stellung der Prokuratoren abwesender Bischofe auf der dritten Tagungs-
periode des Konzils (1562-1563), in: Ecclesia militans. FS fiir Remigius Béu-
mer Bd. I, Paderborn 1988, 253-277.

Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 493; ebenso in: BAC, Cartular M, 30; gedruckt
bei Eichhorn, Episcopatus Curiensis. Cod. prob., 170 (Nr. 140); ebenso bei
Fetz, Schirmvogtei, 176—178. — Hier wie auch bei Eichhorn datiert mit dem 10.
Juni 1562.

Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 493.

Abt Joachim Eichhorn reiste am 6. August 1562 aus Trient ab. Anfang Okto-
ber 1562 wurde er von St. Gerold aus in einer Sénfte nach Einsiedeln getragen.
Erst am 13. Dezember 1563 brach er getrennt von Lussy wieder in die Kon-
zilsstadt auf, vernahm aber bereits in Feldkirch die Kunde vom Abschluss des
Konzils (vgl. Stiftsarchiv Einsiedeln, Fasz. 3 (I): Bericht iiber die letzte Reise).
Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 621.

Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 631.

Fry, Volpe. Dokumente I, Nr1. 632.

CT IX, 1116.

Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 732.

Mayer, Chur II, 121.




Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 463

78
79

80

81

82

83

Helvetia Christiana. Bistum Chur I, 44.

Nach der Einrichtung einer stdndigen Nuntiatur in Luzern 1579 vermochten
die dortigen Nuntien durch ihren unermiidlichen personlichen Einsatz und die
Unnachgiebigkeit ihrer jeweiligen Forderungen massgeblich die Durch-
filhrung der tridentinischen Reform vorantreiben. Gleichzeitig aber stellten
die Apostolischen Nuntien «ein nicht leicht zu iiberschitzendes Instrument
zur Ausgestaltung des kurialen Zentralismus und zur praktischen Anwendung
des pépstlichen Primats dar, besonders in der Uberwachung der Bischéfe und
Teilkirchen» (Manfred Weitlauff, Das Konzil von Trient und die tridentinische
Reform auf dem Hintergrund der kirchlichen Zustédnde der Zeit, in: Jahrbuch
der theol. Fakultit Luzern 1984/85, 86). Gerade in Angelegenheiten, welche
die Churer Ditzese betrafen, wurden die Nuntien, oft ohne gentigend Kennt-
nis {iber die verstrickte kirchenpolitsche Situation zu besitzen, in der dieses
Bistum seit der Reformation stand, mit offenen, aber auch geheimen Voll-
machten versehen, welche die Bischofsrechte nicht wenig tangierten und so
Anlass gaben zu Auseinandersetzungen mit dem Churer Bischof. In der Ge-
samtbeurteilung hingegen darf fiir die damalige Zeit des Ringens um die An-
nahme der Reform die Arbeit der Nuntien als die entscheidende «Hilfe von
aussen» bezeichnet werden.

Vgl. Capaul, Domkapitel, 38-63. — Unter den Mitgliedern ragten als «Re-
formkréfte» besonders hervor: Dompropst Nikolaus Venosta (1563-1596),
Dombherr Balthasar Moritsch (1580-1599) und der spitere erste Refombischof
Johann Flugi. Vgl. zu den einzelnen Personlichkeiten: Capaul, Domkapitel,
65-66.85; Albert Fischer, Biographische Notizen iiber Johann V. Flugi bis zu
seiner Wahl zum Churer Bischof, in: BM 1 (1995), 5-29.

Vgl. u.a. Hedwig Bach, Karl Borroméus. Leitbild fiir die Reform der Kirche
nach dem Konzil von Trient, Koln 1984; Erwin Iserloh, Karl Borromius
(1538-1584) ein Heiliger der katholischen Reform im 16. Jahrhundert, in:
Weisheit Gottes — Weisheit der Welt. FS fiir Joseph Kardinal Ratzinger, St. Ot-
tilien 1987, Bd. II, 889-900; Mayer, Gegenreformation I, 168-201; Carl Ca-
menisch, Carl Borromeo und die Gegenreformation im Veltlin mit besonderer
Beriicksichtigung der Landesschule in Sondrio, Chur 1901, 108-139; Rinaldo
Boldini, Documenti intorno alla visita di San Carlo Borromeo in Mesolcina
(novembre 1583), Poschiavo 1962; Rinaldo Boldini/Cesare Santi, Quatro cen-
tenario della visita di San Carlo Borromeo nel Moesano 1583/1983, Roveredo
1983.

Am 3. Mirz 1564 erklirte Melchior Lussy im Namen der katholischen Eidge-
nossenschaft:

Volens tamen, quod offici sui est, adimplere, spontanea animi sui voluntate ac
omnibus melioribus modo, via, causa et forma, quibus magis et melius de iure
potuit, suo proprio praefatorumaque. Illustrium et potentum dominorum Helve-
tiorum et Rerumpublicarum septem Cantonum Catholicorum respective nomi-
nibus praefatis praedictum Sacrum Concilium ac omnia et singula decreta in eo
facta, formata, conclusa, determinata et publicata, eiusque etiam acta et actitata,
de quibus omnibus plenam notitiam se habere dixit, acceptat, illudque et illa ra-
tum, gratum et firmum ac rata, grata et firma habuit et se habere dixit, et illos
nullo unquam tempore contradicere promisit et ita tactis scripturis iuravit...
(abgedruckt in Mayer, Gegenreformation I, 133). — Gleichlautend ist die Er-
kldrung, welche Abt Joachim Eichhorn im Namen des gesamten Klerus der
fiinf Orte (totius Cleri quinque Cantonum Helvetiorum Catholicorum) am 26.
Januar 1564 abgab.

Zu seiner Person und seiner Hirtentitigkeit vgl. HS 171, 495-496; Mayer, Chur
II; 122-174; Hans Schmid, Beat & Porta, in: BM 1952, 358 -366; Fetz, Schirm-
vogtei, 109-130; Giuseppe Godenzi, Il vescovo di Coira Beatus a Porta
(1565-1581), in: QGI 57 (1988), 237-2309.




Biindner Monatsblatt, Heft 6, 1995 464

84

85

86

87

88

89
90

91
92

Wortlaut der vier Artikel in Fetz, Schirmvogtei. Beilagen XXIV, 209-210. -
Der folgenschwere erste Artikel lautet:

Nachdem man gemeines Gottshauf$ Mehr, auf aufigeschribne Puncten zusam-
men getragen, sey befunden, daf3 Unser gnediger Herr der Bischoff von Chur
Jnhalts gethonen Aydts, gemein Gotishauf, fiir Jr Schutz- und schirmherren
erschennen solle.

Bereits bei Bekanntwerden der Wahl Beat a Portas als Nicht-Angehoriger des
Gotteshausbundes sah dieser darin eine Missachtung seiner vermeintlichen
Schutz- und Schirmherrenfunktion gegeniiber dem Hochstift: ... Uber dis ir be-
giren vnd vorgegebne brief vnd sigel sy den Pundt als ir schutzschirmherren
vad castenvogt verachtet vnd Beatum von Porten zu einem bischof erwelt...
(StAL, Akten Bistum Chur, Schachtel Nr. 249). Wahrscheinlich zum erstenmal
tritt hier unverhiillt der anmassende Anspruch der Gemeinden des Gottes-
hausbundes entgegen, Kastvogt des Bistums zu sein. — Vgl. auch BAC, Ant-
wort des Bischofs tiber die vom Gotteshausbund vorgelegten Artikel (29. No-
vember 1574), Mappe 51.

In einem Bittgesuch des Bischofs an die katholischen Orte der Eidgenossen-
schaft, worin er seine Bereitschaft aussprach, unter anderen Verhéltnissen und
besserem Schutz nach Chur zuriickzukehren, bemerkt Beat 4 Porta:

Da sie (die fithrenden Héupter des Gotteshausbundes zusammen mit der Sali-
schen Partei) aber so ungereimte Handlungen wider Brief, Siegel und ihre selbst
gemachten Artikel (deren sie nie keins an uns gehalten haben) handeln und heu-
te dies und morgen etwas anderes machen, will und nicht ratsam und tunlich be-
dunken, dass wir uns unter sie und in eine solche Gefahr begehen sollten (zitiert
in Schmid, Beat a Porta, 363).

Jurgen Biicking, Frithabsolutismus und Kirchenreform in Tirol (1565-1665).
Ein Beitrag zum Ringen zwischen «Staat» und «Kirche» in der frithen Neuzeit,
Wiesbaden 1972 (= Veroffentlichungen des Instituts fiir europdische Ge-
schichte 66), 97.

Papst Pius V. ermahnte in einem Schreibem vom 1. Oktober 1568 die Churer
Dombherren, kiinftig nur solche Kandidaten zu Bischoéfen zu wihlen, deren
Gesinnung, Lebensfiihrung und Gelehrsamkeit den alten Kanones und den
Forderungen des Tridentinums entsprédchen, welche ernst zu nehmen und
durch sie (!) durchzufiihren seien (vgl. BAC, Mappe 1). Auch Papst Gregor
XIII. richtete am 30. April 1575 ein ernstes Schreiben an das Churer Domka-
pitel, worin er die Dignitdre zu einem reinen Lebenswandel aufrief. In diesem
Schreiben kiindigt der Papst an, seinen Gesandten Francesco Sporeno zu Ver-
handlungen mit dem Domkapitel nach Chur bzw. Fiirstenburg zu schicken.
Capaul hat recht, wenn er hierzu schreibt: «<Der Augenblick war gekommen, in
dem von aussen her auf den Gang der Reform eingegriffen werden sollte, da
anscheinend der Grossteil der Domherren noch wenig Bereitschaft zur Re-
form zeigte» (Capaul, Domkapitel, 39).

Capaul, Domkapitel, 38.

Wirz (Hrsg.), Bullen und Breven (= QSG XXI), Nr. 413. — In diesem pépstli-
chen Schreiben vom 26. April 1571 heisst es u. a.:

Accepimus literas tuas, ex quibus magna cum animi nostri laetitia cognovimus,
te in publicandis per diocesim tuam Tridentini consilii decretis clericorumque
tibi subiectorum corruptis moribus emendandis coepisse id facere, quod ista,
quam tibi ab omnipotenti Deo impositam geris, persona dignum fuit quodque,
ut quamprium faceres, nos antea pro pastorali officio nostro per literas vehe-
menter te hortari fueramus.

Wirz (Hrsg.), Bullen und Breven (= QSG XXI), Nr. 393.

Die Bemerkung Jiirgen Biickings in seiner bereits erwidhnten Schrift (Anm.
87), Erzherzog Ferdinand und die pépstlichen Nuntien hétten den Churer
Bischof Beat a Porta immer wieder antreiben miissen, «wenigstens Ansétze




Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 465

93
94

95

96
97
98
99
100
101
102
103

zu einer Reform in Form von ortlichen Visitationen in die Wege zu leiten»
(a.a.0., 98), ist zu pauschal und negativ formuliert. Zudem verkennt sie die
Schwierigkeiten und Widerstinde gerade seitens des Klerus, denen der Bi-
schof bei einer Durchfithrung von Visitationen ausgesetzt war. Der Apostoli-
sche Kommissar Frarncesco Sporeno muss im Zusammenhang seiner Ge-
spriache mit Beat & Porta auf Fiirstenburg im Friihjahr 1576 auch Teile des
Vinschtgaus visitiert haben. Was er dabei antraf, waren im allgemeinen chaoti-
sche Verhiltnisse: totaler Mangel an geistlichem Wissen und religiosem Eifer,
Priesterkonkubinat und heillose Zustiande in den dortigen Klostern.

StAL, Akten Bistum Chur, Schachtel Nr. 249,

Vgl. Karl Schellhass, Der Dominikaner Felician Ninguarda und die Gegenre-
formation in Siiddeutschland und Osterreich (1560-1583), 2 Bde., Rom 1939;
Mayer, Gegenreformation I, 209-224; HS 1/1, 43.

Am 15. April 1578 betraute Papst Gregor XII. den Bischof von Vercelli, Gio-
vanni Francesco Bonhomini (1572-1587), mit der Visitation und Reform der
Bistiimer Novara und Como, wozu bekanntlich auch biindnerische Unterta-
nengebiete gehodrten. Im Juni 1578 begann Bonhomini mit der Visitation des
Veltlins. Eine weitere Tétigkeit in diesem Gebiet verbot ihm aber die Regie-
rung der III Biinde am 2. August des gleichen Jahres. Bonhomini verwandte
sich zusammen mit Carlo Borromeo bei verschiedenen romischen Stellen fiir
eine stdndige Nuntiatur in der damaligen Schweiz und in Biinden. Am 2. Mai
1579 wurde diese Bitte positiv beantwortet: Papst Gregor XIII. bestimmte
Bonhomini selbst zum ersten stdndigen Nuntius fiir die Bistiimer Konstanz,
Chur, Lausanne, Sitten, Basel und fiir alle anderen Gebiete, die den Eidgenos-
sen und Biindnern untertan oder mit ihnen verbunden waren. Der Auftrag an
Bonhomini lautete, in allen diesen Teilen personlich Visitationen durchzu-
fiihren und die Dekrete des Trienter Konzils zu verwirklichen.

Zur Nuntiatur Bonhominis vgl. F. Steffens/Heinrich Reinhardt (Hrsg.), Nun-
tiaturberichte aus der Schweiz seit dem Concil von Trient. I. Abteilung: Die
Nuntiatur von Giovanni Francesco Bonhomini 1579-1581 (3 Bde. und Einlei-
tungsband), Solothurn — Fribourg 1910-1923 (im folgenden zitiert als NB I
etc.); HS 1/1, 42-43; Mayer, Gegenreformation I, 224-291; Capaul, Domkapi-
tel 55-63.

Vgl. ausfiihrlich bei Capaul, Domkapitel, 39-55.

Steffens/Reinhardt, NB I, Nr. 955.

Capaul, Domkapitel, 58.

Steffens/Reinhardt, NB I, Nr. 955, 963.

Steffens/Reinhardt, NB I, Nr. 971.

Steffens/Reinhardt, NB I, Nr. 970.

Capaul, Domkapitel, 59.

Die Durchfithrung der ersten griindlichen Visitation im Vorarlberg und Vintsch-
gau im Jahre 1595, von der wir das Protokoll besitzen (BAC, Visitation 1595 in
Capitulo Drusiano et Vallis Venustae), darf wohl als ersten konkreten Schritt
zu einem Durchbruch des schon Jahre andauernden Ringens um tridentini-
sche Reformen bezeichnet werden, um so mehr als das Konzil wiederholt die
Diozesanbischofe zu hdufigem Visitieren ihrer Gebiete aufgefordert hatte.
Vgl. Smets, Canones und Beschliisse, Sessio 7, cap. 7 de ref.; Sessio 7, cap. 8 de
ref.; Sessio 24, cap. 3 de ref.

Abkiirzungen der Archive:

BAC
DKA

Bischofliches Archiv Chur
Archiv des Domkapitels (im BAC)

StAGR Staatsarchiv Graubiinden

StAL

Staatsarchiv Luzern

Abkiirzungen




Biindner Monatsblatt, Heft 6, 1995 466

Abkiirzungen von Zeitschriften und Sammelbinden:

BM Biindner Monatsblatt

CT Concilium Tridentinum Diarium, Actorum, Epistolarum, Tractatum
(hrsg. von der Goerres-Gesellschaft)

FDA  Freiburger Didzesanarchiv

HBLS Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz

HS Helvetia Sacra

QGI Quaderni Grigionitaliani

QSG  Quellen zur Schweizer Geschichte

RQ Romische Quartalschrift

ZSKG Zeitschrift fiir schweizerische Kirchengeschichte

Kaplan Albert Fischer Adresse des Autors
Sennhofstrasse 20, 7000 Chur




	Als Bischof "proximus Tridenti" zur Teilnahme schwer verpflichtet

