
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1995)

Heft: 6

Artikel: Als Bischof "proximus Tridenti" zur Teilnahme schwer verpflichtet

Autor: Fischer, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398655

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


441

Albert Fischer

Als Bischof «proximus Tridenti»
zur Teilnahme schwer verpflichtet
Teilnahme und Annahme -
Das Ringen um die tridentinische Reform im Bistum Chur
Ein Beitrag zum 450. Jahrestag der Eröffnung des Konzils
von Trient (1545-1563)

1. Hinführung
Die Kirche, so betont das Zweite Vatikanische Konzil im

Ökumenismus-Dekret Unitatis Redintegratio, «wird auf dem Weg ihrer
Pilgerschaft von Christus zur dauernden Reform (perennis reformatio)
gerufen, deren sie allezeit bedarf, soweit sie menschliche und irdische

Einrichtung ist; was also je nach den Umständen und Zeitverhältnissen
im sittlichen Leben, in der Kirchenzucht oder auch in der Art der
Lehrverkündigung nicht genug bewahrt worden ist, muss deshalb zu
gegebener Zeit sachgerecht und pflichtgemäss erneuert werden»1.

Reformatio bedeutet zunächst Umwandlung in eine frühere
Gestalt, was alsbald auch mit der Vorstellung verbunden wurde, diese

Rückverwandlung bedeute eine sachliche Verbesserung. Vergangenheit

wurde so zum Massstab, normgebend. Daneben gibt es eine weitere
Bedeutung, nämlich reformatio als Veränderung als heilsgeschichtliche
Annäherung des Menschen an Gottesebenbildlichkeit.2 Diese beiden
Grundaussagen von reformatio haben für die Kirche in ihrer Geschichte

dauerhafte Bedeutung erhalten, insbesondere in der Zeit der
Glaubensspaltung des 16. Jahrhunderts. Der Ruf «Ohne Konzil keine
Reform!» wurde seit dem Reichstag zu Worms 1521 immer lauter, da man
erkannte, dass neben einer Klärung dogmatischer Fragen in der
Auseinandersetzung mit den Protestanten vor allem auch eine Erneuerung
des innerkirchlichen Lebens, eine geistlich-geistige Erneuerung
dringend von Nöten war; eine Erneuerung also, wie sie bereits vor Martin
Luther in Gang gekommen war. Papst Paul III. (1534-1549) darf hier -
zwar mit Einschränkungen - als erster Papst der Katholischen Reform
bezeichnet werden, bildeten doch die Hauptpunkte seines Pontifikates
Konzil und Kirchenreform, obwohl er sich auch des Risikos einer
Konzilsberufung und -durchführung und der Opfer bewusst war, die eine
ernsthafte Reform von Papst und Kurie forderte. Bereits im Herbst
1536 hatte Papst Paul III. eine Reformkommission mit neun Prälaten
nach Rom eingeladen, die ihm am 9. März 1537 ein Gutachten «über
die Reinigung der Kirche» vorlegte, «das an Deutlichkeit nichts zu
wünschen übrigliess und äusserst radikale Eingriffe in die Behörden-



Bündner Monatsblatt, Heft 6,1995 442

praxis der Kurie und das ganze kirchliche Leben befürwortete»3. Nach
dem Scheitern des Religionsgespräches zu Regensburg 1541 und
zudem beunruhigt über die Zunahme protestantischer Kreise vor allem in
Norditalien nahm Paul III. den Konzilsplan wieder auf. In Speyer
einigten sich die Reichsstände auf Trient als Konzilsort, also auf eine

Konzilsdurchführung auf dem Boden des Reiches! Die Berufungsbulle
erging am 22. Mai 1542.4 Doch infolge des Ausbruches des
deutschfranzösischen Krieges zwischen Kaiser Karl V. und Franz I. musste das

Konzil auf unbestimmte Zeit suspendiert werden, noch bevor es

überhaupt eröffnet war. Erst der Friedensschluss von Crépy im September
1544 machte den Weg frei für das Konzil von Trient.5 Am 13. Dezember
1545 wurde die Kirchenversammlung in Trient feierlich eröffnet. Das

Mm <8*v#!r'*;._.

4 M

€N fC.

ffyy

4ST\1

Hl ».m 1 4f
9f|.

W\

r-4i -

fffx.

f.k \
'K m..

m
W
v*-ï*

ÄSJSv.,.--
twfpjnti*- '•

J> T >ff:::
JH Sai &S«Bfc.BW(VBJlI«nî,i,un,.rlH^I»rrufris*i-ït:i •'.:, '; C«,W\. *» ' » ffffV fff

M__£fóertó!s
/ i> rarü aii

Konzil von Trient (1545-1563)
Zum Konzil von Trient, dessen Beschlüsse die Reform der katholischen Kirche einleiteten, kamen nicht
nur Vertreter des geistlichen Standes, sondern auch Vertreter der weltlichen Macht. Die katholischen Orte
der Eidgenossenschaft repräsentierte in der dritten Sessio der nidwaldische Ritter Melchior Lussy, der
sich, wie aus der Widmungstafel zu entnehmen ist, zur Erinnerung an das Ereignis für sein Haus dieses
Bild des Konzils malen liess. (Kapuzinerkloster Stans/Photo: tau-av Produktion, Kollegium Stans)



Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 443

Konzil dauerte mit insgesamt drei Tagungsepochen6 bis zum 4. Dezember

1563. Die lange geforderte aber auch lang ersehnte Selbstbesinnung
und innere Selbsterneuerung der Kirche konnte in Angriff genommen
werden.7 Es sollte eines der bedeutendsten Reform-Konzilien der Kirche

werden.
Der 450. Jahrestag der Eröffnung des Konzils von Trient bietet

Gelegenheit, das Ringen um die Katholische Reform im damals von
der Reformation und den dadurch ausgelösten kirchenpolitischen
Kämpfen stark bedrängten Bistum Chur des näheren zu beleuchten,
das in erster Linie ein Ringen um Teilnahme am Konzil und Annahme
seiner Reformbeschlüsse war.

2. Erste Schritte: Vortridentinische Reformversuche
im Churer Domkapitel

Sowohl die erzwungene Einflussnahme der staatlichen Behörden,

hervorgerufen durch die Ilanzer Artikel von 1524/1526 und erweitert

durch die 6 Artikel von 1541, auf die Leitung des Churer Bistums
als auch die fortschreitende Reformation in Bündens Täler vor allem in
der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts liessen Johann Georg Mayer in
seiner «Geschichte des Bistums Chur» zu folgendem Gesamturteil
kommen: «Es gibt kein Jahrhundert, in welchem das Bistum Chur in so

schlimmer Lage und in solcher Gefahr des gänzlichen Untergangs sich

befand als das sechzehnte.»8 Dieses Urteil schliesst auch die unerfreulichen

innerkirchlichen Zustände jener Zeit im Bistum mitein. In erster
Linie fehlte es an einem geistig und sittlich hochstehenden Klerus und
einem gut geschulten katholischen Priesternachwuchs.9 Viele der noch
katholisch gebliebenen Pfarreien waren unbesetzt, das Priesterkonku-
binat weit verbreitet.10 Das Sakrament der Firmung und der Letzten
Ölung kannten viele nur noch dem Namen nach, ja nicht wenige Gläubige

«empfingen nicht einmal mehr alle Jahre die Sakramente der Busse

und der Eucharistie» und «wussten kaum mehr etwas von der Heiligung

der Sonn- und Feiertage, von den kirchlichen Ehesatzungen und
Ehehindernissen»11. Einem solchen desolaten Zustand, der nicht minder

andere Diözesen der damaligen Schweiz betraf - Basel, Lausanne
und Sitten «waren auseinandergerissen und räumlich stark reduziert»12
und die fünf katholischen Orte vom Bischof von Konstanz abhängig -,
konnte letztlich nur von aussen wirksame Hilfe entgegengebracht werden:

durch das Reformkonzil von Trient.
Doch es ist hier erwähnenswert, dass bereits vor Trient gerade für

das vielbedrängte Bistum Chur sich Reformversuche nachweisen
lassen, wenn auch hierbei noch nicht von einer Reform im eigentlichen
Sinn gesprochen werden kann.13 Im Churer Domkapitel existierte eine
als Reformpartei zu bezeichnende Gruppe, «die bereits vor dem
Abschluss des Tridentinums Bestimmungen erliess, die sich mit den Kon-



Bündner Monatsblatt, Heft 6,1995 444

zilsdekreten inhaltlich teilweise deckten»14. Das Haupt dieser vortri-
dentinischen Reform war Domdekan Bartholomäus von Castelmur

(1541-1552).15 Als Domdekan beabsichtigte er das Ansehen des

Domkapitels zu erneuern, denn allein durch die Reform zuerst im Kleinen
vermochte späteren gesamtkirchlichen Reformen im weitreichenden
Gebiet des Bistums Geltung verschafft werden. Im besonderen sollten
die kirchlichen Aufgaben der einzelnen Kanoniker wieder ernster

genommen und klar befolgt werden. Deshalb verfasste Castelmur 1541

neue Statuten für das Domkapitel16, die vom residierenden Bischof
Luzius Iter (1541-1549) genehmigt wurden. Darin ging es nebst einzelnen,
zeitgemässeren Hinzufügungen vor allem um eine klarere Interpretation

bereits bestehender Bestimmungen aus dem Jahre 1377. So wurden
z. B. der Gottesdienst, das gemeinsame Chorgebet in der Kathedrale

genau umschrieben und die entsprechende liturgische Kleidung hierfür
vorgeschrieben. Die Domherren hatten sich in Zukunft während
mindestens 31 Wochen und 2 Tagen in der Churer Residenz aufzuhalten
(sog. Residenzpflicht). Wer dieser Weisung nicht nachkam, verlor das

Einkommen seiner Pfründe. Des weiteren hatte jeder Domherr zum
Generalkapitel zu erscheinen, das vom Gallusfest (16. Oktober) an
abgehalten wurde und meistens einige Tage dauerte. Noch im Studium
weilende Domherren waren von den beiden letztgenannten Verordnungen

nicht betroffen. Es folgten strenge Vorschriften über die
Lebensführung der Kanoniker, die in ihrem priesterlichen Leben anderen

Beispiel stehen sollten, dann Bestimmungen betreffs Verwaltung der

Kapitelsgüter und Regelungen für die Benefizienübertragung durch
den Dompropst. Dabei sollte vermieden werden, dass ein Domherr zur
gleichen Zeit im Besitz zweier Pfründen sein konnte. Die Statuten
schliessen mit Verordnungen über die verschiedenen Kapitelsämter.17

Der praktische Erfolg der Castelmur'schen Statuten von 1541

nach aussen blieb leider unbedeutend; bis zu seinem Tod 1552 «war von
der von ihm angestrebten Reform wenig verwirklicht»18. Erst ab 1570 -
also sieben Jahre nach Abschluss des Tridentinums! - fanden wieder
regelmässiger als bis dahin Generalkapitel statt, und zwar nach den

Bestimmungen von 1541. Mit Capaul sind wir so geneigt, die Frage zu stellen:

«War es nicht ein Wagnis und ein zum voraus zum Scheitern
verurteiltes Unternehmen, die Domherren von der Notwendigkeit einer
inneren Reform überzeugen zu wollen in einer Zeit, in der das Kapitel
infolge der Glaubensspaltung den grössten Gefahren ausgesetzt war?»19

Domdekan Castelmur wagte es, da er wusste, dass die Gefahren, die der
katholischen Kirche in den III Bünden drohten, nur aufgrund wahrer
innerer Reformen gebannt werden konnten; diese mussten zuerst im Kleinen

Wurzeln schlagen. In diesem Sinn wurde Bartholomäus von Castelmur

zum Vorboten der durch das Konzil von Trient angestrebten und

später verwirklichten innerkirchlichen Reformen im Bistum Chur.



Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 445

3. Das Ringen um eine Teilnahme der IM Bünde und
des Churer Bischofs am Konzil von Trient

3.1 Die Teilnahme des Churer Bischofs an der zweiten

Konzilsperiode (1551/52)
Sowohl während der ersten als auch der zweiten Konzilsepoche

(1545-1549; 1551/52) führten alle Versuche und Anstrengungen des

Papstes und seiner Gesandten20, die Eidgenossenschaft zur Teilnahme
am Konzil zu bewegen, zu keinem Resultat. Die drängende Frage nach
einer Konzilsteilnahme verschoben die eidgenössischen Orte, welche
1512 von Papst Julius II. noch den Ehrentitel «Defensores libertatis
eccleslastlcae» verliehen bekamen, unschlüssig und nicht zuletzt von
der ablehnenden Haltung der Neugläubigen21 beeinflusst, von einer
Tagsatzung auf die andere, ohne je einen Prälaten oder eine andere
Gesandtschaft offiziell nach Trient zu entsenden22.

Trotzdem blieb die damalige Schweiz als Ganzes nicht ohne
Vertretung auf dem Konzil, denn der frühere Churer Domscholastikus,
Generalvikar und Geistliche Richter Christoph Metzler, nun Bischof
von Konstanz (1548-1561), und Thomas Planta, Bischof von Chur
(1549-1565), nahmen wenigstens eine Zeitlang an den Verhandlungen
in Trient teil.

Bischof Christoph Metzler23 folgte der Einladung zur zweiten
Sitzungsperiode des Trienter Konzils zunächst nicht, sondern schickte
seinen Weihbischof Jakob Eliner24. Nach dessen Rückkehr «beauftragte
er den Kanonisten Dr. Maximilian Scharrer am 5. Mai 1551 nach Trient
zu reisen, um eine Dispens vom Besuch des Konzils zu erreichen»25,
dies ohne Erfolg. Der Konstanzer Bischof wurde dagegen ultimativ
aufgefordert, bis zum 1. September 1551 in Trient zu erscheinen. Als er
erneut die Reise hinauszögerte, wurde ihm klargemacht, dass sein
weiteres Fernbleiben ein offener Affront gegenüber Papst und Kaiser
darstelle! Am 22. Oktober traf Christoph Metzler schliesslich in der
Konzilsstadt ein. Noch im selben Monat als auch im November 1551 und
wieder im Januar 1552 nahm der Konstanzer Bischof zu diversen
theologischen Fragen (Messopfer, Priesterweihe, Sakrament der Busse,
Sakrament der Krankensalbung) schriftlich und mündlich Stellung.26 Von
einer Teilnahme aus freien Stücken und aus innerer Überzeugtheit von
der notwendigen Reform kann beim Konstanzer Bischof wie bei vielen
seiner Mitbrüder im Bischofsamt nicht gesprochen werden. Sein

Engagement am Konzil erwuchs erst aus seiner Teilnahme!
Thomas Planta27 seinerseits weilte zur Zeit der zweiten Konzilsperiode

in Rom, um sich gegen die von Bartholomäus Hieronymus von
Salis28, Erzpriester von Sondrio und Berbegno (Veltlin), gegen ihn
erhobenen Vorwürfe zu rechtfertigen, welcher jener gegen den neugewählten
Bischof von Chur vorgebracht hatte, nachdem von Salis in der Wahl vom



Bündner Monatsblatt, Heft 6.1995 446

21. Dezember 1549 gegen Planta unterlegen war. Die Untersuchungen in
Rom verliefen zugunsten Plantas.29 Noch in der Ewigen Stadt erhielt er
die Bischofsweihe und wurde zudem mit den Vollmachten eines päpstlichen

Nuntius für das Gebiet der III Bünde ausgezeichnet.30 Papst Julius
III. (1550-1551) forderte den bestätigten Churer Bischof auf, die Heimreise

über Trient zu wählen und dort den Konzilsverhandlungen
beizuwohnen. Am 29. Oktober 1551 traf Planta dort ein31, wo er bis zur
erneuten Suspendierung des Konzils am 22. April 1552 blieb.

Die unterschiedlichen Reaktionen aus der Eidgenossenschaft
und den III Bünden blieben nicht aus: So bestellte am 13. Januar 1552

der Abt von St. Gallen, Diethelm Blarer von Wartensee (1530-1564)32,
den Bischof von Chur zu seinem Prokurator auf dem Konzil. Diese

Entscheidung teilte er dem Abt von Einsiedeln, Joachim Eichhorn
(1544-1569)33 mit, welcher Thomas Planta am 18. Januar ebenfalls mit
seiner Stellvertretung in Trient betraute34. Als die III Bünde erfuhren,
Planta weile in Trient, regte sich alsbald Misstrauen. Vor allem die
Prädikanten suchten diesem Aufenthalt entgegenzuwirken, indem sie den

Gläubigen zu verstehen gaben, der Besuch des Churer Bischofs in Rom
gereiche für ganz Bünden nur zum Schaden. Der Gotteshausbund
seinerseits sandte einen Boten an den Churer Bischof, mit der anmassen-

m

Vi" .»

;

Fürstbischof Thomas
Planta (1549-1565)
(Bischöfliches
Schloss Chur/
Photo: A. Fischer)



Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 447

den Forderung, sich in nichts einzulassen, was am Konzil verhandelt
und beschlossen würde, da er hierzu vom Gotteshausbund keinerlei
Vollmachten erhalten hätte.35 Des weiteren hätte er für alle Folgen
seiner Teilnahme am Konzil alleinige Verantwortung zu tragen. Trotz dieser

Drohungen und Einmischungen in seinen bischöflichen Aufgabenbereich

blieb Thomas Planta bis zum April 1552 in der Konzilsstadt.
Wieweit sein Verhalten nur Zeichen des Gehorsams gegenüber der

päpstlichen Forderung war, am Konzil teilzunehmen, oder wirklich auch

seinen Reformwillen widerspiegelte, muss offenbleiben. Das letztere
scheint unwahrscheinlich, da wir nach seiner Rückkehr im Bistum keine
Änderungen feststellen, die auf bereits verabschiedete Konzilsbeschlüsse36

zurückführen.

3.2 Der reformeifrige Nuntius Giovanni Antonio Volpe
und sein Bemühen um eine Gesandtschaft der III Bünde
an die dritte Konzilsperiode (1560-1563)37

3.2.1 Giovanni Antonio Volpe als Legatus de latere für Rätien
Nachdem Papst Pius IV. (1559-1565) am 30. November 1560 die

Bulle38 zur Wiedereröffnung des Konzils in Trient publizieren liess,

überbrachte Giovanni Antonio Volpe2,9, Bischofvon Como (1559-1588),
als päpstlicher Nuntius40 die Berufungsbulle den Eidgenossen, den III
Bünden und ins Wallis41. Volpe nahm Sitz in Altdorf und verhandelte

von dort aus mit den eidgenössischen Orten um die Teilnahme am Konzil.42

Die protestantischen Orte lehnten weiterhin jede Beteiligung am
Konzil ab, so dass sich die Tätigkeit des Nuntius bald nur noch auf die
katholischen Orte konzentrierte.43 - Was hat nun Volpe als Legatus de

latere für Rätien versucht, um die III Bünde zum Konzil zu bewegen,
und was hat er schliesslich erreicht? Zur Beurteilung dieser Frage muss
auch das eigentümliche Verhältnis des Nuntius zu den III Bünden
mitberücksichtigt werden.

Die Instruktion44 zur Nuntiatur vom 20. April 1560 hatte betreffs
der III Bünde darauf Wert gelegt, «dass Volpe als Bischof von Como
eine bessere Kenntnis der Sitten und des Charakters der Nation und
wertvolle Freundschaften im Land besitze»45. Volpe trug aber als Nuntius

und Bischof von Como ein zweischneidiges Schwert, das ihn sowohl
schützen als auch verletzen konnte. Dies galt vor allem für seine
Beziehungen zu den III Bünden. Como war administrativ eines der schwierigsten

von ganz Italien und dabei in den entscheidenden geistigen und
politischen Kämpfen des 16. und 17. Jahrhunderts eines der exponiertesten.

So gehörten zur Zeit der ersten Nuntiatur Volpes (1560-1564)
etwa 100000 Seelen in den III Bünden zum Bistum Como. Geistlichen,
die nicht aus dem Freistaate der III Bünde stammten, aber diese 100000
Katholiken zu betreuen hatten, wurde von seiten der Regierung Bün-



Bündner Monatsblatt, Heft 6,1995 448

dens jeder Aufenthalt und jede Wirksamkeit im Land verboten. Der
Bischof von Como seinerseits besass keine Erlaubnis zur kirchlichen
Visitation. Im Beschluss des Bundestages vom 18. Januar 155746 wurde
ausdrücklich bestimmt, dass für das Veltlin die Katholiken in Dörfern
mit mehr als einer Kirche die eine den Protestanten abzutreten hatten.
Dabei gab es 1558 im Veltlin noch kaum einen Neugläubigen auf 100

Katholiken.47 Am Verhalten der Bündner Regierung erkennt man, wie
es ihr darauf ankam, den neuen Glauben möglichst rasch auch in die
Untertanenlande Veltlin, Chiavenna und die Grafschaft Bormio zu
tragen. Deshalb wundert es nicht, dass sie aus Italien geflüchteten Neuerern

grosszügig Unterschlupf und Schutz in den Untertanengebieten
gewährte. Der Bischofvon Como sprach demzufolge am 15. Februar 1564

ein Verbot aus, das Prädikanten einen Aufenthalt in seiner Diözese

untersagte. Die Folgen dieser bischöflichen Verordnung wirkten sich im
bündnerischen Untertanenland seiner Diözese spürbar hart aus: Die
kirchliche Visitation dieser Gebiete blieb dem Bischof weiter
untersagt48, «seine Rechte wurden nach Willkür beschnitten, die Einkünfte
seiner Mensa und der Benefizien standen ständig unter der Drohung
einer Konfiskation, wurden faktisch gesperrt, die Geistlichen waren allerhand

Schikanen und Verfolgungen ausgesetzt»49. Das Urteil Volpes
über die Bündner fiel dementsprechend aus: Bereits zur Zeit seines

Generalvikariates sprach er von den gens alpina, inimica deorum, vom
genus durum, von monstra oder inania monstra50, deren «humori» aller
diplomatischer Hellsicht unberechenbar schienen51.

Die Häupter Bündens konnten und wollten ihrerseits einem

Nuntius, der als Bischof von Como mit ihnen unausgesetzt in gespanntem

Verhältnis lebte, kein Vertrauen entgegenbringen. So geschah die

Einbeziehung der III Bünde ins Legationsgebiet Volpes wohl kaum aus

persönlicher Initiative des Nuntius, sondern von Rom aus, wahrscheinlich

auf einen Vorstoss des dort einflussreichen Carlo Borromeo.

3.2.2 Bernardino Bianchi als päpstlicher Gesandter in Bünden
Die Weisung aus Rom an Bischof Volpe bei der Übersendung der

Konzilsverkündigungsbulle vom 30. November 1560 lautete, diese im

ganzen Einzugsbereich seiner Nuntiatur zu publizieren.52 Daneben
erhielt er den ausdrücklichen Auftrag, die Bulle dem Bischof von Chur,
Thomas Planta, zu übersenden.53 Rom erwartete also vom Churer
Bischof nebst einem entschiedenen Eintreten für die kirchlich-religiösen
Verhältnisse zuerst die erneute Teilnahme am Trienter Konzil! So sandte

Volpe aus Altdorf eine Abschrift der Bulle am 30. Dezember 1560

nach Chur54; die Bischöfe von Sitten und Konstanz hingegen erhielten
diese erst im Januar 1561. In Chur reagierte der Bischof bis zum 11.

März 1562 nicht auf die Übersendung der Konzilseröffnungsbulle.
Am 2. April 1561 versperrte zudem ein neues Verbot55 - ohne Bewilli-



Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 449

gung der weltlichen Autorität in Bünden päpstliche Bullen zu verkünden

- den Weg, in der Konzilsfrage etwas zu erreichen. Mit der
Teilnahme des Churer Bischofs Thomas Planta war also am Konzil nicht
ein zweites Mal zu rechnen.

Die römische Kurie hatte es eigentlich gewünscht, dass Volpe -
wie in der Eidgenossenschaft - die Verhandlungen auch bei den Bündnern

selber an die Hand genommen hätte. Schon im Spätherbst 1560

legte ihm Carlo Borromeo diesbezüglich nahe, an der Januar-Bundestagung

der III Bünde 1561 teilzunehmen. Volpes Teilnahme hätte ihm
selbst die Möglichkeit geboten, das ihm so unliebsame Terrain des

genus durum zu sondieren und Beziehungen zu knüpfen. Doch Volpe
lehnte eine Reise nach Bünden ohne sicheres Freigeleit ab;
vordergründig konnte er die gleichzeitig stattfindende Tagsatzung in Baden
als Grund seines Fernbleibens angeben.56 An Volpes Stelle wurde am
26. Januar 1561 von Papst Pius IV. der Propst von Sta. Maria della Scala

in Mailand, Bernardino Bianchi, für die Gesandtschaft nach Bünden
ausgewählt.57 Bevor Bianchi aber im Freistaate erschien, hatte
unterdessen Volpe doch Gelegenheit gefunden, der Konzilsfrage bei den
Bündnern Gehör zu verschaffen. Was er am Bundestag nicht gewagt,
durfte er in Baden versuchen. Die gute Stimmung an der Tagsatzung in
Baden für das Konzil benutzte der Nuntius zu einem Vorstoss gegen die
Bündner Vertreter, welche mit starker Voreingenommenheit gegen Volpe

und seine Sendung nach Baden gereist waren. Der «Bündnertrotz»
wich allmählich am Bankett, das der Nuntius diesen Boten wohl
bewusst separat servieren liess. Ein Exemplar der Konzilsverkündigungsbulle

nahmen sie zuhanden der Regierung schliesslich entgegen. Doch
mehr gelang auch dem Nuntius vorderhand nicht, denn vermehrte
Gerüchte von der Aufstellung eines grossen Heeres im Solde des Papstes

in der Lombardei, von spanischen Truppenkonzentrationen um
Varese und Como zur Bewachung der Pässe bewirkten einen erneuten
Umschwung. Im Veltlin wurden Druckschriften gegen Papst und Nuntius

Volpe verbreitet. Die erregte Stimmung steigerte sich schliesslich
hin zu der obgenannten Abfassung des Verbotes vom 2. April, welches
einer Verkündigung der Konzilsbulle einen schwer zu öffnenden Riegel
schob.

3.2.3 Erneuter Vorstoss der päpstlich-spanischen Gesandtschaft
Einen weiteren Versuch, die III Bünde für die Beteiligung an der

dritten Periode des Konzils von Trient zu gewinnen, unternahm die

päpstlich-spanische Gesandtschaft. Sie bedeutete einen Versuch des

Papstes und des spanischen Königs, «die zwischen ihnen und den III
Bünden schwebenden Fragen zu besprechen und das gespannte
Verhältnis einer Lösung entgegenzuführen»58. Als Unterhändler stellten
die Spanier Gianangelo Riccio, damals als Sekretär des Geheimen



Bündner Monatsblatt, Heft 6,1995 450

Rates in Mailand tätig. Riccio und Bernardino Bianchi versuchten nun
gemeinsam vorzustossen. Doch auch diese Gesandtschaft endete mit
einem Misserfolg, dies vor allem deswegen, weil Bianchi bei seiner
Mission in erster Linie daraufhinzuarbeiten hatte, die III Bünde sollten
zwei oder mehrere Vertreter ans Konzil nach Trient abordnen, was die

Häupter der III Bünde als unannehmbar zurückwiesen. Auf dem
Bundestag zu Ilanz vom 20. Oktober 1561 gaben die Versammelten dem

päpstlichen Legaten Bianchi den Bescheid, die III Bünde seien nur
dann bereit, das Konzil zu besuchen, wenn es ein generali und gmein
concilium sige, daryn alle christliche potentaten fuersten und unsere lieb
und getruew eydt- und pundtsgnossen einer Eydgnoschafl sich darin
bewylligätt habent.59 Damit hatten die III Bünde das Konzil faktisch
abgelehnt. Die Enttäuschung über das erneute Scheitern spricht aus
einem Schreiben Carlo Borromeos vom 29. August 1561 an den
Kardinalslegaten Seripando in Trient:

Con quali Grisoni) havendo S. Sta fatto assai, più del debito
Suo, havendoll invitati amorevolmente al Concilio, come il Re et altri
gran Principi, non occorre hora farpiù altro, pioché hanno mostrato così
chiaramente che non vogliono commercio con noi.60

3.2.4 Die Initiative Bernardino Ruginellis
Der letzte Versuch, den Freistaat zur Teilnahme am Konzil zu

bewegen, fällt ins Frühjahr 1562; unternommen hat ihn Ritter Bernardino
Ruginelli61. Anfang April 1562 weilte Ruginelli mit Lussy in Trient und
legte den Kardinalslegaten einen Plan vor, die Verhandlungen mit den
Bündnern nochmals aufzunehmen; dabei dachte er nur an Verhandlungen

mit dem Grauen Bund! Carlo Borromeo selbst war nicht gegen
Ruginellis Initiative, aber dieser sollte eher auf eigene Faust vorgehen
bzw. nach Gutdünken der Legaten.62 Die Meinung des einflussreichen
Staatssekretärs kann also als zustimmende aber ausweichende Antwort
gewertet werden. Auch die Legaten am Konzil entschieden sich zu
einem höchst fragwürdigen «diplomatischen Feldzug».63 Sie liessen Ruginelli

ein von seiner Hand geschriebenes Schriftstück ohne Siegel und
Unterschrift abfassen, worin sie seine Absicht lobten, mit einigen
Vertretern des Grauen Bundes zu verhandeln. Denn käme wirklich
eine Gesandtschaft aus den III Bünden zustande, dürfte man in diesem
Fall auch hoffen, die Konzilsdekrete würden in diesem Land später
angenommen. Ebenso empfahlen sie ihm, mit Nuntius Volpe diesbezüglich

Kontakt aufzunehmen. Hingegen untersagten sie Ruginelli, bei den

Verhandlungen im Namen des Papstes oder der Legaten am Konzil
aufzutreten - eine vorsorgliche Absicherung, falls diese Mission erneut
misslingen sollte.

Am 4. Mai 1562 verliess Ruginelli Trient, nachdem er ein mit dem
2. Mai datiertes Schreiben Volpe übersandt hatte, worin er ihm seinen



Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 451

Plan darlegte. Der Nuntius versprach sich wenig vom Unternehmen
Ruginellis, obwohl sich eigentlich der Graue Bund auf dem Januarbeitag

zu Chur 1562 für eine Beschickung des Konzils ausgesprochen
hatte.64 Der Graue Bund - so befürchtete Volpe nicht zu Unrecht - würde
sich gegen den Gotteshaus- und Zehngerichtebund nicht durchsetzen
können. Ebenso befürchtet Volpe, die bereits angeschlagene Autorität
des Papstes könnte dadurch noch grösseren Schaden verursachen, da

bei dieser Aktion alle ihn im Verdacht hätten, Urheber dieses Planes zu
sein. Aus einem Schreiben vom 18. Mai 1562 an Carlo Borromeo
betrachtete Volpe Ruginellis Vorgehen deshalb als eine cosa difficilissima
et fuori di speranza.65 Der Nuntius sollte Recht behalten: Mitte August
1562 war auch die Mission Ruginellis gescheitert, wenigstens den Grauen

Bund für die dritte und letzte Phase des Trienter Konzils, die
entscheidende «Reformphase», zu gewinnen.

mm.
m¦ras

m5>2

$

y
m

%m

ioàMes ANTONivs -vrvmvff
PÀTWCIVS ET EPISQÖP.iNQVpCÖM.
IVRISCONSylTVS ET POETA EGBEÇ^

Nuntius Giovanni
Antonio Volpe
Bildnis abgedruckt in:
Karl Fry (Hrsg.),
Giovanni Antonio
Volpe Nuntius in der
Schweiz. Dokumente
Band II (1565-1588),
Stans 1946

3.2.5 Volpe als Prokurator des Bischofs von Chur in Trient
Dass es nach all diesen vergeblichen Versuchen und Unterhandlungen

doch noch zu einer Vertretung der III Bünde kam - zwar nicht
der weltlichen Autorität, aber des Churer Bischofs - ist das Verdienst
Giovanni Antonio Volpes!



Bündner Monatsblatt, Heft 6,1995 452

Am 10. März 1562 wandte sich Volpe mit einem Schreiben an den
Churer Bischof Thomas Planta.66 Darin betonte er, dass Planta als

Bischof schwer verpflichtet sei, in Trient zu erscheinen, und als Churer
Bischof proximus Tridenti sei ihm die Teilnahme auch möglich. Es sei

merkwürdig, dass weiter entfernte Bischöfe sich in Trient eingefunden
hätten, aber er aus Chur fehle. Thomas Planta hatte seit Erhalt der
Konzilsbulle anfangs Dezember 1560 bisher auf alle Mahnungen nicht
reagiert. Auf diesen energischen Brief Volpes antwortete nun Planta
mit erstaunlicher Raschheit. Zum Konzil aufgefordert und verpflichtet,
schützte er seine Armut und die gefährliche Lage seines Bistums vor
und fragte nach einem Weg aus diesem Dilemma. Der Nuntius antwortete

ihm am 23. April, gerne wünschte er dem Bischof grösseren Reichtum,

immerhin sei er reicher als manche Bischöfe, die doch zum Konzil
gegangen seien. Des weiteren betonte Volpe in einem energischen Ton,
es sei die Not der Gesamtkirche ins Auge zu fassen, und es gebe für den
Churer Fürstbischof deshalb nur ein Entweder-Oder: persönliche
Teilnahme oder Abordnung eines Prokurators. Wäre Planta zu einem dieser

Schritte nicht bereit, erwecke er den Verdacht, bewusst vom Konzil
fernzubleiben!67 Auf dieses Schreiben hin konnte Planta nicht mehr
länger ausweichen. Durch Mandat vom 15. Juni 1562 an das Konzil
ernannte er den Abt von Einsiedeln, Joachim Eichhorn, Gesandten der
Prälaten aus der katholischen Eidgenossenschaft, zu seinem Prokurator68

am Konzil und versprach, alles was Eichhorn an der Kirchenversammlung

tue, zu bestätigen69. Von einer persönlichen Teilnahme hielt
er sich «wegen der Lage seines Bistums in medio Nationis pravae, die es

an den Rand des Unterganges gebracht habe»70, entschuldigt. Doch
infolge der Erkrankung und frühzeitigen Heimreise Eichhorns war die
Prokuratur des Abtes für den Bischof von Chur faktisch nur von kurzer
Dauer.71

Am 1. April 1563 schliesslich erschien Nuntius Volpe persönlich
am Konzil; seine Ankunft zeigte er Bischof Planta am 22. April an.72

Darin bedauerte der Nuntius, in Trient weder den Bischof noch seinen
Prokurator zu treffen. Die Legaten und andere würden immer wieder
nach dem Grund seiner persönlichen Abwesenheit fragen, denn manche

seien von viel weiter her angereist, als es dem Churer Oberhirten
Mühe kosten würde. Diese erneute Mahnung konnte Planta nicht
unberührt lassen. Ein Bote aus Chur erschien im Mai in Trient. Dieser
entschuldigte die Abwesenheit des Churer Bischofs und überbrachte
dem Nuntius ein Schreiben Plantas, worin der Bischof die Prokuratur
dem Nuntius oder einem «gewissen Frate» übertrug!73 Auf Anraten
der Konzilslegaten übernahm Volpe die Prokuratur selbst, was er Thomas

Planta am 1. Juni 1563 brieflich mitteilte.74 Volpe unterzeichnete
die Konzilsakten bei der Beendigung des grossen Reformkonzils pro
me etprocuratorio nomine Reverendissimi Domini Thomae Plantae epi-



Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 453

scopi CuriensisP5 Mit der Unterzeichnung der Konzilsdekrete endete
die Prokuratur Volpes für den Churer Bischof.

Am 16. Oktober 1564 übersandte Volpe aus Como dem Churer
Oberhirten die neugedruckten, authentisch korrigierten Konzilsdekrete,

die er aus Rom erhalten hatte, ebenso das Edikt Phlipp II. vom 17.

Juli 1564, womit der König das Konzil für alle seine Länder ratifiziert
hatte.76 Die Durchführung der Inhalte einzelner - vor allem der
Reformdekrete - war nun Sache des Churer Bischofs in seiner Diözese.
Thomas Planta hatte hierfür keine Gelegenheit mehr. Am 28. April
1565 starb er in Chur an einer fieberhaften Erkrankung.

3.3 Wertung und Ausblick
Wenn es Fürstbischof Thomas Planta mit der Kirchenreform

wirklich ernst gewesen wäre - Johann Georg Mayer spricht in seinem

Urteil über Plantas Hirtentätigkeit vor allem vom Mangel an Entschiedenheit

und Festigkeit bezüglich des katholischen Glaubens und des

geistlichen Wohls der Diözese77, «hätte ihm damals ein genügend
zahlreicher, geistig und sittlich auf der Höhe stehender Klerus gefehlt, der

unbedingt nötig war»78, um die nun erst einmal auf Papier festgehaltenen

Reformdekrete des Konzils in die Tat umzusetzen. Ebenso waren
das Fehlen der dazu notwendigen Einigkeit im Churer Domkapitel und
das zu enge freundschaftliche Verhältnis des Bischofs Planta zu einzelnen

Prädikanten Gründe der beginnenden Verzögerung einer
grundlegenden geistig-geistlichen Gesundung der Diözese.

Erst durch das zum Teil energische Eingreifen der späteren
Nuntien79, vor allem aber durch reformwillige Vertreter im Domkapitel80,
die den auf Thomas Planta folgenden Fürstbischöfen Beat à Porta
(1565-1581) und Peter II. Rascher (1581-1601) in der Reformarbeit
helfend zur Seite standen, und nicht zuletzt durch Kardinal Carlo
Borromeos Besuch und Visitation in der Mesolcina 158381 konnte in der
zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts der Weg zur Katholischen Reform
im Bistum Chur allmählich geebnet werden. Die folgenden Ausführungen

sollen dies in der hier gebotenen Kürze verdeutlichen.

4. Das Ringen um eine Annahme der tridentinischen
Reform im Bistum Chur

Obwohl die Rechtsgültigkeit und Verbindlichkeit der Dekrete
eines Allgemeinen Ökumenischen Konzils der Kirche, die von den am
Konzil versammelten Hirten angenommen und vom Papst bestätigt
und promulgiert sind, keineswegs von der Annahme und Publikation in
den einzelnen Ländern abhängt, darf hier erwähnt werden, dass die
katholische Eidgenossenschaft durch ihre Vertreter Melchior Lussy und
Abt Joachim Eichhorn die Beschlüsse des Konzils von Trient als ganze
1564 annahmen.82 Am 10. April 1565 schlössen die fünf Orte mit Papst



Bündner Monatsblatt, Heft 6,1995 454

Pius IV. sogar ein Bündnis, das den primären Zweck verfolgte, die

Durchführung der tridentinischen Reformbeschlüsse in den katholischen

Gebieten der Eidgenossenschaft sicherzustellen, sekundär Rom
zu finanzieller Hilfe und Schutz gegenüber den katholischen Orte
verpflichtete, welche ihrerseits dem Papst militärischen Schutz zusagten.
Weniger günstig verliefen dagegen die Voraussetzungen für baldige
tridentinische Reformen im Bistum Chur.

Der nach dem Tod Bischofs Thomas Planta am 23. Mai 1565 neu
gewählte Churer Oberhirte, Beat à Porta (1565-1581)83 stammte nicht
aus dem Gotteshausbund, sondern seine Familie kam aus Davos, dem

Zehngerichtebund. Nach der Wahl à Portas erhob sich unter Einfiuss
des Gotteshausbundes eine kleine Minderheit und stellte Bartholomäus

von Salis zum Gegenbischof auf, der sich mit seinem Anhang
des bischöflichen Schlosses in Chur bemächtigte. Natürlich wandten
sich beide Parteien um Unterstützung ihrer Kandidaten an Kaiser und

Papst. Pius IV bestätigte am 24. August 1565 Beat à Porta als rechts-

mässig gewählten Nachfolger Plantas, und im November 1565 empfing
dieser in Rom die Bischofsweihe. Doch erst am 2. Januar 1567 konnte
Beat à Porta nach erfolgreichen Vermittlungen der Eidgenossenschaft
beim Gotteshausbund in der bischöflichen Residenz Wohnsitz nehmen.

::

Fürstbischof
Beat à Porta
(1565-1581)
(Bischöfliches
Schloss Chur/
Photo: A. Fischer)



Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 455

Das Bistum war aber durch diesen Streit und infolge der verschwenderischen

Haushaltung von Salis' dem Ruin nahe. Ebenso war der Konflikt

zwischen Gotteshausbund und Bischof keineswegs beigelegt. Vier
neue Artikel seitens des Gotteshausbundes vom 22. November 1574,

wonach der Churer Bischof diesen Bund als seinen Schutz- und Schirmherrn

anzuerkennen hatte84, löste neue Streitigkeiten aus, denn der
Bischof verweigerte den geforderten Eid auf diese anmassenden

Forderungen, da sie eine völlige Umkehrung ursprünglicher Rechtsverhältnisse

bedeuteten85. Noch im selben Jahr sah sich der Bischof gezwungen,

auf seine Feste Fürstenburg im Vintschgau auszuweichen, und

weigerte sich fortan unter solchen Umständen in die Residenz nach
Chur zurückzukehren. Daraufhin setzte der Gotteshausbund 1579

einen protestantischen Hofmeister für die Verwaltung der bischöflichen
Güter ein, der dem Bischof seine Einkünfte sperrte. 1580 erklärte sich
Beat à Porta unter Druck des Nuntius zur Resignation bereit, da er dem
Befehl, nach Chur zurückzukehren, weder Folge leisten wollte noch
konnte.86

Es liegt auf der Hand, dass angesichts dieser Wirren «die
Voraussetzungen für eine Reform denkbar schlecht waren»87. Diese Bemerkung

ist durchaus zutreffend, doch darf die Durchführung von Reformen

nicht allein von der Person des Churer Bischofs abhängig gemacht
werden. Uneinigkeit im Domkapitel88, die gegenwärtige konfessionell
und politisch gespannte Lage der III Bünde als auch der unermüdliche
Einfiuss der Prädikanten gegen den katholischen Glauben und seiner

Repräsentanten müssen als Gründe genannt werden. Gerade aufgrund
der gespannten Lage kam eine von Bischof Beat à Porta mit Hilfe des

Grafen Jakob Hannibal I. von Hohenems (1530-1587) 1568 in Feldkirch

geplante Abhaltung einer vom Konzil von Trient geforderten
Diözesansynode nicht zustande.89 Dass Beat à Porta selbst der dringenden

geistig-geistlichen Erneuerung in seiner Diözese keineswegs
entgegenstand, zeigen die lobenden Worte Pius V für Portas Bemühungen, die
tridentinischen Dekrete in seiner weitreichenden Diözese zu veröffentlichen.90

Ebenso wissen wir, dass Beat à Porta gewillt war, die ganze Diözese

zu visitieren. Eigens erliess Papst Pius V hierfür bereits am 10. März
1571 ein Breve an die katholischen Orte der Eidgenossenschaft mit der
Bitte, den Churer Bischof in seinem beispielhaften Vorhaben einer
umfassenden Diözesanvisitation tatkräftig zu unterstützen.91 Doch sowohl
auf Bündner Boden als auch im Vorarlberg und Vintschgau stiess Beat
à Porta bei Ankündigung der bevorstehenden Visitation auf heftigen
Widerstand seitens seines Klerus.92

Am 24. März 1578 berichtet Beat à Porta von Fürstenburg aus in
einem längeren Schreiben an die katholischen Orte nach Luzern über
die erbärmlichen Zustände in Bünden und den umliegenden Gebieten
seiner Diözese. Sein Urteil lautet entsprechend:



Bündner Monatsblatt, Heft 6,1995 456

Jeder selbst Bapst vnnd Bischoffvnnd Landsherr sin will, niemand

mer für ein Schäfle gehalten werden, vß Schäfler nit allein Böckler, sonder

gar zuo wölffen, Bären vnnd wilden Schwynen gerathen. Vnnd ist
auch die ergernuß, muotwül vnnd vngehorsam, nit allein vnder den Ley-
en, vnnd den lichtfertigen pfaffen verpliben, sonder auch in die wenig
überblibnen Closter vnder Apt vnnd Religiösen... Ja, in unserem Dom-
cappitel selbst, das wie vormals auch iezt noch beider gefunden, die vmb
ires unhangs vnnd fründtschafft willen, vonn vnns nit mögen zuo gebiir-
licher Zucht vnnd gehorsam gebracht werden, vnnd umb ir Veberfarung
recht gestraft.93

Die unmissverständliche Sprache des Briefes zeigt in aller
Deutlichkeit, welchen politischen und innerkirchlichen Missständen seit der
Mitte des 16. Jahrhunderts der Churer Bischof ausgesetzt und wie
schwer deshalb eine Durchsetzung tridentinischer Reformen zu
verwirklichen war.

Das Ringen im Bistum Chur um die Annahme der Reformbeschlüsse

des Konzils von Trient zeigte unter den Nuntien Feliciano
Ninguarda94 und Giovanni Francesco Bonhomini95 erste erfolgreiche
Resultate. Die durch Ninguarda wachgerufene und durch Dompropst
Nikolaus Venosta (1576 von Beat à Porta zu seinem Stellvertreter in
Chur ernannt) unterstützte Reform im Domkapitel96 wollte Bonhomini

«mit allen ihm zur Verfügung stehenden Mitteln» durchsetzen, um
die Dignitäre selbst für eine umfassende geistig-geistliche Erneuerung
bei Klerus und Volk dieser weitreichenden Diözese zu rüsten, bezeichnete

er doch 1581 die Lage des Bistums in temporalibus et spiritualibus
immer noch als desolat. Um seine Reformpläne mit grösserer Gewissheit

durchsetzen zu können, sah er es von Nutzen, auch den
Gotteshausbund zu gewinnen, der am 18. November 1580 in einem Abschied
plötzlich eine reformfreudige Haltung anzunehmen schien:

Item hat man geordiniert, das die tumherren, samt der übrigen
priesterschaft diser lobichen stift Chur, sich in irer religion und diensten

fleissig haltind, nach vermag irer pflichten, sich ouch eines erbaren und
züchtigen wandeis beflissind, ire concubinen und anere Unordnungen
abschaffind, damit vorus die eere Gottes gefürderet, und mengklichen ein

gut christenlich exempel vorgfürt werde, dan so sy von dergleichen unor-
denlichen sachen, wie leider bishar gebrucht worden, nit anstan wurdend,
verhalt gmein Gottshus inen selbst vor ein ernstlicher insechen zu tun.91

Was hier der Gotteshausbund forderte, deckte sich zwar weitgehend

mit den früheren Forderungen des Nuntius Ninguarda für das

Domkapitel. Doch der Gotteshausbund dachte vielmehr «an eine
Reform durch die weltliche Obrigkeit, wohl auch um seine Ansprüche
hinsichtlich der Wahlrechte besser rechtfertigen zu können»98. Der
Gotteshausbund hatte aufs ganze gesehen kein wirkliches Interesse, die
kirchliche Reform im Geiste des Trienter Konzils zu fördern; es lag ihm



Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 457

nur daran, seinen Einfiuss auf die Leitung des Hochstiftes zu behaupten

und wenn immer möglich noch auszuweiten. Mit diesem Hintergedanken

entschloss sich der Gotteshausbund, Bonhomini die Vermittlung

zwischen Bund und Bischof zu übertragen.99 Trotz dieses nicht
ungefährlichen Zusammenspiels gelang es Bonhomini vorab im
Domkapitel100, aber auch beim Diözesanklerus101 die Reformarbeit voranzutreiben.

So ermahnte er den Dompropst Venosta als Stellvertreter des

Bischofs dafür besorgt zu sein, «dass alle Geistlichen der Diözese, die
ein Benefizium besassen und die heiligen Weihen empfangen hatten,
ein echtes priesterliches Leben führten»102. Ebenso hatte er zu sorgen,
dass sich keine Konkubine(n) mehr bei einem Priester aufhielt(en).
Des weiteren sollten auch gegen die weitverbreitete Trunksucht bei
Klerikern Massnahmen ergriffen werden. Bei Nichtbeachtung des

Gebotenen wurden hohe Geldstrafen festgelegt, ja sogar mit Suspension
vom priesterlichen Dienst gedroht. Bonhominis Einsatz, obwohl mit
manchen gefährlichen Kompromissen verbunden - so vermochte er
dem gewaltigen Einfiuss des Gotteshausbundes, der am 3. Juni 1581 Peter

Rascher als Bundesangehörigen quasi zum neuen Churer Bischof
(1581-1601) erzwang, nicht entgegenzuwirken -, war nicht umsonst.
Das Endziel, einen Reformbischof der vielbedrängten Diözese als Hirten

voranzustellen, war zwar noch nicht erreicht, aber die Bestrebungen

dieser beiden Nuntien, Niguardas und vor allem Bonhominis, waren
darauf gerichtet, über Domherren zu verfügen, deren ganzes Leben,
Denken und Handeln den Forderungen des Tridentinums entsprachen.
Dieser «Hilfe von aussen» ist es somit letztlich zu verdanken, dass ab

1590 dem Churer Bischof Peter Rascher ein reformwilliges Domkapitel
helfend zur Seite stand und ihn selbst von der Notwendigkeit einer
geistig-geistlichen Gesundung und Erneuerung bei Klerus und Volk
überzeugte.103 Der Weg zum endgültigen Durchbruch war geebnet.

1601 begann schliesslich im Bistum Chur nach einer mehr als

einem halben Jahrhundert dauernden Phase des Ringens um Teilnahme
am Konzil von Trient und Annahme der dort beschlossenen
innerkirchlichen Reform mit Fürstbischof Johann V. Flugi als ersten
Reformbischof (1601-1627) die eigentliche Zeit der Katholischen
Reform.

1 Karl Rahner/Herbert Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, Freiburg Anmerkungen
1987,235 (UR, 6).

2 Vgl. hierzu Konrad Repgen. «Reform» als Leitgedanke kirchlicher Vergangenheit

und Gegenwart, in: RQ 84 (1989), 5 -30.
3 Hubert Jedin, Kleine Konziliengeschichte, Freiburg 1986, 85.
4 Die Berufungsbulle Initio nostri huius pontificatus. datiert vom 22. Mai 1542,

wurde erst am 29. Juni desselben Jahres veröffentlicht.
5 Über die Anfänge der Katholischen Reform in Rom unter Papst Paul III. und

den langen Weg bis hin zur Eröffnung des Konzils von Trient vgl.: Hubert
Jedin, Geschichte des Konzils von Trient I, Freiburg 1951; ders. (Hrsg.), Hand-



Bündner Monatsblatt, Heft 6,1995 458

buch der Kirchengeschichte IV, Freiburg 1967, 476-486; ders., Kleine
Konziliengeschichte, 81-87.

6 25 Sitzungen vom 13. Dezember 1545 - 4. Dezember 1563 in drei Tagungsepochen:

1.-8. Sitzung in Trient 1545-1547; 9.-11. Sitzung in Bologna 1547 (sämtliche

unter Papst Paul III.), 12.-16. Sitzung 1551/52 (unter Papst Julius III.);
17.-25. Sitzung in Trient (unter Papst Pius IV).

7 Bereits der erste Satz im ersten Reformdekret nennt offen den Zerfall kirchli¬
cher Disziplin und der Sitten sowohl beim Klerus als auch beim Volk selbst:

«(Synodus) ad restituendam collapsam ecclesiasticam disciplinam, depravatos-
que in clero et populo christiano mores emendandos se accingere volens» (Sessio

6, de réf. c. 1; zitiert in Ludwig Pastor, Geschichte der Päpste VII, Freiburg

131957,283.
8 Johann Georg Mayer, Geschichte des Bistums Chur II, Chur 1917,189.
9 Theodor Schwegler, Geschichte des Bistums Chur, in: Helvetia Christiana. Die

Bistümer der Schweiz. Bistum Chur I, Kilchberg-Zürich 1942, 42.
10 Vgl. hierzu Oskar Vasella, Bischöfliche Kurie und Seelsorgeklerus im Bistum

Chur. Nach Briefen aus dem Beginn des 16. Jahrhunderts, Sonderdruck aus
ZSKG 1938 (Heft II/III); ders., Reform und Reformation in der Schweiz. Zur
Würdigung der Anfänge der Glaubenskrise, Münster 1958 (KLK 16). 24-48.

11 Helvetia Christiana. Bistum Chur I, 42.

Norbert Brox u.a. (Hrsg.), Die Geschichte des Christentums VIII: Die Zeit
der Konfessionen (1530-1620/30), Freiburg 1992, 431.

Vgl. hierzu Giusep Capaul, Das Domkapitel von Chur 1541-1581. Ein Beitrag
zur Geschichte seiner Reform, Disentis 1973, 30-37.
Capaul, Domkapitel, 30.

Zu seiner Person vgl. Capaul, Domkapitel, 66-68; HS 1/1, 553.

DKA, Mappe 9.

Hierzu, aber auch zu den bereits aufgezählten Punkten vgl. Capaul, Domkapitel,
31-36.

Capaul, Domkapitel, 36.

Capaul, Domkapitel, 37.

Nach der endgültigen Eröffnung des Konzils am 13. Dezember 1545 wiederholte

Papst Paul III. seine schriftliche Einladung aus dem Jahre 1543 in einem
Schreiben vom 11. April 1546 sowohl an die Prälaten als auch an die Räte der
einzelnen katholischen Orte der Eidgenossenschaft. Darin betont der Papst,
dass bereits aus Frankreich, Spanien und Italien etliche Bischöfe in Trient
weilten. Der Eidgenossenschaft würde es deshalb schlecht anstehen, wenn sie,
die doch in der Nähe des Konzilsorts wohnten, nicht an den Verhandlungen
teilnähmen Idcirco a vobis tanto studìosius excipi et ad effectum deduci
debet, quanto ipsum Consilium apertum celebrarìque ceptum Gallicis et Hispa-
nis ac Italis praelatis et aliis in dies confluentibus frequens iam est, ita ut vos sub-
puderepossit, tam vicinos, tam longinquis in conveniendo fuissepigriores...).
Vollständig abgedruckt in Johann Georg Mayer, Das Konzil von Trient und
die Gegenreformation in der Schweiz I, Stans 1901,18-19.
Der Rat von Zürich legte die päpstliche Einladung zum Konzil den Prädikanten
zur Begutachtung vor. Heinrich Bullinger, der Nachfolger Zwinglis am
Grossmünster, verfasste folgende schriftliche Antwort: ...Es ist aber den Predigern
der Stadt Zürich weder genehm noch gelegen, auf des Papstes Forderung in das

vermeinte Konzil gen Trient zu kommen, denn alle Päpste von Leo X. an bis auf
den jetzigen Paul III. haben unsere Lehre, die wir aus dem wahrhaften, ewigen,
unüberwindlichen Worte Gottes in den Kirchen der Stadt Zürich predigen, als

Ketzerei verdammt und uns, derselben Lehre Prediger, als Ketzer verbannt und
verworfen... (zitiert in Mayer, Gegenreformation I, 20). Bullinger beschuldigte
das einberufene Konzil deshalb als parteiisch, da dort die Kläger zugleich die
Richter seien, versammelt, um die neue Lehre auszurotten. Diese kräftige Ant-

12



Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 459

wort Bullingers gibt die Einstellung der Neugläubigen in der ganzen damaligen
Eidgenossenschaft wieder. Des weiteren trug das im Juni 1546 geschlossene
Bündnis zwischen Papst und Kaiser gegen die Mitglieder des Schmalkaldischen
Bundes und gegen alle Neugläubigen zur aussichtslosen Lage bei, die
Protestanten doch noch ans Konzil zu bringen. Auf einer Versammlung der vier
protestantischen Städte - Zürich, Basel, Bern und Schaffhausen - am 10. Dezember
1548 in Basel waren sich die Vertreter derselben einig, «weder das Konzil zu
besuchen noch demselben zu gehorchen» (Mayer, Gegenreformation 1,25).
Zum ganzen vgl. Theodor Schwegler, Die Beteiligung der Schweiz am Konzil
von Trient, in: Georg Schreiber (Hrsg.), Das Konzil von Trient. Sein Werden
und sein Wirken, Bd. I, Freiburg 1951, 463-472; Mayer, Gegenreformation I,
7-36; Duri Blumenthal, Die Drei Bünde 1535 bis 1565. Unter besonderer

Berücksichtigung der Bündnisverhandlungen mit Frankreich und Mailand,
Zürich 1990,155-164.
Zur Person des Bischofs Christoph Metzler vgl. Capaul, Domkapitel, 70-71;
HS 1/2, 398-401.
Vgl. dazu Remigius Bäumer, Konstanz und das Tridentinum. Um die Teilnahme

der Bischöfe und Äbte des Bistums Konstanz am Konzil von Trient, in:
FDA 100 (1980), 254-276.
HS 1/2,399.
CT VII/1,316,455; CT VII/2,311-314 (Sententia super articulispoenitentiae et

extremae unctionis, 13. Nov 1551); CT VII/2, 339, 408, 649-657 (Sententia
super articulis de missa et ordine, 11. Januar 1552); 681-682 (Quaestio, an Christus

se ipsum incena obtuterit, Januar 1552).
Zur Person des Bischofs Thomas Planta vgl. ausführlich Mayer, Chur II;
98-122; ebenso HS 1/1,494-495; Capaul, Domkapitel, 74-75.
Zu Bartholomäus von Salis vgl. HS 111, 496; Capaul, Domkapitel 90.

Vgl. hierzu das Schreiben des Papstes Julius III. an die III Bünde vom 18. Juli
1551, z.T. in deutscher Übersetzung abgedruckt in Mayer, Chur II; 102.

HS 1/1,41.
31 Die Acta Concilii Tridentini verzeichnen für den 29. Oktober 1551: eadem

die applicuit Thomas de Plantas Episcopus Curiensis in Rhetia natione Svitensis,
zitiert in Mayer, Gegenreformation I, 33.

32 Vgl. HS III/1.2,1326-1328. -1543 und wieder 1551 erhielt auch Abt Diethelm
die Aufforderung zur Teilnahme am Konzil von Trient, denen er aber nicht
persönlich nachkam. 1562 wurde der Pfarrer von Gossau SG, Florian Flerch,
dem Vertreter der eidgenössischen Prälaten als Begleiter in die Konzilsstadt
mitgegeben.

33 Vgl. HS III/l.l, 572-573.
In seinem Vollmachtsbrief betont Eichhorn, dass er durch evidente gesetzliche
Hindernisse abgehalten werde, selbst in Trient zu erscheinen. Deshalb
möge der Churer Bischof in seinem Namen dem Konzil beiwohnen, für den

Abt Anträge in die Versammlung einbringen und allem zuzustimmen, was zur
wirklichen Besserung der Kirche und zum allgemeinen Frieden diene. Vgl.
hierzu Ambrosius Eichhorn, Episcopatus Curiensis in Rhaetia sub Metropoli
Moguntina chronologice ac diplomatice, St. Blasien 1797, Cod. prob., 169.

Basiert besonders auf den 6 Artikeln vom 6. August 1541; abgedruckt bei
Johann Anton Fetz, Die Schirmvogtei des Hochstiftes Chur und die Reformation.

Ein Beitrag zur Reformationsgeschichte Graubündens, Luzern 1866,
Beilagen X, 169-172.
Konzilsbeschlüsse der zweiten Tagungsperiode lat./dt. abgedruckt in Wilhelm
Smets (Hrsg.), Des hochheiligen ökomenischen und allgemeinen Concils von
Trient Canones und Beschlüsse nebst den darauf bezüglichen päpstlichen Bullen
und Verordnungen, Bielefeld u.a. 1869 (fototechnischer Nachdruck, erschienen
bei Sankt Meinrad Verlag für Theologie, Christian Esser, Sinzig 1989), 55-92.

30

34



Bündner Monatsblatt, Heft 6,1995 460

37 Vgl. Karl Fry, Nuntius Giovanni Antonio Volpe und die Konzilsverhandlun¬

gen mit den III Bünden, in: ZSKG 26 (1932), 48-58.
38 Wortlaut der Bulle im Smets, Canones und Beschlüsse, 92-95.
39 Zu Volpes Person und Tätigkeit vgl. HS 1/1, 41-42; HS 1/6, 187-188 (Litera¬

tur!).
40 Von Papst Pius IV am 25. März 1560 zum Nuntius ernannt. - Vgl. ausführli¬

cher Karl Fry, Giovanni Antonio Volpe. Seine erste Nuntiatur in der Schweiz
1560-1564 (Freiburger Veröffentlichungen aus dem Gebiet von Kirche und
Staat, hrsg. von Ulrich Lampert), Bd. I, Fribourg 1931; ders., Giovanni Antonio

Volpe Nuntius in der Schweiz. Dokumente Bd. I: Die erste Nuntiatur
1560-1564, Firenze 1935 (Fontes Ambrosiani IX). Darin besonders Nr. 106

(Pius IV an Volpe, Rom 23. Juli 1560): Volpe wird zu den Eidgenossen und
Bündnern als legatus de latere für ihre Stamm- und Herrschaftsgebiete
gesandt. Der Anfang des Schreibens lautet:
Cum nos hodie te ad dilectos filios Helveticos et Rhetos, necnon universas Ci-
vitates, dioceses, terras, iurisdictiones, domina et loca quecunque eisdem Helve-
tiis et Rhetis mediate vel immediate subiectas et subiecta pro nunnullis nostris
Romane ecclesie ac orthodoxe et catholice fidei totiusque reipublice Christiane
ardius negotiis nostrum et Apostolice Sedis vom potestate Legati da Latere Nuntium

duxerimus destinandum:...
Ein Brief Volpes vom 31. August 1560 an Carlo Borromeo belegt, dass Volpe
dieses Ernennungsschreiben am 27. August 1560 von Rom erhalten hatte (vgl.
Fry, Dokumente I, Nr. 120).
Vgl. des weiteren ders., Giovanni Antonio Volpe Nuntius in der Schweiz.
Dokumente Bd. II: Die zweite und dritte Nuntiatur 1565-1588, Stans 1946 (Fontes

Ambrosiani X); ders., Die zweite und dritte Nuntiatur des G.A. Volpe, in:
ZSKG 39 (1945), 1-32. 81-110.

41 Der damals amtierende Bischof von Sitten, Johann Jordan (1548-1565), liess
sich auf dem Konzil durch Jean Miles, Abt des Augustiner-Chorherrenstiftes
St-Maurice vertreten, welcher im Mai 1562 in Trient eintraf.

42 Vgl. hierzu ausführlich Mayer, Gegenreformation I, 37-80.
43 «Si era sforzato di sviluppare il sistema di alleanza dei cantoni cattolici e aveva

convinto i politici più eminenti della necessità di applicare le riforme decise dal
concilio di Trento» (HS 1/6,187).
Endlich nach 17jährigem Tauziehen seit der Eröffnung des Konzils 1545 wählten

sie sieben katholischen Orte auf der Tagsatzung vom 19. Februar 1562 in
Luzern Melchior Lussy aus Stans zum Vertreter der katholischen Eidgenossenschaft

am Konzil. Der geistliche Abgeordnete, Abt Joachim Eichhorn von
Einsiedeln (1544-1569), wurde bereits am 26. Januar 1562 von den in
Rapperswil versammelten Äbten, Pröpsten und anderen kirchlichen Würdeträgern
(kein Bischof war anwesend!) bestimmt (Fry, Volpe. Dokumente, Nr. 373; das

Kreditiv für Joachim Eichhorn ist vollständig im lat. Wortlaut abgedruckt in
Mayer, Gegenreformation 1,50-52). Lussy und Eichhorn brachen am 4. März
1562 in die Konzilsstadt auf. Nuntius Volpe berichtet hierüber von Altdorf aus

am 5. März in einem Brief an Carlo Borromeo. Darin heisst es u. a.:
Lodato sia Dio, poiché con l'aiuto suo ho pur inviato l'Abbate di Valdo et il Ca-

valliero Lussi al Concilio, il quali questa mattina si son partiti di qui con una
bella compagnia, forsi di 25 cavalli, et fra quattro giorni passaranno per Como,
ove ho dato ordine che segli faccia ogni sorte d'honore. Al Lussi ho dato
cinquanta scudi d'oro per il viatico, et accompagnato all'Illmo. Sr. Cardinale de

Mantova con lettere per la provisione. Manderò poi per le prime un conto
d'alcune spese stravaganti per che V.S. Illma. me il faccia rimettere con il 50 scudi.

Ad espugnare questa rocca ho fatto le forza d'Hercole, et usato patienza di Job
(Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 405).
Wir kennen Abt Eichhorn auch als Verfasser einer schriftlichen Eingabe vom



Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 461

17. April 1562 ans Konzil über die Residenzpflicht der Bischöfe (CT VIII,
459). Des weiteren existiert in der Stiftsbibliothek Einsiedeln eine
handschriftliche Abhandlung des Abtes fürs Konzil über das Fegfeuer (Cod. 66,

2r-21v). Vgl. auch Raimund Tschudi, Das Kloster Einsiedeln unter den Äbten
Ludwig II. Blarer und Joachim Eichhorn 1526-1569, Einsiedeln 1946, 182-
195.

Lussy wie Eichhorn blieben als Vertreter der katholischen Eidgenossenschaft
aber nicht bis zum Abschluss des Konzils am 4. Dezember 1563 in Trient.

44 Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 44.
45 Fry, Konzilsverhandlungen, 36; HS 1/6.187.

Wörtlich heisst es in der Instruktion: Poi, perché Voi, come vicino, potete fa-
cilemente haver informatione et notitia degli humori et costumi di quella natio-
ne, essendo massime conosciuto et amato da qualch'uno di loro per essere in
qualche parte loro pastore (Fry, Volpe. Dokumente I, 44).

46 Vgl. Constanz Jecklin, Materialien zur Standes- und Landesgeschichte Gemeiner

III Bünde 1464-1803. Regesten, Basel 1907, Nr. 701; Texte, Basel 1909, Nr.
272.

47 Vgl. Traugott Schiess (Hrsg.), Bullinger Korrespondenz mit den Graubündnern

II. Teil (April 1557 - August 1566), Basel 1905 QSG XXIV), Nr. 116.
48 Vgl. Caspar Wirz (Hrsg.), Bullen und Breven aus Italienischen Archiven

1116-1623, Basel 1902 QSG XXI), Nr. 377.
49 Fry, Konzilsverhandlungen, 38-39.
50 Fry, Konzilsverhandlungen, 39.
51 In einem Schreiben vom 29. November 1560 aus Altdorf an Carlo Borromeo

äussert sich Volpe diesbezüglich sehr deutlich: Quanto all'andare alla Dieta de

Grisoni, io non so come fosse opportuno, non mi si dando spetial negotìo da

trattare con loro, et concorrendo il tempo della loro Dieta con quella di Bada,
alla quale crederò (come l'ho scrìtto) di dover andare. In tutti li casi non mi
sarebbe sicuro l'andarvi senza salvocondotto, per la qualità degli humori, et

per haver essi qualche sospitione ch'io semini discordie contra Luterani, cosa
che è divulgata da Claronesi, per acquistarsi amici (Fry, Volpe. Dokumente I,
161).

52 Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 163,165.
53 Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 163.
54 Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 172.
55 Jecklin, Regesten, Nr. 756.
56 Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 332.
57 Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 189; Jecklin, Regesten, Nr. 759; abgedruckt in

QSG XXI, Nr. 395.
58 Fry, Konzilsverhandlungen, 45.
59 Jecklin, Texte, Nr. 321.
60 Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 272.
61 HBLS V (1929), 755.
62 Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 439.
63 Fry, Konzilsverhandlungen, 52.
64 Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 380.
65 Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 472. - Er schreibt wörtlich:

Gli Illustrissimi Signori Legati di Trento mi scrivono che'l Cavallier Ruginelli
ha loro messo certi partiti inanzi di pratticare con alcuni della Lega Grisa, la

quale è solamente la terza parte de Grisoni, nella quale parte sono Catholici,
essendo gli altri Luterani (dies gilt nicht in diesem absoluten Sinn, denn der
Gotteshausbund war zu einem nicht unbedeutenden Teil katholisch!), che anco essa

Lega mandi Ambasciatori al Concilio, et che in questo non si spenderà il nome
di Nostro Signore. Però essi Signori Legati hanno rimesso il detto Ruginelli a

me, il quale m'ha scritto che questo è suo disegno, et che farà et tentarà ogni via,



Bündner Monatsblatt, Heft 6,1995 462

seben, come scrìve, questa cosa è difficilissima et fuori di speranza. Però non
scende a particolari disegni. Io ci ho scritto che m'avvisi con quale modo et mezzi

et per quali persone pensa a questo, et che m'avvisi del tutto. Fin ad hora non
intendo altro. In questo fatto non conosco via d'arrivarci, perché la Lega Grisa
è una sola delle tre di Grisoni, nella quale seben vi sono molti Catholici loro
sospettissimi non conosco qual speranza vi possa essere, né qual persona s'arri-
schiarà fra loro di parlarne; et è anco avvertir che seben non s'interponesse il
nome di Nostro Signore in questo, nondimeno tutti concorreranno a credere che

questa prattica fosse a conto di Sua Beatitudine, cosa che sarebbe comportabile
quando vi si videsse con questo mezzo via di quadagnarli. Tutta volta quando
intenderò li suoi disegni, vederò se sarà cosa riuscibile, et ne participarò con
qualcuno di questi Signori.
Das Schreiben hat folgenden Wortlaut:
Ets, spero Te, qui proximus Tridenti, de frequentissima ibidem Episcoporum et

legatorum codione certiorem factum esse, neque Te, cuius pietas et religio mihi
dudum perspecta est, mea hortatione ut eo accédas egere: nolui tamen meo officio

et propensae in Te voluntati desse, quin Te admonerem, Synodum esse

frequentissimam, ibidem confluentibus ex remotissimis provinciis Episcopis et

Principum legatis. Accessere etiam Abbas Heremitarum, et consul Underwal-
densis ab Helvetiis legati decreti. Synodus coepta est more institutoque maio-
rum, aliquot senatusconsulta facta, negotium urgetur, et procedit quotidie opti-
me. Quae nolui ut nescires.

Itaque si Te colliges, quod confido Tefacturum, officio Tuo et Ecclesiae spero Te

non defuturum.
Omnes enim nostri ordinis eo proficisci tenemur more et exemplo maiorum
legibus edicto Pontificis, demum iureiurando, quod cum ad episcopatum inau-

guraremur praestitimus. Sed ne Tibi longìori epistola sim molestus, iam finem
faciam. Hoc tantum non praeteriens, me Tuae dignitatis et existimationis gratia
molestissime laturum esse, sì intelligam Episcopos remotissimo (quod certe
futurum est ni properes) Te profectionis celeritate antevertisse.

Cupio es Uteris Tuis intelligere quid facturus sis, ut pietatem et religionem Tuam

possim pro studio et observantia in Te mea Summa Pontifici commendare. Vale.

Uraniae, VI Id. Martii 1562

(Abgedruckt in Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 413.)
Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 447.

Vgl. Klaus Ganzer, Vertetung der Gesamtkirche auf dem Konzil von Trient?
Die Stellung der Prokuratoren abwesender Bischöfe auf der dritten Tagungsperiode

des Konzils (1562-1563), in: Ecclesia militans. FS für Remigius Bäumer

Bd. I, Paderborn 1988,253-277.
Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 493; ebenso in: BAC, Cartular M, 30; gedruckt
bei Eichhorn, Episcopatus Curiensis. Cod. prob., 170 (Nr. 140); ebenso bei
Fetz, Schirmvogtei, 176-178. - Hier wie auch bei Eichhorn datiert mit dem 10.

Juni 1562.

Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 493.
71 Abt Joachim Eichhorn reiste am 6. August 1562 aus Trient ab. Anfang Okto¬

ber 1562 wurde er von St. Gerold aus in einer Sänfte nach Einsiedeln getragen.
Erst am 13. Dezember 1563 brach er getrennt von Lussy wieder in die
Konzilsstadt auf, vernahm aber bereits in Feldkirch die Kunde vom Abschluss des

Konzils (vgl. Stiftsarchiv Einsiedeln, Fasz. 3 (I): Bericht über die letzte Reise).
72 Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 621.
73 Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 631.
74 Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 632.
75 CT IX, 1116.
76 Fry, Volpe. Dokumente I, Nr. 732.
77 Mayer, Chur II, 121.

70



Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 463

78 Helvetia Christiana. Bistum Chur I, 44.
79 Nach der Einrichtung einer ständigen Nuntiatur in Luzern 1579 vermochten

die dortigen Nuntien durch ihren unermüdlichen persönlichen Einsatz und die

Unnachgiebigkeit ihrer jeweiligen Forderungen massgeblich die
Durchführung der tridentinischen Reform vorantreiben. Gleichzeitig aber stellten
die Apostolischen Nuntien «ein nicht leicht zu überschätzendes Instrument
zur Ausgestaltung des kurialen Zentralismus und zur praktischen Anwendung
des päpstlichen Primats dar, besonders in der Überwachung der Bischöfe und
Teilkirchen» (Manfred Weitlauff, Das Konzil von Trient und die tridentinische
Reform auf dem Hintergrund der kirchlichen Zustände der Zeit, in: Jahrbuch
der theol. Fakultät Luzern 1984/85, 86). Gerade in Angelegenheiten, welche
die Churer Diözese betrafen, wurden die Nuntien, oft ohne genügend Kenntnis

über die verstrickte kirchenpolitsche Situation zu besitzen, in der dieses

Bistum seit der Reformation stand, mit offenen, aber auch geheimen
Vollmachten versehen, welche die Bischofsrechte nicht wenig tangierten und so
Anlass gaben zu Auseinandersetzungen mit dem Churer Bischof. In der
Gesamtbeurteilung hingegen darf für die damalige Zeit des Ringens um die
Annahme der Reform die Arbeit der Nuntien als die entscheidende «Hilfe von
aussen» bezeichnet werden.

80 Vgl. Capaul, Domkapitel, 38-63. - Unter den Mitgliedern ragten als

«Reformkräfte» besonders hervor: Dompropst Nikolaus Venosta (1563-1596),
Domherr Balthasar Moritsch (1580-1599) und der spätere erste Refombischof
Johann Flugi. Vgl. zu den einzelnen Persönlichkeiten: Capaul, Domkapitel,
65-66.85; Albert Fischer, Biographische Notizen über Johann V Flugi bis zu
seiner Wahl zum Churer Bischof, in: BM 1 (1995), 5-29.

81 Vgl. u. a. Hedwig Bach, Karl Borromäus. Leitbild für die Reform der Kirche
nach dem Konzil von Trient, Köln 1984; Erwin Iserloh, Karl Borromäus
(1538-1584) ein Heiliger der katholischen Reform im 16. Jahrhundert, in:
Weisheit Gottes - Weisheit der Welt. FS für Joseph Kardinal Ratzinger, St. Ot-
tilien 1987, Bd. II, 889-900; Mayer, Gegenreformation I, 168-201; Carl
Camenisch, Carl Borromeo und die Gegenreformation im Veltlin mit besonderer
Berücksichtigung der Landesschule in Sondrio, Chur 1901, 108-139; Rinaldo
Boldini, Documenti intorno alla visita di San Carlo Borromeo in Mesolcina
(novembre 1583), Poschiavo 1962; Rinaldo Boldini/Cesare Santi, Quatro
centenario della visita di San Carlo Borromeo nel Moesano 1583/1983, Roveredo
1983.

82 Am 3. März 1564 erklärte Melchior Lussy im Namen der katholischen Eidge¬
nossenschaft:
Volens tamen, quod offici sui est, adimplere, spontanea animi sui voluntate ac
omnibus melioribus modo, via, causa et forma, quibus magis et melius de iure
potuit, suo proprio praefatorumque. Illustrium et potentum dominorum Helve-
tiorum et Rerumpublicarum Septem Cantonum Catholicorum respective nominibus

praefatis praedictum Sacrum Concilium ac omnia et singula decreta in eo

facta, formata, conclusa, determinata et publicata, eiusque etiam acta et actitata,
de quibus omnibus plenam notitìam se habere dixit, acceptât, illudque et illa ra-
tum, gratum et firmum ac rata, grata et firma habuit et se habere dixit, et illos
nullo unquam tempore contradicere promisit et ita tactis scripturis iuravit...
(abgedruckt in Mayer, Gegenreformation I, 133). - Gleichlautend ist die
Erklärung, welche Abt Joachim Eichhorn im Namen des gesamten Klerus der
fünf Orte (totius Cleri quinque Cantonum Helvetiorum Catholicorum) am 26.

Januar 1564 abgab.
83 Zu seiner Person und seiner Hirtentätigkeit vgl. HS 1/1,495-496; Mayer, Chur

II; 122-174; Hans Schmid, Beat à Porta, in: BM 1952, 358-366; Fetz, Schirmvogtei,

109-130; Giuseppe Godenzi, Il vescovo di Coirà Beatus à Porta
(1565-1581), in: QGI 57 (1988), 237-239.



Bündner Monatsblatt, Heft 6,1995 464

Wortlaut der vier Artikel in Fetz, Schirmvogtei. Beilagen XXIV, 209-210. -
Der folgenschwere erste Artikel lautet:
Nachdem man gemeines Gottshauß Mehr, auf außgeschribne Puncten zusammen

getragen, sey befunden, daß Unser gnediger Herr der Bischoff von Chur
Inhalts gethonen Aydts, gemein Gottshauß, fürJr Schutz- und Schirmherren
erschennen solle.
Bereits bei Bekanntwerden der Wahl Beat à Portas als Nicht-Angehöriger des

Gotteshausbundes sah dieser darin eine Missachtung seiner vermeintlichen
Schutz- und Schirmherrenfunktion gegenüber dem Hochstift:... Über dis ir
begären vnd vorgegebne brief vnd sigel sy den Pundt als ir Schutzschirmherren
vnd castenvogt verachtet vnd Beatum von Porten zu einem bischof erweit...
(StAL, Akten Bistum Chur, Schachtel Nr. 249). Wahrscheinlich zum erstenmal
tritt hier unverhüllt der anmassende Anspruch der Gemeinden des
Gotteshausbundes entgegen, Kastvogt des Bistums zu sein. - Vgl. auch BAC, Antwort

des Bischofs über die vom Gotteshausbund vorgelegten Artikel (29.
November 1574), Mappe 51.

In einem Bittgesuch des Bischofs an die katholischen Orte der Eidgenossenschaft,

worin er seine Bereitschaft aussprach, unter anderen Verhältnissen und
besserem Schutz nach Chur zurückzukehren, bemerkt Beat à Porta:
Da sie (die führenden Häupter des Gotteshausbundes zusammen mit der Sali-
schen Partei) aber so ungereimte Handlungen wider Brief, Siegel und ihre selbst

gemachten Artikel (deren sie nie keins an uns gehalten haben) handeln und heute

dies und morgen etwas anderes machen, will und nicht ratsam und tunlich be-

dunken, dass wir uns unter sie und in eine solche Gefahr begehen sollten (zitiert
in Schmid, Beat à Porta, 363).
Jürgen Bücking, Frühabsolutismus und Kirchenreform in Tirol (1565-1665).
Ein Beitrag zum Ringen zwischen «Staat» und «Kirche» in der frühen Neuzeit,
Wiesbaden 1972 Veröffentlichungen des Instituts für europäische
Geschichte 66), 97.

Papst Pius V. ermahnte in einem Schreibern vom 1. Oktober 1568 die Churer
Domherren, künftig nur solche Kandidaten zu Bischöfen zu wählen, deren
Gesinnung, Lebensführung und Gelehrsamkeit den alten Kanones und den

Forderungen des Tridentinums entsprächen, welche ernst zu nehmen und
durch sie durchzuführen seien (vgl. BAC, Mappe 1). Auch Papst Gregor
XIII. richtete am 30. April 1575 ein ernstes Schreiben an das Churer Domkapitel,

worin er die Dignitäre zu einem reinen Lebenswandel aufrief. In diesem
Schreiben kündigt der Papst an, seinen Gesandten Francesco Sporeno zu
Verhandlungen mit dem Domkapitel nach Chur bzw. Fürstenburg zu schicken.

Capaul hat recht, wenn er hierzu schreibt: «Der Augenblick war gekommen, in
dem von aussen her auf den Gang der Reform eingegriffen werden sollte, da
anscheinend der Grossteil der Domherren noch wenig Bereitschaft zur
Reform zeigte» (Capaul, Domkapitel, 39).
Capaul, Domkapitel, 38.

Wirz (Hrsg.), Bullen und Breven QSG XXI), Nr. 413. - In diesem päpstlichen

Schreiben vom 26. April 1571 heisst es u. a.:

Accepimus literas tuas, ex quibus magna cum animi nostri laetitia cognovimus,
te in publicandis per diocesim tuam Tridentini consilii decretis clericorumque
tibi subiectorum corruptis moribus emendandis coepisse id facere, quod ista,

quam tibi ab omnipotenti Deo impositam geris, persona dignum fuit quodque,
ut quamprium faceres, nos antea pro pastorali officio nostro per literas
vehementer te hortari fueramus.
Wirz (Hrsg.), Bullen und Breven QSG XXI), Nr. 393.

Die Bemerkung Jürgen Buckings in seiner bereits erwähnten Schrift (Anm.
87), Erzherzog Ferdinand und die päpstlichen Nuntien hätten den Churer
Bischof Beat à Porta immer wieder antreiben müssen, «wenigstens Ansätze



94

Als Bischof «proximus Tridenti» zur Teilnahme schwer verpflichtet 465

zu einer Reform in Form von örtlichen Visitationen in die Wege zu leiten»
(a.a.O., 98), ist zu pauschal und negativ formuliert. Zudem verkennt sie die

Schwierigkeiten und Widerstände gerade seitens des Klerus, denen der
Bischof bei einer Durchführung von Visitationen ausgesetzt war. Der Apostolische

Kommissar Francesco Sporeno muss im Zusammenhang seiner
Gespräche mit Beat à Porta auf Fürstenburg im Frühjahr 1576 auch Teile des

Vinschtgaus visitiert haben. Was er dabei antraf, waren im allgemeinen chaotische

Verhältnisse: totaler Mangel an geistlichem Wissen und religiösem Eifer,
Priesterkonkubinat und heillose Zustände in den dortigen Klöstern.

93 StAL, Akten Bistum Chur, Schachtel Nr. 249.

Vgl. Karl Schellhass, Der Dominikaner Felician Ninguarda und die
Gegenreformation in Süddeutschland und Österreich (1560-1583), 2 Bde., Rom 1939;

Mayer, Gegenreformation 1,209-224; HS 111, 43.

Am 15. April 1578 betraute Papst Gregor XII. den Bischof von Vercelli,
Giovanni Francesco Bonhomini (1572-1587), mit der Visitation und Reform der
Bistümer Novara und Como, wozu bekanntlich auch bündnerische
Untertanengebiete gehörten. Im Juni 1578 begann Bonhomini mit der Visitation des

Veltlins. Eine weitere Tätigkeit in diesem Gebiet verbot ihm aber die Regierung

der III Bünde am 2. August des gleichen Jahres. Bonhomini verwandte
sich zusammen mit Carlo Borromeo bei verschiedenen römischen Stellen für
eine ständige Nuntiatur in der damaligen Schweiz und in Bünden. Am 2. Mai
1579 wurde diese Bitte positiv beantwortet: Papst Gregor XIII. bestimmte
Bonhomini selbst zum ersten ständigen Nuntius für die Bistümer Konstanz,
Chur, Lausanne, Sitten, Basel und für alle anderen Gebiete, die den Eidgenossen

und Bündnern Untertan oder mit ihnen verbunden waren. Der Auftrag an
Bonhomini lautete, in allen diesen Teilen persönlich Visitationen durchzuführen

und die Dekrete des Trienter Konzils zu verwirklichen.
Zur Nuntiatur Bonhominis vgl. F. Steffens/Heinrich Reinhardt (Hrsg.), Nun-
tiaturberichte aus der Schweiz seit dem Concil von Trient. I. Abteilung: Die
Nuntiatur von Giovanni Francesco Bonhomini 1579-1581 (3 Bde. und Einlei-
tungsband), Solothurn - Fribourg 1910-1923 (im folgenden zitiert als NB I
etc.); HS 1/1,42-43; Mayer, Gegenreformation 1,224-291; Capaul, Domkapitel

55-63.
Vgl. ausführlich bei Capaul, Domkapitel, 39-55.

97 Steffens / Reinhardt, NB I, Nr. 955.
98 Capaul, Domkapitel, 58.
99 Steffens / Reinhardt, NB I, Nr. 955, 963.

100 Steffens / Reinhardt, NB I, Nr. 971.
101 Steffens / Reinhardt, NB I, Nr. 970.
102 Capaul, Domkapitel, 59.
103 Die Durchführung der ersten gründlichen Visitation im Vorarlberg und Vintsch¬

gau im Jahre 1595, von der wir das Protokoll besitzen (BAC, Visitation 1595 in
Capitulo Drusiano et Vallis Venustae), darf wohl als ersten konkreten Schritt
zu einem Durchbruch des schon Jahre andauernden Ringens um tridentinische

Reformen bezeichnet werden, um so mehr als das Konzil wiederholt die
Diözesanbischöfe zu häufigem Visitieren ihrer Gebiete aufgefordert hatte.
Vgl. Smets, Canones und Beschlüsse, Sessio 7, cap. 7 de réf.; Sessio 7, cap. 8 de

réf.; Sessio 24, cap. 3 de ref.

Abkürzungen der Archive: Abkürzungen
BAC Bischöfliches Archiv Chur
DKA Archiv des Domkapitels (im BAC)
StAGR Staatsarchiv Graubünden
StAL Staatsarchiv Luzern

96



Bündner Monatsblatt, Heft 6,1995 466

Abkürzungen von Zeitschriften und Sammelbänden:
BM Bündner Monatsblatt
CT Concilium Tridentinum Diarium, Actorum, Epistolarum, Tractatum

(hrsg. von der Goerres-Gesellschaft)
FDA Freiburger Diözesanarchiv
HBLS Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz
HS Helvetia Sacra

QGI Quaderni Grigionitaliani
QSG Quellen zur Schweizer Geschichte
RQ Römische Quartalschrift
ZSKG Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte

Kaplan Albert Fischer Adresse des Autors
Sennhofstrasse 20,7000 Chur


	Als Bischof "proximus Tridenti" zur Teilnahme schwer verpflichtet

