Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1994)

Heft: 1

Artikel: Das Philanthropin in Marschlins
Autor: Flury, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398612

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Johannes Flury

Das Philanthropin in Marschlins

Absicht

Mehr als vierzig Jahre nach der ersten umfassenden Darstellung
mag es erlaubt, wenn nicht geboten sein, auf die wohl eindriicklichste
Zeit Biindner Schulgeschichte zuriickzukommen, auf die zweite Hilf-
te des 18. Jahrhunderts und damit auf die Schulrepublik in Halden-
stein und das Philanthropin in Marschlins.

Marschlins hat in Martin Schmids Buch mit dem Untertitel
«Eine Schule der Nationen» eine bis heute eindriickliche Darstellung
gefunden, zu Haldenstein liegen Studien Benedikt Hartmanns vor.!

Unterdessen sind aber iiber den Leiter des Philanthropins, Karl
Friedrich Bahrdt, Studien erschienen?, die es iber Schmid hinausge-
hend erlauben, seinen pidagogischen Ansatz tiber alle charakterlichen
Mingel hinaus als typischen Ansatz des Philanthropins zu wiirdigen
und gleichzeitig eine interessante Schnittstelle zu bezeichnen: Die
Trennung der Pidagogik von der Theologie, ihre Verselbstindigung
im universitiren Bereich aus der praktischen Theologie heraus, die
fortschreitende Entlassung der Schule aus der Obhut der Kirche. Das
sind Entwicklungen, die bei der Marschlinser Schule auf dem Prisen-
tierteller des Misserfolges tiberdeutlich werden. Die folgende Schilde-
rung dieser Entwicklung von einer pietistisch gefirbten Schule, schon
diese ja nicht mehr einfach unter die orthodox verstandene Kirche als
schulbestimmende Macht zu subsumieren, hin zu einem fast anti-
kirchlich, wenn auch zutiefst religios, nimlich pantheistisch sich ge-
benden Schulversuch bemiiht sich, diese Schnittstelle aufzuzeigen.
Dass diese Schilderung sich in vielem der Arbeit der zwei Vorginger
verdankt, 1st leicht zu erkennen, ebenso leicht auch, dass hier nun aber
keine historische, sondern eine systematische Absicht leitend ist und
sie so nebst einer Reverenz vor ihren Darstellungen zugleich der Ver-
such sein will, einen Schritt weiter zu kommen.




Johannes Flury 4

Die Vorgeschichte bis zur Griindung des Philanthropins

Natiirlich sind bei der Wahl gerade dieser Schule als Beispiel fur
die erwdhnte Schnittstelle auch lokalpatriotische Griinde mit im Spiel.
Das Schloss Marschlins ist unmittelbar vor der Klus, dem Eingang ins
Prittigau gelegen, bis heute ein imposantes Gebiude. Nur wenige
Wanderer, die heute zu dem 1n Privatbesitz befindlichen Schloss hin-
tiberblicken, realisieren, dass in eben diesem Schloss Ulysses von Salis,
ein Mitglied der berihmten und weit verzweigten Biindner Adelsfami-
lie3, einen pidagogischen Modellversuch in die Wege leitete und die-
sen trotz — oder vielleicht auch gerade wegen — all seiner Bemiithungen
vollig scheitern sah. Lokalhistorie — gewiss. Allerdings war die Bewe-
gung des Philanthropins dies keineswegs, und der Blick aufs Einzelne
soll uns dazu dienen, die Problematik des Uberganges méglichst kon-
kret geformt und dargestellt zu sehen. Schon jetzt sei vermerkt, dass
sich eine ganz dhnliche Entwicklung auch beim Leiter des Philanthro-
pins in Marschlins, eben bei K. F. Bahrdt, wird aufzeigen lassen.

Die Schule in Marschlins hatte ihre Vorgeschichte: Sie ging auf
eine Grindung von Martin Planta und Johann Peter Nesemann in
Haldenstein, vor den Toren Churs, zuriick. Martin Planta, von Haus
aus Theologe, aber zugleich ein pidagogisches Naturtalent, hatte sich
mit Nesemann, der sowohl Zogling wie Lehrer an den Franckeschen
Anstalten in Halle gewesen war, zusammengetan, um eine Schule mit
doppeltem Ziel zu griinden: Pflege des wahren Christentums und Aus-
bildung zur Titigkeit in Obrigkeit, im Hauswesen, im Militir und im
Kaufmannsberufe. Hintergrund fiir diese Bestimmung ist die Bewe-
gung des Pietismus, die mit der Pidagogik der Aufklirung (sowohl
Merkantilismus wie Philanthropin) die Hinwendung zu den Realien
teilte, was notgedrungen eine Abwendung vom Ausbildungsziel des
Humanismus bedeutete, das damals noch weitgehend die Schulen be-
stimmte. Zu Recht wird in diesem Zusammenhang auf den visioniren
Beginn verwiesen, der im Leben und Werke des J. A. Comenius schon
vorliegt. Die Uberzeugung aller pietistischen Erziehung war, «dass
eine umfassende Erziehung, dass nicht nur intellektuell-kognitive
Schulung, sondern auch Leibes- und Handfertigkeitsibungen, morali-
sche, emotionale und &sthetische Verhaltensorientierungen notwen-
dig und moglich waren, dass man sich nicht auf Unterricht im Sinne
der Vermittlung von Buchwissen beschrinken durfte, sondern den
Menschen auch und vor allem charakterlich erziehen miisse.»* Der
entscheidende Unterschied zur Ubrigen Pidagogik dieser Zeit liegt in
der Bestimmung des wahren Christentums und in der dahinter sicht-
baren Anthropologie. Die Uberzeugung von der Siindigkeit des natiir-
lichen Menschen und von der Wichtigkeit einer personlichen Begeg-
nung mit dem rettenden Heiland als der einzigen Moglichkeit, Heil
zu erlangen, stand in deutlichem Gegensatz zur optimistischen Perfek-




Das Philanthropin in Marschlins 5

tibilitatsanschauung der Aufkli-
rung. Allerdings ist auf die Nihe
der Extreme aufmerksam zu ma-
chen: wird nimlich die personli-
che Begegnung mit dem retten-
den Heiland tberspitzt zu ei-
nem durch entsprechende Tech-
nik  erreichbaren  Vorgang,

Abb. 1:
Portrat Martin von
Planta (1727-

Bekehrung also machbar, dann 1772). Griindete
ist die Ndhe zur Pidagogik der 1761 zusammen
Aufklirung und besonders zum mit J. P. Nese-

mann das «Semi-
narium» Halden-
stein.

Philanthropin frappant.

Nun war Haldenstein aber
nicht einfach eine Kopie von
Halle und alle dringenden Ele-
mente der pietistischen Pidago-
gik hat Planta, der in manchen Ziigen Pestalozzis Ansatz vorwegnahm,
zu vermeiden gewusst. Eine Besonderheit der Schule war ihre Struktu-
rierung als Republik, in Haldenstein, dieser kleinen Republik in sich,
ein naheliegender Gedanke. Dieser Ort nahm innerhalb des biindneri-
schen Staaatswesens bekanntlich eine besondere Stellung als neutrale
Republik ein. Dies war mit ein Grund fur die Wahl als Ort der Schule.
Die Gestaltung der Schule nach rémischem Vorbild war zugleich Ein-
tbung in staatsbiirgerliche Verantwortung, doppelt wichtig, da die
Zoglinge meist der politischen Fihrungsschicht angehorten. Es ist
nicht ganz klar, ob diese Schiilerrepublik eher Nesemanns Werk war.
Sie hingt zusammen mit der Einfithrung des Faches Naturrecht, das
von Nesemann erteilt wurde. Dieser 16ste sich wihrend dieser Zeit
weit mehr als Planta vom Halleschen Pietismus. Planta selbst beurteilt
die Einrichtung der Republik in seiner Schinznacher Rede vor den
Mitgliedern der Helvetischen Gesellschaft sehr niichtern. IThm geht es
um die Strukturierung der Schiilerschaft und die praktische Anwen-
dung des Gelernten. Es wire jedoch nicht zulissig, hierin eine Vor-
form des philanthropinischen «Spiels» zu sehen, wie Bahrdt es fiir
Marschlins einfithren wollte, obwohl Marschlins diese Struktur weit-
gehend tibernommen hat.

Verbot auf der einen Seite die pietistische Pidagogik in ihrer ex-
tremen Form jedes Spiel, gestaltete auf der anderen das Philanthropin
alles als Spiel (wie wir noch sehen werden: zum Nachteil des Spieleri-
schen), so war hier in Haldenstein eine Zwischenform gefunden: eine
Schulrepublik, die die Rollen ernst nahm und doch eben wieder Rol-
len zuteilte, die ein spielerisches Versuchen erlaubten, ohne dass
gleich das Heil oder Unheil in einer zu treffenden Entscheidung vor
Augen gefithrt wurde. Dazu stirkte diese Struktur die Personlichkeit




Johannes Flury 6

des einzelnen Schiilers, hatte er doch, besonders in einem Schiileramt,
Verantwortung zu tragen und seine Entscheide dann auch wieder vor
dem Forum der Schiiler zu vertreten. Damit war eine wichtige Verin-
derung gegentiber der iiblichen pietistischen Pidagogik verwirklicht.
So hatte z. B. E.D.E. Schleiermacher unter dieser eingeschrinkten
Maoglichkeit zur Eigenverantwortung sehr gelitten, deren ihn beson-
ders beriithrender Ausdruck die Zensur aller schéngeistigen Literatur
war, und er wusste von weitern Schicksalen dieser Art unter den
Herrnhuter Zoglingen.’

Gesamthaft ist zu sagen, dass die Pidagogik Plantas nicht ein-
fach der des Pietismus gleichgesetzt werden darf. Dies, obwohl Planta
ganz die Halleschen Grundsitze fiir seine Schule anwenden wollte.
Der entscheidende Unterschied liegt in der genialen Erzieherperson-
lichkeit, die Planta war. Dass bei ihm (wie bei Pestalozzi) die religiose
Erziehung untrennbar verbunden war mit der Menschenerziehung,
soll der Vergleich gerade deutlich machen.

Daneben war es Hallesche Padagogik transferiert in die bindne-
rischen Verhiltnisse. Deshalb das doppelte Bildungsziel im Prospekt
von 1761: «1. Junge Leute erstlich zum Christentum zu bilden, 2. Jun-
ge Leute zum Beruf (nimlich Obrigkeit/Militir/Kaufmann) vorzube-
reiten und tiichtig zu machen.»

Planta sagt zwar selbst, die Lehrart sei «grosstenteils diejenige,
welche zu Halle in Sachsen im Pidagogio als auch im Waisenhause
tblich ist.»® Zugleich fiihrt er aber unter den Fichern auch 1us naturae
an und will, wenn geniigend Interesse vorhanden, einen Tanzmeister
kommen lassen. Dazu gab in den spiteren Jahren der Haldensteiner
Schule Ulysses von Salis eine Einfithrung in die Landes- und Schwei-
zergeschichte nebst den Biindner- und Veltlinergesetzen. Deutlich er-
scheint hier die Vorbereitung auf Leitungsfunktionen in der Gesell-
schaft wie auch die Tatsache, dass es eine Schule fiir den (Land) Adel
und den Biirgerstand war.

Wenn Planta dann aber weiter bekennt: «. . . so haben wir auch
viel Eigenes und dndern die Lehrart nach Beschaffenheit der Lernen-
den .. .» dann verrit dieser Satz den Pidagogen Planta, der bereit ist,
seine Lehrart an die Schiiler anzupassen. Was heute als Banalitit
klingt, war damals ein wichtiger Satz. Planta will nicht zuriick in den
Einzelunterricht und auch nicht auf Methodik verzichten. Er ist aber
bereit, den Schiiler in das piddagogische Handeln miteinzubeziehen
und nicht nur die Bediirfnisse der Gesellschaft und der Unterrichten-
den. Der Satz lisst ebenso erahnen, was mit der Umwandlung in ein
Philanthropin verloren ging, obwohl gerade dieses sich zum Anwalt
der Interessen der Schiiler machte. Hier wird die Idee dem Lernenden
angepasst, dort dann der Lernende der Idee, die doch, was die Ironie
ausmacht, seine Interessen auf die Fahnen geschrieben hatte.




Das Philanthropin in Marschlins 7

Die Schule wuchs derart,
dass das Schloss Haldenstein fiir
die rund 100 Schiler und 12
Lehrer zu wenig Platz bot. Ein
beabsichtigter Umzug nach
Chur wurde von den dortigen
Zinften abgelehnt. Nach eini-
gem Zaudern entschloss man
sich, ein Angebot des Ministers
Ulysses von Salis anzunehmen,
der seit einiger Zeit die Entwick-
lung der Schule mit grossem In-
teresse verfolgt und seinen Sohn
ungewohnlich frith, mit sechs
Jahren, in die Obhut von Planta

und Nesemann gegeben hatte.
Das Angebot war derart grosszii-
gig, dass man sich heute fragen
muss, was 1thn wohl dazu bewegt
haben mochte.

Mit seinem Interesse fir die Ausbildung, besonders der Kinder
aus Biirger- und Adelskreisen, und mit der Ubernahme der Schule in
die eigenen Kompetenzen bewegte sich Salis im Rahmen des aufge-
klirten Absolutismus des ausgehenden 18. Jahrhunderts.” Sicher hatte
Salis von den deutschen Beispielen gehort und ebenso sicher waren
ihm die franzésischen Theorien der Schulbildung bekannt. Dazu kam
noch seine Mitarbeit in der Helvetischen Gesellschaft, welche Erzie-
hungs- und Schulfragen an erste Stelle setzte, galt es doch auf diese
Weise das okonomische, intellektuelle und sittliche Niveau des
Landes zu verbessern. Nesemanns Zogern zur Ubersiedlung kam si-
cher aus einem instinktiven Erfassen dieser Stellung, die Salis hier an-
strebte. Ebenso mag das in Salis’ Leben ofters wieder durchbrechende
Misstrauen weiter Kreise in Graubiinden gegen seine Politik denselben
Verdacht als Grund gehabt haben: dass er de facto die Stellung eines
aufgeklirten Monarchen einnahm.

Wenn dann im 19.Jahrhundert der demokratische, liberale oder
konservative Staat die Schule iibernahm und prigte, hat er fortgefiihrt,
was in einzelnen Staaten vom aufgeklirten Absolutismus vorgezeich-
net war. — Das schon aufgefithrte Beispiel von Sachsen-Gotha zeigt
nach Fertig, «dass es im 17. Jahrhundert hier bereits gelungen war, die
Auffassung von der gottgewollten Obrigkeit als Kurator der Unmiin-
digen durchzusetzen: . . .»8 Leicht zu ersehen, dass in einem so extrem
foderalistisch, um nicht zu sagen partikularistisch geprigten Staat wie
den alten Drei Bainden solche Vorstellungen auf Widerstand stossen

Abb. 2:

Portrat Ulysses
von Salis-
Marschlins
(1728-1800)




Johannes Flury 8

mussten, ebenso dass z.B. der preussische Staat im 19. Jahrhundert
nichts anderes wollte und auch durchsetzte.?

Salis war von grossen Idealen durchdrungen, und diese hoffte er
mit Marschlins verwirklichen zu konnen. Deshalb war er auch bereit,
grosse Summen in den Ausbau der Schule zu investieren. Mehr und
mehr geriet so die Schule unter seinen Einfluss, besonders als 1772
Martin Planta starb. Nesemann und Salis entzweiten sich. Darauf
wollte Salis grosse Plane verwirklichen: In Deutschland war die philan-
thropinische Bewegung in ihrer Bliitezeit, Basedow ein weitherum be-
kannter Mann. Von thm hoffte sich Salis eine Schule zu erhalten, wie
sie thm vorschwebte.

Basedow und seine Bewegung

Basedow allerdings liess sich selbst nicht dazu bewegen, nach
Marschlins zu kommen. Er war 1771 nach Dessau gezogen und jetzt
dabei, sein Philanthropin, fir dessen Finanzierung er in halb Europa
geworben hatte, aufzubauen.!? Er hat Salis jedoch einen Leiter vermit-
telt: Mitten in der Nacht habe er Salis tiberfallen. Die Szene verdient
es, zitiert zu werden: «Endlich gingen sie (d.h. Salis und Basedow)
schlafen und Basedow versprach, wihrend der Nacht noch nachzu-
denken. Um 4 Uhr morgens sprang Basedow plétzlich aus dem Bett,
drang im Hemd in Salis Zimmer und schrie, wie wenn das Haus in
Flammen stinde: ‘Denke Dir, ich habe den Mann!® Salis: ‘O Schrek-
ken, wer ist es denn? Basedow: ‘Bahrdt! Das ist unser Mann, ganz der,
den du brauchst!* Bahrdt hat es so erzihlt, und es ist nicht unglaub-
wiirdig.»!!

Dieser Bericht wird besonders im Vergleich mit Goethes Schil-
derung von Basedow glaubwiirdig. In vielen Dingen verhalten sich die
Padagogen des Philanthropins ahnlich ‘genialisch® wie die Dichter des
Sturm und Drang. Die Pidagogen des Philanthropin sind Theologen.
Sie haben diese Wissenschaft — mit wenigen Ausnahmen - verlassen,
um Pidagogen zu sein, und wollten doch gerade als Padagogen erst
rechte Theologen sein. Diese paradoxe Formulierung wird durch die
Schilderung Goethes aufs beste illustriert: Basedow war der «abgesag-
teste Feind der Trinititslehre» und hielt diese mit dem modernen Be-
wusstsein fur unvereinbar und doch konnte er es nicht lassen, immer
wieder darauf zuriickzukommen und versuchte so lange an seinen Ge-
sprichspartnern zu erziehen, bis sie ihm zustimmten. Dahinter steht
eine Uberzeugung: Pidagogik ist der Zeit angemessen, nicht Theolo-
gie; nicht das Glied der christlichen Gemeinde dient als Modell, son-
dern der aufgeklarte Staats- und Weltbtirger, der als solcher dann auch
den 6konomischen und sittlichen Fortschritt in sich verkorpert.

In der Verbindung von oekonomischem und sittlichem Fort-
schritt trifft sich das Philanthropin mit der Anschauung Plantas und
dieser wiederum mit Pestalozzi. Verschieden ist allerdings die Art der
Verbindung und ginzlich verschieden die religiose Grundhaltung.




Das Philanthropin in Marschlins 9

Eine saekularisierte Reich Gottes-Idee steht Pate fur die Anstal-
ten, die entstehen und die durch ihre Erziehung die Verbreitung der
allgemeinen Menschlichkeit sichern sollen. Befreit von den Fesseln
der orthodoxen Lehre und Loci der Dogmatik, entbunden von den
Riicksichten auf die Kirche als Institution konnten sie nun ans Licht
bringen, was die Kirche nach ihrer Meinung bis jetzt mehr verdunkelt
als erhellt hatte: Den wahren Sinn der christlichen Botschaft als einer
Anleitung, verniinftig und gut und gliicklich zu leben.

Die pidagogischen Fortschritte seien durch dieses Urteil nicht
abgewertet, sie werden uns unten bei der Besprechung von Bahrdts
Werken noch begegnen. Es geht darum, klar zu machen, dass das Phi-
lanthropin durch eine klare Idee geformt war, und dass diese mit dem
gleichen Anspruch auf Heil auftrat wie eine Religion, ja zum Teil be-
wusst Religionsersatz sein wollte, wenn unter Religion das traditionel-
le Lehrgebdude verstanden war. Da aber die Kirche und die von ihr be-
aufsichtigten Schulen diesen Weg nicht beschreiten wollten, sah Base-
dow nur einen Weg: In seiner «Vorstellung an Menschenfreunde . . .»
pladiert er dafiir, die Schule aus dem Herrschaftsbereich der Kirche zu
16sen und dem Staat (= einem durch die aufklirerischen Gedanken ge-
pragten Firsten) zu iibergeben. Diesem war denn auch in der Stellung
des «Fiirsorgers» ein fester Platz innerhalb der philanthropinischen
Struktur eingeriumt. So war er zugleich in Pflicht genommen und
doch faktisch dem Direktor nachgeordnet.!?

Wenn der Marschlinser Lehrer Thiele in seinen von Ressenti-
ments nicht freien Erinnerungen Basedow als Erziehungsheiland be-
zeichnet, das Elementarwerk als Erziehungsbibel, so ist das zwar Pole-
mik, zeigt aber etwas von der Uberzeugung der Bewegung, das Not-
wendige und Notwendende tiber Erziehung und in der Erziehung zu
erreichen.’® Die saekularisierte und von Oberflichlichkeit gekenn-
zeichnete Religiositit fand ithr Hauptmotiv darin, ja nicht mehr in die
Finge der Schreckgespenste Kirche und Dogma zu geraten. Die
gleiche Oberflichlichkeit kennzeichnet denn auch weithin ihre Co-
menius-Interpretation.!* Bei Basedow fehlt die bei Comenius noch all-
gegenwirtige Verankerung der piddagogischen Haltung in einer reli-
gios fundierten Sicht von Mensch und Welt. So liessen sich im Ver-
hiltnis Comenius-Basedow viele Elemente wieder finden, wie sie
ebenso im Verhiltnis Planta-Bahrdt aufscheinen: Die Emanzipation
der Pidagogik von der Theologie und parallel der Riickzug der Kirche
als Institution aus der Schule. Der biographische Ubergang von der
Theologie zu Pidagogik ist so weit mehr als personliches Geschick. Er
markiert genau die Stelle, wo die Modellanstalt (und spiter die Schule
tiberhaupt) sich von der Kirche emanzipierte und der Landesherr ein-
geladen wurde, die Ausbildung seiner Landeskinder, wie auch den der
Religion darin eingerdumten Platz, selbst zu bestimmen. Der aufge-




Johannes Flury 10

kldrte Absolutismus spricht ja von der Firsorgepflicht; war es also
nicht das Verniinftigste, diese Fiirsorger-Stellung auch zu besetzen?
Salis hat es jedenfalls gerne und mit Eifer getan.

Karl Friedrich Bahrdt, der Leiter von Marschlins

Bahrdt ist, was Marschlins angeht, an seiner Aufgabe gescheitert,
wie tberhaupt das Scheitern seinen Lebenslauf durchzieht. Er wird
heute als enfant terrible des Philanthropins, als verschrieener Aufkli-
rer und theologischer Abenteurer bezeichnet und damals nicht besser
als «Faulenzer, Schwitzer und Schlemmer». «Ein gewandter und
selbstgefilliger Reklametechniker» so der zuriickhaltende M. Schmid
zusammenfassend.!> Dagegen steht neuerdings die Einschitzung:
«Bahrdt besass tiberragende Talente und war von genialer Vielseitig-
keit. Logik, Klarheit und konsequente Wahrheitsliebe zeichneten ihn
aus. So war er einer der erfolgreichsten und zu seiner Zeit einer der be-
kanntesten Reprisentanten der deutschen Aufklirung.»!'¢ Auch so
lasst sich Bahrdt offenbar sehen, er, der selbst als Verteidiger der Or-
thodoxie begonnen und damit das Interesse Goethes und die Kritik
Lavaters auf sich gezogen hatte, dann sich dem Pietismus zuwandte,
spater zu Basedows Anhingern gehorte und endete als rationaler Na-
turalist mit freimaurerischen Tendenzen. Fleissig war er auch, sein be-
kanntes Werk umfasst iiber hundert Schriften und wenn er arbeitete,
das miissen auch seine Gegner zugeben, dann tat er dies schnell und,
wie sein entschiedener Gegner Thiele sagt, alles geriet vortrefflich. So
hat er den uns noch beschiftigenden Philanthropinischen Erzie-
hungsplan in wenigen Wochen niedergeschrieben. Kurz und hektisch
war auch seine Zeit in Marschlins: Ein Jahr nur dauerte seine Wirk-
samkeit, dann war die Schule abgewirtschaftet, Bahrdt zog neuen Pro-
jekten entgegen. Nur mit seinen grossen Talenten ist denn auch zu er-
kldren, dass er, der in einer Art Schnellkursus in das Philanthropin in
Dessau mehr durch Wolke, dessen Leiter, als durch Basedow, das
Schulhaupt, eingefiihrt worden war, in der kurzen Zeit in Marschlins
ein umfangreiches theoretisches Werk vorlegte. Salis, dazu war er
Praktiker genug, dringte ihn dazu und — wieder Thiele: «Bahrdt arbei-
te nur, wenn er musste, das heisst, wenn Hunger und Ungestiim der
Leute ihn pressten.»!” Bahrdt hatte keinerlei erzieherische Praxis, als er
nach Marschlins kam, und machte den Fehler fast jedes Anfingers: al-
les musste iiber denselben Leisten geschlagen werden. Die Theorie be-
stimmte die Schule ohne Riicksicht auf deren Eigenleben.

Salis hatte einmal das Interesse an einer Art Werbeschrift fur die
seit dem Tode Plantas krinkelnde Schule, sein Interesse ging aber dar-
iber hinaus, wie seine in einem Entwurf Bahrdts enthaltenen Randbe-
merkungen bezeugen. Sicher bewegte ihn nicht die Hoffnung auf Ge-




Das Philanthropin in Marschlins 11

winn, wie Bahrdt dies spiter in einer nur schwer verstindlichen gehis-
sigen Bemerkung unterstellt.

Thiele sagt in einem seiner zitierten Werke deutlich, was er von
der nun in Marschlins Einzug haltenden Methode hielt: «<So musste
nun und unausweichlich basedowisiert seyn, was auch alle alten Leh-
rer dazu sagen mogten.»!8

In vielem war Bahrdt eine Kopie von Basedow: So stellte er sich
am Sonntag demonstrativ unter die Tiire, wenn Salis und die Gibrigen
Bewohner des Schlosses vom Kirchgang kamen, um so deutlich zu
machen, was er von diesen alten Briuchen hielt. Er kannte kaum
Grenzen fiir seine Forderungen und verletzte doch wieder jedermann
durch sein Auftreten — Goethe schildert das Gleiche von Basedow.
Bald hatte er sich mit vielen Mitarbeitern tiberworfen; Salis musste
dauernd eingreifen, was wiederum die Moglichkeit gab, sie gegenein-
ander auszuspielen: fir eine Schule ein unmoglicher Zustand.

In solchen Fillen zeigt sich Salis, wie seine Randbemerkungen
verraten, pidagogischer als der Pidagoge Bahrdt, der eine Idee zu
Tode reitet, wihrend der Fursorger Erfahrung und Menschenkenntnis
miteinbringt.

Ein Scharlatan ist Bahrdt in den Augen Schmids, hochbegabt
und sprunghaft, tagelang faul und nachlissig, dann wieder von unge-
heurem Arbeitseifer, liebenswiirdig und handkehrum ungemein ver-
letzend - sicher kein einfacher Mensch und sicher kein ausgleichender
Schulleiter. Wenn wir uns aber jetzt seinem Erziehungsplan zuwen-
den, besticht dieser, besonders durch seine Konsequenz. Zu fragen ist
allerdings, ob solche Konsequenz der Schule (und den Schiilern!) {f6r-
derlich und ob der Plan letztlich der Schule als Institution angemessen
sein konnte.!?

Bahrdts Erziehungsplan

Nach Bahrdt?° ist «Frohlichkeit . . . die eigentliche Bestimmung
des Menschen.» (29) Da aber die eigentliche Bestimmung nur mittels
Erziehung aus dem Menschen entwickelt werden kann, ist Frohlich-
keit dann auch der Zweck aller Erziehung. Religion und Tugend ha-
ben ihren Nutzen insoweit, als sie den Menschen zufrieden und froh-
lich machen. Sie sind Mittel (97), den tibergeordneten Zweck zu errei-
chen.

Diese Bestimmung des FErziehungszwecks «der frohliche
Mensch» mag erstaunen. Sie fligt sich aber ein in die aufklirerische
Idee von der Gluckseligkeit aller. (Bahrdt ibergeht leichthin das
schwierige Problem, ob denn die Gliickseligkeit aller zugleich die
Frohlichkeit des Einzelnen bedeute, bzw. wie sich hier Kollektiv und
Individuum verhalten.)?! Man wird nicht fehlgehen, hier eine Spat-




Johannes Flury 12

form der visio beatifica zu entdecken, und Bahrdt gibt sich Mithe mit
exegetischen Beispielen diese Frohlichkeit als wahren Kern der bibli-
schen Botschaft zu erweisen. So ist Frohlichkeit «das Ebenbild Gottes,
zu welchem wir erneuert werden sollen, und zu dessen Wiederherstel-
lung Jesus Christus die vollkommenste Religion uns gepredigt hat.»
(25)

In der traditionellen Dogmatik wird denn auch die visio beatifi-
ca, die Gottesschau der Seligen, zusammen mit der beatudinis aeter-
nae felicitas, der ewigen Gliickseligkeit, behandelt. Wenn dort festge-
stellt wird, dass Selige nicht mehr siindigen kénnen, dann entspricht
dem hier die Unmoglichkeit der einmal Erzogenen, jemals wieder aus
dieser Erziehung oder hinter sie zuriickzufallen.

Da aller Zweck der Erziehung auch bestimmt werden kann als
«innere Ausbesserung und Veredlung des Herzens» (19), wird deut-
lich, dass diese Wiederherstellung des Ebenbildes Gottes als Ausbesse-
rung der durch falsche Erziehung zugefiigten Schiden verstanden wer-
den kann. Wenn namlich das Kind gleich von den ersten Tagen an in
die Hinde eines verntnftigen Erziehers geriete, konnte seine kindli-
che Unschuld erhalten und bewahrt werden (209 f). So handelt es sich
bei der rechten Erziehung, und die Erziehung in einem Philanthropin
ist die einzig rechte, um «die ersten Schritte zu dieser gliicklichen Re-
form des Menschengeschlechts» (4). Eltern, die von wahrer Liebe zu
thren Kindern erfullt sind, miissen diese sobald es nur geht «besseren
Erziehern anvertrauen, als sie selbst sind. Man muss diese Kinder, von
der Wiege an, zu andern Menschen umschaffen.» (12) Andere
Menschen insofern, als sie nicht mit denen zu vergleichen sind, wel-
che die jetzige Erzichung ausbildet. In typischer Weise verschiebt sich
damit die Erbsiindenlehre der traditionellen Dogmatik auf einen «Un-
gliickszusammenhang» der Erziehung, den man jetzt, kraft der Ein-
sicht, durchbrechen kann.

Nicht nur die Lehre von der Erbsiinde, auch andere Gegenstin-
de der Dogmatik begegnen so in der Pidagogik des Philanthropins in
enttheologisierter und rationalisierter Form. Was oben fur die Biogra-
phie der Pidagogen des Philanthropins festgestellt wurde, findet hier
seine Entsprechung in der Lehre. In der, glaubender Sicherheit durch-
aus entsprechenden Tonlage kann Bahrdt darum verkiinden: «Man
muss — kurz, man muss die Kinder anfangen gerade so zu behandeln,
wie sie nur in Philanthropinen behandelt werden kénnen.» (12)

In diesen Sitzen spiegelt sich eine kaum zu iiberbietende Uber-
schitzung der Erziehung, und zwar der institutionalisierten Erzie-
hung. Alles ist Erziehung und Erziehung ist alles. Die damit nicht
mehr zu umgehende Ideologisierung von Erziehung (Erziehung als
Religionsersatz) wirkt sich in der konkreten Anwendung als Einen-
gung, wenn nicht als Verunmoglichung von Erziehung aus.




Das Philanthropin in Marschlins 13

q Ze wa&tlﬂ# 24«&«1&&%‘&”& @ . 5ftaa Abb. 3:
| iund wirlshaus . qulmw m&sw ecren . SJenm ecn Prospect des Phil-

: “D:wj‘?:ﬁ‘aﬁ/ia anthropins zu

Marschlins von
Sidosten,
mit Legende.

Von der Theorie zur Praxis: Bahrdt schuf im ansteigenden Ge-
linde hinter dem Schloss verschiedene Terrassen, auf welchen ein
Tempel der Geschichtshelden, ein Tempel der Weisheit und ein Tem-
pel der Tugend standen. Dort ergriff jeweils ein Lehrer bei sonntagli-
chen Feiern das Wort. Diese Tempel wurden gekront vom Christus-
tempel. Dort «ist der Direktor Redner. Die vornehmste Absicht seiner




Johannes Flury 14

Rede geht dahin, Giberall den Gedanken zu erwecken, dass alle die
Vollkommenheiten, die sich bei jenen Tempeln in einzelnen Beispie-
len zeigen liessen, sich in der Person unseres JESU vereinigen . . .»
(311)

Dazu werden, weil die in den ublichen Liederbiichern enthalte-
nen Chorile nicht entsprechen, Lieder vornehmlich von Lavater ge-
sungen. (309) Die perfectio-Struktur ist hier zur Landschaftsgestaltung
geworden; getreu dem Grundsatz, dass der Mensch auf das Sinnliche
ausgerichtet ist, sind solche feierlichen Gebriuche notig, um ihm den
Aufstieg zur vollkommenen Tugend und Weisheit (= Christentum)
anschaulich zu machen. Christus ist der Tugendlehrer, wie er fur Lava-
ter ein Freund war, «dem man neidlos und liebevoll nacheifert, seine
Verdienste anerkennt, sie hochpreist und eben deswegen ithm dhnlich,
ja gleich zu werden bemiiht ist.» (Goethe)??

Diese Struktur der aufsteigenden Vervollkommnung ist einer-
seits ein Wesensmerkmal der Aufklirung, andererseits griindet sie sich
in zunehmendem Masse in der neuscholastischen Dogmatik im be-
ginnenden 19. Jahrhundert.

Es ist nicht sicher, ob diese Tempel tiberhaupt je gebaut waren.
Wie dem auch sei, auf alle Fille scheint es mir zu billig, diese Idee als
Gerippe von hohlem Deismus zu bezeichnen.?* Deismus ist ohne
Zweifel hier zu finden, Aufklirungsoptimismus, Nivellierung des Reli-
giosen und Gottlichen, wie sie jeder perfectio-Struktur eigen ist, eben-
so. Aber es ist nicht zu Gibersehen, dass hier eine Idee mit grosser Kon-
sequenz verfolgt wurde: die totale Pidagogisierung der christlichen
Botschaft. Wie in der Naturgeschichte und Historie geht es zuerst ums
Erzeugen sinnlicher Vorstellungen und Begriffe, dann um die Erre-
gung des Beobachtungsgeistes (60) und aus der Beobachtung der Na-
tur wachsen Liebe, Ehrfurcht und Gehorsam gegen den Schopfer (82).
Ohne alle Formeln der traditionelle Religion, einzig aus den Anlagen
der Seele, aus ihrem Ahnen um das Géttliche wird mit Hilfe der auf
Vernunft aufbauenden, erzieherischen Methode die Tugend den
Schiilern «so anschaulich, so fuhlbar und so wiinschenswiirdig als
moglich» gemacht. (8) Wie aber alle Erziehung im Philanthropin, so
geschieht auch diese auf ihre besondere Art: «Ich meine die Kunst, die
Tugend durch Austibung zu leben.» (23)

Hier wird, bei aller dusserlichen Ahnlichkeit — der Abstand zu
Pestalozzis Anschauungen deutlich: Das Philanthropin in der Bahrdt- -
schen Spielart reduziert die Pidagogik auf «Kopf», einzuiiben durch
Betitigung von «Hand». Die Komponente «Herz», die in der Pestaloz-
zischen Trias sich im religios bestimmten Gemiit realisiert, fehlt, be-
ziehungsweise soll in der Freude am Spiel in saekularisierter Form in
die Erziehung miteinbezogen werden. Damit diese Lehre keinen Au-
genblick unterbrochen oder gar durch schidliche Einfliisse gestort




Das Philanthropin in Marschlins 15

werde, ist ein bestindiges Zusammenleben von Zoglingen und Auf-
sichtspersonen notwendig. Daraus geht auch die intime Kenntnis der
Zoglinge hervor, welche notig ist, um den Lehrstoff ganz ihrer Person-
lichkeit anzupassen. Beobachtung der einzelnen Charaktere, das ist
fur Bahrdt der Anfang jeder Einflussnahme. «Alle Lehrer des Philan-
thropins miissen sich bemiihen, ihre Schiiler ganz in dem Innersten
thres Herzens auszuforschen . . .» (20) Dann wird es moglich sein, zur
genau richtigen Zeit teils durch Privatgespriche, teils durch morali-
sche Erzdhlungen, dann wieder durch die Stoffe der Geschichte und
der Naturlehre «die Seele der Junglinge mit den besten Vorsitzen zu
erfullen . . .» (22)

Wieder wird hier einmal der Abstand zu Planta sichtbar: Die
Anpassung des Lehrstoffes an die Personlichkeit des Schiilers dient
dazu, die Idee umso effizienter zu vermitteln, st also neu didaktisch
bedingt und nicht etwa aus Riicksichtnahme auf das Individuum
Schiiler. Zum andern erscheint hier wieder, ohne dass sich Bahrdt des-
sen immer bewusst wire, die Form pidagogischen Allmachtdenkens,
insofern der Schiiler um der Erziehung willen bis ins Innerste ausge-
forscht werden soll.

Bahrdt war allerdings im Praktischen nie so konsequent, wie er
dies hier fordert — man wird sagen diirfen: Zum Gliick fur die Schule
und fiir die Schiiler. Ein System wird hier sichtbar, das wohl auf die Er-
zeugung von Frohlichkeit ausgerichtet ist, aber eben doch in allen Tei-
len ein System ist, nicht weniger stark und ineinandergreifend als die
so heftig abgelehnten Dogmatismen der Orthodoxie. Zu fragen wire,
ob nicht gerade in diesem Umsichgreifen des Systems das Epigonale
dieses Ansatzes liegt, das bei anderen Pidagogen des Philanthropin
durch Erziehungsbegabung gemildert wird, hier aber — gepaart mit
einem sprunghaften Charakter - in aller Deutlichkeit hervorbricht.

Die gleiche Schwiche charakterisiert weitere Elemente dieser Pi-
dagogik. Aus der Uberzeugung, dass der Schiiler spielerisch lernen
soll, was er zuvor mit blindem Eifer sich einzupauken hatte, wird nun
alles in Spiel verwandelt und totet dadurch eben das wahre Spiel. Eine
ausfuhrliche Beschreibung dieser Spiele macht einen bedeutenden
Teil des Erziehungsplanes aus und schwicht die zum Teil bahnbre-
chenden pidagogischen Ansitze wieder ab, von denen einige doch
noch kurz dargestellt seien:

Bahrdt fordert die Abwechslung: Nach einer anstrengenden wis-
senschaftlichen Lektion, die nur etwa eine halbe Stunde dauern soll,
folgt eine durch Bewegung charakterisierte Stunde (Tanzen, Fechten,
Musik, etc.) (41)

In diesem Zusammenhang betont er wie auch die iibrigen Auto-
ren des Philanthropin die Notwendigkeit der Korpererziehung und
legt grossen Wert auf die Hygiene.




Johannes Flury 16

Die Anordnung des Stoffes darf nicht allein aus der inneren Lo-
gik des Stoffes genommen werden, sondern «muss genau nach der Na-
tur der Seele abgemessen werden.» (58)

Die Bedeutung der Anschauung fithrt zu hiufigeren Lehraus-
gingen. Nicht nur die Natur, auch Werkstitten etc. werden zu Orten,
wo Anschauung gewonnen wird, aus der dann die Begriffe hergeleitet
werden konnen. (59) Besonders wichtig ist dies im Sprachunterricht.
Sogar Latein soll auf spielerische Weise geiibt werden. Dinge, die im
Zimmer vorhanden sind, werden benannt, diese Worter zuerst gelernt
und spielerisch wiederholt. Die ewige Plage mit Grammatik und dem
«ciceronianisieren», wie Bahrdt es nennt, muss auf alle Fille vermie-
den werden. (74)

In der Methodik des Fremdsprachenerwerbs ist das Philanthro-
pin vom revolutioniren Neuansatz bei Comenius geprigt, in deutli-
cher Ablehnung der Pidagogik des Humanismus.

Der Praxisbezug, die direkte Anschauung, ist fiir Bahrdt ein un-
aufgebbarer Grundsatz. So kann in der Buchhaltung so verfahren wer-
den, dass jeder Schiiler ein kleiner Unternehmer ist, sein eigenes
Hauptbuch fiithrt, kauft und verkauft - ein Verfahren, dass seine
Fruchtbarkeit unterdessen lingst erwiesen hat. (98 ff)

Ins Einzelne gehende, in Form von Lektionsprotokollen darge-
stellte Beispiele der sokratischen Methode sollen dem Leser seines
Werkes etwas dieser vielgerihmten Anschauung vermitteln. Diese
Protokolle sind wegen der ihnen fast notgedrungen anhaftenden
Kiinstlichkeit mit ein Beweis dafiir, wie ein fruchtbarer pidagogischer
Ansatz als System zu Tode geritten werden kann. Sie versuchen zwar
die platonischen Dialoge nachzuahmen, doch fehlt ihnen die Kraft
des Dichters und Philosophen. Was bleibt ist die Starrheit der Metho-
de, die dann kiinstlicher und gezwungener erscheint als sie in Wirk-
lichkeit ist.

Das Ende und die bleibende Bedeutung

Nach der Abreise Bahrdts wurde der Versuch gemacht, das Phil-
anthropin unter anderer Leitung weiterzufithren. Lavater wandte sich
im Herbst 1776 ans Publikum, um Schiiler zu werben. Aber es war zu
spat. Noch im gleichen Winter musste Salis die Schule schliessen; wie
es seine Art war, in geordneter Weise: fur jeden Schiiler wurde die
Heimreise organisiert.

Die Ermordung des Schreiblehrers Bart durch einen Strassenriu-
ber in der Nihe des Schlosses war so etwas wie ein Signal fiir das na-
hende Ende des Experimentes. Es spricht fur Salis, dass er in dieser Si-
tuation sich nicht von seinem ihm so viel Arbeit und Verdruss ma-
chenden «Kinde» abwandte, sondern seine Pflicht als Fiirsorger bis

zum Ende durchhielt.?4




Das Philanthropin in Marschlins 17

Bahrdt war unterdessen schon an einem neuen Ort titig. Die
zweite Auflage des «Philanthropinischer Erziehungsplan oder voll-
stindige Nachricht von dem ersten wirklichen Philanthropin zu Mar-
schlins» erscheint denn auch «nebst einem Anhang der ersten und
zweiten Nachricht vom Hochgriflich Leiningischen Philanthropin zu
Heidesheim bez. Worms Frankenthal 1777.» Ein oekonomischer Ar-
beitsstil ist Bahrdt nicht abzusprechen, das Konkurrenzunternehmen
zu Marschlins «friedlich» mit diesem zwischen zwei Buchdeckeln ver-
eint!

Marschlins blieb an Jahren gesehen eine Episode, insofern wirk-
lich nur von lokaler Bedeutung. Seine Ausstrahlung darf aber nicht
unterschitzt werden. Goethe stellt bekanntlich Salis in Dichtung und
Wahrheit folgendermassen vor: «Von Salis, der in Marschlins die gros-
se Pensionsanstalt errichtete, ging ebenfalls bei uns voriiber, ein ern-
ster, verstindiger Mann .. »? Diese Begegnung datiert von 1774.
Zwei Dinge fallen auf: Einmal, Goethe kann offenbar Marschlins und
seine Pensionsanstalt als bekannt voraussetzen, und zum zweiten, es
fillt kein Wort tiber Bahrdt in diesem Zusammenhang, obwohl dieser
im vorangegangenen Buch erwihnt worden war. Goethe hat mit dieser
Zuordnung richtig gesehen: Wenn der Erziehungsplan Bahrdts Werk
war, Marschlins war eine Schopfung Ulysses von Salis. Das Subskrip-
tionsverzeichnis, das Bahrdt anfiihrt, erweist die Wirkung dieses Phil-
anthropins weit iiber die Biindner und Schweizer Grenzen hinaus. Die
«erste und einzige Tochterkirche von Dessau», wie Thiele Marschlins
spottisch nennt, war bei allen Schwichen ein beachtlicher Versuch.

Symptomatisch wieder — hier von gegnerischer Seite — das ver-
wendete Vokabular. Marschlins wird «Kirche» genannt, saekularisiert
zwar, aber doch ein Tempel der Idee, ein heiliger Ort, denn hier wird
erzogen und Erziehung ist die Wirklichkeit, in welcher das Wirken
Gottes (die dritte Person der Trinitat) sich ausdrickt.

Geistesgeschichtlich markiert der Marschlinser Versuch genau
den Punkt, wo sich die Kirche aus der schulischen Erziehungsarbeit
zuriickzieht, bzw. zuriickgedringt wird und diese nur noch in Form
des Religionsunterrichtes begleitet. Im Bahrdtschen Aufbau war der
Religionsunterricht vorgesehen, viel wichtiger und auch insofern weg-
weisend ist aber die Durchdringung der ganzen Schulwirklichkeit
durch die auf Aufklirung durch Erziehung angelegte und von ihr her-
kommende Methode. Auch der Religionsunterricht wurde hier in die
Kompetenz der Schule genommen, ebenso wie alle gottesdienstlichen
Versammlungen. Aus den Schulen des Philanthropin wire mit einem
neuen Menschen auch eine neue Religion hervorgegangen. Autono-
mie der Schule umfasste in diesem Entwurf alle Bereiche. In der auf
die Schule bezogenen Geistes- und Theologiegeschichte der Schweiz
ist Marschlins deshalb von grosser Bedeutung. Eine Entwicklung ist




Johannes Flury 18

hier vorgezeichnet, die im neunzehnten Jahrhundert zu grossen
Kimpfen fithren sollte. In Gotthelfs «Zeitgeist und Berner Geist» fihrt
Benz beredte Klage dartiber: «Auch die Schule fange man an auf die
Politik zu ziehen statt auf die Religion, mache die Kinder hochmiitig
statt demiitig, entfremde sie dem Hause, lehre sie die Eltern verachten,
fithre alles aus, was die Eltern wiissten und titen, absonderlich die Bu-
cher, welche sie im Hause hitten als die rechte Seelenspeise.»?¢ Dahin-
ter steht ebenso die Frage nach dem eigentlichen Triger von Erzie-
hung: Die Familie und subsidiir die Schule oder eben die 6ffentliche
Institution Schule, ja sogar eine Erziehungsanstalt wie ein Philanthro-
pin. Fir Bahrdt ist die Sache ausgemacht: Jeder Tag, den das Kind frii-
her unter kundiger Anleitung in idealer Umgebung erfihrt, ist ein Ge-
winn. Die Familie ist mangels Ausbildung dazu nicht imstande. Was
Gotthelf fiir das bauerliche Emmental konstatiert, galt in gleichem
Masse fir das industrialisierte Deutschland: «Damit erlitt die Familie
einen Schwund ihrer Erziehungs-, Ausbildungs- und Sozialisations-
funktionen.»?” Auch hier markiert das Philanthropin einen Wende-
punkt und fiihrt zugleich an Pestalozzis Betonung der Familienerzie-
hung vorbei ins 19. Jahrhundert. Diese Autonomie der Schule ging
(notwendigerweise?) innerhalb der Schule mit einer monistischen Me-
thodik einher. Der Legitimierungszwang fithrt in eine der Sache ab-
trigliche Reduktion und erlaubt es nicht mehr, die Pluralitit der
Menschen zu ihrem Recht kommen zu lassen. Nebst allen Unzuling-
lichkeiten der Person ist Marschlins daran gescheitert, wie tibrigens
alle Schulen des Philanthropin kurzlebig waren. Den parallel gegriin-
deten Einrichtungen des Pietismus war mehr Erfolg beschieden, wohl
auch darum, weil sie, bei aller Einseitigkeit ihrer Methodik, aus dem
lebendigen Kontakt mit einer Gemeinschaft herauswuchsen. Nicht
anders ist dies bei den von Klostern gefithrten Schulen, die immer wie-
der aus der Kraft der sie tragenden Ordensgemeinschaft Krisen tiber-
winden konnen und eine sie prigende Spiritualitit leben.

Diesen Kontakt hatten Basedow und seine Freunde durch die
Stellung des Fiirsorgers und damit letztlich durch die staatliche Macht
ersetzt. Die daraus zu erwartende neue Abhingigkeit an Stelle der al-
ten glaubten sie durch die inhaltlich bestimmende Position des Schul-
leiters als pidagogischen Fachmannes gebannt. Die Entwicklung der
Schule in den totalitiren Systemen des 19. und 20. Jahrhunderts hitte
sie eines Besseren belehren konnen. Der Monismus des Systems ladt
dazu ein, das System ausser ihm liegenden Zielen und Zwecken
dienstbar zu machen. Insofern, aber nicht nur dadurch, weist Mar-
schlins weit Giber das 18. Jahrhundert und weit tiber Graubiinden hin-
aus. Noch einmal: Lokalhistorie? — Gewiss, aber dariiber hinaus die
grosse Welt im kleinen versammelt und so dem Auge des heutigen Be-
trachters im kleinen auch die grosse Welt von damals sichtbar ma-

chend.




Das Philanthropin in Marschlins 19

Martin Schmid: Marschlins, eine Schule der Nationen, Chur 1951, im folgen-
den zit. Schmid. Ich werde diese grundlegende Arbeit nicht mehr anfiihren, aus-
ser bei direkten Bezugnahmen.

ders.: Martin Planta in: Bedeutende Bundner aus fiinf Jahrhunderten, Chur
19701, 290-302.

Benedict Hartmann: Beitrige zur Geschichte der Biindnerischen Kultur, Chur
1957, darin ein Aufsatz zu M. Planta und einer zu J. P. Nesemann.

ders.: Martin Planta in: Biindner Monatsblatt (1953) 303-312.

ders.: Das Lehrerkollegium der Schulanstalten Haldenstein und Marschlins
1761-1777 (1955) 153-177.

G. Réwenstrunk: Carl Friedrich Bahrdt (1741-1792) in TRE 5, 132f, dort weitere
Literatur, bes. die Heidelberger Dissertation des gleichen Autors.

Zu Ulysses von Salis vgl. W. Dolf: Ulysses von Salis-Marschlins in: Bedeutende
Biindner aus funf Jahrhunderten, Chur 1970 1/303-315. M. von Salis - Mar-
schlins: Aus dem Kapitel «Eigener Werdegang und erzieherisches Wollen und
Tun des Ulysses von Salis — Marschlins» in: Biindner Monatsblatt (1925) 33-48.
H. Blankertz: Die Geschichte der Pidagogik. Von der Aufklirung bis zur Gegen-
wart, Wetzlar 1982 S. 29, bes. auch 46-54; vgl. ]. Oelkers: Die grosse Aspiration.
Zur Herausbildung der Erziehungswissenschaft im 19. Jh., Darmstadt 1989.
13ff.

F.D.E. Schleiermacher: Selbstbiographie auf amtliche Veranlassung vom
10. April 1794 in: Pidagogische Schriften 2, TB-Ausgabe Frankfurt 1984 S. 5f.
Dazu W. Dilthey: Schleiermacher ebd. XI-XXXII, bes. XIII f sowie M. Redeker:
Friedrich Schleiermacher, Berlin 1968 20 ff. In anderer Form zeigte sich ein dhn-
licher Konflikt bei H. Hesse, vgl. seine Schilderung in «Unterm Rad».

M. Planta zit. nach B. Hartmann: J. P. Nesemann (s.0. Anm. 1) 56. Zur Abhin-
gigkeit von Halle dussert sich B. Hartmann ebd. 57 f. Nesemann war zwolf Jahre
lang Schiiler und Lehrer in Halle gewesen. Er hat sich aber im Laufe seiner Lehr-
titigkeit mehr vom Pietismus gelost als Planta. Die «realistische» Tendenz der
pietistischen Pidagogik ist schon bei Francke gegeben, vgl. L. Fertig: Zeitgeist
und Erziehungskunst, Darmstadt 1984 320 f.

Grundlegend ist der Versuch, den Herzog Ernst der Fromme mit Hilfe von
A. Reyher und V. L. von Seckendorff in Gotha unternahm.

Vgl. H. Blankertz (s.0. Anm. 4) 38 ff.

L. Fertig illustriert diese Tendenz sehr schén in seinem eben erwihnten Werk im
Kapitel: Der Staat und die Bildung. So schreibt er schon von der 2. Hilfte des
17. Jahrhunderts: «Zunehmend betrachtete man die 6ffentliche Erziehung als
Instrument der mehr und mehr 6konomisch orientierten Territorialen Wohl-
fahrtspolizei.» (S. 221)

vgl. A. Reble: Geschichte der Pidagogik, TB-Ausgabe 1981 (=1975'2) 116ff.

L. Fertig: Zeitgeist und Erziehungskunst. Darmstadt 1984, S.223. Auf wirt-
schaftlichem Gebiet wurde diese Tendenz als Merkantilismus bekannt. Es war
nichts anderes als die Uberzeugung, der Fiirst habe als von Gott eingesetzte Ob-
rigkeit die Pflicht, iiber mdglichst umfassende Reglemente seine Untertanen zu
lenken. «Die bis ins Detail gehende Reglementierung durch diesen patriarchali-
schen Absolutismus machte vor keiner Form des gesellschaftlichen Lebens halt.
Die Vorstellung vom strafenden Gott des Alten Testaments wurde immer wieder
bewusst als Mittel der politischen Erziehung eingesetzt»; ebd. Gerade der letzte
Zug zeigt, dass hier Vorstellungen der Lutherischen Gesetzes- und Obrigkeits-
lehre wirksam blieben. S. unten Anm. 12.

dazu L. Fertig a.a.0. S. 242, ein Auszug aus einer Order Wilhelms II von 1889.
Ein Beispiel: «Aber ich kann mich der Erkenntnis nicht verschliessen, dass in
einer Zeit, in welcher die sozialdemokratischen Irrtimer und Entstellungen mit
vermehrtem Eifer verbreitet werden, die Schule zur Férderung der Erkenntnis
dessen, was wahr, was wirklich und was in der Welt moglich ist, erhdhte Anstren-
gungen zu machen hat.» Interessant die kaiserliche Uberzeugung, dass der Re-

Anmerkungen




Johannes Flury 20

kurs auf Wahrheit, Wirklichkeit und Moglichkeit zugleich die Unhaltbarkeit so-
zialistischer Positionen erbringe!

Basedows Feldzug fur sein Philanthropin ist bei M. Schmid (s.0. Anm. 1) 44 be-
schrieben. U. von Salis gehdrte, wie viele andere in der Schweiz, besonders aber
die in der «Helvetischen Gesellschaft» vereinigten Minner, zu den Forderern des
Basedow’schen Projektes.

Die Szene ist bei Schmid S. 48 beschrieben. Man vergleiche dazu den Auszug
aus Goethes Dichtung und Wahrheit, J. W. Goethe: Dichtung und Wahrheit,
3. Teil, 14. Buch.

«Viel wunderbarer jedoch und schwerer zu begreifen als seine Lehre war Base-
dow’s Betragen . . . auf die unbegreiflichste Weise verletzte er die Gemiiter der
Menschen, denen er eine Beisteuer abgewinnen wollte, ja er beleidigte sie ohne
Not, indem er seine Meinungen und Grillen tiber religiose Gegenstinde nicht
zuriickhalten konnte. Auch hierin erschien Basedow als das Gegenstiick von La-
vater.»

Dass Salis genau diese Stellung tibernehmen wollte, beschreibt M. Schmid a.a.0.
105 ff sehr schon in einem Kapitel mit der Uberschrift: Salis’ Erziehungstraum.
Es wiire interessant, der Hypothese nachzugehen, dass diese Stellung des Fiirsten
innerhalb des Erzichungswesens eine sackularisierte Form des Firsten ist, wie
ihn Luther in seinem Einsatz fiir die Religion sieht. Das Modell wire dann nicht
neu gestaltet, nur die Vorzeichen hétten sich gedndert. Dies aber niher auszu-
fithren, wiirde eine detaillierte Studie erfordern. S. dazu H. J. Frank: Geschichte
des Deutschunterrichtes. Von den Anfingen bis 1945. Miinchen 1973: «War es
nicht ‘natiirlich® und ‘verniinftig’, dass der Staat in seiner Fiirsorgepflicht sich
der Erziechung seiner Biirger annahm? Der aufgeklarte absolutistische Staat der
zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts tibernahm diese Erziehungsaufgabe, und
zwar aus dem genannten Beweggrund.» S. 128.

J.G.P. Thiele: Dr. Bahrdt in Marschlins: ein fehlendes Fiillstiick zu seiner Le-
bensgeschichte von einem Augenzeugen. Zizers 1796. Zu Thiele selbst, s.
M. Schmid, a.a.0. 87 ff; ebenso die oben Anm. 1 genannte Arbeit von B. Hart-
mann Uber das Marschlinser Lehrerkollegium. Thiele hasst Bahrdt, das ist unver-
kennbar. Wenn man aber dies beriicksichtigt, gibt seine Schrift einen Bericht aus
erster Hand iiber den Marschlinser Alltag. Das erwihnte Zitat S. 19: «Der Erzie-
hungsheiland des damaligen Publikums hiess — Basedow, die Erziehungsbibel
war das Elementarwerk und die erste und einzige Tochterkirche von Dessau war
- unser Marschlins.»

Dazu O.F. Bollnow: Comenius und Basedow. Die Sammlung (1950) S. 141~
153. Basedow iibernahm sehr viel von Comenius, man vergleiche nur sein Ele-
mentarwerk mit Comenius’ grosser Didaktik oder dem Orbis pictus. Die Reduk-
tion auf Didaktik, wie sie Bahrdt teilweise ins Extrem durchexerzierte, ist schon
bei Basedow angelegt.

Diese Bezeichnungen bei Thiele, a.a.O. 18. Nicht viel schmeichelhafter Frank
(s.u. Anm. 23), 772 «der verschrieene Aufklirer und teologische Abenteurer». Aber
auch M. Schmid kann ihm nicht viel abgewinnen. Er schreibt in seinem Werk
iber Marschlins S. 69 zusammenfassend: «Bahrdt ist kein Don Bosco und kein
Pestalozzi, sondern ein gewandter, selbstgefilliger Reklametechniker, der, abgese-
hen von bedenklichen menschlichen Schwichen, nicht fihig war, die Marschlin-
ser Schule auf der Hohe zu halten oder ihr bestimmten Charakter zu geben.»

zu Bahrdt und zum Philanthropin jetzt auch die Bemerkungen von J. Oelkers (o.
Anm. 4) S. 30-44, zu Bahrdt S. 34 und 38 ff.

G. Rowenstrunk (0. Anm. 2) 133.

Thiele, a.a.0. 18. Wenn Bahrdt spiter U. von Salis der persénlichen Gewinn-
sucht anklagt und sich als dessen Opfer darstellt, dann diirfte es sich hier, wie
B. Hartmann, Nesemann (s.0. Anm. 1) 109 feststellt, um eine «der gehissigsten
Verleumdungen dieses widerwirtigen Buches» handeln. Und weiter. «Der vor-
nehme Ulysses wiirdigte sie mit Recht keiner Antwort.»




Das Philanthropin in Marschlins 21

18

20

21

22

23

24

Thiele, a.2.0. 19. Allerdings kann Thiele dieser Lehrart auch positive Ziige abge-
winnen, was sich auf der gleichen Seite zeigt: «Den Geist philanthropinischer
Lehrart ist, allen Unterricht moglichst leicht zu machen: . . . zumal beym Sprach-
studium die Trockenheit durch Spiel zu mildern.» Wir haben zu Thiele auch
einen Bericht iiber einen Schulbesuch in seinen Stunden, der die Methode in
der Thiele’schen Anwendung sehr positiv beurteilt; zitiert bei Schmid, a.a.0. 88.
Bahrdt spielt auch noch an anderer Stelle eine gewissen Rolle, in der Diskussion
um den sog. Illuminatenorden, einer Art Gegenunternehmen zu den Jesuiten.
«Welche grosse Bedeutung man ihm (sc. dem Illuminatenorden) beimass, zeigt
ein merkwiirdiges Buch Karl Friedrich Bahrdts, eines Abenteurers und zweifel-
haften Literaten, der aber eine Zeitlang ein ziemlich ausgebreitetes Renommee
besass: «Briefe iiber die Bibel im Volkston», erschienen 1782: es schildert das
Auftreten des Heilands als eine raffiniert inszenierte Komodie der Essener, einer
geheimen Gesellschaft, die . . . sehr deutlich an die Illuminaten erinnert.»

E. Friedell: Kulturgeschichte der Neuzeit. Ausgabe in einem Band. Miinchen
0.J. 694f.

Die im folgenden Abschnitt in den Text eingefiigten Seitenzahlen beziehen sich
auf K.F. Bahrdt: Philanthropinischer Erziehungsplan oder vollstindige Nach-
richt von dem ersten wirklichen Philanthropin zu Marschlins. Frankfurt am
Mayn 1776.

Es gibt dazu eine zweite Auflage, die nach Bahrdt’s Abreise aus Marschlins er-
schienen ist und deshalb erweitert ist. Ich zitiere die erste Auflage, die zweite
bringt zu Marschlins keine wichtigen Verinderungen.

In diesem Punkt zeigt sich die mangelhafte Rousseau-Rezeption der philanthro-
pinischen Bewegung allgemein. Dass Bahrdt nicht der Mann war, diesem Man-
gel abzuhelfen, versteht sich nach all dem Gesagten von selbst. Man vergleiche
zu diesem Punkt die Interpretation der Philanthropinismus bei J. Oelkers a.a.O.,
die vor allem diesen Punkt und den Versuch aufgreift, eine auf empirischen
Grundlagen fussende Pidagogik als Wissenschaft zu entwickeln. (Ich schreibe,
anders als Oelkers, durchwegs Philanthropin, ob die Bewegung oder die Schule
selbst gemeint ist.)

J-W. Goethe: Dichtung und Wahrheit, 3. Teil, 14. Buch, im Bericht iiber die
Unterhaltungen Lavaters mit Fraulein von Klettenberg.

G. Frank urteilt dariiber in seinem Bahrdt-Artikel in ADB 1/773, er lasse tibrig
einzig «ein blosses Gerippe von hohlem Deismus mit moralischen Bettlerlappen
behingt». Das ist sicher zu hart geurteilt und vergisst, dass Bahrdt gerade hier Re-
prasentant einer Strdmung war, die in saekularisierter Weise sehr viele theologi-
sche Loci weiter trug.

Thiele, a.a.0. 25 bemerkt: «Die Beschreibung des Philanthropins ist ein eigentli-
cher Roman und enthilt Einrichtungen, die theils nie vorhanden waren, noch
seyn konnten, theils nach dem ersten Versuch schnell in Vergessenheit gerie-
then .. .»

Ein Augenschein in Marschlins zeigt immerhin, dass sich das erst leicht anstei-
gende und dann in schroffe Winde tibergehende Gelinde zu solchen «Darstel-
lungen» des Natur-Gnade-Verhiltnisses anbot. ‘

In der Abwicklung dieser Schulauflosung zeigt sich ein doch sehr anderes Bild
von Ulysses von Salis als Peter Metz ihn in seiner politischen Wirksamkeit zeich-
net. Metz konzediert: «. . . hatte sich im Rahmen der Helvetischen Gesellschaft
als Erneuerer betitigt, opferte sein Vermogen dem Marschlinser Philanthropin,
war ganz erfiillt vom Sinn fiir die Jugend und aufgeschlossen fiir das Edle und
Gute.» (Geschichte des Kantons Graubiinden Bd. 1, Chur 1989, S. 12). Seinem
politischen Handeln wihrend der Franzosischen Revolution und damit der
Staatswerdung des Kantons Graubiinden kann er jedoch gar nichts Gutes abge-
winnen. Vielleicht konnte ein Verstindnis im Sinne der Ubernahme der Vorstel-
lung des aufgeklirten Landesfiirsten, wie oben beschrieben, hier ein konsistente-
res Bild ergeben.




Johannes Flury 22

25

26

27

J. W. Goethe: Dichtung und Wahrheit, 3. Teil, 15. Buch. Das Zitat geht weiter
«. ., der iiber die genialisch tolle Lebensweise unserer kleinen Gesellschaft gar
wunderliche Anmerkungen im stillen wird gemacht haben.»

J. Gotthelf: Zeitgeist und Berner Geist (ed. Deutsch) Erlenbach Ziurich 1966, 28.
dazu H. P. Holl: Jeremias Gotthelf, Leben - Werk - Zeit. Ziirich/Miinchen
1988, S. 7ff und 164ff.

Das ausfuhrliche Zitat: «Waren also auf dem Gebiet der wirtschaftlichen Pro-
duktion die Funktionen weitgehend aus der Familie hinausverlagert, so galt das
in gleichem Masse auch fiir die institutionalisierten Formen der Erziehung in
Form der allgemeinen Schulpflicht und der stindig wachsenden Zahl von Biir-
gerschulen. Damit erlitt die Familie einen Schwund ihrer Erziehungs-, Ausbil-
dungs- und Sozialisationsfunktionen.» I. Weber-Kellermann: Die deutsche Fa-
milie. Versuch einer Sozialgeschichte. Suhrkamp-TB 185, Frankfurt 1974, 107.

Erst nach Abschluss des Textes werde ich auf einen Artikel aufmerksam gemacht, wel-
cher Marschlins aus ganz anderer Perspektive angeht: P. E. Grimm: Marschlins und der
philanthropinische Kosmopolitismus, in: Mundo Multa Miracula (FS Peyer) Ziirich
1992 127-144. Leider konnte diese Arbeit im Text nicht mehr beriicksichtigt werden.

Abbildungen 1-3: Ritisches Museum, Chur.

Dr. Johannes Flury, Evangelische Mittelschule, 7220 Schiers.

Korrektur-
nachtrag

Abbildungs-

nachweis

Adresse des Autors




	Das Philanthropin in Marschlins

