
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1994)

Heft: 1

Artikel: Das Philanthropin in Marschlins

Autor: Flury, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Flury

Das Philanthropin in Marschlins

Absicht
Mehr als vierzig Jahre nach der ersten umfassenden Darstellung

mag es erlaubt, wenn nicht geboten sein, auf die wohl eindrücklichste
Zeit Bündner Schulgeschichte zurückzukommen, auf die zweite Hälfte

des 18. Jahrhunderts und damit auf die Schulrepublik in Haldenstein

und das Philanthropin in Marschlins.
Marschlins hat in Martin Schmids Buch mit dem Untertitel

«Eine Schule der Nationen» eine bis heute eindrückliche Darstellung
gefunden, zu Haldenstein liegen Studien Benedikt Hartmanns vor.1

Unterdessen sind aber über den Leiter des Philanthropins, Karl
Friedrich Bahrdt, Studien erschienen2, die es über Schmid hinausgehend

erlauben, seinen pädagogischen Ansatz über alle charakterlichen
Mängel hinaus als typischen Ansatz des Philanthropins zu würdigen
und gleichzeitig eine interessante Schnittstelle zu bezeichnen: Die
Trennung der Pädagogik von der Theologie, ihre Verselbständigung
im universitären Bereich aus der praktischen Theologie heraus, die
fortschreitende Entlassung der Schule aus der Obhut der Kirche. Das
sind Entwicklungen, die bei der Marschlinser Schule auf dem
Präsentierteller des Misserfolges überdeutlich werden. Die folgende Schilderung

dieser Entwicklung von einer pietistisch gefärbten Schule, schon
diese ja nicht mehr einfach unter die orthodox verstandene Kirche als

schulbestimmende Macht zu subsumieren, hin zu einem fast
antikirchlich, wenn auch zutiefst religiös, nämlich pantheistisch sich
gebenden Schulversuch bemüht sich, diese Schnittstelle aufzuzeigen.
Dass diese Schilderung sich in vielem der Arbeit der zwei Vorgänger
verdankt, ist leicht zu erkennen, ebenso leicht auch, dass hier nun aber
keine historische, sondern eine systematische Absicht leitend ist und
sie so nebst einer Reverenz vor ihren Darstellungen zugleich der
Versuch sein will, einen Schritt weiter zu kommen.



Johannes Flury

Die Vorgeschichte bis zur Gründung des Philanthropins
Natürlich sind bei der Wahl gerade dieser Schule als Beispiel für

die erwähnte Schnittstelle auch lokalpatriotische Gründe mit im Spiel.
Das Schloss Marschlins ist unmittelbar vor der Klus, dem Eingang ins

Prättigau gelegen, bis heute ein imposantes Gebäude. Nur wenige
Wanderer, die heute zu dem in Privatbesitz befindlichen Schloss

hinüberblicken, realisieren, dass in eben diesem Schloss Ulysses von Salis,
ein Mitglied der berühmten und weit verzweigten Bündner Adelsfamilie3,

einen pädagogischen Modellversuch in die Wege leitete und diesen

trotz - oder vielleicht auch gerade wegen - all seiner Bemühungen
völlig scheitern sah. Lokalhistorie - gewiss. Allerdings war die Bewegung

des Philanthropins dies keineswegs, und der Blick aufs Einzelne
soll uns dazu dienen, die Problematik des Überganges möglichst konkret

geformt und dargestellt zu sehen. Schon jetzt sei vermerkt, dass

sich eine ganz ähnliche Entwicklung auch beim Leiter des Philanthropins

in Marschlins, eben bei K. F. Bahrdt, wird aufzeigen lassen.

Die Schule in Marschlins hatte ihre Vorgeschichte: Sie ging auf
eine Gründung von Martin Planta und Johann Peter Nesemann in
Haldenstein, vor den Toren Churs, zurück. Martin Planta, von Haus

aus Theologe, aber zugleich ein pädagogisches Naturtalent, hatte sich
mit Nesemann, der sowohl Zögling wie Lehrer an den Franckeschen
Anstalten in Halle gewesen war, zusammengetan, um eine Schule mit
doppeltem Ziel zu gründen: Pflege des wahren Christentums und
Ausbildung zur Tätigkeit in Obrigkeit, im Hauswesen, im Militär und im
Kaufmannsberufe. Hintergrund für diese Bestimmung ist die Bewegung

des Pietismus, die mit der Pädagogik der Aufklärung (sowohl
Merkantilismus wie Philanthropin) die Hinwendung zu den Realien
teilte, was notgedrungen eine Abwendung vom Ausbildungsziel des

Humanismus bedeutete, das damals noch weitgehend die Schulen
bestimmte. Zu Recht wird in diesem Zusammenhang auf den visionären
Beginn verwiesen, der im Leben und Werke des J. A. Comenius schon

vorliegt. Die Überzeugung aller pietistischen Erziehung war, «dass

eine umfassende Erziehung, dass nicht nur intellektuell-kognitive
Schulung, sondern auch Leibes- und Handfertigkeitsübungen, moralische,

emotionale und ästhetische Verhaltensorientierungen notwendig

und möglich waren, dass man sich nicht auf Unterricht im Sinne
der Vermittlung von Buchwissen beschränken durfte, sondern den
Menschen auch und vor allem charakterlich erziehen müsse.»4 Der
entscheidende Unterschied zur übrigen Pädagogik dieser Zeit liegt in
der Bestimmung des wahren Christentums und in der dahinter
sichtbaren Anthropologie. Die Überzeugung von der Sündigkeit des
natürlichen Menschen und von der Wichtigkeit einer persönlichen Begegnung

mit dem rettenden Heiland als der einzigen Möglichkeit, Heil
zu erlangen, stand in deutlichem Gegensatz zur optimistischen Perfek-



Das Philanthropin in Marschlins

yjff
f .y -yffj^ff

:
:' -ffffyyJJfffffff'JfiJfJJf 1

jjJMjfifMw i<v'.: - - 1

'.''3ÊËÊ'¦¦¦¦¦É

tibilitätsanschauung der Aufklärung.

Allerdings ist auf die Nähe
der Extreme aufmerksam zu
machen: wird nämlich die persönliche

Begegnung mit dem rettenden

Heiland überspitzt zu
einem durch entsprechende Technik

erreichbaren Vorgang,
Bekehrung also machbar, dann
ist die Nähe zur Pädagogik der

Aufklärung und besonders zum
Philanthropin frappant.

Nun war Haldenstein aber
nicht einfach eine Kopie von
Halle und alle drängenden
Elemente der pietistischen Pädagogik

hat Planta, der in manchen Zügen Pestalozzis Ansatz vorwegnahm,
zu vermeiden gewusst. Eine Besonderheit der Schule war ihre Strukturierung

als Republik, in Haldenstein, dieser kleinen Republik in sich,
ein naheliegender Gedanke. Dieser Ort nahm innerhalb des bündnerischen

Staaatswesens bekanntlich eine besondere Stellung als neutrale

Republik ein. Dies war mit ein Grund für die Wahl als Ort der Schule.
Die Gestaltung der Schule nach römischem Vorbild war zugleich
Einübung in staatsbürgerliche Verantwortung, doppelt wichtig, da die

Zöglinge meist der politischen Führungsschicht angehörten. Es ist
nicht ganz klar, ob diese Schülerrepublik eher Nesemanns Werk war.
Sie hängt zusammen mit der Einführung des Faches Naturrecht, das

von Nesemann erteilt wurde. Dieser löste sich während dieser Zeit
weit mehr als Planta vom Halleschen Pietismus. Planta selbst beurteilt
die Einrichtung der Republik in seiner Schinznacher Rede vor den

Mitgliedern der Helvetischen Gesellschaft sehr nüchtern. Ihm geht es

um die Strukturierung der Schülerschaft und die praktische Anwendung

des Gelernten. Es wäre jedoch nicht zulässig, hierin eine
Vorform des philanthropinischen «Spiels» zu sehen, wie Bahrdt es für
Marschlins einführen wollte, obwohl Marschlins diese Struktur
weitgehend übernommen hat.

Verbot auf der einen Seite die pietistische Pädagogik in ihrer
extremen Form jedes Spiel, gestaltete auf der anderen das Philanthropin
alles als Spiel (wie wir noch sehen werden: zum Nachteil des Spielerischen),

so war hier in Haldenstein eine Zwischenform gefunden: eine

Schulrepublik, die die Rollen ernst nahm und doch eben wieder Rollen

zuteilte, die ein spielerisches Versuchen erlaubten, ohne dass

gleich das Heil oder Unheil in einer zu treffenden Entscheidung vor
Augen geführt wurde. Dazu stärkte diese Struktur die Persönlichkeit

Abb. 1:

Porträt Martin von
Planta (1727-
1772). Gründete
1761 zusammen
mit J. P. Nesemann

das
«Seminarium» Haldenstein.



Johannes Flury

des einzelnen Schülers, hatte er doch, besonders in einem Schüleramt,
Verantwortung zu tragen und seine Entscheide dann auch wieder vor
dem Forum der Schüler zu vertreten. Damit war eine wichtige
Veränderung gegenüber der üblichen pietistischen Pädagogik verwirklicht.
So hatte z. B. F.D.E. Schleiermacher unter dieser eingeschränkten
Möglichkeit zur Eigenverantwortung sehr gelitten, deren ihn besonders

berührender Ausdruck die Zensur aller schöngeistigen Literatur

war, und er wusste von weitern Schicksalen dieser Art unter den
Herrnhuter Zöglingen.5

Gesamthaft ist zu sagen, dass die Pädagogik Plantas nicht
einfach der des Pietismus gleichgesetzt werden darf. Dies, obwohl Planta

ganz die Halleschen Grundsätze für seine Schule anwenden wollte.
Der entscheidende Unterschied liegt in der genialen Erzieherpersönlichkeit,

die Planta war. Dass bei ihm (wie bei Pestalozzi) die religiöse
Erziehung untrennbar verbunden war mit der Menschenerziehung,
soll der Vergleich gerade deutlich machen.

Daneben war es Hallesche Pädagogik transferiert in die bündnerischen

Verhältnisse. Deshalb das doppelte Bildungsziel im Prospekt

von 1761: «1. Junge Leute erstlich zum Christentum zu bilden, 2. Junge

Leute zum Beruf (nämlich Obrigkeit/Militär/Kaufmann) vorzubereiten

und tüchtig zu machen.»
Planta sagt zwar selbst, die Lehrart sei «grösstenteils diejenige,

welche zu Halle in Sachsen im Pädagogio als auch im Waisenhause
üblich ist.»6 Zugleich führt er aber unter den Fächern auch ius naturae
an und will, wenn genügend Interesse vorhanden, einen Tanzmeister
kommen lassen. Dazu gab in den späteren Jahren der Haldensteiner
Schule Ulysses von Salis eine Einführung in die Landes- und
Schweizergeschichte nebst den Bündner- und Veltlinergesetzen. Deutlich
erscheint hier die Vorbereitung auf Leitungsfunktionen in der Gesellschaft

wie auch die Tatsache, dass es eine Schule für den (Land) Adel
und den Bürgerstand war.

Wenn Planta dann aber weiter bekennt: «. so haben wir auch
viel Eigenes und ändern die Lehrart nach Beschaffenheit der Lernenden

.» dann verrät dieser Satz den Pädagogen Planta, der bereit ist,
seine Lehrart an die Schüler anzupassen. Was heute als Banalität

klingt, war damals ein wichtiger Satz. Planta will nicht zurück in den

Einzelunterricht und auch nicht auf Methodik verzichten. Er ist aber

bereit, den Schüler in das pädagogische Handeln miteinzubeziehen
und nicht nur die Bedürfnisse der Gesellschaft und der Unterrichtenden.

Der Satz lässt ebenso erahnen, was mit der Umwandlung in ein

Philanthropin verloren ging, obwohl gerade dieses sich zum Anwalt
der Interessen der Schüler machte. Hier wird die Idee dem Lernenden

angepasst, dort dann der Lernende der Idee, die doch, was die Ironie
ausmacht, seine Interessen auf die Fahnen geschrieben hatte.



Das Philanthropin in Marschlins

rsa^

*=*!

n

Die Schule wuchs derart,
dass das Schloss Haldenstein für
die rund 100 Schüler und 12

Lehrer zu wenig Platz bot. Ein
beabsichtigter Umzug nach
Chur wurde von den dortigen
Zünften abgelehnt. Nach einigem

Zaudern entschloss man
sich, ein Angebot des Ministers
Ulysses von Salis anzunehmen,
der seit einiger Zeit die Entwicklung

der Schule mit grossem
Interesse verfolgt und seinen Sohn

ungewöhnlich früh, mit sechs

Jahren, in die Obhut von Planta
und Nesemann gegeben hatte.
Das Angebot war derart grosszügig,

dass man sich heute fragen

muss, was ihn wohl dazu bewegt
haben mochte.

Mit seinem Interesse für die Ausbildung, besonders der Kinder
aus Bürger- und Adelskreisen, und mit der Übernahme der Schule in
die eigenen Kompetenzen bewegte sich Salis im Rahmen des

aufgeklärten Absolutismus des ausgehenden 18. Jahrhunderts.7 Sicher hatte
Salis von den deutschen Beispielen gehört und ebenso sicher waren
ihm die französischen Theorien der Schulbildung bekannt. Dazu kam
noch seine Mitarbeit in der Helvetischen Gesellschaft, welche
Erziehungs- und Schulfragen an erste Stelle setzte, galt es doch auf diese

Weise das ökonomische, intellektuelle und sittliche Niveau des

Landes zu verbessern. Nesemanns Zögern zur Übersiedlung kam
sicher aus einem instinktiven Erfassen dieser Stellung, die Salis hier
anstrebte. Ebenso mag das in Salis' Leben öfters wieder durchbrechende
Misstrauen weiter Kreise in Graubünden gegen seine Politik denselben
Verdacht als Grund gehabt haben: dass er de facto die Stellung eines

aufgeklärten Monarchen einnahm.
Wenn dann im 19.Jahrhundert der demokratische, liberale oder

konservative Staat die Schule übernahm und prägte, hat er fortgeführt,
was in einzelnen Staaten vom aufgeklärten Absolutismus vorgezeichnet

war. - Das schon aufgeführte Beispiel von Sachsen-Gotha zeigt
nach Fertig, «dass es im 17. Jahrhundert hier bereits gelungen war, die

Auffassung von der gottgewollten Obrigkeit als Kurator der Unmündigen

durchzusetzen:. .»8 Leicht zu ersehen, dass in einem so extrem
föderalistisch, um nicht zu sagen partikularistisch geprägten Staat wie
den alten Drei Bünden solche Vorstellungen auf Widerstand stossen

Abb. 2:
Porträt Ulysses
von Salis-
Marschlins
(1728-1800)



Johannes Flury 8

mussten, ebenso dass z.B. der preussische Staat im 19. Jahrhundert
nichts anderes wollte und auch durchsetzte.9

Salis war von grossen Idealen durchdrungen, und diese hoffte er
mit Marschlins verwirklichen zu können. Deshalb war er auch bereit,
grosse Summen in den Ausbau der Schule zu investieren. Mehr und
mehr geriet so die Schule unter seinen Einfiuss, besonders als 1772
Martin Planta starb. Nesemann und Salis entzweiten sich. Darauf
wollte Salis grosse Pläne verwirklichen: In Deutschland war die philan-
thropinische Bewegung in ihrer Blütezeit, Basedow ein weitherum
bekannter Mann. Von ihm hoffte sich Salis eine Schule zu erhalten, wie
sie ihm vorschwebte.

Basedow und seine Bewegung
Basedow allerdings liess sich selbst nicht dazu bewegen, nach

Marschlins zu kommen. Er war 1771 nach Dessau gezogen und jetzt
dabei, sein Philanthropin, für dessen Finanzierung er in halb Europa
geworben hatte, aufzubauen.10 Er hat Salis jedoch einen Leiter vermittelt:

Mitten in der Nacht habe er Salis überfallen. Die Szene verdient
es, zitiert zu werden: «Endlich gingen sie (d.h. Salis und Basedow)
schlafen und Basedow versprach, während der Nacht noch nachzudenken.

Um 4 Uhr morgens sprang Basedow plötzlich aus dem Bett,
drang im Hemd in Salis Zimmer und schrie, wie wenn das Haus in
Flammen stünde: 'Denke Dir, ich habe den Mann!' Salis: 'O Schrek-
ken, wer ist es denn?' Basedow: 'Bahrdt! Das ist unser Mann, ganz der,
den du brauchst!' Bahrdt hat es so erzählt, und es ist nicht
unglaubwürdig.»11

Dieser Bericht wird besonders im Vergleich mit Goethes
Schilderung von Basedow glaubwürdig. In vielen Dingen verhalten sich die

Pädagogen des Philanthropins ähnlich 'genialisch' wie die Dichter des

Sturm und Drang. Die Pädagogen des Philanthropin sind Theologen.
Sie haben diese Wissenschaft - mit wenigen Ausnahmen - verlassen,

um Pädagogen zu sein, und wollten doch gerade als Pädagogen erst
rechte Theologen sein. Diese paradoxe Formulierung wird durch die

Schilderung Goethes aufs beste illustriert: Basedow war der «abgesagteste

Feind der Trinitätslehre» und hielt diese mit dem modernen
Bewusstsein für unvereinbar und doch konnte er es nicht lassen, immer
wieder darauf zurückzukommen und versuchte so lange an seinen
Gesprächspartnern zu erziehen, bis sie ihm zustimmten. Dahinter steht
eine Überzeugung: Pädagogik ist der Zeit angemessen, nicht Theologie;

nicht das Glied der christlichen Gemeinde dient als Modell,
sondern der aufgeklärte Staats- und Weltbürger, der als solcher dann auch
den ökonomischen und sittlichen Fortschritt in sich verkörpert.

In der Verbindung von oekonomischem und sittlichem
Fortschritt trifft sich das Philanthropin mit der Anschauung Plantas und
dieser wiederum mit Pestalozzi. Verschieden ist allerdings die Art der

Verbindung und gänzlich verschieden die religiöse Grundhaltung.



Das Philanthropin in Marschlins

Eine saekularisierte Reich Gottes-Idee steht Pate für die Anstalten,

die entstehen und die durch ihre Erziehung die Verbreitung der

allgemeinen Menschlichkeit sichern sollen. Befreit von den Fesseln

der orthodoxen Lehre und Loci der Dogmatik, entbunden von den
Rücksichten auf die Kirche als Institution konnten sie nun ans Licht
bringen, was die Kirche nach ihrer Meinung bis jetzt mehr verdunkelt
als erhellt hatte: Den wahren Sinn der christlichen Botschaft als einer

Anleitung, vernünftig und gut und glücklich zu leben.
Die pädagogischen Fortschritte seien durch dieses Urteil nicht

abgewertet, sie werden uns unten bei der Besprechung von Bahrdts
Werken noch begegnen. Es geht darum, klar zu machen, dass das

Philanthropin durch eine klare Idee geformt war, und dass diese mit dem

gleichen Anspruch auf Heil auftrat wie eine Religion, ja zum Teil
bewusst Religionsersatz sein wollte, wenn unter Religion das traditionelle

Lehrgebäude verstanden war. Da aber die Kirche und die von ihr
beaufsichtigten Schulen diesen Weg nicht beschreiten wollten, sah Basedow

nur einen Weg: In seiner «Vorstellung an Menschenfreunde .»

plädiert er dafür, die Schule aus dem Herrschaftsbereich der Kirche zu
lösen und dem Staat einem durch die aufklärerischen Gedanken
geprägten Fürsten) zu übergeben. Diesem war denn auch in der Stellung
des «Fürsorgers» ein fester Platz innerhalb der philanthropinischen
Struktur eingeräumt. So war er zugleich in Pflicht genommen und
doch faktisch dem Direktor nachgeordnet.12

Wenn der Marschlinser Lehrer Thiele in seinen von Ressentiments

nicht freien Erinnerungen Basedow als Erziehungsheiland
bezeichnet, das Elementarwerk als Erziehungsbibel, so ist das zwar Polemik,

zeigt aber etwas von der Überzeugung der Bewegung, das

Notwendige und Notwendende über Erziehung und in der Erziehung zu
erreichen.13 Die saekularisierte und von Oberflächlichkeit
gekennzeichnete Religiosität fand ihr Hauptmotiv darin, ja nicht mehr in die

Fänge der Schreckgespenste Kirche und Dogma zu geraten. Die
gleiche Oberflächlichkeit kennzeichnet denn auch weithin ihre Co-
menius-Interpretation.14 Bei Basedow fehlt die bei Comenius noch
allgegenwärtige Verankerung der pädagogischen Haltung in einer
religiös fundierten Sicht von Mensch und Welt. So liessen sich im
Verhältnis Comenius-Basedow viele Elemente wieder finden, wie sie

ebenso im Verhältnis Planta-Bahrdt aufscheinen: Die Emanzipation
der Pädagogik von der Theologie und parallel der Rückzug der Kirche
als Institution aus der Schule. Der biographische Übergang von der
Theologie zu Pädagogik ist so weit mehr als persönliches Geschick. Er
markiert genau die Stelle, wo die Modellanstalt (und später die Schule
überhaupt) sich von der Kirche emanzipierte und der Landesherr
eingeladen wurde, die Ausbildung seiner Landeskinder, wie auch den der
Religion darin eingeräumten Platz, selbst zu bestimmen. Der aufge-



Johannes Flury 10

klärte Absolutismus spricht ja von der Fürsorgepflicht; war es also

nicht das Vernünftigste, diese Fürsorger-Stellung auch zu besetzen?
Salis hat es jedenfalls gerne und mit Eifer getan.

Karl Friedrich Bahrdt, der Leiter von Marschlins
Bahrdt ist, was Marschlins angeht, an seiner Aufgabe gescheitert,

wie überhaupt das Scheitern seinen Lebenslauf durchzieht. Er wird
heute als enfant terrible des Philanthropins, als verschrieener Aufklärer

und theologischer Abenteurer bezeichnet und damals nicht besser

als «Faulenzer, Schwätzer und Schlemmer». «Ein gewandter und
selbstgefälliger Reklametechniker» so der zurückhaltende M. Schmid
zusammenfassend.15 Dagegen steht neuerdings die Einschätzung:
«Bahrdt besass überragende Talente und war von genialer Vielseitigkeit.

Logik, Klarheit und konsequente Wahrheitsliebe zeichneten ihn
aus. So war er einer der erfolgreichsten und zu seiner Zeit einer der
bekanntesten Repräsentanten der deutschen Aufklärung.»16 Auch so
lässt sich Bahrdt offenbar sehen, er, der selbst als Verteidiger der
Orthodoxie begonnen und damit das Interesse Goethes und die Kritik
Lavaters auf sich gezogen hatte, dann sich dem Pietismus zuwandte,
später zu Basedows Anhängern gehörte und endete als rationaler
Naturalist mit freimaurerischen Tendenzen. Fleissig war er auch, sein
bekanntes Werk umfasst über hundert Schriften und wenn er arbeitete,
das müssen auch seine Gegner zugeben, dann tat er dies schnell und,
wie sein entschiedener Gegner Thiele sagt, alles geriet vortrefflich. So

hat er den uns noch beschäftigenden Philanthropinischen
Erziehungsplan in wenigen Wochen niedergeschrieben. Kurz und hektisch

war auch seine Zeit in Marschlins: Ein Jahr nur dauerte seine
Wirksamkeit, dann war die Schule abgewirtschaftet, Bahrdt zog neuen
Projekten entgegen. Nur mit seinen grossen Talenten ist denn auch zu
erklären, dass er, der in einer Art Schnellkursus in das Philanthropin in
Dessau mehr durch Wolke, dessen Leiter, als durch Basedow, das

Schulhaupt, eingeführt worden war, in der kurzen Zeit in Marschlins
ein umfangreiches theoretisches Werk vorlegte. Salis, dazu war er
Praktiker genug, drängte ihn dazu und - wieder Thiele: «Bahrdt arbeite

nur, wenn er musste, das heisst, wenn Hunger und Ungestüm der
Leute ihn pressten.»17 Bahrdt hatte keinerlei erzieherische Praxis, als er
nach Marschlins kam, und machte den Fehler fast jedes Anfängers:
alles musste über denselben Leisten geschlagen werden. Die Theorie
bestimmte die Schule ohne Rücksicht auf deren Eigenleben.

Salis hatte einmal das Interesse an einer Art Werbeschrift für die
seit dem Tode Plantas kränkelnde Schule, sein Interesse ging aber
darüber hinaus, wie seine in einem Entwurf Bahrdts enthaltenen
Randbemerkungen bezeugen. Sicher bewegte ihn nicht die Hoffnung auf Ge-



Das Philanthropin in Marschlins 11

winn, wie Bahrdt dies später in einer nur schwer verständlichen gehässigen

Bemerkung unterstellt.
Thiele sagt in einem seiner zitierten Werke deutlich, was er von

der nun in Marschlins Einzug haltenden Methode hielt: «So musste

nun und unausweichlich basedowisiert seyn, was auch alle alten Lehrer

dazu sagen mögten.»18
In vielem war Bahrdt eine Kopie von Basedow: So stellte er sich

am Sonntag demonstrativ unter die Türe, wenn Salis und die übrigen
Bewohner des Schlosses vom Kirchgang kamen, um so deutlich zu
machen, was er von diesen alten Bräuchen hielt. Er kannte kaum
Grenzen für seine Forderungen und verletzte doch wieder jedermann
durch sein Auftreten - Goethe schildert das Gleiche von Basedow.

Bald hatte er sich mit vielen Mitarbeitern überworfen; Salis musste
dauernd eingreifen, was wiederum die Möglichkeit gab, sie gegeneinander

auszuspielen: für eine Schule ein unmöglicher Zustand.
In solchen Fällen zeigt sich Salis, wie seine Randbemerkungen

verraten, pädagogischer als der Pädagoge Bahrdt, der eine Idee zu
Tode reitet, während der Fürsorger Erfahrung und Menschenkenntnis
miteinbringt.

Ein Scharlatan ist Bahrdt in den Augen Schmids, hochbegabt
und sprunghaft, tagelang faul und nachlässig, dann wieder von
ungeheurem Arbeitseifer, liebenswürdig und handkehrum ungemein
verletzend - sicher kein einfacher Mensch und sicher kein ausgleichender
Schulleiter. Wenn wir uns aber jetzt seinem Erziehungsplan zuwenden,

besticht dieser, besonders durch seine Konsequenz. Zu fragen ist

allerdings, ob solche Konsequenz der Schule (und den Schülern!)
förderlich und ob der Plan letztlich der Schule als Institution angemessen
sein konnte.19

Bahrdts Erziehungsplan
Nach Bahrdt20 ist «Fröhlichkeit... die eigentliche Bestimmung

des Menschen.» (29) Da aber die eigentliche Bestimmung nur mittels
Erziehung aus dem Menschen entwickelt werden kann, ist Fröhlichkeit

dann auch der Zweck aller Erziehung. Religion und Tugend
haben ihren Nutzen insoweit, als sie den Menschen zufrieden und fröhlich

machen. Sie sind Mittel (97), den übergeordneten Zweck zu
erreichen.

Diese Bestimmung des Erziehungszwecks «der fröhliche
Mensch» mag erstaunen. Sie fügt sich aber ein in die aufklärerische
Idee von der Glückseligkeit aller. (Bahrdt übergeht leichthin das

schwierige Problem, ob denn die Glückseligkeit aller zugleich die
Fröhlichkeit des Einzelnen bedeute, bzw. wie sich hier Kollektiv und
Individuum verhalten.)21 Man wird nicht fehlgehen, hier eine Spät-



Johannes Flury 12

form der visio beatifica zu entdecken, und Bahrdt gibt sich Mühe mit
exegetischen Beispielen diese Fröhlichkeit als wahren Kern der
biblischen Botschaft zu erweisen. So ist Fröhlichkeit «das Ebenbild Gottes,
zu welchem wir erneuert werden sollen, und zu dessen Wiederherstellung

Jesus Christus die vollkommenste Religion uns gepredigt hat.»

(25)
In der traditionellen Dogmatik wird denn auch die visio beatifica,

die Gottesschau der Seligen, zusammen mit der beatudinis aeter-

nae félicitas, der ewigen Glückseligkeit, behandelt. Wenn dort festgestellt

wird, dass Selige nicht mehr sündigen können, dann entspricht
dem hier die Unmöglichkeit der einmal Erzogenen, jemals wieder aus
dieser Erziehung oder hinter sie zurückzufallen.

Da aller Zweck der Erziehung auch bestimmt werden kann als

«innere Ausbesserung und Veredlung des Herzens» (19), wird deutlich,

dass diese Wiederherstellung des Ebenbildes Gottes als Ausbesserung

der durch falsche Erziehung zugefügten Schäden verstanden werden

kann. Wenn nämlich das Kind gleich von den ersten Tagen an in
die Hände eines vernünftigen Erziehers geriete, könnte seine kindliche

Unschuld erhalten und bewahrt werden (209 f). So handelt es sich
bei der rechten Erziehung, und die Erziehung in einem Philanthropin
ist die einzig rechte, um «die ersten Schritte zu dieser glücklichen
Reform des Menschengeschlechts» (4). Eltern, die von wahrer Liebe zu
ihren Kindern erfüllt sind, müssen diese sobald es nur geht «besseren

Erziehern anvertrauen, als sie selbst sind. Man muss diese Kinder, von
der Wiege an, zu andern Menschen umschaffen.» (12) Andere
Menschen insofern, als sie nicht mit denen zu vergleichen sind, welche

die jetzige Erziehung ausbildet. In typischer Weise verschiebt sich
damit die Erbsündenlehre der traditionellen Dogmatik auf einen
«Unglückszusammenhang» der Erziehung, den man jetzt, kraft der
Einsicht, durchbrechen kann.

Nicht nur die Lehre von der Erbsünde, auch andere Gegenstände
der Dogmatik begegnen so in der Pädagogik des Philanthropins in

enttheologisierter und rationalisierter Form. Was oben für die Biographie

der Pädagogen des Philanthropins festgestellt wurde, findet hier
seine Entsprechung in der Lehre. In der, glaubender Sicherheit durchaus

entsprechenden Tonlage kann Bahrdt darum verkünden: «Man
muss - kurz, man muss die Kinder anfangen gerade so zu behandeln,
wie sie nur in Philanthropinen behandelt werden können.» (12)

In diesen Sätzen spiegelt sich eine kaum zu überbietende
Überschätzung der Erziehung, und zwar der institutionalisierten Erziehung.

Alles ist Erziehung und Erziehung ist alles. Die damit nicht
mehr zu umgehende Ideologisierung von Erziehung (Erziehung als

Religionsersatz) wirkt sich in der konkreten Anwendung als Einengung,

wenn nicht als Verunmöglichung von Erziehung aus.



Das Philanthropin in Marschlins 13

--r.:*..."'-'

¦-¦¦-,;*:#
...»

-'¦-*¦
.yt. S-.

- • -

^?#

¦*
' '** fe '*¦%¦y# #"*

..M---'

»Hs»
-,

..'
4Lf <

*-¦ ,**•„_£_:**

fr&arpedt des .jnllarimrMmg^»^MctKrcnlùi
vrrn

.X&.&.™gM*é.]Ubt. ¦.___^__i-.g_i
_. .*.vï.<.

Abb. 3:
Prospect des
Philanthropins zu
Marschlins von
Südosten,
mit Legende.

Von der Theorie zur Praxis: Bahrdt schuf im ansteigenden
Gelände hinter dem Schloss verschiedene Terrassen, auf welchen ein

Tempel der Geschichtshelden, ein Tempel der Weisheit und ein Tempel

der Tugend standen. Dort ergriff jeweils ein Lehrer bei sonntäglichen

Feiern das Wort. Diese Tempel wurden gekrönt vom Christustempel.

Dort «ist der Direktor Redner. Die vornehmste Absicht seiner



Johannes Flury 14

Rede geht dahin, überall den Gedanken zu erwecken, dass alle die

Vollkommenheiten, die sich bei jenen Tempeln in einzelnen Beispielen

zeigen liessen, sich in der Person unseres JESU vereinigen .»

(311)
Dazu werden, weil die in den üblichen Liederbüchern enthaltenen

Choräle nicht entsprechen, Lieder vornehmlich von Lavater

gesungen. (309) Die perfectio-Struktur ist hier zur Landschaftsgestaltung
geworden; getreu dem Grundsatz, dass der Mensch auf das Sinnliche
ausgerichtet ist, sind solche feierlichen Gebräuche nötig, um ihm den

Aufstieg zur vollkommenen Tugend und Weisheit Christentum)
anschaulich zu machen. Christus ist der Tugendlehrer, wie er für Lavater

ein Freund war, «dem man neidlos und liebevoll nacheifert, seine
Verdienste anerkennt, sie hochpreist und eben deswegen ihm ähnlich,
ja gleich zu werden bemüht ist.» (Goethe)22

Diese Struktur der aufsteigenden Vervollkommnung ist einerseits

ein Wesensmerkmal der Aufklärung, andererseits gründet sie sich
in zunehmendem Masse in der neuscholastischen Dogmatik im
beginnenden 19. Jahrhundert.

Es ist nicht sicher, ob diese Tempel überhaupt je gebaut waren.
Wie dem auch sei, auf alle Fälle scheint es mir zu billig, diese Idee als

Gerippe von hohlem Deismus zu bezeichnen.23 Deismus ist ohne
Zweifel hier zu finden, Aufklärungsoptimismus, Nivellierung des

Religiösen und Göttlichen, wie sie jeder perfectio-Struktur eigen ist, ebenso.

Aber es ist nicht zu übersehen, dass hier eine Idee mit grosser
Konsequenz verfolgt wurde: die totale Pädagogisierung der christlichen
Botschaft. Wie in der Naturgeschichte und Historie geht es zuerst ums
Erzeugen sinnlicher Vorstellungen und Begriffe, dann um die

Erregung des Beobachtungsgeistes (60) und aus der Beobachtung der Natur

wachsen Liebe, Ehrfurcht und Gehorsam gegen den Schöpfer (82).
Ohne alle Formeln der traditionelle Religion, einzig aus den Anlagen
der Seele, aus ihrem Ahnen um das Göttliche wird mit Hilfe der auf
Vernunft aufbauenden, erzieherischen Methode die Tugend den
Schülern «so anschaulich, so fühlbar und so wünschenswürdig als

möglich» gemacht. (8) Wie aber alle Erziehung im Philanthropin, so

geschieht auch diese auf ihre besondere Art: «Ich meine die Kunst, die

Tugend durch Ausübung zu leben.» (23)
Hier wird, bei aller äusserlichen Ähnlichkeit - der Abstand zu

Pestalozzis Anschauungen deutlich: Das Philanthropin in der Bahrdt-
schen Spielart reduziert die Pädagogik auf «Kopf», einzuüben durch
Betätigung von «Hand». Die Komponente «Herz», die in der Pestaloz-
zischen Trias sich im religiös bestimmten Gemüt realisiert, fehlt,
beziehungsweise soll in der Freude am Spiel in saekularisierter Form in
die Erziehung miteinbezogen werden. Damit diese Lehre keinen
Augenblick unterbrochen oder gar durch schädliche Einflüsse gestört



Das Philanthropin in Marschlins 15

werde, ist ein beständiges Zusammenleben von Zöglingen und
Aufsichtspersonen notwendig. Daraus geht auch die intime Kenntnis der

Zöglinge hervor, welche nötig ist, um den Lehrstoff ganz ihrer
Persönlichkeit anzupassen. Beobachtung der einzelnen Charaktere, das ist
für Bahrdt der Anfang jeder Einflussnahme. «Alle Lehrer des

Philanthropins müssen sich bemühen, ihre Schüler ganz in dem Innersten
ihres Herzens auszuforschen .» (20) Dann wird es möglich sein, zur
genau richtigen Zeit teils durch Privatgespräche, teils durch moralische

Erzählungen, dann wieder durch die Stoffe der Geschichte und
der Naturlehre «die Seele der Jünglinge mit den besten Vorsätzen zu
erfüllen ...» (22)

Wieder wird hier einmal der Abstand zu Planta sichtbar: Die
Anpassung des Lehrstoffes an die Persönlichkeit des Schülers dient
dazu, die Idee umso effizienter zu vermitteln, ist also neu didaktisch
bedingt und nicht etwa aus Rücksichtnahme auf das Individuum
Schüler. Zum andern erscheint hier wieder, ohne dass sich Bahrdt dessen

immer bewusst wäre, die Form pädagogischen Allmachtdenkens,
insofern der Schüler um der Erziehung willen bis ins Innerste
ausgeforscht werden soll.

Bahrdt war allerdings im Praktischen nie so konsequent, wie er
dies hier fordert - man wird sagen dürfen: Zum Glück für die Schule
und für die Schüler. Ein System wird hier sichtbar, das wohl auf die

Erzeugung von Fröhlichkeit ausgerichtet ist, aber eben doch in allen Teilen

ein System ist, nicht weniger stark und ineinandergreifend als die

so heftig abgelehnten Dogmatismen der Orthodoxie. Zu fragen wäre,
ob nicht gerade in diesem Umsichgreifen des Systems das Epigonale
dieses Ansatzes liegt, das bei anderen Pädagogen des Philanthropin
durch Erziehungsbegabung gemildert wird, hier aber - gepaart mit
einem sprunghaften Charakter - in aller Deutlichkeit hervorbricht.

Die gleiche Schwäche charakterisiert weitere Elemente dieser
Pädagogik. Aus der Überzeugung, dass der Schüler spielerisch lernen
soll, was er zuvor mit blindem Eifer sich einzupauken hatte, wird nun
alles in Spiel verwandelt und tötet dadurch eben das wahre Spiel. Eine
ausführliche Beschreibung dieser Spiele macht einen bedeutenden
Teil des Erziehungsplanes aus und schwächt die zum Teil bahnbrechenden

pädagogischen Ansätze wieder ab, von denen einige doch
noch kurz dargestellt seien:

Bahrdt fordert die Abwechslung: Nach einer anstrengenden
wissenschaftlichen Lektion, die nur etwa eine halbe Stunde dauern soll,
folgt eine durch Bewegung charakterisierte Stunde (Tanzen, Fechten,
Musik, etc.) (41)

In diesem Zusammenhang betont er wie auch die übrigen Autoren

des Philanthropin die Notwendigkeit der Körpererziehung und
legt grossen Wert auf die Hygiene.



Johannes Flury 16

Die Anordnung des Stoffes darf nicht allein aus der inneren Logik

des Stoffes genommen werden, sondern «muss genau nach der Natur

der Seele abgemessen werden.» (58)
Die Bedeutung der Anschauung führt zu häufigeren Lehrausgängen.

Nicht nur die Natur, auch Werkstätten etc. werden zu Orten,
wo Anschauung gewonnen wird, aus der dann die Begriffe hergeleitet
werden können. (59) Besonders wichtig ist dies im Sprachunterricht.
Sogar Latein soll auf spielerische Weise geübt werden. Dinge, die im
Zimmer vorhanden sind, werden benannt, diese Wörter zuerst gelernt
und spielerisch wiederholt. Die ewige Plage mit Grammatik und dem

«ciceronianisieren», wie Bahrdt es nennt, muss auf alle Fälle vermieden

werden. (74)
In der Methodik des Fremdsprachenerwerbs ist das Philanthropin

vom revolutionären Neuansatz bei Comenius geprägt, in deutlicher

Ablehnung der Pädagogik des Humanismus.
Der Praxisbezug, die direkte Anschauung, ist für Bahrdt ein un-

aufgebbarer Grundsatz. So kann in der Buchhaltung so verfahren
werden, dass jeder Schüler ein kleiner Unternehmer ist, sein eigenes

Hauptbuch führt, kauft und verkauft - ein Verfahren, dass seine

Fruchtbarkeit unterdessen längst erwiesen hat. (98 ff)
Ins Einzelne gehende, in Form von Lektionsprotokollen dargestellte

Beispiele der sokratischen Methode sollen dem Leser seines

Werkes etwas dieser vielgerühmten Anschauung vermitteln. Diese
Protokolle sind wegen der ihnen fast notgedrungen anhaftenden
Künstlichkeit mit ein Beweis dafür, wie ein fruchtbarer pädagogischer
Ansatz als System zu Tode geritten werden kann. Sie versuchen zwar
die platonischen Dialoge nachzuahmen, doch fehlt ihnen die Kraft
des Dichters und Philosophen. Was bleibt ist die Starrheit der Methode,

die dann künstlicher und gezwungener erscheint als sie in
Wirklichkeit ist.

Das Ende und die bleibende Bedeutung
Nach der Abreise Bahrdts wurde der Versuch gemacht, das

Philanthropin unter anderer Leitung weiterzuführen. Lavater wandte sich
im Herbst 1776 ans Publikum, um Schüler zu werben. Aber es war zu
spät. Noch im gleichen Winter musste Salis die Schule schliessen; wie
es seine Art war, in geordneter Weise: für jeden Schüler wurde die

Heimreise organisiert.
Die Ermordung des Schreiblehrers Bart durch einen Strassenräu-

ber in der Nähe des Schlosses war so etwas wie ein Signal für das

nahende Ende des Experimentes. Es spricht für Salis, dass er in dieser
Situation sich nicht von seinem ihm so viel Arbeit und Verdruss
machenden «Kinde» abwandte, sondern seine Pflicht als Fürsorger bis

zum Ende durchhielt.24



Das Philanthropin in Marschlins 1 7

Bahrdt war unterdessen schon an einem neuen Ort tätig. Die
zweite Auflage des «Philanthropinischer Erziehungsplan oder
vollständige Nachricht von dem ersten wirklichen Philanthropin zu
Marschlins» erscheint denn auch «nebst einem Anhang der ersten und
zweiten Nachricht vom Hochgräflich Leiningischen Philanthropin zu
Heidesheim bez. Worms Frankenthal 1777.» Ein oekonomischer
Arbeitsstil ist Bahrdt nicht abzusprechen, das Konkurrenzunternehmen
zu Marschlins «friedlich» mit diesem zwischen zwei Buchdeckeln
vereint!

Marschlins blieb an Jahren gesehen eine Episode, insofern wirklich

nur von lokaler Bedeutung. Seine Ausstrahlung darf aber nicht
unterschätzt werden. Goethe stellt bekanntlich Salis in Dichtung und
Wahrheit folgendermassen vor: «Von Salis, der in Marschlins die grosse

Pensionsanstalt errichtete, ging ebenfalls bei uns vorüber, ein
ernster, verständiger Mann .»25 Diese Begegnung datiert von 1774.

Zwei Dinge fallen auf: Einmal, Goethe kann offenbar Marschlins und
seine Pensionsanstalt als bekannt voraussetzen, und zum zweiten, es

fällt kein Wort über Bahrdt in diesem Zusammenhang, obwohl dieser
im vorangegangenen Buch erwähnt worden war. Goethe hat mit dieser

Zuordnung richtig gesehen: Wenn der Erziehungsplan Bahrdts Werk
war, Marschlins war eine Schöpfung Ulysses von Salis. Das
Subskriptionsverzeichnis, das Bahrdt anführt, erweist die Wirkung dieses

Philanthropins weit über die Bündner und Schweizer Grenzen hinaus. Die
«erste und einzige Tochterkirche von Dessau», wie Thiele Marschlins
spöttisch nennt, war bei allen Schwächen ein beachtlicher Versuch.

Symptomatisch wieder - hier von gegnerischer Seite - das

verwendete Vokabular. Marschlins wird «Kirche» genannt, saekularisiert

zwar, aber doch ein Tempel der Idee, ein heiliger Ort, denn hier wird

erzogen und Erziehung ist die Wirklichkeit, in welcher das Wirken
Gottes (die dritte Person der Trinität) sich ausdrückt.

Geistesgeschichtlich markiert der Marschlinser Versuch genau
den Punkt, wo sich die Kirche aus der schulischen Erziehungsarbeit
zurückzieht, bzw. zurückgedrängt wird und diese nur noch in Form
des Religionsunterrichtes begleitet. Im Bahrdtschen Aufbau war der

Religionsunterricht vorgesehen, viel wichtiger und auch insofern
wegweisend ist aber die Durchdringung der ganzen Schulwirklichkeit
durch die aufAufklärung durch Erziehung angelegte und von ihr
herkommende Methode. Auch der Religionsunterricht wurde hier in die

Kompetenz der Schule genommen, ebenso wie alle gottesdienstlichen
Versammlungen. Aus den Schulen des Philanthropin wäre mit einem
neuen Menschen auch eine neue Religion hervorgegangen. Autonomie

der Schule umfasste in diesem Entwurf alle Bereiche. In der auf
die Schule bezogenen Geistes- und Theologiegeschichte der Schweiz
ist Marschlins deshalb von grosser Bedeutung. Eine Entwicklung ist



Johannes Flury 18

hier vorgezeichnet, die im neunzehnten Jahrhundert zu grossen
Kämpfen führen sollte. In Gotthelfs «Zeitgeist und Berner Geist» führt
Benz beredte Klage darüber: «Auch die Schule fange man an auf die
Politik zu ziehen statt auf die Religion, mache die Kinder hochmütig
statt demütig, entfremde sie dem Hause, lehre sie die Eltern verachten,
führe alles aus, was die Eltern wüssten und täten, absonderlich die
Bücher, welche sie im Hause hätten als die rechte Seelenspeise.»26 Dahinter

steht ebenso die Frage nach dem eigentlichen Träger von
Erziehung: Die Familie und subsidiär die Schule oder eben die öffentliche
Institution Schule, ja sogar eine Erziehungsanstalt wie ein Philanthropin.

Für Bahrdt ist die Sache ausgemacht: Jeder Tag, den das Kind früher

unter kundiger Anleitung in idealer Umgebung erfährt, ist ein
Gewinn. Die Familie ist mangels Ausbildung dazu nicht imstande. Was
Gotthelf für das bäuerliche Emmental konstatiert, galt in gleichem
Masse für das industrialisierte Deutschland: «Damit erlitt die Familie
einen Schwund ihrer Erziehungs-, Ausbildungs- und Sozialisations-
funktionen.»27 Auch hier markiert das Philanthropin einen Wendepunkt

und führt zugleich an Pestalozzis Betonung der Familienerziehung

vorbei ins 19. Jahrhundert. Diese Autonomie der Schule ging
(notwendigerweise?) innerhalb der Schule mit einer monistischen
Methodik einher. Der Legitimierungszwang führt in eine der Sache

abträgliche Reduktion und erlaubt es nicht mehr, die Pluralität der
Menschen zu ihrem Recht kommen zu lassen. Nebst allen Unzulänglichkeiten

der Person ist Marschlins daran gescheitert, wie übrigens
alle Schulen des Philanthropin kurzlebig waren. Den parallel gegründeten

Einrichtungen des Pietismus war mehr Erfolg beschieden, wohl
auch darum, weil sie, bei aller Einseitigkeit ihrer Methodik, aus dem

lebendigen Kontakt mit einer Gemeinschaft herauswuchsen. Nicht
anders ist dies bei den von Klöstern geführten Schulen, die immer wieder

aus der Kraft der sie tragenden Ordensgemeinschaft Krisen
überwinden können und eine sie prägende Spiritualität leben.

Diesen Kontakt hatten Basedow und seine Freunde durch die

Stellung des Fürsorgers und damit letztlich durch die staatliche Macht
ersetzt. Die daraus zu erwartende neue Abhängigkeit an Stelle der
alten glaubten sie durch die inhaltlich bestimmende Position des Schulleiters

als pädagogischen Fachmannes gebannt. Die Entwicklung der
Schule in den totalitären Systemen des 19. und 20. Jahrhunderts hätte
sie eines Besseren belehren können. Der Monismus des Systems lädt
dazu ein, das System ausser ihm liegenden Zielen und Zwecken
dienstbar zu machen. Insofern, aber nicht nur dadurch, weist
Marschlins weit über das 18. Jahrhundert und weit über Graubünden hinaus.

Noch einmal: Lokalhistorie? - Gewiss, aber darüber hinaus die

grosse Welt im kleinen versammelt und so dem Auge des heutigen
Betrachters im kleinen auch die grosse Welt von damals sichtbar
machend.



Das Philanthropin in Marschlins 19

Martin Schmid: Marschlins, eine Schule der Nationen, Chur 1951, im folgen- Anmerkungen
den zit. Schmid. Ich werde diese grundlegende Arbeit nicht mehr anführen, ausser

bei direkten Bezugnahmen.
ders.: Martin Planta in: Bedeutende Bündner aus fünf Jahrhunderten, Chur
19701,290-302.
Benedict Hartmann: Beiträge zur Geschichte der Bündnerischen Kultur, Chur
1957, dann ein Aufsatz zu M. Planta und einer zu J. P. Nesemann.
ders.: Martin Planta in: Bündner Monatsblatt (1953) 303-312.
ders.: Das Lehrerkollegium der Schulanstalten Haldenstein und Marschlins
1761-1777(1955)153-177.
G. Röwenstrunk: Carl Friedrich Bahrdt (1741-1792) in TRE 5,132f, dort weitere
Literatur, bes. die Heidelberger Dissertation des gleichen Autors.
Zu Ulysses von Salis vgl. W. Dolf: Ulysses von Salis-Marschlins in: Bedeutende
Bündner aus fünfJahrhunderten, Chur 1970 1/303-315. M. von Salis - Mar-
schlins: Aus dem Kapitel «Eigener Werdegang und erzieherisches Wollen und
Tun des Ulysses von Salis - Marschlins» in: Bündner Monatsblatt (1925) 33-48.
H. Blankertz: Die Geschichte der Pädagogik. Von der Aufklärung bis zur Gegenwart,

Wetzlar 1982 S. 29, bes. auch 46-54; vgl. J. Oelkers: Die grosse Aspiration.
Zur Herausbildung der Erziehungswissenschaft im 19. Jh., Darmstadt 1989.

13ff
F.D.E. Schleiermacher: Selbstbiographie auf amtliche Veranlassung vom
10. April 1794 in: Pädagogische Schriften 2, TB-Ausgabe Frankfurt 1984 S. 5f.
Dazu W. Dilthey: Schleiermacher ebd. XI-XXXII, bes. XIII f sowie M. Redeker:
Friedrich Schleiermacher, Berlin 1968 20 ff. In anderer Form zeigte sich ein
ähnlicher Konflikt bei H. Hesse, vgl. seine Schilderung in «Unterm Rad».

M. Planta zit. nach B. Hartmann: J. P. Nesemann (s.o. Anm. 1) 56. Zur Abhängigkeit

von Halle äussert sich B. Hartmann ebd. 57 f. Nesemann war zwölfJahre
lang Schüler und Lehrer in Halle gewesen. Er hat sich aber im Laufe seiner
Lehrtätigkeit mehr vom Pietismus gelöst als Planta. Die «realistische» Tendenz der

pietistischen Pädagogik ist schon bei Francke gegeben, vgl. L. Fertig: Zeitgeist
und Erziehungskunst, Darmstadt 1984 320 f.
Grundlegend ist der Versuch, den Herzog Ernst der Fromme mit Hilfe von
A. Reyher und V. L. von Seckendorff in Gotha unternahm.
Vgl. H. Blankertz (s.o. Anm. 4) 38 ff.
L. Fertig illustriert diese Tendenz sehr schön in seinem eben erwähnten Werk im
Kapitel: Der Staat und die Bildung. So schreibt er schon von der 2. Hälfte des

17. Jahrhunderts: «Zunehmend betrachtete man die öffentliche Erziehung als

Instrument der mehr und mehr ökonomisch orientierten Territorialen
Wohlfahrtspolizei.» (S. 221)
vgl. A. Reble: Geschichte der Pädagogik, TB-Ausgabe 1981 (=197512) 116ff.
L. Fertig: Zeitgeist und Erziehungskunst. Darmstadt 1984, S. 223. Auf
wirtschaftlichem Gebiet wurde diese Tendenz als Merkantilismus bekannt. Es war
nichts anderes als die Überzeugung, der Fürst habe als von Gott eingesetzte
Obrigkeit die Pflicht, über möglichst umfassende Réglemente seine Untertanen zu
lenken. «Die bis ins Detail gehende Reglementierung durch diesen patriarchalischen

Absolutismus machte vor keiner Form des gesellschaftlichen Lebens halt.
Die Vorstellung vom strafenden Gott des Alten Testaments wurde immer wieder
bewusst als Mittel der politischen Erziehung eingesetzt»; ebd. Gerade der letzte
Zug zeigt, dass hier Vorstellungen der Lutherischen Gesetzes- und Obrigkeitslehre

wirksam blieben. S. unten Anm. 12.

dazu L. Fertig a.a.O. S. 242, ein Auszug aus einer Order Wilhelms II von 1889.
Ein Beispiel: «Aber ich kann mich der Erkenntnis nicht verschliessen, dass in
einer Zeit, in welcher die sozialdemokratischen Irrtümer und Entstellungen mit
vermehrtem Eifer verbreitet werden, die Schule zur Förderung der Erkenntnis
dessen, was wahr, was wirklich und was in der Welt möglich ist, erhöhte Anstrengungen

zu machen hat.» Interessant die kaiserliche Überzeugung, dass der Re-



Johannes Flury 20

kurs aufWahrheit, Wirklichkeit und Möglichkeit zugleich die Unhaltbarkeit
sozialistischer Positionen erbringe!
Basedows Feldzug für sein Philanthropin ist bei M. Schmid (s.o. Anm. 1) 44
beschrieben. U. von Salis gehörte, wie viele andere in der Schweiz, besonders aber
die in der «Helvetischen Gesellschaft» vereinigten Männer, zu den Förderern des

Basedow'schen Projektes.
Die Szene ist bei Schmid S. 48 beschrieben. Man vergleiche dazu den Auszug
aus Goethes Dichtung und Wahrheit, J. W. Goethe: Dichtung und Wahrheit,
3. Teil, 14. Buch.
«Viel wunderbarer jedoch und schwerer zu begreifen als seine Lehre war
Basedow's Betragen auf die unbegreiflichste Weise verletzte er die Gemüter der
Menschen, denen er eine Beisteuer abgewinnen wollte, ja er beleidigte sie ohne
Not, indem er seine Meinungen und Grillen über religiöse Gegenstände nicht
zurückhalten konnte. Auch hierin erschien Basedow als das Gegenstück von
Lavater.»

Dass Salis genau diese Stellung übernehmen wollte, beschreibt M. Schmid a.a.O.

105 ff sehr schön in einem Kapitel mit der Überschrift: Salis' Erziehungstraum.
Es wäre interessant, der Hypothese nachzugehen, dass diese Stellung des Fürsten
innerhalb des Erziehungswesens eine saekularisierte Form des Fürsten ist, wie
ihn Luther in seinem Einsatz für die Religion sieht. Das Modell wäre dann nicht
neu gestaltet, nur die Vorzeichen hätten sich geändert. Dies aber näher
auszuführen, würde eine detaillierte Studie erfordern. S. dazu H. J. Frank: Geschichte
des Deutschunterrichtes. Von den Anfängen bis 1945. München 1973: «War es

nicht 'natürlich' und 'vernünftig', dass der Staat in seiner Fürsorgepflicht sich
der Erziehung seiner Bürger annahm? Der aufgeklärte absolutistische Staat der
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts übernahm diese Erziehungsaufgabe, und
zwar aus dem genannten Beweggrund.» S. 128.

J.G.P. Thiele: Dr. Bahrdt in Marschlins: ein fehlendes Füllstück zu seiner
Lebensgeschichte von einem Augenzeugen. Zizers 1796. Zu Thiele selbst, s.

M. Schmid, a.a.O. 87 ff; ebenso die oben Anm. 1 genannte Arbeit von B.

Hartmann über das Marschlinser Lehrerkollegium. Thiele hasst Bahrdt, das ist
unverkennbar. Wenn man aber dies berücksichtigt, gibt seine Schrift einen Bericht aus

erster Hand über den Marschlinser Alltag. Das erwähnte Zitat S. 19: «Der
Erziehungsheiland des damaligen Publikums hiess - Basedow, die Erziehungsbibel
war das Elementarwerk und die erste und einzige Tochterkirche von Dessau war

- unser Marschlins.»
Dazu O.F. Bollnow: Comenius und Basedow. Die Sammlung (1950) S. 141-
153. Basedow übernahm sehr viel von Comenius, man vergleiche nur sein
Elementarwerk mit Comenius' grosser Didaktik oder dem Orbis pictus. Die Reduktion

auf Didaktik, wie sie Bahrdt teilweise ins Extrem durchexerzierte, ist schon
bei Basedow angelegt.
Diese Bezeichnungen bei Thiele, a.a.O. 18. Nicht viel schmeichelhafter Frank
(s.u. Anm. 23), 772 «der verschrieene Aufklärer und teologische Abenteurer». Aber
auch M. Schmid kann ihm nicht viel abgewinnen. Er schreibt in seinem Werk
über Marschlins S. 69 zusammenfassend: «Bahrdt ist kein Don Bosco und kein
Pestalozzi, sondern ein gewandter, selbstgefälliger Reklametechniker, der, abgesehen

von bedenklichen menschlichen Schwächen, nicht fähig war, die Marschlinser

Schule auf der Höhe zu halten oder ihr bestimmten Charakter zu geben.»

zu Bahrdt und zum Philanthropin jetzt auch die Bemerkungen von J. Oelkers (o.
Anm. 4) S. 30-44, zu Bahrdt S. 34 und 38 ff.
G. Röwenstrunk (o. Anm. 2) 133.

Thiele, a.a.O. 18. Wenn Bahrdt später U. von Salis der persönlichen Gewinnsucht

anklagt und sich als dessen Opfer darstellt, dann dürfte es sich hier, wie
B. Hartmann, Nesemann (s.o. Anm. 1) 109 feststellt, um eine «der gehässigsten

Verleumdungen dieses widerwärtigen Buches» handeln. Und weiter. «Der
vornehme Ulysses würdigte sie mit Recht keiner Antwort.»



Das Philanthropin in Marschlins 21

Thiele, a.a.O. 19. Allerdings kann Thiele dieser Lehrart auch positive Züge
abgewinnen, was sich auf der gleichen Seite zeigt: «Den Geist philanthropinischer
Lehrart ist, allen Unterricht möglichst leicht zu machen: zumal beym
Sprachstudium die Trockenheit durch Spiel zu mildern.» Wir haben zu Thiele auch
einen Bericht über einen Schulbesuch in seinen Stunden, der die Methode in
der Thiele'schen Anwendung sehr positiv beurteilt; zitiert bei Schmid, a.a.O. 88.

Bahrdt spielt auch noch an anderer Stelle eine gewissen Rolle, in der Diskussion

um den sog. Illuminatenorden, einer Art Gegenunternehmen zu den Jesuiten.
«Welche grosse Bedeutung man ihm (sc. dem Illuminatenorden) beimass, zeigt
ein merkwürdiges Buch Karl Friedrich Bahrdts, eines Abenteurers und zweifelhaften

Literaten, der aber eine Zeitlang ein ziemlich ausgebreitetes Renommee
besass: «Briefe über die Bibel im Volkston», erschienen 1782: es schildert das

Auftreten des Heilands als eine raffiniert inszenierte Komödie der Essener, einer
geheimen Gesellschaft, die sehr deutlich an die Illuminaten erinnert.»
E. Friedeil: Kulturgeschichte der Neuzeit. Ausgabe in einem Band. München
o.J. 694f
Die im folgenden Abschnitt in den Text eingefügten Seitenzahlen beziehen sich
auf K.F. Bahrdt: Philanthropinischer Erziehungsplan oder vollständige Nachricht

von dem ersten wirklichen Philanthropin zu Marschlins. Frankfurt am
Mayn 1776.
Es gibt dazu eine zweite Auflage, die nach Bahrdt's Abreise aus Marschlins
erschienen ist und deshalb erweitert ist. Ich zitiere die erste Auflage, die zweite

bringt zu Marschlins keine wichtigen Veränderungen.
In diesem Punkt zeigt sich die mangelhafte Rousseau-Rezeption der philanthro-
pinischen Bewegung allgemein. Dass Bahrdt nicht der Mann war, diesem Mangel

abzuhelfen, versteht sich nach all dem Gesagten von selbst. Man vergleiche
zu diesem Punkt die Interpretation der Philanthropinismus bei J. Oelkers a.a.O.,
die vor allem diesen Punkt und den Versuch aufgreift, eine auf empirischen
Grundlagen fussende Pädagogik als Wissenschaft zu entwickeln. (Ich schreibe,
anders als Oelkers, durchwegs Philanthropin, ob die Bewegung oder die Schule
selbst gemeint ist.)
J.W. Goethe: Dichtung und Wahrheit, 3. Teil, 14. Buch, im Bericht über die

Unterhaltungen Lavaters mit Fräulein von Klettenberg.
G. Frank urteilt darüber in seinem Bahrdt-Artikel in ADB 1/773, er lasse übrig
einzig «ein blosses Gerippe von hohlem Deismus mit moralischen Bettlerlappen
behängt». Das ist sicher zu hart geurteilt und vergisst, dass Bahrdt gerade hier
Repräsentant einer Strömung war, die in saekularisierter Weise sehr viele theologische

Loci weiter trug.
Thiele, a.a.O. 25 bemerkt: «Die Beschreibung des Philanthropins ist ein eigentlicher

Roman und enthält Einrichtungen, die theils nie vorhanden waren, noch
seyn konnten, theils nach dem ersten Versuch schnell in Vergessenheit gerie-
then .»

Ein Augenschein in Marschlins zeigt immerhin, dass sich das erst leicht ansteigende

und dann in schroffe Wände übergehende Gelände zu solchen «Darstellungen»

des Natur-Gnade-Verhältnisses anbot.
In der Abwicklung dieser Schulauflösung zeigt sich ein doch sehr anderes Bild
von Ulysses von Salis als Peter Metz ihn in seiner politischen Wirksamkeit zeichnet.

Metz konzediert: «. hatte sich im Rahmen der Helvetischen Gesellschaft
als Erneuerer betätigt, opferte sein Vermögen dem Marschlinser Philanthropin,
war ganz erfüllt vom Sinn für die Jugend und aufgeschlossen für das Edle und
Gute.» (Geschichte des Kantons Graubünden Bd. 1, Chur 1989, S. 12). Seinem

politischen Handeln während der Französischen Revolution und damit der
Staatswerdung des Kantons Graubünden kann er jedoch gar nichts Gutes
abgewinnen. Vielleicht könnte ein Verständnis im Sinne der Übernahme der Vorstellung

des aufgeklärten Landesfürsten, wie oben beschrieben, hier ein konsistenteres

Bild ergeben.



Johannes Flury 22

J. W. Goethe: Dichtung und Wahrheit, 3. Teil, 15. Buch. Das Zitat geht weiter
«. der über die genialisch tolle Lebensweise unserer kleinen Gesellschaft gar
wunderliche Anmerkungen im stillen wird gemacht haben.»

J. Gotthelf: Zeitgeist und Berner Geist (ed. Deutsch) Erlenbach Zürich 1966, 28.
dazu H. P. Holl: Jeremias Gotthelf, Leben - Werk - Zeit. Zürich/München
1988, S. 7ff und 164ff.
Das ausführliche Zitat: «Waren also auf dem Gebiet der wirtschaftlichen
Produktion die Funktionen weitgehend aus der Familie hinausverlagert, so galt das

in gleichem Masse auch für die institutionalisierten Formen der Erziehung in
Form der allgemeinen Schulpflicht und der ständig wachsenden Zahl von
Bürgerschulen. Damit erlitt die Familie einen Schwund ihrer Erziehungs-, Ausbil-
dungs- und Sozialisationsfunktionen.» I. Weber-Kellermann: Die deutsche
Familie. Versuch einer Sozialgeschichte. Suhrkamp-TB 185, Frankfurt 1974, 107.

Erst nach Abschluss des Textes werde ich auf einen Artikel aufmerksam gemacht, wel- Korrektur-
cher Marschlins aus ganz anderer Perspektive angeht: P. E. Grimm: Marschlins und der nachtrag
philanthropinische Kosmopolitismus, in: Mundo Multa Miracula (FS Peyer) Zürich
1992 127-144. Leider konnte diese Arbeit im Text nicht mehr berücksichtigt werden.

Abbildungen 1-3: Rätisches Museum, Chur. Abbildungs¬
nachweis

Dr. Johannes Flury, Evangelische Mittelschule, 7220 Schiers. Adresse des Autors


	Das Philanthropin in Marschlins

