Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1993)

Heft: 4

Artikel: Die Herrnhuter in Graubiinden : Streit um die kirchliche Erneuerung im
18. Jahrhundert

Autor: Finze-Michaelsen, Holger

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-398601

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

239

Holger Finze-Michaelsen

Die Herrnhuter in Graubiinden —
Streit um die kirchliche
Erneuerung im 18. Jahrhundert

Ich «ging darauf nach Filisur» zur Synode und trat in die Kirche
ein. «Es verdross mich, wie mich gleich alles angaffte und die Kopfe zu-
sammenstiess; denn einen Fremden zu sehen, ist thnen was sehr rares.»
Von den Verhandlungen «konte ich aber nicht viel verstehen wegen
des Gerdusches [der Teilnehmer], denn so ordentlich ist [ein] Synodus
Rhaeticus nicht wie [ein] Synodus Fratrum».! Die Synodalen «sehen
aus und handlen meistentheils wie die Gassenbuben, am besten wie
wilde Gymnasiasten, die zum erstenmal den Degen anstecken diirfen,
rauchen, sauffen und singen dabey geistliche Lieder aus dem Ziircher
Musicanten Bachofen? (dessen Melodien sich besser auf den Keller als
in die Kirche schicken), [so laut,] dass mir die Ohren gegellt haben.»

Dieses nicht gerade erhebende Bild von einer Biindner evangeli-
schen Synode zeichnet im Jahre 1757 der Herrnhuter Sendbote, enge
Mitarbeiter Zinzendorfs und spitere Gronlandmissionar David Cranz
anlisslich seiner Reise durch Graubiinden. Ebenfalls nicht gerade er-
hebend, jedoch recht erheblich ist der Streit gewesen, der in der zwei-
ten Hailfte des 18. Jahrhunderts in den Biindner reformierten Kirchge-
meinden, auf der Synode bis hin zu den politischen Instanzen der
Drei Biinde ausbrach — ein Streit, der — wie man ohne Ubertreibung
sagen darf — in seiner Heftigkeit und Dauer einmalig in der Geschich-
te dieser Landeskirche ist. Das mag als Indiz dafiir gelten, dass hier an
zentrale Fragen gerithrt wurde, an denen man nicht ungeschoren vor-
beikam. Es ging um die Ernenerung der Kirche. Dass dariiber gestritten
werden muss, worin sie bestehen und wie sie geschehen kénnte, lag
damals und liegt auch heute auf der Hand. Ein kleines Dorf in der
ostdeutschen Oberlausitz an der polnisch-tschechischen Grenze, etwa
800 km von hier entfernt, gab den damaligen Auseinandersetzungen
in Graubiinden den Namen: «Herrnbuterstreit». Dreissig Jahre lang
wurde die evangelische Bevolkerung Graubiindens durch diesen Streit
in Atem gehalten, und die Auseinandersetzungen waren alles andere
als eine Angelegenheit, die die Theologen unter sich ausfochten. Bau-
ern, Handwerker, Landammanner, Zunftmeister und Angehorige der




Holger Finze-Michaelsen 240

Bindner Aristokratie waren ebenso darin verstrickt. Und die Sache,
um die es damals ging, liegt bis heute nicht ad acta.

Herrnhut — beginnen wir mit diesem Dorf, dessen Name damals
den einen als Zentrum sektiererischer Umtriebe, den anderen als hoft-
nungsvolles Zeichen der kirchlichen Erneuerung galt.

l. Zinzendorf und die Entstehung Herrnhuts

Am Anfang der Geschichte Herrnhuts standen Fliichtlinge aus
Mihren. Nach dem Dreissigjihrigen Krieg und dem Westfilischen
Frieden (1648) war das Land rekatholisiert worden; fiir die hussiti-
schen Protestanten der Unitas fratrum, der Briider-Unitit, begann eine
Zeit der Bedingnis und Verfolgung. Zu Gottesdiensten konnten sie
nur noch heimlich zusammenkommen, ihre Schriften wurden verbo-
ten und konfisziert; zahllose wurden als Widerspenstige ins Gefingnis
geworfen. Wer Gelegenheit hatte und es tibers Herz brachte, die ange-
stammte Heimat zu verlassen, fliichtete tiber die Grenze in Richtung
Westen auf protestantisches Territorium.

1722: Der mihrische Zimmermann Christian David spricht bei
einem gewissen Grafen Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (1700—1760)
vor, der kurz zuvor das Gut Berthelsdorf in der Oberlausitz nahe der
mihrischen Grenze erworben hatte, und berichtet ihm von der be-
dringten Briidderkirche. Der Graf zeigt sich bewegt und teilnahmsvoll
und erklirt: Geld habe er zwar keines, denn das sei alles beim Kauf
von Berthelsdorf draufgegangen. Aber «wenn es ihnen gefillt, so mo-
gen sie im Namen Gottes kommen und sich hier niederlassen»?; das
Land wolle er ihnen dafiir zur Verfiigung stellen. Erfreut iiber diese
Aussicht geht Christian David nach Mihren zuriick, stellt eine Grup-
pe von zehn Personen zusammen und fiithrt sie als «Asylantenschlep-
per» iiber die Grenze. Es wird ihnen ein Gelinde am Fusse des Hutber-
ges zugewiesen, etwa einen Kilometer von Berthelsdorf entfernt. Am
17. Juni 1722 wird der erste Baum zum Bau eines Hauses gefillt; im
November wird es unter bedeutugsvoller Verlesung von Kapitel 21 der
Offenbarung eingeweiht. Das drmliche Haus gilt ihnen als ein Vorge-
schmack auf das «neue Jerusalem», wo die Trinen abgewischt, wo
Leid, Geschrei und Schmerz abgetan sein werden und wo man sich
nach vieler Bedringnis endgiiltig in des Herrn Hut geborgen weiss.
Daher auch der Name des neuen Anwesens; auf den nahen Hutberg
wie auf die noch nihere gottliche Bewahrung anspielend heisst es von
nun an Herrnhut.

Ein Zufluchtsort fiir die kirchlich Heimatlosen
Die Tatsache, dass fortan immer wieder kleine Gruppen mihri-
scher Glaubensfliichtlinge dazustiessen, um Aufnahme baten, weitere




Die Herrnhuter in Graubiinden 241

Hiuser bauten — diese Tatsache allein hitte Herrnhut jedoch kaum zu
dem gemacht, was es spiter wurde. Der Ort erhielt vielmehr, was von
Zinzendorf selbst zunichst kaum beabsichtigt war, zahlreichen weite-
ren Zustrom von Zeitgenossen verschiedenster Provenienz, die kirch-
lich heimatlos geworden waren und kaum mit einem einzigen Begriff
zu charakterisieren sind: Es waren Altpietisten, Mystiker, Erweckte
und andere. Von Spener und den Halleschen Pietismus befruchtete
Geister waren an der orthodoxen «ecclesia» irre geworden, und so
manche wollten oder konnten nicht einmal mehr einer «ecclesiola» in
solcher ecclesia angehoren. Enttiuscht wandten sie sich von den ge-
schichtlich gewachsenen und geprigten Territorialkirchen ab, gelang-
weilt von den trockenen, blutleeren Predigten auf der Kanzel, leidend
unter der fehlenden briiderlichen Gemeinschaft unter den Christen.
Damit erregten sie Anstoss bei den Obrigkeiten und den zunftmassi-
gen Schriftgelehrten. Als Sektierer und Separatisten schikaniert, hor-
ten sie von der Toleranz Zinzendorfs, und so baten thn immer wieder
welche, ob nicht auch sie sich in Herrnhut eine neue Bleibe einrichten
diirften. So entstand eine hochst ungewohnliche, schillernde und dar-
um natiirlich auch von aussen héchst argwohnisch bedugte Gemein-
de. Hier der alt-evangelische, bewihrte und in Leben und Lehre stren-
ge Charakter der mihrischen Briiderkirche; dort Schwirmer, Separati-
sten, hocheifrige Frischbekehrte und busskimpfende Einsiedler — bei-
de auf engstem Raum zusammenlebend.

Das konnte nicht lange gut gehen und ging auch nicht gut. Nach
fanf Jahren — Herrnhut zihlte immerhin schon 300 Einwohner —
spitzten sich die Konflikte derart zu, dass Zinzendorf (der Justizrat am
Dresdner Hofe August des Starken) sich vor der schwierigen Aufgabe
sah, vermittelnd einschreiten zu miissen. Er verlegte seinen stindigen
Wohnsitz nach Berthelsdorf und machte von seinem Recht als Lan-
desherr Gebrauch, eine taugliche Ordnung in konfessionellen, politi-
schen wie sozialen Belangen aufzustellen. Die sog. «<Herrschaftlichen
Gebote und Verbote»* vom 12. Mai 1727 regelten zunichst das Zu-
sammenleben und die Ordnung Herrnhuts nach innen und aussen bis
hin zum Verbot, den Mist vom Stall aus auf die Strasse zu werfen.
Tanz, Bier, Spiel und Festgelage waren verboten; Marktschreier,
Quacksalber und Tanzbirenfithrer hatten keinen Zutritt; jeder sollte
arbeiten und sein eigenes Brot essen. Fiir uns hier wichtiger ist der
gleichzeitig ergangene sog. «Briiderliche Verein und Willkiir?, ein 42
Punkte umfassendes Statut, das von jedem Bewohner per Unterschrift
anzuerkennen war. Darin hiess es bedeutungsvoll und richtungswei-
send fiir die Zukunft: «<Herrnhut . . . soll in bestindiger Liebe mit allen
Briidern und Kindern Gottes in allen Religionen [= Kirchen] stehen,
kein Beurteilen, Zanken oder etwas Ungebiihrliches gegen Andersge-
sinnte vornehmen . . . Ein jeder soll sich befleissigen, den rechten ge-




Holger Finze-Michaelsen 242

meinschaftlichen Grund der le-
bendigen Lehre zu fassen, dar-
auf wir gebaut sind . . . Niemand
aber ist hier zu bleiben gend-
tigt.» Dass diese neue Ordnung
kein nur landesherrlicher Akt
war, zeigt die Tatsache, dass
man am 13. August 1727 ge-
schlossen zum Abendmahl nach
Berthelsdorf hinauszog und da-
mit seinen festen Willen zur
geistlichen Einheit bekundete.
Dieses Abendmahl gilt als die ei-
gentliche Geburtsstunde Herrn-
huts, der Briidergemeine oder
der «erneuerten Unitas fratrum»
(denn deren Rechtsnachfolgerin
wurde Herrnhut) und wird des
halb auch Jahr fiir Jahr unter dem 13. August im Losungsbiichlein ent-
sprechend hervorgehoben. Die «Republik Gottes zu Herrnhut» (so die
Bezeichnung in der Gemeinordnung von 1728) erhielt nun ihr charak-
teristisches Geprige als geregelte Lebens-, Arbeits- und Glaubensge-
meinschaft. Sie wurde quasi «<Konventikel in Dorfgrosse» und blieb als
solches Bestandteil der lutherischen Gemeinde Berthelsdorf.
Zinzendorf war darauf bedacht, schnurstracks an allen Konfes-
sionsstreitigkeiten der Orthodoxie vorbei, auf den Kern des Evange-
liums zu bauen: die Rechtfertigung des Stinders durch den Glauben
an das Kreuz Christi. Und diese Konzentration auf das Elementare,
um nicht zu sagen: diese unvergleichliche Christozentrik hat die Brii-
dergemeine von ihren Anfingen an geprigt und ist zu so etwas wie ih-
rem «Markenzeichen» geworden. Die konfessionelle Frage konnte ge-
trost zurticktreten vor der eznen entscheidenden Frage, ob es des Ein-
zelnen «ganzer Ernst sei, die Siinde, die Christus gebiisst, wegnehmen
zu lassen» (Briiderlicher Verein 1727).6 So konnte Zinzendorf sagen:
«Einen anderen Grund als Jesus Christus, den Sohn des lebendigen
Gottes, weiss ich nicht. Ich kann mich aber mit allen, die darauf, ob-
gleich unterschiedlich, bauen, wohl vertragen.»” Ja, er konnte unge-
achtet der dicken Folianten der gelehrten orthodoxen Welt und der
weitausholenden theologischen Systeme seiner Zeit ohne mit der
Wimper zu zucken erkliren: «Wir glauben, dass die ganze Theologie,
mit der wir vor allen heiligen Engeln bestehen konnen, ohne uns zu
schimen, auf ein Oktavblatt mit grossen Buchstaben geschrieben wer-
den kann.»8 Und wer ein bisschen Zinzendorf gelesen hat, der ahnt,
was auf diesem Oktavblatt gestanden haben miisste: etwas vom

Abb. 1:

Nikolaus Ludwig
Reichsgraf von
Zinzendorf
(1700—1760),
Wegbereiter der
Herrnhuter
Briidergemeine
(Olgemadlde

von Balthasar
Denner).




Die Hermhuter in Graubiinden 243

«Lamm», wie es das Unititsemblem bis heute zeigt, etwas iiber sein
«Blut und Wunden». Ein Oktavblatt freilich, dass eine fiir die damali-
ge Zeit unglaubliche oekumenische Weite ermoglichte und den
Grund legte zur geistlich-gottesdienstlichen Gemeinschaft von Mihri-
schen Briidern, Lutheranern, Reformierten, ja sogar einigen Katholi-
ken — eine Gemeinschaft freilich auch, die in kein kirchliches Schema
passte und den Argwohn weiter theologischer Kreise erregte, allen vor-
an bei den Lutheranern, aber dann auch bei den Reformierten bis hin
nach Graubtunden.

«Die Pietisten gehen zu Fuss, wir retten zu Pferd»

Eines konnten jedoch auch die theologischen Gegner nicht
tibersehen: In Herrnhut war es gelungen, den separatistischen Pietis-
mus wieder an die Institution Kirche zu binden. Uber die erbauliche
Gemeinschaft mit ihren tiglichen Zusammnenkiinften hinaus war
hier eine Lebensgemeinschaft entstanden, wo sich die vielbeschwore-
ne Bruderliebe im Alltag zu bewihren hatte: In Handel und Wandel,
im Berufsethos der zahlreichen Handwerker, in der Errichtung des
Schulwesens fiir die Gemeinkinder, in der Zurechtweisung derer, die
dem Geist Herrnhuts zuwider lebten, in der Zuteilung verschiedener
Leitungs- und Betreuungsimter vom Gemeiniltesten bis hin zum
Krankenpfleger. Mit einer bestechenden christozentrischen Einfalt
war man auch im Arbeitsethos bestrebt, sich an den Zimmermanns-
sohn Jesus zu halten. In der «Wundenlitanei» von 1747, einer im
Wechsel gesprochenen Liturgie fiir den Gottesdienst, wird Christus
fiir «Seine Handwerks-Treue» gelobt und gebetet: «Mach uns treu in
unserm Theil»® Zinzendorf: «Den Saal kehren, den Platz pfla-
stern . . ., ein Buch schreiben, Briefe auf die Post tragen, ein Kleid zu-
schneiden . . ., Segel anbinden, das Schiff wenden helfen» — es kann
einem Menschen tiberall <himmlisch wohl dabey seyn, wenn er treu
ist in seinem Theil» wie Jesus in seiner «Handwerks-Treue». Dem
Feuerwichter beispielsweise miisse sein Amt so wichtig sein, «als ob er
die Bundeslade zu bewachen hitte».1® Kein Wunder also, dass die
Herrnhuter — wo sie auch auftauchten — fiir ihren Fleiss hoch geachtet
wurden.

Wihrend der alte Pietismus umgetrieben war von der Frage, wie
der Weltlust noch mehr entsagt werden, wie das Siindengefithl im
fortdauernden Busskampf endlich besiegt werden, wie die geistliche
Liebe zu Gott die irdische Liebe entbehrlich machen kénne und ob
man mit den Unbekehrten Umgang haben diirfe, so stellte sich in
Herrnhut etwas von dieser Schwerbliitigkeit Befreites, man mochte sa-
gen: etwas Ernsthaft-Heiteres ein, und zwar etwas, das man nun wirk-
lich nur auf dem Hintergrund des alten Pietismus verstehen kann.
Kein Herumgriibeln an geistlichen Fragen, die man nicht ergriinden




Holger Finze-Michaelsen 244

kann! Kein endloses Selbstzerknirschen im Busskampf! Kein Kleben
am eigenen Verstand, sei es nun pietistischer, orthodoxer oder aufkli-
rerischer Verstand! Kein lihmendes Kreisen um das eigene Seelenheil!
«Ich glaube» — sagt Zinzendorf in seinen beriihmten Berliner Reden
von 1737, die bald auch in Graubiinden kursierten — «Ich glaube, dass
er [Christus] mich mit seinem Schwerdt und Bogen erstritten und ge-
wonnen hat . . . Ich glaube, dass ich des Teuffels Herr bin . . . Ich glau-
be aber auch, dass ich nichts ohne ihn [Christus] bin, und dass ich aus
der eintzigen Ursache lebe, weil er lebt. So lange er lebet, lebe ich
auch. Und das alles weiss ich so gewiss, als ich weiss, dass mir mein
Kopff auf dem Leibe stehet.»!! Ein «alter Pietist» zu sein, hiess fiir die
Herrnhuter darum so viel wie: den Kopf noch nicht auf dem Leibe
entdeckt zu haben . .. Zinzendorf: «Die Pietisten gehen zu Fuss, wir
reiten zu Pferd.»!2

Hier, so denke ich, in der Befreitheit von der Gefahr altpietisti-
scher Selbstqualerei und ihrer dringerischen Frommigkeit, in der Ge-
wissheit, dass der Glaube sich «von Jesus ungeschieden»!? weiss und
darum eine Kraft der Bewdhrung in der Welt ist, und zwar eine geord-
nete Kraft — hier liegt wohl der Grund fiir die enorme Energie, die von
dieser kleinen Gemeinschaft in kiirzester Zeit ausging. Bereits 1737,
also 10 Jahre nach jenem bedeutsamen Abendmahl, hatte Herrnhut
Aussenposten der Mission bzw. der Diasporabetreuung in Grénland
und Westindien, in Georgia und Carolina (wo man heftig mit Skla-
venhaltern und -hindlern aneinandergeriet), in Pennsylvanien, Siid-
afrika, Ceylon, Athiopien, Persien; dann in Europa: in Amsterdam,
Rotterdam, London, Lettland, Estland, Lappland, Schottland und der
Schweiz; spater kamen Russland und zahlreiche andere Linder hinzu.
Das Zinzendorflied unseres Gesangbuches aus diesen Jahren («<Ermun-
terung zur Streitertreue»'#) hat programmatischen Charakter fiir den
Geist Herrnhuts: «Wir wolln uns gerne wagen / in unsern Tagen / der
Ruhe abzusagen, die’s Tun vergisst. / Wir wolln nach Arbeit fragen, /
wo welche ist; / nicht an dem Amt verzagen, / uns frohlich plagen /
und unsre Steine tragen aufs Baugeriist.»

Man darf nun nicht meinen, es sei zuerst ein Programm dagewe-
sen, und das sei dann Stiick um Stiick durchgezogen worden. Es hat
sich vielmehr immer eins aus dem anderen ergeben; erzwungen wurde
grundsitzlich nichts. Ja, man war sogar peinlich darauf bedacht, allen
menschlichen Aktionismus oder Ubereifer zum vornherein zu vermei-
den, und hat darum das Los eingefiihrt, um dem lieben Gott das letzte
Ja oder Nein in einer Sache zu {iberlassen.

Charakteristisch (und wichtig fur Graubiinden) wurde in der
Folge eine — schematisch gesagt — dreigestaltige Organisationsform
der Briidergemeine. Der erste Typ war ein geschlossenes Gemeinwesen
vom Typ Herrnhuts, wie er spiter in Neuwied bei Koblenz, Gnadau




Die Hermhuter in Graubiinden 245

bei Dessau, Herrnhaag in der Grafschaft Isenburg, Pilgerruh in Hol-
stein, Zeist in Holland oder Sarepta an der Wolga entstand. Diesen
Typ hat es in der Schweiz nie gegeben. Der zweite Typ waren die «So-
zietiten» an Orten oder in Regionen mit einer grosseren Zahl von Ge-
meingliedern bzw. Freunden, wo ein eigener Prediger, ein eigener Got-
tesdienstraum zur Verfiigung stand, jedoch keine Lebens- und Arbeits-
gemeinschaft moglich war. Solche Sozietiten bestehen bis heute in
Basel, Ziirich und Montmirail-Bern. Der dritte Typ war die Diaspora,
wozu auch das Biindnerland gehorte. Hier waren es die iiber die Dor-
fer und Stidte verstreuten einzelnen Freunde, die sich zu den erweck-
ten Kreisen am Ort hielten und so auch mit den Herrnhutern in regel-
missige Berithrung kamen. Sie trafen sich nach Moglichkeit wochent- -
lich zu erbaulichen Versammlungen am Ort und wurden in gewissen
Abstinden von auswirtigen «Diaspora-Arbeitern» besucht. Wir horen
dariiber noch Genaueres.

Das Selbstverstindnis der Briidergemeine

Zum Selbstverstindnis der Herrnhuter sei in aller Kiirze das Fol-
gende gesagt:

1. Die Brider-Unitdt hat urspriinglich keine neue Kirche mit eigener
Lebre und Verfassung griinden wollen. Sie verstand sich — was sie sich
durch verschiedene Gutachten theologischer Fakultiten bestitigen
liess — als Glied der Kirchenfamilie Augsburgischer Konfession. Zin-
zendorf: «Wir sind tatsichlich zu einer Gemeine gemacht worden, weil
uns alle Theologen gleichsam mit Ofengabeln weggestossen und
nichts mit uns wollen zu tun haben. Wir haben dreizehn, vierzehn
Jahre gearbeitet, um unter den Fliigeln der lutherischen Kirche zu blei-
ben, sie haben uns aber nicht haben wollen.»!5

2. Die Briider-Unitit hat die bestebenden (evangelischen) Konfessions-
kirchen als verschiedene «Tropen» (tropoi paideias), als verschiedene «Erzie-
bungsweisen» Gottes in seinem Volk respektiert und fhir sich selbst fruchtbar
gemacht. Das bedeutete, dass die lutherische, reformierte und mahri-
sche Konfession gleichzeitig Anerkennung genossen. Fiir jeden Tro-
pos innerhalb der Briidergemeine gab es einen Bischof bzw. Admini-
strator. Von niemandem wurde verlangt, seine konfessionelle Her-
kunft zu verleugnen: Nach aussen hiess das, dass die geschichtlich ge-
wachsenen Territorialkirchen und ihre Amitstriger respektiert und
ohne Polemik geachtet wurden.

3. Die Briider-Unatdit verstand sich als «Sauerteig», als Dienstgemein-
schaft im Gottesvolk, vergleichbar mit einer Ordensgemeinschaft, die sich zu
besonderen Aufgaben zusammenschliesst. Entsprechend lag es der Briider-
Unitdt vollig fern, Propaganda zur Mitgliedschaft bei ihr oder sogar
zum Austritt aus den Territorialkirchen zu machen. Besonders in der




Holger Finze-Michaelsen 246

Diaspora war es vollig selbstverstindlich, dass die Freunde der Herrn-
huter um so lebendigere Glieder ihrer Gemeinde am Ort waren.

4. Theologische Voranssetzung daftir war ibr (besonders an Luther
orientiertes) Kirchenverstindnis: Die Kirche (ecclesia, «Gemeine») ist eine
eschatologische Grisse und kann in ihrem Wesen einzig geglanbt werden.
Glieder dieser wahren Kirche, die ihrem eschatologischen Charakter
zufolge eine «unsichtbare Kirche» (ecclesia invisibilis) sein muss, sind
«die zerstreuten Kinder Gottes» (Joh. 11,52); sie sind iiber die Konfes-
sions- und Territorialkirchen verstreut, aber jetzt schon im wahren
Glauben eins. Nur Gott allein kennt die ecclesia invisibilis.

5. Dieses Kirchenverstindnis war fiir die Briidder-Unitit beson-
ders in zweierlei Hinsicht prigend:

a) fiir die Diaspora: Es ging nicht um die Sammlung von Freun-
den der Briidergemeine, «die sozusagen im zweiten Glied mit ihr ge-
hen, sondern in ihr wird die Einheit der Kinder Gottes, die, durch den
gekreuzigten Heiland schon Wirklichkeit ist, sichtbar».!¢ Die verstreu-
ten Glieder der «wahren Kirche» (nach Luther sind dies die «Schiflin,
die ihres Hirten Stimme hdren»'?) sollten durch die vielfiltigen Grenz-
iiberschreitungen konfessioneller und nationaler Art untereinander
verbunden und gestirkt werden.

b) fiir die Mission, die ein ausgedehntes Arbeitsfeld der Brider-
Unitit darstellte: «Wir machen es wie die Hofleute, wenn sie vor eines
grossen Herren Zimmer kommen und sich nicht unterstehen zu klop-

Abb. 2:

Neuwied bei
Koblenz wurde
zum Hauptanzie-
hungspunkt der
Biindner Herrn-
huterfreunde
(Ansicht vom be-
ginnenden

19. Jahrhundert).




Die Herrnhuter in Graubiinden 247

fen, sondern nur kritzlen [kratzen], damit diejenigen, die nicht weit
von der Tur sind, wenn sie wollen, horen und aufmachen, wenn sie
aber nicht wollen, es unvermerkt iiberhoren kénnen. Wir klopfen
nicht, wir grattieren [kratzen] nur, wo es uns deucht, dass der heilige
Geist Seelen in Paratschaft hat, die leise horen», schreibt Zinzendorf
1747.18 Mit diesem Missionsverstindnis war er seiner Zeit (in der die
Theologen noch dariiber stritten, ob Schwarze eine Seele haben!)
ohne Zweifel weit voraus.

6. Der Zuzug in die gegriindeten Herrnbuter-Kolonien (Newwied n.a.)
wurde nach Maoglichkeit zuriickgehalten. Nicht jeder, der sich dort nieder-
lassen wollte, erhielt auch die Erlaubnis dazu (Aufnahmeverfahren
und Konsultierung des Loses). Das eigentliche Ideal war die Diaspora,
in der man sich uber alle Grenzen hinweg verbunden wusste und an
seinem Ort die Treue zu Christus bewidhrte. Herrnhut war nicht
Selbstzweck; in der gottesdienstlichen «Gemein-Litanei» wurde gebe-
tet: «Vor unseligem Grosswerden behiit uns, lieber Herre Gott!»!° Zur
[lustration ein Beispiel aus Graubiinden: Lukas Bansi, Pfarrer von La
Punt, wurde 1769 nach 18jihrigem Dienst wegen seiner Parteinahme
fur die Herrnhuter von der dortigen Gemeinde entlassen. Noch im
gleichen Jahre zog er mit Frau, Sohn und sechs Schulzéglingen, die
ihm zur Unterrichtung anvertraut waren (unter ihnen der spitere De-
kan Luzius Pol) nach Neuwied. Der Entscheid iiber die definitive Auf-
nahme zog sich tiber sieben Monate hin. Obgleich am Ende der Ent-
scheid zugunsten einer Aufnahme gefillt worden war, packte Bansi
seine Sachen, enttduscht dariiber, dass seine 17jihrige Freundschaft
mit den Bridern keinerlei Beschleunigung des Verfahrens gebracht
hatte. Er kehrte mitsamt Familie und Zo6glingen nach Graubiinden zu-
riick.? — Zinzendorf betonte: «Der ordinire Gang des Heilands ist das
nicht mit seiner Diaspora, mit seinen umhergestreuten Kindern, dass
sie hier oder da sollen auf einem Haufen sitzen . .. Denn ein Bruder
und eine Schwester, die . . . ihre Station nicht verachten, sondern auf
ihrem Platz bleiben und da bis zum letzten Blick zeugen, was sie glau-
ben» — sie sind «ein Jesusherz mitten in der Welt».2!

Soviel in aller Kiirze zum Selbstverstindnis der Herrnhuter.
Welchen Ausdruck dies bei Einzelnen, in Kirchgemeinden und auf
landeskirchlicher Ebene fand, wollen wir uns nun am Beispiel Grau-
biindens etwas genauer ansehen.

Il. Die Anfange in Graubiinden

Ich stiitze mich im Folgenden vor allem auf eine eigenen Nach-
forschungen im Archiv der Briider-Unitdt, Herrnhut, und zitiere aus
zeitgenossischen Briefen, Berichten und Dossiers, die Graubiinden
betreffen. Dartiber hinaus sei auf das Standardwerk fiir den schweizeri-




Holger Finze-Michaelsen 248

schen Protestantismus im 18. Jahrhundert von Paul Wernle?2, auf einen
Aufsatz von Johannes Munz aus dem Jahre 18862 und den (allerdings
recht allgemein und undifferenziert gehaltenen) entsprechenden Ab-
schnitt in Jobann Andreas von Sprechers «Kulturgeschichte»? verwiesen.
Eine eingehende Darstellung dieses ereignisreichen Kapitels der Biind-
ner evangelischen Kirchengeschichte steht noch aus. Das Archiv in
Herrnhut birgt eine Fiille von Material, das noch lingst nicht gebiih-
rend beachtet wurde. Auch hier kann natirlich nur ein kleiner Aus-
schnitt geboten werden.

Danzel Willi und die Biindner «Separatisten, Inspirierten und halli-
schen Schwitzer»

Wie und wann wurden die ersten Kontakte zwischen der Briider-
Unitit und Biindnern gekniipft? Ankniipfungspunkt fiir die Herrnhu-
ter war auch hier vor allem das kleine, iiber das Land verstreute Volk
von Pietisten alten Typs. Der Hermnhuter Sendbote David Cranz
spricht mit Blick auf Chur von «Separatisten, Inspirierte[n] und halli-
sche[n] Schwitzer[n]»%5, ein Kreis, zu dem auch der noch zu erwih-
nende Pfarrer Daniel Willi gehorte. Der erste Berithrungspunkt ist
nach Cranz fiir das Jahr 1741 auszumachen; damals sei ein alter, na-
mentlich unbekannter Beutelmacher von Genf nach Chur verschla-
gen worden und habe jenen Churern erstmals von Zinzendorf und der
Briidergemeine erzihlt und ihnen somit «des Heilands Verdienst und
eine andre Sorte Kinder Gottes, als sie bisher gesehen hatten», bekannt
gemacht. «Das ist aber nicht weit gegangen, wiirde auch nur in Chur
geblieben seyn.»26

Eine weitere Spur lisst sich fiir etwa 1742 ausmachen. Junker Pe-
ter Perini von S-chanf war der reichlich von ihm konsumierten mysti-
schen Schriften iberdriissig geworden und bat einen nach Augsburg
reisenden Engadiner, thm ein erbauliches Buch mitzubringen. So kam
Perini zu einem Exemplar der «Berliner Reden» Zinzendorfs. Sie rithr-
ten so sehr an sein Herz, dass er den gleichen Kaufmann bat, ihm bei
seiner nichsten Reise «alle Biicher, worauf der Name Gr[af] Z[inzen-
dorf]» stehe, mitzubringen. Der Kaufmann machte seine Sache so
grindlich, dass er auch allerhand Schmihschriften gegen Zinzendorf
einkaufte — ein Sachverhalt, den Bruder Cranz mit dem Sprichwort
kommentierte: «Wo unser Herr Gott eine Kirche baut, da krigt der
Satan auch eine Capelle.»?’

Die weitaus bedeutendste Gestalt, die man fiir die Anfinge nen-
nen muss, ist jedoch Pfarrer Danzel Will: (1696—1755). Nach vielfa-
chen Enttiuschungen wihrend seines Pfarramtes in Maladers und
Thusis kehrte er der Kirche und der Synode den Riicken zu, widmete
sich als Hauslehrer in Chur jahrelang nur noch der Unterrichtung pie-
tistischer Kinder und erregte des ofteren mit seinen mystischen Druck-




Die Hermhuter in Graubiinden 249

schriften das Argernis der Synode. In Chur scharte er um sich ein Kon-
ventikel von etwa 50 Erweckten?®, und besonders die Studenten am
Collegium philosophicum zeigten sich von der erzviterlich-ernsten
Gestalt tief beeindruckt. Bis hin ins Unterland war der Name dieses ei-
genwilligen und in seiner Mystik recht konfusen Mannes ein Begriff.
1742 kehrte er, nachdem er offenbar seine Skrupel gegenitber dem un-
bekehrten Kirchenwesen iiberwunden hatte, ins Pfarramt zurtick und
wirkte an der Regulakirche. Damals kamen ithm einige Schriften Zin-
zendorfs in die Hand, die er jedoch kaum verstand. Als der Herrnhu-
ter Sendbote Johann Philipp Dérrbaum (1713—1756) sich 1745 zu Besu-
chen der Diaspora in der Schweiz aufhielt, wurde er in Aarau darauf
hingewiesen, dass es da in Chur einen erweckten Pfarrer Willi gebe.
Dorrbaum traf darauthin am 5. April 1745 in Chur bei Willi ein — als
erster Herrnhuter auf Biindner Boden. Acht Tage lang fiithrte Willi
den Gast bei seinen Erweckten herum. Dessen Eindruck war nicht ge-
rade begeistert: «Ich habe sie mir denn so alle miteinander angesehen
und betrachtet. Sie wissen einem viel vom Bethen, Ringen und Buss-
kimpfen zu erzehlen und wie man sich verleugnen und sein Fleisch
creuzigen und casteyen miisste, aber von den Wunden und dem Ver-
s6hnungsbluth unsres Gottes, das allen Schaden heben thut, und von
dem armen Siinder, den man aus dem Tod Jesu erkennt, wissen sie we-
nig oder nichts. Und es kam ihnen der Evangelische und leichte Weg,
da man ohne alle vorhergegangene praeparation sich als ein Bettler
Gnade schenken lisst, wie verdichtig und zu sanfte vor.»?° Eine ganze
Nacht lang habe der Theologe Dérrbaum mit ihm disputiert, und am
Ende habe Willi «voll Freude ausgerufen . ..: Nun habe ich endlich
die Gemeine gefunden, die ich immer auf Gottes Erdboden vermu-
thet, aber bisher vergeblich gesucht habe!»** Indessen misstraute Willi
der theologischen Zunft doch so sehr, dass erst Bruder Johann Georg
Richter (geb. 1713), ein Goldschmied, der Chur ein Jahr spiter be-
suchte, dessen Bedenken vollends zu zerstreuen vermochte. Mit gros-
ser Ehrerbietung — vergleichbar mit der fiir Samuel Lutz im Kanton
Bern — sprechen die Berichte der Sendboten, die von nun an regel-
missig das Land besuchten, von Willi: «Unser Br. Wille ist eigentlich
der Mann Gottes und das erste Instrument, das der Heyland in diesem
Lande zu seiner Sache gebraucht hat. Er hat 20 Jahr geweint und viel
1000 Thrinen vor das Heil dieses Landes gesidht.»*! Das pietistische
Konventikel von Chur folgte Willi teils in seiner Neuorientierung zur
Briider-Unitit hin, teils wurden seine Glieder zu erbitterten Gegnern
Willis und der Herrnhuter.

Ein Herrnhuter, wie er im Buche steht, ist Willi jedoch nicht ge-
worden. Der Eifer oder Ubereifer seiner neu gewonnenen Erkenntnisse
ist thm deutlich anzumerken. Mehr als einmal musste er von den Brii-
dern darin gebremst werden. Sie warnten ihn — und spiter noch




Holger Finze-Michaelsen 250

manch andere hier — davor, gewisse Eigentiimlichkeiten der Briider
blindlings im Biindnerland zu imitieren. Ein Beispiel: Willi hatte von
der grossen Bedeutung des Loses bei den Briidern gehort und es sehr
«commode» gefunden, jedoch — so David Cranz — durch allzu fleissi-
ge Konsultierung desselben «sich endlich so ins Gewirr geloset» und
soviel «Confusion» gestiftet, «dass er selber oft gewiinschet hat: Es ist
genug. So nimm nun, Herr, meine Seele von mirl»[vgl. 1. Kon. 19,4]32

Die Briefe Willis, die von ihm erhalten sind, atmen {iberdeutlich
den Geist der sog. «Sichtungszeit» der Briidder-Unitit (1743—1749)%,
die mit der Zeit seiner ersten Begeisterung fiir die Briidder zusammen-
fallt. Hier begegnen einem gehauft all jene schwirmerisch-schwulsti-
gen Wendungen, die die Theologie des Kreuzes voriibergehend zu
einer Theologie des Kitsches verkommen liessen, mit ihrem Kult der
«Seitenhohle» Christi, den Verniedlichungen in der Rede von Gott
und all den anderen bekannten Undingen. Das Diaspora-Arbeiter-
Ehepaar Wallis in Zurich redet Willi in seinen Briefen an mit: «Ihr aus-
erwihlten Hertzelein im Herzgiildenen Seitelein», oder: «Ihr auser-
wihlten, zu 1000mal gekiissten Fleischlein vom S[iinder-] H[eiland]»
und beteuert: «Ich kann und will nicht mehr ohne Wunden und ohne
das Volck der Wunden leben, eher soll meine Zunge am Gaumen kle-
ben.» Ein andermal schwirmt er im Uberschwang: «Dem . Lamm sei-
ne auserwihlten Hindlein und Fiisselein, die dereinst auf dem Olberg
stehen werden . . ., sie sind blutfunkelnde Sterne, obschon die h. Seite
die blutige Sonn ist, die mit ihrem rubinen Licht unser Hertz, ja
Marck und Bein durchstrahlet, durchsaamet, durchsegnet, durcholet,
durchlichelt, durchmannet, durchbadet, durchheizet, durchschwit-
zet, durchlebet, durchfreuet, durchfreyet, durchehret, durchliebet
ewiglich.»* Usw. Usw.

1749 erklirte Willi seinen Wunsch, in eine der Herrnhuter-Ko-
lonien iiberzusiedeln.3’ Dazu ist es jedoch nicht gekommen; er gehor-
te offenbar zu denen, die in diesem Begehren deutlich gebremst wur-
den. Stattdessen sorgte Willi hier dafiir, dass die Herrnhuter Diaspora-
Betreuer mit pietistischen Pfarrern und Gemeindegliedern nahezu im
ganzen Biindnerland bekannt wurden. Im Jahre 1750 nahm er den
Diaspora-Arbeiter Wallis mit auf die Synode in Spliigen und stellte
diesem eine grosse Zahl von Amtsbriidern dhnlicher Gesinnung vor.
Wallis machte im Anschluss eine ausgedehnte Reise durchs Biindner-
land (Willi habe somit «der Sache des Hlds [= Heilands] in Biindten
Thiir u. Thor weit aufgethan u. sie auf den Thron gesetzt»%), sprach
mit 50 Pfarrern und etwa 500 Gemeindegliedern im Engadin, Bergell,
Davos, Prittigau, Oberland, in der Herrschaft und Chur, darunter
seien «sehr viele aus den vornehmsten Familien» gewesen. In der Tat
fillt auf, dass in den bis heute erhaltenen Berichten der Sendboten
vom Biindnerland zahlreiche Familien erwidhnt werden, die politisch




Die Herrmnhuter in Graubiinden 251

O e
< Senwrisses B

%, Drosposa
sy HELVETICN

", L
g R i
% :1 I . S ';;;I‘ -"'5,; R P
%, 5 $ 3

§ oavros Logas *

£ Unnensing,,

wie wirtschaftlich grosses Ansehen genossen; so z.B. die von Salis in
Bondo-Soglio, Chur, Davos und dem Prittigau; die von Planta in Zer-
nez; die von Sprecher in der Herrschaft, in Davos, Grisch und Lu-
zein; die Albertini von La Punt; dariiber hinaus werden zahlreiche Ge-
schworne, Landammanner, Bundslandammainner, Zunftmeister u.a.
genannt. Das darf jedoch nicht dariiber hinwegtiuschen, dass das
Gros der Herrnhuterfreunde in Graubiinden vor allem aus dem Bau-
ern- und Handwerkerstand kam. Hinter der hiufigen Erwidhnung ein-
flussreicher Familien stand wohl die Hoffnung, mit ihnen weitere
Kreise zu gewinnen, was sich allerdings als aristokratisierende Illusion
erwies und zu wenig die vielzitierte «Biindner Eigenart» berticksichtig-
te. Daniel Willi sah sich denn auch gendtigt, 1745 in einem Brief an
Bruder Doérrbaum darauf hinzuweisen, dass man hier «in einem de-
mocratischen Regiment» lebe, «da der Baur so vil giltet als der Fiirst
und der Pfarrer.»7

Diue Betrenung der «Diaspora Rbetica»

Der Besuch von Bruder Wallis 1750 im Anschluss an die Spliige-
ner Synode war der Auftakt zur Betreuung der Biindner Diaspora.
Von diesem Zeitpunkt an kamen alle paar Jahre, zeitweise jahrlich
oder sogar mehrfach im Jahr Diaspora-Arbeiter nach Ritien, um die
ihnen bekannten «erweckten Seelen» unter der Pfarrerschaft und den

Abb. 3:
Handgezeichnete
Karte um 1790
von der «Diaspora
Helvetica et Rhae-
tica» mit zahlrei-
chen Eintragen im
Prattigau und im
Engadin.




Holger Finze-Michaelsen 252

Gemeindegliedern zu besuchen. Es entstand auf diese Weise in kiirze-
ster Zeit ein starkes Netz von Beziehungen, die weit iiber Graubiinden
und die tibrige Schweiz hinausreichten. In der anfinglichen Euphorie
spielte man mit dem Gedanken, einen eigenen Diasporaarbeiter fiir
Graubiinden zu entsenden mit Wohnsitz in Chur oder Umgebung.3#
Ja, man ging sogar so weit, den Erwerb des Schlosses Haldenstein in
Erwigung zu ziehen, um in Graubiinden ein Pendant zum neuenbur-
gischen Schloss Montmirail zu haben.?® Aber beides zerschlug sich,
vor allem wohl wegen des heftigen Gegenwindes, den man bald zu
spiiren bekam. Nackte Zahlen von Freunden und Mitgliedern haben
das Wesen und die innere Kraft der Briider-Unitit allerdings nie recht
erfassen konnen. Thre Stirke war seit jeher die stille Treue Einzelner.
So ist das, was ich hier an Zahlen nenne, mit gebithrender Vorsicht zu
geniessen: 1753 wurden 385 Freunde gezahlt, darunter 42 Synodale®,
1778 noch 249, davon allein 70 in Celerina und 34 in Klosters (womit
auch die beiden Stammorte in Graubiinden bezeichnet sind). Um ein
Vergleichsmoment zu haben, sei erwihnt, dass im gleichen Jahr 1778
der Sozietit Ziirich mit Schafthausen und St. Gallen, jeweils Stadt und
Land, total 321 angehorten.*! Es ist also keineswegs iibertrieben, Grau-
biinden als eine Hochburg der Herrnhuter in der Schweiz des 18. Jahr-
hunderts zu bezeichnen. Thre Existenz konnte weder im Gemeindele-
ben noch auf der Synode (wo etwa die Hilfte herrnhuterfreundlich ge-
sinnt waren) iibersehen werden. Nur darum konnte spiter auch solch
ein Aufruhr entstehen.

Bleiben wir noch einen Augenblick bei den Diaspora-Arbeitern:
Die meisten hatten ihren Sitz in Ziirich, von wo aus sie auch die Biind-
ner Diaspora mitbetreuten. Thr Weg fithrte gew6hnlich an den Walen-
see, wo sie mit dem Schiff iibersetzten. In Walenstadt stand meist ein
Pferd fiir sie bereit, das der erwihnte Junker Perini ithnen entgegenge-
schickt hatte, wenn er nicht sogar selbst erschienen war. Man nahm
sich die Freiheit, wenn nétig inkognito zu reisen, besonders zu Zeiten
innerkirchlicher Kimpfe, die man keinesfalls weiter anheizen wollte.
So kam etwa David Cranz 1757 als pommerscher Geistlicher, der eine
Trinkkur in St. Moritz-Bad machen wollte; oder 1759 Anton Stihli als
Basler Kaufmann, andere als Hauslehrer. Daniel Willi hatte 1749 emp-
fohlen: «Sollte je ein Br[uder] von der Gemeinde zu uns kommen, so
miisste es unter dem Titel eines Praeceptoris [Hauslehrers] oder
Kiinstlers geschehen.»*? [hre erste Station war meist Jenins, dann ging
es zu einem mehrtigigen Aufenthalt nach Chur. Von dort aus wurde
eine Rundreise angetreten, die von der Herrschaft iiber das Prittigau,
Davos und den Fliela ins Engadin fithrte bis hinab ins Bergell. Von
dort zuriick entweder wieder iiber den Fliiela oder iiber den Albula,
um danach Richtung Flims und Ilanz zu reisen. Anfangs waren es le-
diglich Briider, die diese Strapazen auf sich nahmen; die Anforderun-




Die Herrnhuter in Graubiinden 253

gen an eine gute korperliche
Konstitution waren erheblich.
Einer erzihlt, wie er im Winter
mit Fusseisen und unter Lebens-
gefahr den Fliela iberquerte.
1768 stellte Bruder Siewicke der
Unititsleitung gegentiber als
Mangel fest, «dass noch keine
Schwester von der Gem|[eine]»
die Talschaften besucht habe,
gab aber zu bedenken, «dass es
allemal ein gefahrlicher Weg ist
vor Personen, die schwindl[ig]
und dergl. Berge zu pass[ieren]
nicht gewohnt sind».#* Mit den
Geschwistern Klawe kam dann
1777 das erste Ehepaar nach
Graubiinden und damit die erste Frau, um die Diaspora zu besuchen.
Johann Friedrich Klawe war ein Handwerker aus dem pommerschen
Landsberg, seine Ehefrau Elisabeth geb. Brauer eine Mennonitin aus
Norden/Ostfriesland.** Den minutidsen Berichten zufolge, die die
Sendboten jeweils iiber ihre Reisen aufsetzten, um sie an die Leitung
der Unitit zu senden, habe ich in den Jahren 1750—1800 insgesamt 36
solcher Reisen auf der eben beschriebenen Route ausfindig machen
konnen; dabei sind die zahlreichen Briiderbesuche nur in Chur und
Umgebung nicht mitgezdhlt. Der letzte Reisebericht dieser Art, den
ich fand, stammt aus dem Jahre 1866.%° Sie wiren eine wahre Fundgru-
be fiir die Biindner Kirchengeschichte besonders des 18. Jahrhunderts,
fur die Synodalgeschichte ebenso wie fiir die Geschichte pietistischer
Frommigkeit in den Gemeinden.

Nun wird man sich natiirlich fragen: Was taten denn diese Dia-
spora-Arbeiter auf ihren Rundreisen? Zunichst einmal hielten sie sich
strikt an die Personen am Ort, von denen ithnen bekannt war, dass es
sich um Freunde handelte. Evangelisatorische Kundgebungen zu ver-
anstalten etwa im Stile der spiteren Erweckungsbewegung, war nicht
ihre Art. Zihlte der Ortspfarrer zu den Freunden, so war es das erste,
an die Pfarrhaustiir zu klopfen. Dieser rief dann gewohnlich die Er-
weckten zu einer Versammlung zusammen oder fithrte den Diaspora-
Arbeiter zu einzelnen Hiusern. In der Versammlung, deren Teilneh-
merzahl bis auf 70 gehen konnte (so etwa in Klosters und Celerina)
und die im Pfarr- oder in einem Privathaus stattfand, wurde dann eine
kurze Ansprache iiber das Losungswort des Tages gehalten. Herrnhu-
terfrommigkeit ist Herzensfrommigkeit. Entsprechend buchen es die
Berichte jeweils als Erfolg, wenn die Zuhorer «zu Thrinen gerithrt» wa-

Abb. 4:

Paul Eugen Lay-
ritz (1707—1788),
bedeutendster
Padagoge der
Briidergemeine,
nach Zinzendorfs
Tod (1760) zu-
standig fir die
Koordination der
Diasporapfiege.
1774 besuchte er
die Herrnhuter-
freunde in Chur
(Olgemdlde).




Holger Finze-Michaelsen 254

ren oder dass sich «der Heiland recht fiihlbar» zu der Versammlung
«bekannte». Es wurde gebetet, gesungen (der Kirchengesang war da-
mals in Graubiinden an vielen Orten noch arg am Darniederliegen)
- und ausgiebig vom Stand und Gang der Heilandssache in der ganzen
Welt berichtet. Dieses Element ist in seiner Bedeutung kaum zu unter-
schitzen. Die Gemeindeglieder sahen so immer wieder iiber die engen
Grenzen des Biindnerlandes hinaus. Die Briidder-Unitit hat zu diesem
Zweck ein Meisterstiick der erbaulichen Kommunikation zustandege-
bracht: Die wochentlichen, von Hand geschriebenen «Gemein-Nach-
richten», die in einem festen Turnus ihren Weg auch durch die
deutschsprachige Schweiz machten.* Jede Woche stand auf diese
Weise jeder erbaulichen Versammlungen auch noch am hinterletzten
Ort ein Schrifttum zur Verfligung, das mit Aktualitdt berichtete von
der weltweiten Mission, vom Geschick einiger Dienerinnen und Die-
ner, von verheissungsvollen Aufbriichen im kirchlichen Leben, von
Lebensliufen verstorbener Briider und Schwestern. Der Zirkulations-
weg dieser Gemein-Nachrichten gibt einen guten Eindruck von den
gut organisierten und fiir die damalige Zeit erstaunlichen Ubermitt-
lungswegen der Herrnhuter. In Barby wurden sie geschrieben, gingen
von da iiber Bern nach Montmirail NE, von da nach Genf, wieder
iiber Bern nach Aarau, von da nach Lenzburg, Beinwil, dann wieder
iiber Aarau nach Basel, von Basel in die umliegenden Ortschaften,
dann weiter nach Schaffhausen, Stein, Winterthur und Ziirich, von
Ziirich nach Chur, von Chur nach Ilanz, zuriick nach Chur und ins
Engadin (La Punt, Celerina, Silvaplana, Zuoz, Zernez), wieder zuriick
nach Chur und dann ins Prittigau (Luzein, Klosters) und nach Davos,
dann wieder zuriick ins Rheintal und auf dem Riickweg tiber das Ziiri-
biet nach Montmirail. Wir kénnen uns ausmalen, wie zerlesen diese
Oktavhefte waren, nachdem sie durch so viele Hinde gegangen wa-
ren!

Die Diaspora-Arbeiter ermunterten also bei ihren Besuchen
dazu, die Gemein-Nachrichten fleissig zu lesen. Grossere Versamm-
lungen wurden grundsitzlich nach Geschlechtern getrennt. Danach
kam das fiir die damalige Gemeindeseelsorge der Briider typische
«Sprechen», eine Art Seelsorge im Einzelgesprich. War ein Ehepaar
unterwegs, so war die Frau fiir die Frauen zustindig — somit die erste
organisierte Seelsorge fiir Frauen durch Frauen in unserer Kantonalkir-
che! Mit dem Pfarrer am Ort, bei dem man meist auch iibernachtete,
wurden vielfiltige Aussprachen gehalten iiber dessen «Herzenszu-
stand». Es fillt Gibrigens in den Berichten auf, dass die Diaspora-Arbei-
ter den Pfarrern gegeniiber grosses Gewicht auf das Zuhoren legten —
Seelsorge an Seelsorgern. Am nichsten Tag wurden sie dann zum
Pfarrhaus des nichsten Ortes begleitet.




Die Herrnhuter in Graubiinden 255

Abb. 6:
Abb. 5: Martin Loretz (1728—1806) von Chur
Hartmann von Moos (1737—1803) be- besuchte 1766 erstmals Neuwied und
treute als Pfarrer die Reformation in 40 siedelte — aufgenommen in die Briider-
Dorfern rings um Nord-Katharinenstadt gemeine — 1779 nach Herrnhut um
an der Wolga (Scherenschnitt). (Scherenschnitt).

Biindner Herrnbuterfreunde im Ausland: Von Antigua bis an die
Wolga

So erstaunt es nun wohl nicht zu héren, dass die Lebenswege
einzelner Biindner auch aus ihrer Heimat fortfithrten, um entweder in
grosserer Nihe zur Briidergemeine zu leben oder um sogar in deren
Dienst titig zu werden. Das war nur moglich durch das feinmaschige
Netz der Diaspora, das viele Krifte weckte, forderte und in ihrem
Dienst trug. Ich mochte nur einige Beispiele nennen:

Johannes Janett von Tschlin (geb. 1729), ein junger Pfarrer in Zer-
nez, begab sich nach Neuwied und nahm dort 1765 eine via Herrnhut
vermittelte Berufung an eine reformierte Kolonistengemeinde bei Sa-
ratow an der Wolga an; spiter wurde er zum Senior (Dekan) der evan-
gelischen Gemeinden im Wolgagebiet.*

Ihm folgte — ebenfalls via Herrnhut vermittelt — 1779 zunichst
der Synodale Hartmann von Moos von Malans (geb. 1737) mit Frau
und vier Kindern,*® dann 1784 Johannes Baptisia Cattaneo von Lavin
(geb. 1745), zuletzt Pfarrer in St. Antonien, mit hochschwangerer Frau




Holger Finze-Michaelsen 256

und sechs Kindern.*® Die abenteuerliche Reise ins Wolgagebiet war
etwa 5000 km weit und mit ungeheuren Strapazen zu Land und zu
Wasser verbunden.

Jobannes Loretz (geb. 1727), Pfarrerssohn aus Chur, war zunichst
Fihnrich in hollindischen, dann Hauptmann in genuesischen Dien-
sten; er siedelte 1758 nach Neuwied um und verhandelte 1763 erfolg-
reich mit der russischen Zarin Katharina IL. {iber die Errichtung einer
Briiderkolonie in der Wolgasteppe; 1770 visitierte er im Auftrag der
Unititsleitung die Gemeinen in Nordamerika, 1783/84 auf den west-
indischen Inseln.50

Sein Bruder Martin Loretz (geb. 1728) zog 1779 mit seiner Ehe-
frau Maria (einer Tochter des erwihnten Daniel Willi) nach Herrnhut
und wurde Internatsleiter der Knabenschule von Niesky in der Ober-
lausitz.5!

Johannes Bardill von Jenaz (geb. 1757) liess sich aus dem fremd-
lindischen Soldatendienst entlassen, wurde in Neuwied aufgenom-
men, erlernte dort die Seifensiederei, wurde zunichst Missionar unter
schwarzen Sklaven auf Antigua (Mittelamerika), dann Prediger in
Pennsylvania und New York und schliesslich in einer Indianergemein-
de in Ohio.?

Ludwig Menn von Scuol (geb. 1718) diente bei hessischen Trup-
pen, erlebte als gefangener Deserteur eine Bekehrung, kaufte sich 1745
vom Soldatenstand los und ersuchte 1751 um Aufnahme bei der Brii-
dergemeine in Herrnhaag, was ihm aber nicht bewilligt wurde. 1754
erhielt er die Erlaubnis, nach Herrnhut zu ziehen, arbeitete dort als
Maurer, spiter in Barby als Buchdrucker; 1768 kam er in der Briider-
kolonie Sarepta an der Wolga an, wo Menn in der Tabakhandlung ti-
tig war.>3

Margreth Planta von Zernez (geb. 1735) zog mit ihrem am
27.Juli 1758 angetrauten Ehemann Jakob Ulrich von Albertini von La
Punt (geb. 1727) nach Neuwied, sie wurden 1769 dort regulir aufge-
nommen (ebenso spiter ihre drei S6hne und finf Tochter). Der Ehe-
mann amtete als «Curator der ledigen Schwestern».

Uberhaupt wurde Neuwied zum Hauptanziehungspunkt herrn-
hutisch gesinnter Biindner, denn der «reformierte Tropos» war hier
von Anfang an am stirksten vertreten. Eine Stichprobe in den Ein-
wohnerverzeichnissen fiir das Jahr 1773 ergibt, dass von den 268 Dau-
erbewohnern der Herrnhuterkolonie immerhin 25 (also knapp 10%)
aus Graubunden stammten: aus Celerina, Zuoz, Luzein, Chur usw.
Sie arbeiteten in den dortigen Betrieben als Kaufmann, Weber,
Drechsler, als Stickerin, Niherin oder Handschuhmacherin. Unter
den besagten 25 sind sechs Kinder, die dort unterrichtet und erzogen
wurden.>* In Neuwied geboren — seine (oben erwihnten) Eltern waren
kurz zuvor von La Punt aus dorthin gezogen — wurde Johann Baptist




Die Herrnhuter in Graubiinden 257

von Albertini (1769—1831), der
in Barby und Niesky zum engen
Freund Schleiermachers wurde;
er war spiter Bischof und Mit-
glied der Unititsleitung.

Einer, der nicht hinaus-
zog, sondern im Engadin von
Celerina aus sehr in die Breite
wirkte, war Gian Battista Frizzoni
(Fritschun) (1726-1800).°° Bereits
als Pfarrer in Bondo iibersetzte
er zahlreiche Hermhuterlieder
ins Italienische. Spiter schuf er
viele vom Geist Herrnhuts in-
spirierte Kirchengesinge in ro-
manischer Sprache, von denen
sich eine stattliche Zahl (19) bis
heute im Gesangbuch des Enga
dins zu finden ist.’¢ Wenn die Diaspora-Arbeiter in ihren Berichten
einen Biindner uneingeschrinkt loben, dann ist es Frizzoni. Sie nen-
nen ihn einen «admirablen Menschen», «unter allen Pfarrern den lieb-
sten». «Sein erster Anblick ist wie [der] eines vornehmen Italidners,
sein Wesen und conduite ist modest, noble und freundlich, sein Um-
gang einfiltig, munter, unaffectirt, beides, Fragen und Antworten, so-
lide, apropos und niitzlich. Er hat Verstand am Evangelio, ein wei-
ches, siinderhaftes Hertz, traut sich keinen Schritt, als [nur] so weit er
sich und den Heiland kennt. Seine Amtsmiene ist bei aller Jugend
freundlich-gerade, Liebe und Respect gebietend. Er hat eine schwache
Stimme, aber desto attenter sind seine Zuhorer. Er predigt das Evange-
lium ganz und lauter, aber ernstlich. Man muss ihm anh6ren», so cha-
rakterisiert ihn David Cranz.57 Eine umfassende Biographie dieses fiir
die Kirchengeschichte des Engadins wichtigen Mannes fehlt iibrigens
immer noch und wire sehr zu wiinschen.

Fassen wir das Wichtigste iiber das Wirken und den Einfluss der
Herrnhuter in Graubiinden zusammen:

1. Die Briider-Unitit vermochte auch in Graubiinden separatistische
Tendenzen zu einem guten Teil anfzufangen, abgewandte Altpietisten der
Kirche neu zuzufiihren und neue Krifte in der Ortsgemeinde zu wek-
ken. Sie kniipfte dabei an die bereits bestehenden «Versammlungen»
(Konventikel) an.

2. Sie trug in Graubiinden wesentlich zur Horizontiffuung der Ge-
meindeglieder bei: durch grenziiberschreitende Verbindungen mit dem
Ausland, durch Besuche und Briefe aus der Ferne, durch regelmissige
und organisierte Information iiber die Mission und das Leben der

Abb. 7:

Johann Baptist
von Albertini
(1769—-1831),
Dichter und
Bischof der Brii-
der-Unitat.

Einer der ersten
Biindner, die in
einer Herrnhuter-
kolonie geboren
wurden und auf-
wuchsen (Radie-
rung).




Holger Finze-Michaelsen 258

Unitdt («Gemein-Nachrichten») u.a. Den Diaspora-Arbeitern kam
hierbei zentrale Bedeutung zu.

3. Ste trug in Granbiinden wie keine andere Kraft zum ersten grosseren
Einbruch in die traditionelle Struktur der «Dfarrerkirche» bei: Gemeinde-
glieder leiteten Versammlungen, iibten Seelsorge untereinander, be-
gannen sich fiir die weltweite Mission zu interessieren; neben die Kir-
che trat das Privathaus als Versammlungsort.

4. Sie ermunterte die Pfarrer zu mehr «Gemeinschaft» unterein-
ander. Die ersten «Pastoralkonferenzen», die der gegenseitigen Er-
bauung und Weiterbildung dienten, wurden ins Leben gerufen; der
«Seelsorge unter Seelsorgern» wurde neue Beachtung geschenkt.

5. In Graubiinden wurden Klosters mit Pfr. Johannes Roseli d.]. #nd
Celerina mit Pfr. Gian Battista Frizzoni resp. das Prittigan®® und das
Oberengadin zu Hochburgen der Herrnbuter in der Schweiz.

lll. Der Streit um die Herrnhuter in den Gemeinden

Um das, was hier in der Stille gewachsen war, &lieb es nicht still.
Die abendlichen Versammlungen ausserhalb der Gottesdienste und
zudem in Privathiusern, das regelmissige Auftauchen der Diaspora-
Arbeiter, das vielfiltige fremde Schrifttum, das nun in mancher Bau-
ernstube begierig verschlungen wurde, Pfarrer, die in gefiihlsseligen
Worten nur noch ez Thema in ithren Predigten ausbreiteten: Jesu Blut
und Wunden fiir den Siinder, und so statt des Kopfes das Herz zu er-
reichen suchten — all das sprengte das Hergebrachte, war zu neu und
zu ungewohnt. Streit um die Pietisten alten Stils hatte es zwar auch ge-
nug gegeben, er blieb aber im Wesentlichen auf innergemeindliche
Konflikte beschrinkt. Zum ersten Mal sah man sich hier einem kirch-
lichen Phinomen ausgesetzt, das quer durchs Land Wurzeln schlug
und Bliiten trieb. Es konnte nicht anders sein, dass dariiber Animosi-
titen ausbrachen (was die mildeste Form war) oder sogar giftiger Streit,
Verleumdungen, Unterstellungen bis hin zu drohenden Schligereien.

Einige Beispiele aus den Gemeinden zur Illustration: Als der
Diaspora-Arbeiter Macrait 1763 in llanz auftauchte, schlossen feind-
lich gesinnte Einwohner ein Komplott, «<thm die Beine entzwei zu
schlagen, wenn sie ihn erwischen konnten».> — In Silvaplana liuteten
die Gegner 1778 aus Protest wihrend einer Versammlung die Kirchen-
glocken; um weitere Stérungen zu vermeiden, liess der Landammann
auf die nichste Versammlung hin die Kirchturmtiire zunageln.®® — In
Bondo reichten Gemeindeglieder 1758 eine Beschwerde ein gegen ih-
ren Pfarrer Frizzoni; man machte thm unter anderem zum Vorwurf,
dass die erweckten Ehefrauen unter «Hintansetzung der ihnen fiir ihre
eigenen Kinder und fiir ihr Hauswesen obliegenden Pflicht sich ihren
Zusammenkiinften widmen». Frizzoni wurde aus Bondo vertrieben. ¢!




Die Herrnhuter in Graubiinden 259

— Umgekehrt 1776 die Frauen in Safzen: Als sich dort zwei Pfarrer wei-
gerten zu versprechen, fortan keine Herrnhutischen Schriften mehr zu
lesen, machten die Frauen ihren stimmberechtigten Minnern mit Er-
folg Beine, die renitenten Pfarrer abzumehren.®? — In Griisch wurde
Pfarrer Christian Ziegerer, urspriinglich ein Pietist Halle’schen Typs,
dann ein eifriger Verfechter Herrnhuterscher Frommigkeit, am
Pfingstmontag 1768 mit etwa 20 Stimmen abgemehrt. Dem jungen
Heisssporn wurde vorgeworfen, dass er falsche Lehre verbreite.63 —
Dann die heftig brodelnde Geriichtekiiche: In Celerina wurde 1787
durch eine Frau das Geriicht verbreitet, jeder Versammlungsteilneh-
mer habe dem anwesenden Diaspora-Arbeiter einen Taler (heute ca.
Fr. 150.—) bezahlen miissen.* — Im Engadin stiirzte sich 1768 ein
Mann ins Wasser und ertrinkte sich; man sagte, die Herrnhuter hitten
ihm den Kopf verdreht; er hatte jedoch nie eine Versammlung be-
sucht.®®> Von den Munkeleien, die daraus erwachsen konnten, wenn
ein lediger junger Pfarrer eine abendliche, nur von Frauen besuchte
Versammlung hielt, ganz zu schweigen . . .

Die Herrnbuter: «Bicke», «riudige Schafe» und «Teufelsagenten»

Streit aber auch unter den Vitern und Briidern der Synode. Vi-
zedekan Pernisch von Samedan — ein Name, der uns jetzt noch ofter
begegnen wird — sprach von den Herrnhutern schlichtweg als einer
«Eiterbeule».t6 ‘

Antistes Leonhard in Davos nannte Zinzendorf einen «Anti-
christ», warnte vor «Pest und Krebs» der Herrnhuter und zitierte den
Kirchenvater Hieronymus: «Das faule Fleisch muss ausgeschnitten
und das riudige Schaaf vom Schaafstalle abgesondert werden, damit
der Brand nicht in das ganze Haus und in die ganze Herde komme
und alles verderbe.»$7 Den Gipfel solch riiden Tons erklomm ein Un-
bekannter, der unter dem Pseudonym «Athanasius Biglionti» sein Gift
in Broschiiren verspritzte. Satan sei «des Zinzendorfs bester und lieb-
ster Freund» gewesen, die Herrnhuter entsprechend «des Teufels Fac-
toren und Agenten». Die Sendboten waren ihm «Bocke» und er emp-
fahl den Hausvitern dringend, bei deren Erscheinen «ihre Weiber und
Tochter, die sie fur Geiss ansehen, gleich ein[zu]schliessen und gute
Wacht [zu] halten vor ihren Hiusern.» Diesen Sendboten wiinscht
der wackere Mann die «Straf[e] des Galgens», und den herrnhutisch
gesinnten Dekan Zanuck in Seewis nennt er einen «bdsen Mann»,
dem man «den Kopf herunterschlagen» sollte.®® Gerne hitte ich auch
einige entsprechende Kostproben von der anderen, der Herrnhuter-
seite serviert. Es gereicht jedoch dieser Seite zur Ehre, dass sie sich we-
der in Briefen noch Druckschriften auf das Niveau dieser Kraftaus-
driicke und Gemeinheiten begeben hat.

Nun, verlassen wir diese eher unappetitlichen Polemiken. Die




Holger Finze-Michaelsen 260

Frage ist, wie es iiberhaupt zu solch heftigen Reaktionen, ja sogar zu
einem regelrechten Frontenkrieg in einzelnen Gemeinden und dann
vor allem zu diesem Dauerbrenner von fast drei Jahrzehnten auf der
Synode kommen konnte. Paul Wernle hat wohl recht, wenn er sagt:
Das Herrnhutertum «war keine Kampftheologie, aber sie fithrte doch
allenthalben zu heftigen Kimpfen, einfach durch ihr Dasein . . . Nir-
gends wurde mit solcher Leidenschaft gekdmpft wie in Graubiinden,
weil nirgends das Herrnhutertum sich so tief einnisten konnte.» Das
Phinomen als solches ist schwer genug zu fassen; man verstehe meine
Uberlegungen als einen Versuch, einige Aspekte zusammenzutragen,
die hierbei wohl eine wichtige Rolle spielten.

Griinde fiir die Heftigkeit des «Herrnhuterstretes»

1. Die Spdtorthodoxie hatte den lebendigen Anschluss an die Haupt-
stiicke reformatorischer Lebre zu weiten Teilen verloren. Als Indiz dafiir mag
gelten, dass die Bekenntnisschriften (Confessio Rhaetica, 1552; Con-
fessio Helvetica posterior, 1562) zwar de iure in Ehren und fiir ver-
bindlich gehalten wurden, sich de facto jedoch kaum in einem Biind-
ner Pfarrhaus befanden. Der Beschluss fiir einen Neudruck (1726) ge-
riet ganz einfach in Vergessenheit. Der Sinn fiir das Elementare des
evangelischen Glaubens war gewichen. «Das Alt-Evangelische war wie
verschollen» (P. Wernle)®?, und als es in Gestalt der theologia crucis,
der Blut-und-Wunden-Theologie eines Zinzendorf wieder auftauchte,
meinte man davor warnen zu miissen. Auf dhnlicher Linie liegt eine
Bemerkung Karl Barths, wonach jene Blut-und-Wundentheologie «so
etwas wie die Arche Noah» gewesen sei, «in der damals die Lehre von
der Rechtfertigung allein im Glauben durch die Siindflut des from-
men und des verniinftigen Pelagianismus hindurchgerettet worden
ist.»” Wir konnen hier hinzusetzen: Besonders in Graubiinden schau-
kelte diese Arche Noah betrichtlich auf den Wellen dieser «Siind-
flut» . ..

2. Die Christozentrik der Briider-Unitiit wurde als gefibriiche Verkiir-
zung des biblischen Gesamitzengnisses angeseben. 1775 stellte Pfr. Paulus
Kind von Chur in einem Memorial die nach seiner Auffassung charak-
teristischen Lehrunterschiede von Orthodoxen und Herrnhutern zu-
sammen: «Jene eignen das Schopfungswerk allen drei [gottlichen] Per-
sonen zu, diese allein dem Sohn. Jene verkiindigen den ganzen Rat
Gottes und alle gottlichen Wahrheiten, diesen sey es leid, wenn sie
von etwas anderem als vom Kreuz Christi predigen sollen. Jene schir-
fen alle Pflichten ein, diese nur den Glauben. Jene predigen Christum
in beiden Stinden [Erniedrigung und Erhohung] und wollen ihn ganz
haben, diese nur in seiner Erniedrigung.«’! Das war zwar eine unhalt-
bare Vereinfachung, zeigt jedoch, wie die Herrnhuter von anderen
verstanden wurden.




Die Herrnhuter in Graubiinden 261

3. Die Briider-Unitit trat genaun an der Reibefliche zweier Epochen
auf: zwischen der Spétorthodoxie und der sich Bahn brechenden Aufklirung.
Das Regiment des Verstandes warfen die Herrnhutern beiden Seiten
vor: den Orthodoxen, weil sie das Evangelium im theologischen Sy-
stem verstandesmaissig zu fassen suchten; den Aufklirern, weil sie in
einem Akt verstandesmissiger Selbstiiberhebung sein wollten wie
Gott. Markant fiir die Herrnhuter in diesem Zwei-Fronten-Konflikt
ist, was Zinzendorf 1747 an Daniel Willi in Chur schrieb: Es ist «ein
Unterschied . . ., jemanden mit Verstand lieben und jemanden ...
passionirt lieb haben ... Der Heil[and] hat unseren eigentl[ichen]
und wahren Briidern ein[en] andern caracter gegeben. Wir lieben ihn
ohne Verstand, etwas verriickt im Kopfe dabey . . .»72

4. Neben theologische traten vor allem auch werschiedene psycho-
logische Griinde, die den «Herrnbuterstreit> enifachten; vermutlich hatten
sie (zumindest zeitweise) sogar das grossere Gewicht:

a) Die Diaspora-Arbeiter und andere Sendboten Herrnhuts wa-
ren oft Nicht-Schweizer, auf jeden Fall Auswirtige, was den Mythos von
einer dubiosen auslindischen, planmissig operierenden Sektenkirche
nihrte.

b) Das traditionelle Gotteshaus am Ort war nicht mehr einzige
Stitte der Verkiindigung und Erbauung; daneben trat das Privathaus —
ein Sachverhalt, der bei vielen Argwohn weckte.

¢) In der Kirchgemeinde trat neben den Traditionsfaktor «Got-
tesdienst» die freiere Form der «Versammlung»; ihr haftete der Ge-
schmack eines nicht-6ffentlichen Kreises an, auch bei gegenteiligen
Beteuerungen.

d) Die Tatsache, dass auch «Laien» solche Versammlungen leite-
ten, erregte Anstoss.

e) Der Neid iiber den «Erfolg> herrnhutisch gesinnter Pfarrer in
Predigt und Seelsorge ist als mogliches Motiv in Einzelfillen nicht zu
unterschitzen. Es wird berichtet, dass «feindliche Pfarrer» sich unter-
einander die Herrnhuterschriften «heimlich einander abborgen u.
gantze Passagen daraus stehlen, um nicht nur vor uns[eren] Freunden
das Ansehen zu haben, dass sie auch das Evangelium zu predigen wis-
sen, sond[ern] auch, sich beym Volck. . . in Credit zu erhalten».”

5. Das geistliche Leben lag in manchen Gegenden regelrecht darnieder.
Die Wertschitzung des geistlichen Amtes zeigte sich besonders in der
Entlohnung der Biindner Pfarrer, die kaum ihre Familien zu erndhren
vermochten. Die Folge war der «Biindner Pfarrerstreik» von 1790.74
Pointiert gesagt: Die Kirchgemeinde war vielerorts zu einem religidsen
Servicebetrieb mit Dumpingpreisen verkommen. Der «Kampf gegen
die Herrnhuter» war «an vielen Orten nichts anderes als ein Kampf der
Gleichgiltigkeit und des trigen Konservativismus gegen lebendige
Frommigkeit . . . Man will in der Religion nicht beunruhigt werden,




Holger Finze-Michaelsen 262

darum wehrt man sich gegen

alle pietistischen Erweckungen»
(P. Wernle).”

V. Der Streit in der

Synode

Der eigentliche  Start-
schuss fir den «Herrnhuter-
streit» in der Synode fiel 1758.
Im Herbst dieses Jahres geschah
es, dass der erwihnte Pfr. Frizzo-
ni nach heftigen Auseinander-
setzungen von Bondo vertrie-
ben wurde. Man warf ihm «Son-
derlehren» vor und «dass er die
Erweckten Briider und Schwe-
stern» nenne. Auch habe er «ei-
nen der Erweckten ermahnt, mit dem blutigen Mann [= leidender
Christus] oft unter vier Augen zu reden und sein Hertz vor ihm auszu-
schiitten», was man im einfiltigen Bondo als Empfehlung zum Um-
gang mit dem Teufel elend missverstanden hatte.”® Im ganzen Ober-
engadin entstand ein betrichtlicher Aufruhr, der sich besonders gegen
das Erscheinen auslindischer Sendboten richtete. Die evangelische
Session des Bundestages musste sich der Sache annehmen, ebenso die
Synode von Flims 1759. Die Herrnhuterfreunde erklirten damals auf
der Synode zu den erhobenen Vorwiirfen dreierlet — und diese drei
Punkte werden von nun an immer wieder hervorgehoben: 1. Man sei
«weder Paulisch noch Cephisch noch Apollisch [vgl. 1. Kor. 1,12]
und folglich in diesem Sinn auch nicht Zinzendorfisch». Was die
Confessio Helvetica lehre, das lehrten sie auch; was durch diese als Irr-
lehre verworfen werde, verwiirfen sie auch. — 2. Die Kirchenordnung
der Briidergemeine hitten sie weder zu verteidigen noch zu verurtei-
len; vielmehr bekennen sie sich in aller Form zur Verfassung «unserer
l[ieben] ref. Rel[igion]»; sie verweisen jedoch auf die im Apostolicum
erwiahnte sanctorum communio und die darin begriindete Freiheit,
iber die Grenzen der eigenen Territorialkirche hinaus mit anderen
Christen zu kommunizieren und alle Geister zu prifen. — 3. Soweit
Privatversammlungen «in honetten Hiusern», und zwar «ordentlich
und ehrbarlich» zur «Seelenerbauung gehalten» wiirden, kénne man
«nicht anders, als sie gut heissen», da Christus selbst gesagt habe (Mt.
18,20): «Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da
bin ich mitten unter ihnen.»””

Trotz dieser Beteuerungen und soliden Begriindungen setzte die

Abb. 8:

Gian Battista Friz-
zoni/Fritschun
(1729—-1798),
Pfarrer in Bondo
und Celerina,
Dichter geistlicher
Lieder in romani-
scher Sprache
und eine zentrale
Gestalt unter den
Biindner Herrn-
huterfreunden
(Olgemalde).




Die Herrnhuter in Graubiinden 263

orthodoxe Mehrheit durch, dass sich jeder Synodale per Handschlag
auf dreierlei zu verpflichten habe: 1. Nichts gegen die HI. Schrift und
die Confessio Helvetica zu lehren; 2. alle Korrespondenz mit Zinzen-
dorf und allen Kontakt mit den Diaspora-Arbeitern zu unterlassen; 3.
die Erbauungsversammlungen einzustellen. Man kann sich vorstellen,
dass die ganze Sache so kurzerhand kaum erledigt sein konnte.

War sie auch nicht. Bereits ein Jahr spiter, 1760 in St. Moritz,
gerieten die herrnhutische und die orthodoxe Synodalfraktion heftig
aneinander. Uberhaupt ist in diesen Jahren erstmals in der Synodalge-
schichte so etwas wie eine Fraktionsbildung festzustellen. Die Ortho-
doxen wollten die Beschliisse des Vorjahres noch verschirfen, indem
sie den ausdriicklichen Ausschluss der herrnhutisch Gesinnten aus der
Synode verlangten: Zahlreiche Schmihschriften aus aller Herren Lin-
der wurden aufgetischt, um den Vorwurf der Irrlehre zu bekriftigen.
Die Herrnhuterfreunde waren unsicher, ob sie ein gegen dieses Ansin-
nen aufgesetzte und von 20 Synodalen unterzeichnetes Protest-Me-
morial einreichen sollten oder nicht. Man wollte den Konflikt nicht
unndtig anheizen. Sie «wussten in ihrer Verlegenheit nichts besseres,
als sich an den lieben Heiland kindlich zu addressieren und durchs
Los um Rath zu fragen, welches dahin fiel, dass das Memorial prisen-
tiert werden soll». Immerhin besassen beide Seiten am Schluss so viel
Weisheit zu erkennen, dass man hier auf dem besten Wege war, eine
Kirchenspaltung heraufzubeschworen. Es war — wie so oft in dieser Sa-
che — das Verdienst der weltlichen Assessoren, die Streithihne der
Synode wieder auf den Teppich zu bringen. So beschloss die Mehr-
heit, «dass hiervon nirgends und nichts mehr soll geredet und gehand-
let und das Passierte vergessen werden».”8

Jakob Pernisch, Samedan — Hauptkimpfer gegen die Herrnbuter

Fiir etwas mehr als zehn Jahre waren damit die Gemiter — we-
nigstens auf der Synode — halbwegs besinftigt, einmal abgesehen von
einzelnen, eher kleinen Auseinandersetzungen. Ein einigermassen
schiedlich-friedliches Nebeneinander beider Richtungen war gewihr-
leistet. Es ist jedoch der zweifelhafte Ruhm besonders ezzes Mannes,
der sich den Kampf gegen die Herrnhuter zur Haupt- und Lieblingsbe-
schiftigung erkoren hatte (man munkelte, aus Rache, weil ein anderer
als er Dekan geworden sei) und weder mit Gift und Galle noch mit
Tinte, Druckerschwirze und eloquenten Reden sparte, um den Kon-
flikt anzuheizen, wo er zu erlahmen drohte — eben jener Jakob Per-
nisch, Vizedekan und Pfarrer zu Samedan. Am 5. Mirz 1773 tat er das,
was man als Pfarrer lieber nicht tun sollte: Als ein junger Spross der
ausgesprochen herrnhuterfreundlichen Familie von Planta, Peter von
Planta, verstarb, ergriff er die Gelegenheit beim Schopf, zu einem gros-
sen Rundumschlag gegen Zinzendorf und seine sog. «Sekte» auszuho-




Holger Finze-Michaelsen 264

len. Das dictum von der «Eiterbeule» war nur eine seiner Geschmack-
losigkeiten. Er leerte sein ganzes Fullhorn von kirchengeschichtlichem
und dogmatischem Halbwissen, von bereits tausendmal breitgetrete-
nen Geriichten um Zinzendorf und die Briider aus, um als Summa zu
konstatieren: «dass diese einen vollig anderen Heiland haben und ver-
ehren als die Orthodoxen».” Unter den zahlreichen Zuhorern waren
auch sieben Amtsbriider, darunter der gelehrte Kirchenhistoriker Pe-
trus Dominikus Rosius a Porta. Er erklirte spiter namens der sieben in
einer dicken Broschiire ironisch, sie seien wahrhaft Giberrascht gewe-
sen von dem Bildungsstand Pernischs und hitten nicht anders kon-
nen, als angesichts solch Theologenmutes bei einer Abdankung «albis
dentibus ridebant» (bis aufs Weiss der Zihne zu licheln). Ein Prii-
fungsausschuss der Synode stellte (1773) fest, das Machwerk Pernischs
habe «nicht nur die Feile, sondern die Rute» verdient.80

1774 kamen die Orthodoxen auf ihren fritheren Antrag zuriick,
jeder Synodale und besonders alle zur Aufnahme anstehenden Kandi-
daten sollten geloben, die Zinzendorfische Lehre zu verwerfen, mit
den Sendboten keinen Umgang zu haben und auch Schriften besagter
Herkunft nicht zu lesen. Wieder waren es die weltlichen Assessoren,
die diese Scharfmacherei zu verhindern suchten. Schliesslich wurde
an die evangelische Session des Bundestages appelliert — also an die
Politiker, um in dieser Sache endlich Ruhe zu schaffen: Beide Seiten
erhofften fur sich den Sieg. Es muss natiirlich als ein Armutszeugnis
der Synode gelten, dass sie in solch einer elementar theologischen und
in Sachen Einheit der ritischen Kirche so wichtigen Frage vollig in
eine Sackgasse geriet, nur noch in Form von Memorials und Gegen-
memorials verhandeln konnte, um am Ende Dritten die Entscheidung
iber Gut und Bose zu tiberlassen. Die Synode hatte sich als fur diesen
zentralen theologischen Konflikt untauglich gewordene Institution er-
wiesen. Die Situation war verfahren wie vielleicht niemals zuvor. Und
sie sollte noch verfahrener werden.

Die «Pazifikations-Kommission»

Was machen Politiker, die ein schwieriges Problem zu 16sen ha-
ben? Sie setzen einen Ausschuss ein. Was macht ein Ausschuss, der
ein schwieriges Problem zu 16sen hat? Er hort zunichst einmal beide
Seiten an. Und wenn er beide Seiten angehdrt hat, produziert er ein
Papier, das moglichst niemandem allzufest auf die Fiisse tritt. Das ist
kurz gesagt das, was im Winter 1775 in Chur geschah. Der Ausschuss
umfasste aus jedem der Drei Biinde zwei weltliche Vertreter. Als theo-
logische Kontrahenten wurden von Seiten der Herrnhuterfreunde auf-
geboten Dekan Caprez von Ilanz, Dekan Zanuck von Seewis und Pfr.
Jakob Valentin von Jenins; auf Seiten der Orthodoxen Pfr. Anosi von
Thusis, Antistes Leonhard von Davos und natiirlich Pernisch. Fiinf




Die Herrnhuter in Graubiinden 265

Sitzungen wurden fiir diese Disputation in Chur abgehalten, unter
zahlreichem Aufmarsch von Zuschauern. Vom Niveau der Veranstal-
tungen dieser Art, wie sie in der Reformationszeit zwischen Protestan-
ten und Katholiken landauf, landab stattfanden, war das Ganze natiir-
lich weit entfernt. Uberhaupt erscheint es dem Betrachter des 20. Jahr-
hunderts keineswegs eine ausgemachte Sache, genau zu sagen, worum
man eigentlich stritt. Der Vorwurf an die herrnhutisch Gesinnten, sie
wiirden die Ketzerei, die Irrlehre Zinzendorfs verbreiten, wurde letzt-
lich immer nur wiederholt, jedoch kaum recht begriindet. Dass Per-
nisch mit seinen genusslich ausgebreiteten Zitaten aus der gefiihls-
selig-bizarren Sprachwelt Zinzendorfs immer wieder die Lacher auf
seiner Seite hatte, wurde zwar als Erfolg verbucht, brachte aber in der
Sache selbst kaum weiter. So hatten die Bindner Herrnhuterfreunde
ein relativ leichtes Spiel. Sie erklirten schlichtweg, zur Verteidigung
Zinzendorfs und der Briider-Unitit keine Veranlassung zu haben; dar-
iber solle man mit den Briidern selbst verhandeln: «Wir seyen vor uns
da, haben sie was wider uns, so wollen wir uns tiber alle Punkte gerad
und aufrichtig erkliren.»®! Das war geschickt argumentiert und nahm
der iiblen Polemik von Pernisch und Konsorten den meisten Wind
aus den Segeln. Pointiert gesagt: Man liess Pernisch sich an Zinzen-
dotf die Zihne ausbeissen und sah in aller Ruhe zu, ohne sich im Tief-
sten getroffen zu fiihlen. Aber so ganz konnte man die groben Verzer-
rungen der Gegner nun doch nicht hinnehmen und reichte schriftlich
ein «Freimiithiges Bekenntnis, was wir von der Briider-Unitit halten»®2
ein. Darin hiess es: «So entfernt wir sind, den Grafen Zinzendorf von

Abb. 9:

Das «Parere» soll-
te Frieden stiften
im Biindner
«Herrnhuterstreit»
(Beginn des Ein-
trags im Synodal-
Protokollbuch von
1775).




Holger Finze-Michaelsen 266

allen Irrthiitmern frey zu sprechen und alle seine Ausdriicke guth zu
heissen, so entfernt sind wir auch anderseits, die Wahrheit, die er ge-
schrieben, zugleich mit den Irrthiimern zu verdammen und seine Aus-
driicke als Ausserungen und Beweise eines bosen, gottlosen Herzens
anzusehen.» '

Nun, funf Sitzungen der Pazifikations-Kommission mussten ge-
nug sein. Immerhin waren die Spesen und Taggelder auf {iber 500
Biindner Gulden angewachsen (das waren mehr als anderthalb durch-
schnittliche Jahreslohne eines Biindner Pfarrers). Am Ende stand ein
von der Kommission verfasstes «Parere», also eine Verfigung, die den
evangelischen Gemeinden als Friedensdokument zur Abstimmung
vorgelegt werden sollte. Die darin enthaltenen fiinf Punkte besagten
kurz gefasst Folgendes:

1. Die letzte Entscheidung, ob Diaspora-Arbeiter am Ort gedul-
det werden, obliegt jeder einzelnen Ortsobrigkeit.

2. Jeder Synodale darf die Biicher lesen, die er will, jedoch unter
Gemeindegliedern nur solche verbreiten, die «als unanstossig und er-
baulich bekannt sind».

3. Das Examen der Kandidaten ist auch in Hinblick auf die Fest-
stellung ihrer Rechtgliubigkeit ausreichend; zusitzliche Geliibde sind
nicht noétig.

4. Von den Pridikanten ist «der ganze Rat Gottes» vorzutragen
(Kritik an Christozentrik der Herrnhuter) und alle Anziglichkeiten,
Verunglimpfungen und Verdichtigungen der theologischen Gegner
auf der Kanzel zu unterlassen.

5. Der Fraktionenungeist auf der Synode wird gemassregelt;
Mehrheitsentscheidungen sind zu respektieren.

Im Vorfeld der Abstimmungen brach eine wahre Lawine von ge-
druckten Broschiiren und Pamphleten los. Beide Seiten wandten sich
an angesehene Personen und Institutionen in der Schweiz und im
Ausland, um deren Gutachten hier als Argumente pro und contra ins
Feld fithren zu konnen. Titel einer Druckschrift war etwa: «Klagen
eines Rhetiers an seine Bundesgenossen Uber die seit wenig Jahren in
seinem Vatterland aufgekommene, nunmehro aber darin stark an-
wachsende Herrnhutersecte» (1775). Als Druckort ist angegeben: «Wo
Staatsklugheit und Heucheley und List / Mit Christi reiner Lehr noch
nicht verkniipfet ist.» Damit ist wohl Chur gemeint. Dort wiitete der
Kampf auch am schlimmsten. Bereits Ende 1774 hatten 91 Eltern aus
Sorge um die «Erziechung und Unterweisung ihrer Kinder in der wah-
ren und allein seligmachenden Religion» vom Rat der Stadt verlangt,
dass alle Geistlichen und Schulherren einen Antiherrnhutereid abzu-
legen hitten.® Anfang Mirz 1775 waren alle betroffenen Amtstrager
im Antistitium versammelt und zur Ablegung eines solchen Eides auf-
gefordert worden. Der angesehene Prof. Daniel Bilger etwa verweigerte




Die Herrnhuter in Graubiinden 267

ihn unter Berufung auf das Synodalgeliibde, die HI. Schrift und die
Confessio Helvetica.?’ Der Katechet Bernhard Terz jedoch erklirte fei-
erlich, er werde «mit Ausschliessung und Verwerfung, ja Verab-
scheuung aller ... Zinzendorfischen Irrthiimer als ein orthodoxer
Theologus, es seye auf der Kanzel oder in der Schule oder bey Exami-
nierung der H[erren] Candidaten mit allem Ernst eifern».8¢ Chur
lehnte — wie nicht anders zu erwarten — das Parere als zu large ab,
musste sich jedoch der deutlichen Mehrheit der befirwortenden Ge-
meinden beugen.

Aber statt Frieden zu stiften, wurde das Parere und besonders sei-
ne Auslegung (die Herrnhuter waren ja nirgendwo beim Namen ge-
nannt!) zum neuen Zankapfel fiir die Synodalversammlungen der
nichsten Jahre.

1775 in Chur: Die orthodoxe Minderheit verlisst unter Anfiih-
rung Pernischs die Synode und tagt separat in der Schneiderzunft.
Grund: Zusitzlich zum Parere wird ein Antiherrnhutereid der Syno-
dalen gefordert, womit man aber nicht durchkommt.

1778 in Sent: Beide Seiten halten in getrennten Lokalen ihre
Synodalversammlungen ab. Pernisch und seine Freunde beanspru-
chen die Kirche fiir sich allein. Eine Horde von aufgestachelten Bau-
ern aus der Umgebung erscheint, um die Versammlung der Herrnhu-
terfreunde zu zerstreuen. Die drohenden Raufereien kdnnen nur mit
Miihe und Not verhindert werden. So kam auch die Biindner Kirchen-
geschichte zu so etwas wie einer «<Riubersynode»

1778 ereignete sich dann der wohl schwerste Schlag gegen die
Herrnhuter in Graubiinden; es war gleichzeitig der letzte Hohepunkt
der Auseinandersetzungen. Die Evangelische Session des Bundesta-
ges, also die politische Oberbehorde in Kirchenfragen, verliess ihre
vermittelnde und besinftigende Position, vor allem, weil einzelne ih-
rer Wortflihrer auf die Seite der Orthodoxie-Sympathisanten abge-
schwenkt waren. Sie schlug den Gemeinden einen neuen Kandidaten-
eid vor, der nun die frither umstrittene ausdriickliche Nennung der
Herrnhuter einschliessen sollte. Das Gelobnis sagte, dass man «keiner
fremden Sekte, auch nicht der berrnhutischen zugetan» sei.¥” Die Mehrheit
der Gemeinden stimmte dem zu, und so war zumindest fiir die nich-
ste Zeit der Zuzug junger Theologen mit Briider-freundlicher Gesin-
nung gestoppt. Damit war ein empfindlicher Punkt getroffen, befan-
den sich doch zahlreiche Jiinglinge im Ausland an Herrnhuterschulen
wie Neuwied, Niesky und Barby. Fiir die ordinierten Pfarrer in ihren
Gemeinden 4nderte sich jedoch kaum etwas. Sechs Jahre dauerte die-
ser Zustand, und die erhitzten Gemiter kamen wirklich zur Ruhe.




Holger Finze-Michaelsen 268

Das Ende des Streites: Ermiidung und «Allotria»

1784 ging der Vorhang dann zum letzten Akt in diesem Drama
auf, und zwar ausgerechnet auf der Synode in Bondo, also in jenem
Dortf, wo mit der Vertreibung Frizzonis die Streitigkeiten 26 Jahre zu-
vor begonnen hatten. Und es war ein einziger Kandidat, der es fertig-
brachte, dem ganzen Spuk der jahrelangen Streiterei ein Ende zu set-
zen. Es war Jakob Valentin, Sohn des gleichnamigen Pfarrers und
Herrnhuterfreundes; er hatte in Barby studiert und sich nun aus Ge-
wissensgrinden schlichtweg geweigert, den antiherrnhutischen Kandi-
dateneid abzulegen; er trat mit einer entsprechenden Erklirung kur-
zerhand vom Examen vor der Synode zuriick. Der Fall kam vor die
Evangelische Session. Die fand, es sei jammerschade um den begabten
Kandidaten und man kénne den betreffenden Zusatz von der «herrn-
hutischen Sekte» ja eigentlich auch getrost fortlassen, legte dies den
Gemeinden zur Abstimmung vor, deren Mehrheit es — vor allem mit
den Stimmen aus dem Prittigau — auch annahm. So war man nun ei-
gentlich nach all den Jahren, nach all dem bedruckten Papier, all der
vergossenen Tinte, nach all den erhitzten Diskussionen wiederum ge-
nau dort, wo man urspriinglich einmal gewesen war: namlich bei der
Duldung der Herrnhuter in Graubiinden.

Nun kehrte endgiiltig Ruhe ein — freilich eine Ruhe, die nicht in
einer Einigung in der Sache begriindet lag. Die Beteiligten waren sicht-
lich ermiidet. Die Generation der Kimpfer aus den ersten Tagen war
auf beiden Seiten alt geworden, und die nachwachsende junge Biind-
ner Theologengeneration hatte mehrheitlich weder Lust noch Ein-
sicht in die Notwendigkeit, diesen Streit weiterzufiithren. Uberhaupt
kam jetzt ein ganz neuer, bislang nicht dagewesener Pfarrertyp ver-
mehrt in die Gemeinden. Es war der Typ des Theologen, der sich fur
allerhand Dinge neber der Kanzel zu interessieren wusste, der sein Al-
lotria beim Pflanzenbestimmen, Hohlenerforschen, Tierebeobachten,
in der Verbesserung der Landwirtschaft und der Propagierung der Pok-
kenschutzimpfung, in der Behebung von Mingeln im Schul- und Ar-
menwesen suchte und mit grossem Eifer betrieb. Um das Jahr 1800
wird fast jede Gemeinde den Namen eines Pfarrers aufzuweisen ha-
ben, der in irgendeiner Form mit solchem Allotria verbunden ist —
oder eben gerade nicht «Allotria», wie man damals vom aufklirerischen
Geist angehaucht wortreich beteuerte, sondern man wollte ja Gottes
Werke und Gottes Gaben erkennen und zum Nutzen des menschli-
chen Geschlechts tatkriftig erschliessen! Wieviele auch von den ein-
stigen Herrnhuterzoglingen unter den jungen Biindner Pridikanten
schwenkten nun mit Begeisterung in dieses neu entstandene Lager ab,
zeigten sich zwar lebenslang freundlich gegen die Briider, hiessen die
Diaspora-Arbeiter hochwillkommen in ihrem Pfarrhaus, liessen sie so-
gar einmal sonntags predigen auf ihrer Kanzel — aber auf die vernach-




Die Herrnhuter in Graubiinden 269

lissigten Erbauungsveranstaltungen angesprochen, wurden sie entwe-
der betreten schweigsam oder sie verwiesen — auch das gab es damals
schon! — auf die ach so vielen anderweitigen Geschifte und Ver-
pflichtungen.

In der Tat leisteten zahlreiche Biindner Synodale damals auf
manchen Gebieten, Allotria-Gebieten, Pionierarbeit, die kaum zu un-
terschitzen ist, und von deren Friichten wir heute, ohne es zu wissen,
noch zehren. Aber dieser Pioniergeist entfaltete sich nun eben vor al-
lem neben der Kanzel! Im Enthusiasmus fiir aufklarerische Ideale fiel
eins unter den Tisch: Die Frage nach der Ernenerung der Kirche. Und
zwar Erneuerung im reformatorischen Sinne: als Riickbesinnung auf
das Elementare des Evangeliums. Der Pietismus hat seit jeher die un-
dankbare Rolle gehabt, an diese Frage penetrant zu rithren, oft genug
wohl allzu penetrant. Die fortdauernde Reaktion der Spitorthodoxie
wie auch des spiteren Liberalismus aber war, ihn fiir diese Frage allein
schon auszuschimpfen und zu massregeln. Eins ist gewiss: So einfach
wird man zicht mit ihm fertig werden. Dazu ist seine kirchliche Kraft
nicht nur zu stark; sie ist auch zu kostbar, als dass man sie auf diese
Weise verlieren diirfte. Im 18. Jahrhundert wollte man die Herrnhuter
und ihre Freunde aus unserer Kirche hinausdringen. Ein Impuls, der
der Erneuerung der Kirche in mancher Hinsicht durchaus hitte
fruchtbar sein kdnnen, wurde wie ein Erzfeind bekdmpft. Schaden ge-
nommen hat dabei vielleicht am meisten die Kirche selbst, weil sie
ihre Krifte vergeudet hat in Plinkeleien und verletzten Eitelkeiten,
statt sich hinzusetzen und sich zu fragen, ob sie wohl selbst etwas ver-
sdumt haben konnte. Die Gelegenheit dazu wurde verpasst.

Kirchengeschichte hat im Rahmen der Theologie die Funktion
einer «Hilfswissenschaft»; sie ist Zutrigerin des Lehr- und Lernstoffes
fiir die Gegenwart. Es besteht also kein Grund, auf die Irrungen und
Wirrungen von damals in Graubiinden so erhaben herabzublicken
wie Lots Frau auf Sodom und Gomorrha meinte herabblicken zu dir-
fen. Wer Kirchengeschichte so betreibt, kann zur «Salzsiule» werden.
Die Frage nach der Erneuerung der Kirche stellt sich in unserer Zeit
des Umbruchs mit besonderer Dringlichkeit. Es mag dabei trostlich
und lehrreich zugleich sein, zu wissen, dass wir in unserer Zeit nicht
die ersten sind, die diese Frage stellen und um ihre sachgemaisse Beant-
wortung — streiten.




Holger Finze-Michaelsen 270

Dieser Aufsatz ist die iiberarbeitete Fassung eines Vortrages, der am 27. Juni 1992 im
Rahmen der Pastoralkonferenz der Evangelisch-ritischen Synode in der reformierten
Kirche zu Donath gehalten wurde. Eine um Abschnitt I gekiirzte Fassung erschien in:
Unitas Fratrum. Zeitschrift fiir Geschichte und Gegenwartsfragen der Briidergemeine 33
(1993), S. 5—34 unter gleichem Titel.

Ich danke den Mitarbeiterinnen beim Archiv der Bruder-Unitit, Herrnhut (im Folgen-
den abgekiirzt: ABU), fiir die freundliche Unterstiitzung bei der Sichtung der dortigen
handschriftlichen Quellen.

Ny B

20

ABU, R 19 C Nr. 6b; David Cranz, «Reise-Diarium und Relation von Piindten,
im Monat Junio, Julio und Augusto 1757». Der krinkliche Cranz (1723—
1777)beniitzte die Gelegenheit, auf seiner Reise zu einer Trinkkur im Oberenga-
din einzelne ihm empfohlene Personen, Gemeinden und (inkognito) die Sy-
node in Filisur zu besuchen. Das «Reise-Diarium» wurde teilweise abgedruckt als
D. Cranz, Tagebuch eines Pommerschen Geistlichen auf seiner Reise durch Biinden
1757, in: Der helvetische Volksfreund, Chur 1797, S. 298—302.303—310.311f.
und Extract aus Br. Cranzens Diario von seinem Besuch in Piindten im Monat Junio,
Julio und August 1757, in: Hermhut. Wochenblatt aus der Briidergemeine, Jg. 46
(1913), S. 307f, 317f, 325f., 333f,, 343f,, 349352, allerdings unter Auslassung
der hier zitierten Passage. Die vollstindige Edition von Cranzens «Reise-Dia-
rium» durch den Vf. ist in Vorbereitung.

Das geistliche Gesangbuch «Musicalisches Halleluja» (ab 1728 div. Auflagen)
vom Kantor am Ziircher Grossmiinster Jobann Caspar Bachofern (1695—1755) war
im 18. Jahrhundert in der Schweiz, besonders in Graubiinden beliebt bei Sing-
gesellschaften und zur hiuslichen Erbauung.

«Lebenslanf Christian Davids von ihm selbst», in: Zinzendorf und die Herrnbuter Brii-
der. Quellen zur Geschichte der Briider-Unitit von 1722—1760, hrsg. von H.-Chr.
Hahn und H. Reichel, Hamburg 1977, S. 45.

Vel. a.2.0., S. 70-75.

Ebd., S. 75—80.

«Briiderlicher Verein . . .», a.a.0., S. 75.

Zit. nach A. Knapp, Geistliche Gedichte des Grafen von Zinzendorf . . . mit einer
Lebensskizze, Stuttgart/Tiibingen 1843, S. 358.

Zit. nach St. Hirzel, Der Graf und die Briider. Die Geschichte einer Gemeinschafi,
Stuttgart 1980, S. 301.

N.L. von Zinzendorf, Homilien iiber die Wundenkitanei (1747), in: ders., Haupt-
schriften, Bd. 3, Hildesheim 1963, S. 120ff.

Zit. nach F. Girtner, Karl Barth und Zinzendorf (ThEx NF 40), Miinchen 1953,
S. 26. ‘

N.L. von Zinzendorf, Berliner Reden (1738), in: ders., Erginzungsbinde zu den
Hauprschriften, Bd. 14, Hildesheim/Ziirich/New York 1985, S. 189f.

Zit. nach E. Bayreuther, N.L. von Zinzendorf in Selbstzeugnissen und Bilddokumen-
ten, Stuttgart 1975, S. 102.

So Zinzendorf im Lied «Wir wolln uns gerne wagen» in: Gesangbuch der Evangelisch-
reformierten Kirchen der deutschsprachigen Schweiz, 1952, Nr. 322, Str. 3.

Vgl. ebd., Str. 1 und A. Knapp, a.a.0., S. 217.

Zit. nach St. Hirzel, a.a.0., S. 322.

H. Reichel, Die Anfinge der Herrnbuter Predigerkonferenz, in: Unitas Fratrum 17
(1985), S. 11.

Schmalkaldische Artikel (1537), in: Die Bekennitnisschrifien der evangelisch-Iutherischen
Kirche, Berlin 1930, S. 459.

N.L. von Zinzendorf, Zeister Reden, a.a.0., S. 174.

Zit. nach W. Bettermann, Das Werden einer Kirche im 18. Jabrbundert, in: Zwi-
schen den Zeiten, Jg. 11 (1933), S. 520.

Vgl. J. Zimmerli, Dekan Luzius Pol. Sein Leben und Wirken, Schiers 1923.

Anmerkungen




Die Herrnhuter in Graubiinden 271

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30
31

32

33
34

35

36
37
38

39

N.L. von Zinzendorf, Berthelsdorfer Reden (1758), in: Zinzendorf und die Herrn-
buter Briider, S. 419f.

P. Wernle, Der schweizerische Pietismus im XVIIL Jabrbundert, 3 Bde., Tiibingen
1923—1925.

J. Munz, Die Briidergemeine in Graubiinden, in: Der Kirchenfreund, Jg. 20 (1886),
S. 293—300.309—320.329—336.

J.A. von Sprecher, Kulturgeschichte der Drei Biinde im 18. Jabrbundert, bearbeitet
und neu hrsg. von R. Jenny, Chur 19763, S. 355—364.637f.

D. Cranz, «Historischer Bericht, wie die Gemeine u. dies Land miteinander be-
kannt und was daran gewendet worden», Exkurs im «Rezse-Diarium» (1757), vgl.
oben Anm. 1.

Ebd.

Ebd.

Vgl. P. Wernle, a.a.0., Bd. 1, S. 408. Zu D. Willi vgl. B. Hartmann, Danzel Willi
und die Anfiinge des Pietismus in Graubsinden, in: Aus fiinf Jabrbunderten Schweizeri-
scher Kirchengeschichte (Festschrift fiir P. Wernle), Basel 1932, S. 178—205.

ABU, R 19 C No. 2 (53), Bericht von J.Ph. Dérrbaum tiber seinen Besuch in
Mompelgard (Montbeliard) und verschiedenen Orten der Schweiz (1745).
Extract aus Br. Cranzens Diario, a.2.0. (Anm. 1), S. 351.

ABU, R 19 C No. 2 (70c), «Relation von der jezigen Situation der Sache des
Heyls in der teutschen und franzosischen Schweitz am 14ten Juni 1753».

D. Cranz, «Reisediarium», a.a.0. Dort heisst es iiber voreilige und iibereifrige
Imitationsversuche briiderischer Einrichtungen durch Biindner Herrnhuter-
freunde weiter: «Ich fiirchte, sie méchten einmal Lust kriegen, aus guter Mei-
nung [die] eine und andere schéne Einrichtung der Gemeine als nicht de tem-
pore oder loco zu ihrem und der Seelen Schaden zu imitiren und die Haupt-
sache, das Hertz, dariiber zu vergessen . . .»

Vgl. zur sog. «Sichtungszeit> Zinzendorf und die Herrnbuter Briider, S. 162ff.
ABU, R 19 C No. 6a (4a): «Extract aus einigen Briefen von dem 1[ieben] Herrn]
Pfarrer Wille [sic!] in Chur an die Geschw[ister] Wallis», Briefe vom 6.5. und
4.6.1749 und vom 24.6.1751. Auf die Anrede «Fleischlein» ist er laut seinem
Brief vom 20.5.1749 durch einen nichtlichen Traum gekommen und nennt sie
einen «niedlichen Titel».

A.a.0. (4c): «Extract aus Bruder Wille [sic!] seinem letzten Brief vom 19. Juni
1749». «Soll ich dir mein Hertz heraus sagen, so ist mirs so und wird mir je linger
je mehr, ich soll zur Gemeine kommen. Wire ich ledig, so wartete ich auf keinen
Rat, sondern ich thite, wie mir im Hertzen wire . . . Widersteht mir aber die Ge-
meine fir immer, wohlan so muss und wills [ich] auch annehmen.» A.a.O. (1),
Brief vom 24.6.1751: «Ach dass ich leben konnte auch nach der Hiitte [= Leib],
wo ihr lebet, und sterben, wo ihr sterbet. Und meine Gebeine zu den euren le-
gen; jetzt kann ich nicht anders, es ist mir so — oder unser Gott muss mirs an-
derst machen.»

D. Cranz, «Historischer Bericht . . .» (vgl. oben Anm. 25).

ABU, R 19 C No. 6a (1), Brief vom 18.5.1745.

«Relation von der jezigen Situation . . .» (vgl. oben Anm. 31). Erwogen wurde die
Entsendung eines Gemeinarbeiters, «um in der Stille einen Aufenthalt von etwa
1/2 oder 1 Jahr in dem Lande zu machen. Wire dieser Br[uder] von Profession
ein Schneider, so hitte er alle Freyheit, in denen guten Hiusern auf dem Lande,
welche mit uns bekannt sind, zu arbeiten und knegte dadurch eine erwiinschte
Gelegenheit, sich in der Stille u. ohne Aufsehen und Gefahr der Seelen anzuneh-
men, bis uns der Heyland kiinfftig mehr Bahn und Freyheit verschaffte. Es miiss-
te aber ein robuster Bruder seyn, der die fatiguen [= Strapazen] ertragen kdnnte.»
ABU, R 19 C 11 (1), Protokoll der Gemeinarbeiter-Konferenz in Montmirail
Sept. 1763: «Es ist schon vor einigen Jahren darauf gedacht worden, im Lande
ein Guth zu kauffen, z.E. Haltenstein, das mit einigen Freyheiten versehen wire,
um da mit der Zeit ein Hauss Gottes zu formiren, in der Idee wie Montmirail.»




Holger Finze-Michaelsen 272

40

41

42

43

44

45
46

47

48

49

50

51

52

53

54

55

56

57

58

59
60

61

62
63
64

65
66
67

68
69
70

Vgl. «Relation von der jezigen Situation . . .»

Vgl. ABU, R 19 C 19a (56), Bericht Klawe Okt.-Dez. 1778.

ABU, R 19 C No. 6a (4c), «Extract aus Bruder Wille seinem letzten Brief vom
19. Juni 1749».

ABU, R 19 C No. 2a IV (120), Brief Sieweckes wihrend seines Aufenthaltes in
Chur vom 28.4.1768 an Johannes von Watteville in Zeist/Holland.

Vgl. deren sog. «Dienerblatt» (tabellarischer Lebenslauf) im ABU und das Dia-
rium 1777/78, R 19 C 19a (53a und 56).

ABU, R 19 C No. 20b, Bericht von Bruder Hayder 1866.

Vgl. Fr. Geller, Hans Heinrich Schulthess (1665—1739) — Aufnabme und Pflege der
Mission der Briidergemeine in Ziirich, Herrnhut 1906, S. 18f., wo die Route zitiert
wird aus einem Bericht von Anton Stihli mit dem Titel «Vom Ziircher Plan»,
ABU, R 19¢ 10 (4).

Vgl. H. Finze-Michaelsen, Jobannes Janest (1729—1803) — ein Biindner Pridikant
zieht an die Wolga, in: BM 1992, §. 115—130.

Vgl. ders., Drei Biindner Pfarrer an der Wolga, in: Biindner Kalender 1992, S. 86—
92, iiber von Moos S. 89f.

Vgl. ders., Vor Graubiinden an die Wolga. Pfarrer Jobannes Baptista Cattaneo
(1745—1831) und seine Zeit, Chur 1992.

Vgl.]. Loretz, Selbstbiographie, in: Der Briider-Bote, Jg. 36 (1897), S. 241-253;Jg.
37 (1898), S. 10—24.41—46.67—72.90—96.

Vgl. ABU, «Dienerblatt».

Vgl. ABU, «Dienerblatt».

Vgl. ABU, «Bericht von Sarepta vom Mai bis Ende August 1781», in: Beilagen
[zu den Gemein-Nachrichten] 1782, No. [-IV, S. 970ff.

ABU, «Catalog von Neuwied 1773». Vgl. P. Lorenz, Johann Baptist von Albertini,
Diss., Chur 1894.

Vgl. G.-P. Ganzoni, Monographia da Schlarignia, Samedan 1982 (rom. Ausgabe)
und 1990 (dt. Ausgabe), S. 1791f. '

1l Coral, Ediziun revaisa e cumplettada, fatta per incumbenza dal Colloqui d’En-
giadina bassa/Val Miistair, Samedan 1977, Nr. 45. 70. 72. 101. 106. 111. 115.
116. 122. 139. 153. 156. 157. 160. 163. 168. 170. 171. 185.

D. Cranz, «Reise-Diarium . . »

Vgl. H. Finze-Michaelsen, Die Herrnbuter im Prittigan vor 200 Jahren, Publikation
vorgesehen in: Biindner Kalender 1994.

P. Wernle, Bd. 1, S. 438.

Vgl. ABU, R 19 C 19a (54), Bericht der Geschwister Klawe April—Juli 1778 {iber
den Vorfall vom 9.6.

ABU, R 19 C No. 6a (10b): J.B. Frizzoni, «Apologia oder Vertheidigung wider
die in nebenstehendem Memorial gemachte Imputation». Das Memorial der
Kliger wurde am 16.8. der Landsgemeinde Unterporta/Bergell vorgelegt.

Vgl. J. Munz, S. 331.

Vgl. seinen handschriftl. Lebenslauf im Archiv der Briidersozietit Basel.

Vgl. ABU, 19c 19b (26), Bericht H.G. Dietrichs Sept.—Nov. 1787; dort schreibt
Dietrichs weiter: «Ich fiir mein Teil konnte ganz beruhiget tiber diese Anschuldi-
gung sein, weil mich vielmehr das Gegentheil betroffen, dass ich [nidmlich] gar
nichts zu meiner Reise erhalte.»

Vgl. ABU, R 19¢ 19a (10); Diarium Siewicke Juni 1767—Mirz 1769.

Vgl. Epistola ad Jacobum Pernisium, 0.0. 1775, S. 5: «ulcus».

J. Leonhard, Offentlich gebaltene Rede . . . wegen denen sogenannten Herrnbutischge-
stnnten Geistlichen, 0.0. 1775, S. 7.13f.

A. Biglionti, Rechifertigung, 0.0. 1778, S. 5.7.12.15f.; Anhang S. 7.

P. Wernle, Bd. 3, S. 63f.

K. Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jabrbundert, Zollikon/Ziirich 1947,
S.113.




Die Hermhuter in Graubiinden 273

7 Zit. nach ABU, R 18A No. 23 (41); [J. Valentin,] «Historische Nachricht von de-
nen zwischen denen geistlichen Herren in Biindten entstandenen Streitigkei-

ten.»

2 ABU, R 20c 21¢ (194), Konzept Zinzendorfs fiir einen Brief an Daniel Willi vom
30.10.1747.

73 D. Cranz, «Reise-Diarium».

7 Vgl. H. Finze-Michaelsen, «Alle wie nur Ein Mann’ — Der Biindner «Dfarrersireik»
vonr 1790, in: BM 1990, S. 434—453.

7 P. Wermle, Bd. 2, S. 555f.

% ABU; R 19C No. 6a (10a): «<Kurtze Relation der seith etwas Zeith von den Fein-
den des Evangelii in Pindten verursachten Ohnruhen und Verfolgungen».

7 Zit. nach dem brieflichen Bericht von Martin Loretz, Chur, vom 30.6.1759 an
seinen Bruder Johannes.

78 ABU, R 19C No. 6a (12b), brieflicher Bericht von [Johannes ?] Loretz, Neuwied,
vom 16.10.1760 an Bruder Beyer in Zeist/Holland.

7 Vgl. Epistola ad Jacobum Pernisium, S. 5.

- P. Wernle, Bd. 3, S. 67.

81 «Historische Nachricht . . .» (vgl. oben Anm. 71).

8z ABU, R 18a No. 22 (36—38).

83 Abgedruckt z.B. bei J. Munz, S. 319f.

& StadtA Chur, RA 1774 67: «. . . auff dass die Familien und Jugend unserer Statt
nicht verfithrt und verderbt werden moge — zu diesem Ende und da sonderheit-
lich die Zeit zur gewdhnlichen Unterweisung zum heyligen Abendmahl heran-
naht, sambtlichen Geistlichen und Schulherren unserer Statt vor sich kommen
zu lassen und sie durch einen Eyd zu verbinden, dass sie die allein seelig ma-
chende, auff den Grund der Heyligen Schrifft gegriindete Evangelische Refor-
mierte Religion lehren und die Jugend darauff unterweisen wollen.»

85 Vgl. sein Schreiben StadtA Chur, RA, vom 4.3.1775 an den Stadtrat Chur.

86 StadtA Chur, RA, Brief vom 6.3.1775 an den Stadtrat Chur.

87 Zit. nach P. Wernle, Bd. 3, S. 75.

Holger Finze-Michaelsen, Pfarrer, 7220 Schiers GR Adresse des Autors

Abb. 1-7 Unitits-Archiv Herrnhut (Deutschland) Bildnachweis
Abb. 8 G. C. Frizzoni, Celerina
Abb. 9 H. Finze-Michaelsen




	Die Herrnhuter in Graubünden : Streit um die kirchliche Erneuerung im 18. Jahrhundert

