
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1993)

Heft: 4

Artikel: Die Herrnhuter in Graubünden : Streit um die kirchliche Erneuerung im
18. Jahrhundert

Autor: Finze-Michaelsen, Holger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398601

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


239

Holger Finze-Michaelsen

Die Herrnhuter in Graubünden —

Streit um die kirchliche
Erneuerung im 18. Jahrhundert

Ich «ging darauf nach Filisur» zur Synode und trat in die Kirche
ein. «Es verdross mich, wie mich gleich alles angaffte und die Köpfe zu-
sammenstiess; denn einen Fremden zu sehen, ist ihnen was sehr rares.»
Von den Verhandlungen «konte ich aber nicht viel verstehen wegen
des Geräusches [der Teilnehmer], denn so ordentlich ist [ein] Synodus
Rhaeticus nicht wie [ein] Synodus Fratrum».1 Die Synodalen «sehen

aus und handlen meistentheils wie die Gassenbuben, am besten wie
wilde Gymnasiasten, die zum erstenmal den Degen anstecken dürfen,
rauchen, sauften und singen dabey geistliche Lieder aus dem Zürcher
Musicanten Bachofen2 (dessen Melodien sich besser auf den Keller als

in die Kirche schicken), [so laut,] dass mir die Ohren gegellt haben.»
Dieses nicht gerade erhebende Bild von einer Bündner evangelischen

Synode zeichnet imjahre 1757 der Herrnhuter Sendbote, enge
Mitarbeiter Zinzendorfs und spätere Grönlandmissionar David Cranz
anlässlich seiner Reise durch Graubünden. Ebenfalls nicht gerade
erhebend, jedoch recht erheblich ist der Streit gewesen, der in der zweiten

Hälfte des 18. Jahrhunderts in den Bündner reformierten
Kirchgemeinden, auf der Synode bis hin zu den politischen Instanzen der
Drei Bünde ausbrach — ein Streit, der — wie man ohne Übertreibung
sagen darf— in seiner Heftigkeit und Dauer einmalig in der Geschichte

dieser Landeskirche ist. Das mag als Indiz dafür gelten, dass hier an
zentrale Fragen gerührt wurde, an denen man nicht ungeschoren
vorbeikam. Es ging um die Erneuerung der Kirche. Dass darüber gestritten
werden muss, worin sie bestehen und wie sie geschehen könnte, lag
damals und liegt auch heute auf der Hand. Ein kleines Dorf in der
ostdeutschen Oberlausitz an der polnisch-tschechischen Grenze, etwa
800 km von hier entfernt, gab den damaligen Auseinandersetzungen
in Graubünden den Namen: «Herrnhuterstreit». Dreissig Jahre lang
wurde die evangelische Bevölkerung Graubündens durch diesen Streit
in Atem gehalten, und die Auseinandersetzungen waren alles andere
als eine Angelegenheit, die die Theologen unter sich ausfochten. Bauern,

Handwerker, Landammänner, Zunftmeister und Angehörige der



Holger Finze-Michaelsen 240

Bündner Aristokratie waren ebenso darin verstrickt. Und die Sache,

um die es damals ging, liegt bis heute nicht ad acta.
Herrnhut — beginnen wir mit diesem Dorf, dessen Name damals

den einen als Zentrum sektiererischer Umtriebe, den anderen als

hoffnungsvolles Zeichen der kirchlichen Erneuerung galt.

I. Zinzendorf und die Entstehung Herrnhuts
Am Anfang der Geschichte Herrnhuts standen Flüchtlinge aus

Mähren. Nach dem Dreissigjährigen Krieg und dem Westfälischen
Frieden (1648) war das Land rekatholisiert worden; für die hussiti-
schen Protestanten der Unitasfratrum, der Brüder-Unität, begann eine
Zeit der Bedängnis und Verfolgung. Zu Gottesdiensten konnten sie

nur noch heimlich zusammenkommen, ihre Schriften wurden verboten

und konfisziert; zahllose wurden als Widerspenstige ins Gefängnis
geworfen. Wer Gelegenheit hatte und es übers Herz brachte, die
angestammte Heimat zu verlassen, flüchtete über die Grenze in Richtung
Westen aufprotestantisches Territorium.

1722: Der mährische Zimmermann Christian David spricht bei
einem gewissen Grafen Nikolaus Ludwig von Zinzendorf (1700—1760)

vor, der kurz zuvor das Gut Berthelsdorf in der Oberlausitz nahe der
mährischen Grenze erworben hatte, und berichtet ihm von der

bedrängten Brüderkirche. Der Graf zeigt sich bewegt und teilnahmsvoll
und erklärt: Geld habe er zwar keines, denn das sei alles beim Kauf
von Berthelsdorf draufgegangen. Aber «wenn es ihnen gefällt, so mögen

sie im Namen Gottes kommen und sich hier niederlassen»3; das

Land wolle er ihnen dafür zur Verfügung stellen. Erfreut über diese

Aussicht geht Christian David nach Mähren zurück, stellt eine Gruppe

von zehn Personen zusammen und führt sie als «Asylantenschlep-

per» über die Grenze. Es wird ihnen ein Gelände am Fusse des Hutberges

zugewiesen, etwa einen Kilometer von Berthelsdorf entfernt. Am
17. Juni 1722 wird der erste Baum zum Bau eines Hauses gefällt; im
November wird es unter bedeutugsvoller Verlesung von Kapitel 21 der

Offenbarung eingeweiht. Das ärmliche Haus gilt ihnen als ein
Vorgeschmack auf das «neue Jerusalem», wo die Tränen abgewischt, wo
Leid, Geschrei und Schmerz abgetan sein werden und wo man sich
nach vieler Bedrängnis endgültig in des Herrn Hut geborgen weiss.

Daher auch der Name des neuen Anwesens; auf den nahen Hutberg
wie auf die noch nähere göttliche Bewahrung anspielend heisst es von
nun an Herrnhut.

Ein Zufluchtsortfür die kirchlich Heimatlosen

Die Tatsache, dass fortan immer wieder kleine Gruppen mährischer

Glaubensflüchtlinge dazustiessen, um Aufnahme baten, weitere



Die Herrnhuter in Graubünden 241

Häuser bauten — diese Tatsache allein hätte Herrnhut jedoch kaum zu
dem gemacht, was es später wurde. Der Ort erhielt vielmehr, was von
Zinzendorf selbst zunächst kaum beabsichtigt war, zahlreichen weiteren

Zustrom von Zeitgenossen verschiedenster Provenienz, die kirchlich

heimatlos geworden waren und kaum mit einem einzigen Begriff
zu charakterisieren sind: Es waren Altpietisten, Mystiker, Erweckte
und andere. Von Spener und den Halleschen Pietismus befruchtete
Geister waren an der orthodoxen «ecclesia» irre geworden, und so
manche wollten oder konnten nicht einmal mehr einer «ecclesiola» in
solcher ecclesia angehören. Enttäuscht wandten sie sich von den
geschichtlich gewachsenen und geprägten Territorialkirchen ab, gelangweilt

von den trockenen, blutleeren Predigten auf der Kanzel, leidend
unter der fehlenden brüderlichen Gemeinschaft unter den Christen.
Damit erregten sie Anstoss bei den Obrigkeiten und den zunftmässi-

gen Schriftgelehrten. Als Sektierer und Separatisten schikaniert, hörten

sie von der Toleranz Zinzendorfs, und so baten ihn immer wieder
welche, ob nicht auch sie sich in Herrnhut eine neue Bleibe einrichten
dürften. So entstand eine höchst ungewöhnliche, schillernde und darum

natürlich auch von aussen höchst argwöhnisch beäugte Gemeinde.

Hier der alt-evangelische, bewährte und in Leben und Lehre strenge

Charakter der mährischen Brüderkirche; dort Schwärmer, Separatisten,

hocheifrige Frischbekehrte und busskämpfende Einsiedler — beide

auf engstem Raum zusammenlebend.
Das konnte nicht lange gut gehen und ging auch nicht gut. Nach

fünf Jahren — Herrnhut zählte immerhin schon 300 Einwohner —

spitzten sich die Konflikte derart zu, dass Zinzendorf (derJustizrat am
Dresdner Hofe August des Starken) sich vor der schwierigen Aufgabe
sah, vermittelnd einschreiten zu müssen. Er verlegte seinen ständigen
Wohnsitz nach Berthelsdorf und machte von seinem Recht als

Landesherr Gebrauch, eine taugliche Ordnung in konfessionellen, politischen

wie sozialen Belangen aufzustellen. Die sog. «Herrschaftlichen
Gebote und Verbote»4 vom 12. Mai 1727 regelten zunächst das

Zusammenleben und die Ordnung Herrnhuts nach innen und aussen bis
hin zum Verbot, den Mist vom Stall aus auf die Strasse zu werfen.
Tanz, Bier, Spiel und Festgelage waren verboten; Marktschreier,
Quacksalber und Tanzbärenführer hatten keinen Zutritt; jeder sollte
arbeiten und sein eigenes Brot essen. Für uns hier wichtiger ist der

gleichzeitig ergangene sog. «Brüderliche Verein und Willkür»5, ein 42
Punkte umfassendes Statut, das von jedem Bewohner per Unterschrift
anzuerkennen war. Darin hiess es bedeutungsvoll und richtungsweisend

für die Zukunft: «Herrnhut. soll in beständiger Liebe mit allen
Brüdern und Kindern Gottes in allen Religionen [= Kirchen] stehen,
kein Beurteilen, Zanken oder etwas Ungebührliches gegen Andersgesinnte

vornehmen Ein jeder soll sich befleissigen, den rechten ge-



Holger Finze-Michaelsen 242

meinschaftlichen Grund der
lebendigen Lehre zu fassen, darauf

wir gebaut sind Niemand
aber ist hier zu bleiben genötigt.»

Dass diese neue Ordnung
kein nur landesherrlicher Akt
war, zeigt die Tatsache, dass

man am 13. August 1727
geschlossen zum Abendmahl nach
Berthelsdorf hinauszog und
damit seinen festen Willen zur
geistlichen Einheit bekundete.
Dieses Abendmahl gilt als die

eigentliche Geburtsstunde Herrnhuts,

der Brüdergemeine oder
der «erneuerten Unitas fratrum»
(denn deren Rechtsnachfolgerin
wurde Herrnhut) und wird des

halb auch Jahr fürJahr unter dem 13. August im Losungsbüchlein
entsprechend hervorgehoben. Die «Republik Gottes zu Herrnhut» (so die

Bezeichnung in der Gemeinordnung von 1728) erhielt nun ihr
charakteristisches Gepräge als geregelte Lebens-, Arbeits- und Glaubensgemeinschaft.

Sie wurde quasi «Konventikel in Dorfgrösse» und blieb als

solches Bestandteil der lutherischen Gemeinde Berthelsdorf.
Zinzendorf war darauf bedacht, schnurstracks an allen

Konfessionsstreitigkeiten der Orthodoxie vorbei, auf den Kern des Evangeliums

zu bauen: die Rechtfertigung des Sünders durch den Glauben
an das Kreuz Christi. Und diese Konzentration auf das Elementare,
um nicht zu sagen: diese unvergleichliche Christozentrik hat die
Brüdergemeine von ihren Anfängen an geprägt und ist zu so etwas wie
ihrem «Markenzeichen» geworden. Die konfessionelle Frage konnte
getrost zurücktreten vor der einen entscheidenden Frage, ob es des

Einzelnen «ganzer Ernst sei, die Sünde, die Christus gebüsst, wegnehmen
zu lassen» (Brüderlicher Verein 1727).6 So konnte Zinzendorf sagen:
«Einen anderen Grund als Jesus Christus, den Sohn des lebendigen
Gottes, weiss ich nicht. Ich kann mich aber mit allen, die darauf,
obgleich unterschiedlich, bauen, wohl vertragen.»7 Ja, er konnte
ungeachtet der dicken Folianten der gelehrten orthodoxen Welt und der
weitausholenden theologischen Systeme seiner Zeit ohne mit der

Wimper zu zucken erklären: «Wir glauben, dass die ganze Theologie,
mit der wir vor allen heiligen Engeln bestehen können, ohne uns zu
schämen, auf ein Oktavblatt mit grossen Buchstaben geschrieben werden

kann.»8 Und wer ein bisschen Zinzendorf gelesen hat, der ahnt,
was auf diesem Oktavblatt gestanden haben musste: etwas vom

Abb. 1:
Nikolaus Ludwig
Reichsgraf von
Zinzendorf
(1700-1760),
Wegbereiter der
Herrnhuter
Brüdergemeine
(Ölgemälde
von Balthasar
Denner).



Die Herrnhuter in Graubünden 243

«Lamm», wie es das Unitätsemblem bis heute zeigt, etwas über sein
«Blut und Wunden». Ein Oktavblatt freilich, dass eine für die damalige

Zeit unglaubliche oekumenische Weite ermöglichte und den
Grund legte zur geistlich-gottesdienstlichen Gemeinschaft von Mährischen

Brüdern, Lutheranern, Reformierten, ja sogar einigen Katholiken

— eine Gemeinschaft freilich auch, die in kein kirchliches Schema

passte und den Argwohn weiter theologischer Kreise erregte, allen voran

bei den Lutheranern, aber dann auch bei den Reformierten bis hin
nach Graubünden.

«Die Pietisten gehen zu Fuss, wir reiten zu Pferd!»
Eines konnten jedoch auch die theologischen Gegner nicht

übersehen: In Herrnhut war es gelungen, den separatistischen Pietismus

wieder an die Institution Kirche zu binden. Über die erbauliche
Gemeinschaft mit ihren täglichen Zusammnenkünften hinaus war
hier eine Lebensgemeinschaft entstanden, wo sich die vielbeschworene

Bruderliebe im Alltag zu bewähren hatte: In Handel und Wandel,
im Berufsethos der zahlreichen Handwerker, in der Errichtung des

Schulwesens für die Gemeinkinder, in der Zurechtweisung derer, die
dem Geist Herrnhuts zuwider lebten, in der Zuteilung verschiedener
Leitungs- und Betreuungsämter vom Gemeinältesten bis hin zum
Krankenpfleger. Mit einer bestechenden christozentrischen Einfalt
war man auch im Arbeitsethos bestrebt, sich an den Zimmermannssohn

Jesus zu halten. In der «Wundenlitanei» von 1747, einer im
Wechsel gesprochenen Liturgie für den Gottesdienst, wird Christus
für «Seine Handwerks-Treue» gelobt und gebetet: «Mach uns treu in
unserm Theil!»9 Zinzendorf: «Den Saal kehren, den Platz
pflastern ein Buch schreiben, Briefe auf die Post tragen, ein Kleid
zuschneiden Segel anbinden, das Schiff wenden helfen» — es kann
einem Menschen überall «himmlisch wohl dabey seyn, wenn er treu
ist in seinem Theil» wie Jesus in seiner «Handwerks-Treue». Dem
Feuerwächter beispielsweise müsse sein Amt so wichtig sein, «als ob er
die Bundeslade zu bewachen hätte».10 Kein Wunder also, dass die
Herrnhuter — wo sie auch auftauchten — für ihren Fleiss hoch geachtet
wurden.

Während der alte Pietismus umgetrieben war von der Frage, wie
der Weltlust noch mehr entsagt werden, wie das Sündengefühl im
fortdauernden Busskampf endlich besiegt werden, wie die geistliche
Liebe zu Gott die irdische Liebe entbehrlich machen könne und ob

man mit den Unbekehrten Umgang haben dürfe, so stellte sich in
Herrnhut etwas von dieser Schwerblütigkeit Befreites, man möchte
sagen: etwas Ernsthaft-Heiteres ein, und zwar etwas, das man nun wirklich

nur auf dem Hintergrund des alten Pietismus verstehen kann.
Kein Herumgrübeln an geistlichen Fragen, die man nicht ergründen



Holger Finze-Michaelsen 244

kann! Kein endloses Selbstzerknirschen im Busskampf! Kein Kleben
am eigenen Verstand, sei es nun pietistischer, orthodoxer oder
aufklärerischer Verstand! Kein lähmendes Kreisen um das eigene Seelenheil!
«Ich glaube» — sagt Zinzendorf in seinen berühmten Berliner Reden

von 1737, die bald auch in Graubünden kursierten — «Ich glaube, dass

er [Christus] mich mit seinem Schwerdt und Bogen erstritten und
gewonnen hat. Ich glaube, dass ich des Teuffels Herr bin Ich glaube

aber auch, dass ich nichts ohne ihn [Christus] bin, und dass ich aus
der eintzigen Ursache lebe, weil er lebt. So lange er lebet, lebe ich
auch. Und das alles weiss ich so gewiss, als ich weiss, dass mir mein
Kopff auf dem Leibe stehet.»11 Ein «alter Pietist» zu sein, hiess für die
Herrnhuter darum so viel wie: den Kopf noch nicht auf dem Leibe
entdeckt zu haben Zinzendorf: «Die Pietisten gehen zu Fuss, wir
reiten zu Pferd.»12

Hier, so denke ich, in der Befreitheit von der Gefahr altpietisti-
scher Selbstquälerei und ihrer drängerischen Frömmigkeit, in der
Gewissheit, dass der Glaube sich «von Jesus ungeschieden»13 weiss und
darum eine Kraft der Bewährung in der Welt ist, und zwar eine geordnete

Kraft — hier liegt wohl der Grund für die enorme Energie, die von
dieser kleinen Gemeinschaft in kürzester Zeit ausging. Bereits 1737,
also 10 Jahre nach jenem bedeutsamen Abendmahl, hatte Herrnhut
Aussenposten der Mission bzw. der Diasporabetreuung in Grönland
und Westindien, in Georgia und Carolina (wo man heftig mit
Sklavenhaltern und -händlern aneinandergeriet), in Pennsylvanien,
Südafrika, Ceylon, Äthiopien, Persien; dann in Europa: in Amsterdam,
Rotterdam, London, Lettland, Estland, Lappland, Schottland und der
Schweiz; später kamen Russland und zahlreiche andere Länder hinzu.
Das Zinzendorflied unseres Gesangbuches aus diesen Jahren («Ermunterung

zur Streitertreue»14) hat programmatischen Charakter für den
Geist Herrnhuts: «Wir wolln uns gerne wagen / in unsern Tagen / der
Ruhe abzusagen, die's Tun vergisst. / Wir wolln nach Arbeit fragen, /
wo welche ist; / nicht an dem Amt verzagen, / uns fröhlich plagen /
und unsre Steine tragen aufs Baugerüst.»

Man darf nun nicht meinen, es sei zuerst ein Programm dagewesen,

und das sei dann Stück um Stück durchgezogen worden. Es hat
sich vielmehr immer eins aus dem anderen ergeben; erzwungen wurde
grundsätzlich nichts. Ja, man war sogar peinlich darauf bedacht, allen
menschlichen Aktionismus oder Übereifer zum vornherein zu vermeiden,

und hat darum das Los eingeführt, um dem lieben Gott das letzte

Ja oder Nein in einer Sache zu überlassen.
Charakteristisch (und wichtig für Graubünden) wurde in der

Folge eine — schematisch gesagt — dreigestaltige Organisationsform
der Brüdergemeine. Der erste Typ war ein geschlossenes Gemeinwesen

vom Typ Herrnhuts, wie er später in Neuwied bei Koblenz, Gnadau



Die Herrnhuter in Graubünden 245

bei Dessau, Herrnhaag in der Grafschaft Isenburg, Pilgerruh in
Holstein, Zeist in Holland oder Sarepta an der Wolga entstand. Diesen

Typ hat es in der Schweiz nie gegeben. Der zweite Typ waren die
«Sozietäten» an Orten oder in Regionen mit einer grösseren Zahl von
Gemeingliedern bzw. Freunden, wo ein eigener Prediger, ein eigener
Gottesdienstraum zur Verfügung stand, jedoch keine Lebens- und
Arbeitsgemeinschaft möglich war. Solche Sozietäten bestehen bis heute in
Basel, Zürich und Montmirail-Bern. Der dritte Typ war die Diaspora,
wozu auch das Bündnerland gehörte. Hier waren es die über die Dörfer

und Städte verstreuten einzelnen Freunde, die sich zu den erweckten

Kreisen am Ort hielten und so auch mit den Herrnhutern in
regelmässige Berührung kamen. Sie trafen sich nach Möglichkeit wöchentlich

zu erbaulichen Versammlungen am Ort und wurden in gewissen
Abständen von auswärtigen «Diaspora-Arbeitern» besucht. Wir hören
darüber noch Genaueres.

Das Selbstverständnis der Brüdergemeine
Zum Selbstverständnis der Herrnhuter sei in aller Kürze das

Folgende gesagt:
1. Die Brüder-Unität hat ursprünglich keine neue Kirche mit eigener

Lehre und Verfassung gründen wollen. Sie verstand sich — was sie sich
durch verschiedene Gutachten theologischer Fakultäten bestätigen
liess — als Glied der Kirchenfamilie Augsburgischer Konfession.
Zinzendorf: «Wir sind tatsächlich zu einer Gemeine gemacht worden, weil
uns alle Theologen gleichsam mit Ofengabeln weggestossen und
nichts mit uns wollen zu tun haben. Wir haben dreizehn, vierzehn
Jahre gearbeitet, um unter den Flügeln der lutherischen Kirche zu bleiben,

sie haben uns aber nicht haben wollen.»15
2. Die Brüder-Unität hat die bestehenden (evangelischen) Konfessionskirchen

als verschiedene «Tropen» (tropoipaideias), als verschiedene

«Erziehungsweisen» Gottes in seinem Volk respektiert undfür sich selbstfruchtbar
gemacht. Das bedeutete, dass die lutherische, reformierte und mährische

Konfession gleichzeitig Anerkennung genossen. Für jeden Tro-

pos innerhalb der Brüdergemeine gab es einen Bischof bzw. Administrator.

Von niemandem wurde verlangt, seine konfessionelle
Herkunft zu verleugnen: Nach aussen hiess das, dass die geschichtlich
gewachsenen Territorialkirchen und ihre Amtsträger respektiert und
ohne Polemik geachtet wurden.

3. Die Brüder-Unität verstand sich als «Sauerteig», als Dienstgemeinschaft

im Gottesvolk, vergleichbar mit einer Ordensgemeinschaft, die sich zu
besonderen Aufgaben zusammenschliesst. Entsprechend lag es der Brüder-
Unität völlig fern, Propaganda zur Mitgliedschaft bei ihr oder sogar
zum Austritt aus den Territorialkirchen zu machen. Besonders in der



Holger Finze-Michaelsen 246

•5î,s5..S..?S;

ft-
?i"

*. «*?.,
*

-. "^ '

¦, :

p JP

»«
ig»

FiMB_k<_
* "

_ *__«*-.._- _.__g___

- .t.! r v i y- ß.AFU'jsrr
in iWmtrjfft

Abb. 2:
Neuwied bei
Koblenz wurde
zum Hauptanziehungspunkt

der
Bündner Herrn-
huterfreunde
(Ansicht vom
beginnenden
19. Jahrhundert).

Diaspora war es völlig selbstverständlich, dass die Freunde der Herrnhuter

um so lebendigere Glieder ihrer Gemeinde am Ort waren.
4. Theologische Voraussetzung dafür war ihr (besonders an Luther

orientiertes) Kirchenverständnis: Die Kirche (ecclesia, «Gemeine») ist eine

eschatologische Grösse und kann in ihrem Wesen einzig geglaubt werden.

Glieder dieser wahren Kirche, die ihrem eschatologischen Charakter
zufolge eine «unsichtbare Kirche» (ecclesia invisibilis) sein muss, sind
«die zerstreuten Kinder Gottes» (Joh. 11,52); sie sind über die Konfessions-

und Territorialkirchen verstreut, aber jetzt schon im wahren
Glauben eins. Nur Gott allein kennt die ecclesia invisibilis.

5. Dieses Kirchenverständnis war für die Brüder-Unität besonders

in zweierlei Hinsicht prägend:
a)für die Diaspora: Es ging nicht um die Sammlung von Freunden

der Brüdergemeine, «die sozusagen im zweiten Glied mit ihr
gehen, sondern in ihr wird die Einheit der Rinder Gottes, die, durch den

gekreuzigten Heiland schon Wirklichkeit ist, sichtbar».16 Die verstreuten

Glieder der «wahren Kirche» (nach Luther sind dies die «Schäflin,
die ihres Hirten Stimme hören»17) sollten durch die vielfältigen
Grenzüberschreitungen konfessioneller und nationaler Art untereinander
verbunden und gestärkt werden.

b) für die Mission, die ein ausgedehntes Arbeitsfeld der Brüder-
Unität darstellte: «Wir machen es wie die Hofleute, wenn sie vor eines

grossen Herren Zimmer kommen und sich nicht unterstehen zu klop-



Die Herrnhuter in Graubünden 247

fen, sondern nur kritzlen [kratzen], damit diejenigen, die nicht weit
von der Tür sind, wenn sie wollen, hören und aufmachen, wenn sie

aber nicht wollen, es unvermerkt überhören können. Wir klopfen
nicht, wir grattieren [kratzen] nur, wo es uns deucht, dass der heilige
Geist Seelen in Paratschaft hat, die leise hören», schreibt Zinzendorf
1747.18 Mit diesem Missionsverständnis war er seiner Zeit (in der die

Theologen noch darüber stritten, ob Schwarze eine Seele haben!)
ohne Zweifel weit voraus.

6. Der Zuzug in die gegründeten Herrnhuter-Kolonien (Neuwied u.a.)
wurde nach Möglichkeit zurückgehalten. Nicht jeder, der sich dort niederlassen

wollte, erhielt auch die Erlaubnis dazu (Aufhahmeverfahren
und Konsultierung des Loses). Das eigentliche Ideal war die Diaspora,
in der man sich über alle Grenzen hinweg verbunden wusste und an
seinem Ort die Treue zu Christus bewährte. Herrnhut war nicht
Selbstzweck; in der gottesdienstlichen «Gemein-Litanei» wurde gebetet:

«Vor unseligem Grosswerden behüt uns, lieber Herre Gott!»19 Zur
Illustration ein Beispiel aus Graubünden: Lukas Bansi, Pfarrer von La

Punt, wurde 1769 nach 18jährigem Dienst wegen seiner Parteinahme
für die Herrnhuter von der dortigen Gemeinde entlassen. Noch im
gleichen Jahre zog er mit Frau, Sohn und sechs Schulzöglingen, die
ihm zur Unterrichtung anvertraut waren (unter ihnen der spätere Dekan

Luzius Pol) nach Neuwied. Der Entscheid über die definitive
Aufnahme zog sich über sieben Monate hin. Obgleich am Ende der
Entscheid zugunsten einer Aufnahme gefällt worden war, packte Bansi
seine Sachen, enttäuscht darüber, dass seine 17jährige Freundschaft
mit den Brüdern keinerlei Beschleunigung des Verfahrens gebracht
hatte. Er kehrte mitsamt Familie und Zöglingen nach Graubünden
zurück.20 — Zinzendorfbetonte: «Der ordinäre Gang des Heilands ist das

nicht mit seiner Diaspora, mit seinen umhergestreuten Kindern, dass

sie hier oder da sollen auf einem Haufen sitzen Denn ein Bruder
und eine Schwester, die ihre Station nicht verachten, sondern auf
ihrem Platz bleiben und da bis zum letzten Blick zeugen, was sie glauben»

— sie sind «ein Jesusherz mitten in der Welt».21

Soviel in aller Kürze zum Selbstverständnis der Herrnhuter.
Welchen Ausdruck dies bei Einzelnen, in Kirchgemeinden und auf
landeskirchlicher Ebene fand, wollen wir uns nun am Beispiel
Graubündens etwas genauer ansehen.

II. Die Anfänge in Graubünden
Ich stütze mich im Folgenden vor allem auf eine eigenen

Nachforschungen im Archiv der Brüder-Unität, Herrnhut, und zitiere aus

zeitgenössischen Briefen, Berichten und Dossiers, die Graubünden
betreffen. Darüber hinaus sei aufdas Standardwerk für den schweizeri-



Holger Finze-Michaelsen 248

sehen Protestantismus im 18. Jahrhundert von Paul Wernle*2, aufeinen
Aufsatz von Johannes Münz aus dem Jahre 188623 und den (allerdings
recht allgemein und undifferenziert gehaltenen) entsprechenden
Abschnitt inJohann Andreas von Sprechers «Kulturgeschichte»24 verwiesen.
Eine eingehende Darstellung dieses ereignisreichen Kapitels der Bündner

evangelischen Kirchengeschichte steht noch aus. Das Archiv in
Herrnhut birgt eine Fülle von Material, das noch längst nicht gebührend

beachtet wurde. Auch hier kann natürlich nur ein kleiner
Ausschnitt geboten werden.

Daniel Willi und die Bündner «Separatisten, Inspirierten und hallischen

Schwätzer»

Wie und wann wurden die ersten Kontakte zwischen der Brüder-
Unität und Bündnern geknüpft? Anknüpfungspunkt für die Herrnhuter

war auch hier vor allem das kleine, über das Land verstreute Volk
von Pietisten alten Typs. Der Herrnhuter Sendbote David Cranz
spricht mit Blick auf Chur von «Separatisten, Inspirierte[n] und hallische

[n] Schwätzer[n]»25, ein Kreis, zu dem auch der noch zu erwähnende

Pfarrer Daniel Willi gehörte. Der erste Berührungspunkt ist
nach Cranz für das Jahr 1741 auszumachen; damals sei ein alter,
namentlich unbekannter Beutelmacher von Genf nach Chur verschlagen

worden und habe jenen Churern erstmals von Zinzendorfund der

Brüdergemeine erzählt und ihnen somit «des Heilands Verdienst und
eine andre Sorte Kinder Gottes, als sie bisher gesehen hatten», bekannt
gemacht. «Das ist aber nicht weit gegangen, würde auch nur in Chur
geblieben seyn.»26

Eine weitere Spur lässt sich für etwa 1742 ausmachen. Junker Peter

Perini von S-chanf war der reichlich von ihm konsumierten mystischen

Schriften überdrüssig geworden und bat einen nach Augsburg
reisenden Engadiner, ihm ein erbauliches Buch mitzubringen. So kam
Perini zu einem Exemplar der «Berliner Reden» Zinzendorfs. Sie rührten

so sehr an sein Herz, dass er den gleichen Kaufmann bat, ihm bei
seiner nächsten Reise «alle Bücher, worauf der Name Gr[af] Zinzendorf]»

stehe, mitzubringen. Der Kaufmann machte seine Sache so

gründlich, dass er auch allerhand Schmähschriften gegen Zinzendorf
einkaufte — ein Sachverhalt, den Bruder Cranz mit dem Sprichwort
kommentierte: «Wo unser Herr Gott eine Kirche baut, da krigt der
Satan auch eine Capelle.»27

Die weitaus bedeutendste Gestalt, die man für die Anfänge nennen

muss, ist jedoch Pfarrer Daniel Willi (1696—1755). Nach vielfachen

Enttäuschungen während seines Pfarramtes in Maladers und
Thusis kehrte er der Kirche und der Synode den Rücken zu, widmete
sich als Hauslehrer in Chur jahrelang nur noch der Unterrichtung
pietistischer Kinder und erregte des öfteren mit seinen mystischen Druck-



Die Herrnhuter in Graubünden 249

Schriften das Ärgernis der Synode. In Chur scharte er um sich ein Kon-
ventikel von etwa 50 Erweckten28, und besonders die Studenten am
Collegium philosophicum zeigten sich von der erzväterlich-ernsten
Gestalt tiefbeeindruckt. Bis hin ins Unterland war der Name dieses

eigenwilligen und in seiner Mystik recht konfusen Mannes ein Begriff.
1742 kehrte er, nachdem er offenbar seine Skrupel gegenüber dem un-
bekehrten Kirchenwesen überwunden hatte, ins Pfarramt zurück und
wirkte an der Regulakirche. Damals kamen ihm einige Schriften
Zinzendorfs in die Hand, die er jedoch kaum verstand. Als der Herrnhuter

SendboteJohann Philipp Dörrbaum (1713—1756) sich 1745 zu Besuchen

der Diaspora in der Schweiz aufhielt, wurde er in Aarau darauf
hingewiesen, dass es da in Chur einen erweckten Pfarrer Willi gebe.

Dörrbaum traf daraufhin am 5. April 1745 in Chur bei Willi ein — als

erster Herrnhuter auf Bündner Boden. Acht Tage lang führte Willi
den Gast bei seinen Erweckten herum. Dessen Eindruck war nicht
gerade begeistert: «Ich habe sie mir denn so alle miteinander angesehen
und betrachtet. Sie wissen einem viel vom Bethen, Ringen und
Busskämpfen zu erzehlen und wie man sich verleugnen und sein Fleisch

creuzigen und casteyen musste, aber von den Wunden und dem Ver-
söhnungsbluth unsres Gottes, das allen Schaden heben thut, und von
dem armen Sünder, den man aus dem Tod Jesu erkennt, wissen sie wenig

oder nichts. Und es kam ihnen der Evangelische und leichte Weg,
da man ohne alle vorhergegangene praeparation sich als ein Bettler
Gnade schenken lässt, wie verdächtig und zu sanfte vor.»29 Eine ganze
Nacht lang habe der Theologe Dörrbaum mit ihm disputiert, und am
Ende habe Willi «voll Freude ausgerufen .: Nun habe ich endlich
die Gemeine gefunden, die ich immer auf Gottes Erdboden vermu-
thet, aber bisher vergeblich gesucht habe!»30 Indessen misstraute Willi
der theologischen Zunft doch so sehr, dass erst Bruder Johann Georg
Richter (geb. 1713), ein Goldschmied, der Chur ein Jahr später
besuchte, dessen Bedenken vollends zu zerstreuen vermochte. Mit grosser

Ehrerbietung — vergleichbar mit der für Samuel Lutz im Kanton
Bern — sprechen die Berichte der Sendboten, die von nun an
regelmässig das Land besuchten, von Willi: «Unser Br. Wille ist eigentlich
der Mann Gottes und das erste Instrument, das der Heyland in diesem
Lande zu seiner Sache gebraucht hat. Er hat 20 Jahr geweint und viel
1000 Thränen vor das Heil dieses Landes gesäht.»31 Das pietistische
Konventikel von Chur folgte Willi teils in seiner Neuorientierung zur
Brüder-Unität hin, teils wurden seine Glieder zu erbitterten Gegnern
Willis und der Herrnhuter.

Ein Herrnhuter, wie er im Buche steht, ist Willi jedoch nicht
geworden. Der Eifer oder Überciia seiner neu gewonnenen Erkenntnisse
ist ihm deutlich anzumerken. Mehr als einmal musste er von den
Brüdern darin gebremst werden. Sie warnten ihn — und später noch



Holger Finze-Michaelsen 250

manch andere hier — davor, gewisse Eigentümlichkeiten der Brüder
blindlings im Bündnerland zu imitieren. Ein Beispiel: Willi hatte von
der grossen Bedeutung des Loses bei den Brüdern gehört und es sehr
«commode» gefunden, jedoch — so David Cranz — durch allzu fleissi-

ge Konsultierung desselben «sich endlich so ins Gewirr geloset» und
soviel «Confusion» gestiftet, «dass er selber oft gewünschet hat: Es ist

genug. So nimm nun, Herr, meine Seele von mir!» [vgl. 1. Kön. 19,4]32

Die Briefe Willis, die von ihm erhalten sind, atmen überdeutlich
den Geist der sog. «Sichtungszeit» der Brüder-Unität (1743—1749)33,
die mit der Zeit seiner ersten Begeisterung für die Brüder zusammenfällt.

Hier begegnen einem gehäuft all jene schwärmerisch-schwulstigen

Wendungen, die die Theologie des Kreuzes vorübergehend zu
einer Theologie des Kitsches verkommen liessen, mit ihrem Kult der
«Seitenhöhle» Christi, den Verniedlichungen in der Rede von Gott
und all den anderen bekannten Undingen. Das Diaspora-Arbeiter-
Ehepaar Wallis in Zürich redet Willi in seinen Briefen an mit: «Ihr
auserwählten Hertzelein im Herzgüldenen Seitelein», oder: «Ihr
auserwählten, zu lOOOmal geküssten Fleischlein vom S [under-] H[eiland]»
und beteuert: «Ich kann und will nicht mehr ohne Wunden und ohne
das Volck der Wunden leben, eher soll meine Zunge am Gaumen
kleben.» Ein andermal schwärmt er im Überschwang: «Dem 1. Lamm seine

auserwählten Händlein und Füsselein, die dereinst auf dem Ölberg
stehen werden sie sind blutfünkelnde Sterne, obschon die h. Seite

die blutige Sonn ist, die mit ihrem rubinen Licht unser Hertz, ja
Marck und Bein durchstrahlet, durchsaamet, durchsegnet, durchölet,
durchlächelt, durchmannet, durchbadet, durchheizet, durchschwitzet,

durchlebet, durchfreuet, durchfreyet, durchehret, durchliebet
ewiglich.»34 Usw. Usw.

1749 erklärte Willi seinen Wunsch, in eine der Herrnhuter-Ko-
lonien überzusiedeln.35 Dazu ist es jedoch nicht gekommen; er gehörte

offenbar zu denen, die in diesem Begehren deutlich gebremst wurden.

Stattdessen sorgte Willi hier dafür, dass die Herrnhuter Diaspora-
Betreuer mit pietistischen Pfarrern und Gemeindegliedern nahezu im

ganzen Bündnerland bekannt wurden. Im Jahre 1750 nahm er den

Diaspora-Arbeiter Wallis mit auf die Synode in Splügen und stellte
diesem eine grosse Zahl von Amtsbrüdern ähnlicher Gesinnung vor.
Wallis machte im Anschluss eine ausgedehnte Reise durchs Bündnerland

(Willi habe somit «der Sache des Hlds [= Heilands] in Bündten
Thür u. Thor weit aufgethan u. sie auf den Thron gesetzt»36), sprach
mit 50 Pfarrern und etwa 500 Gemeindegliedern im Engadin, Bergell,
Davos, Prättigau, Oberland, in der Herrschaft und Chur, darunter
seien «sehr viele aus den vornehmsten Familien» gewesen. In der Tat
fällt auf, dass in den bis heute erhaltenen Berichten der Sendboten

vom Bündnerland zahlreiche Familien erwähnt werden, die politisch



Die Herrnhuter in Graubünden 251

öl, \
'*â:mm:<

€>

4_>f isms
tluu

%%
I'tH KTK

I >¦* \ I $thwab££

Limas

Atra

/ mo MTOl« xjJHLtf

lkKKt^iiifiSli..

-v»<

v

t\V

Abb. 3:
Handgezeichnete
Karte um 1790
von der «Diaspora
Helvetica et Rhaetica»

mit zahlreichen

Einträgen im
Prättigau und im
Engadin.

wie wirtschaftlich grosses Ansehen genossen; so z.B. die von Salis in
Bondo-Soglio, Chur, Davos und dem Prättigau; die von Planta in
Zernez; die von Sprecher in der Herrschaft, in Davos, Grüsch und
Luzein; die Albertini von La Punt; darüber hinaus werden zahlreiche Ge-
schworne, Landammänner, Bundslandammänner, Zunftmeister u.a.

genannt. Das darf jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass das

Gros der Herrnhuterfreunde in Graubünden vor allem aus dem Bauern-

und Handwerkerstand kam. Hinter der häufigen Erwähnung
einflussreicher Familien stand wohl die Hoffnung, mit ihnen weitere
Kreise zu gewinnen, was sich allerdings als aristokratisierende Illusion
erwies und zu wenig die vielzitierte «Bündner Eigenart» berücksichtigte.

Daniel Willi sah sich denn auch genötigt, 1745 in einem Brief an
Bruder Dörrbaum darauf hinzuweisen, dass man hier «in einem de-
mocratischen Regiment» lebe, «da der Baur so vil giltet als der Fürst
und der Pfarrer.»37

Die Betreuung der «Diaspora Rhetica»

Der Besuch von Bruder Wallis 1750 im Anschluss an die Splügener

Synode war der Auftakt zur Betreuung der Bündner Diaspora.
Von diesem Zeitpunkt an kamen alle paar Jahre, zeitweise jährlich
oder sogar mehrfach im Jahr Diaspora-Arbeiter nach Rätien, um die
ihnen bekannten «erweckten Seelen» unter der Pfarrerschaft und den



Holger Finze-Michaelsen 252

Gemeindegliedern zu besuchen. Es entstand auf diese Weise in kürzester

Zeit ein starkes Netz von Beziehungen, die weit über Graubünden
und die übrige Schweiz hinausreichten. In der anfänglichen Euphorie
spielte man mit dem Gedanken, einen eigenen Diasporaarbeiter für
Graubünden zu entsenden mit Wohnsitz in Chur oder Umgebung.38
Ja, man ging sogar so weit, den Erwerb des Schlosses Haldenstein in
Erwägung zu ziehen, um in Graubünden ein Pendant zum neuenbur-
gischen Schloss Montmirail zu haben.39 Aber beides zerschlug sich,

vor allem wohl wegen des heftigen Gegenwindes, den man bald zu
spüren bekam. Nackte Zahlen von Freunden und Mitgliedern haben
das Wesen und die innere Kraft der Brüder-Unität allerdings nie recht
erfassen können. Ihre Stärke war seit jeher die stille Treue Einzelner.
So ist das, was ich hier an Zahlen nenne, mit gebührender Vorsicht zu
gemessen: 1753 wurden 385 Freunde gezählt, darunter 42 Synodale40,
1778 noch 249, davon allein 70 in Celerina und 34 in Klosters (womit
auch die beiden Stammorte in Graubünden bezeichnet sind). Um ein
Vergleichsmoment zu haben, sei erwähnt, dass im gleichen Jahr 1778
der Sozietät Zürich mit Schaffhausen und St. Gallen, jeweils Stadt und
Land, total 321 angehörten.41 Es ist also keineswegs übertrieben,
Graubünden als eine Hochburg der Herrnhuter in der Schweiz des 18.
Jahrhunderts zu bezeichnen. Ihre Existenz konnte weder im Gemeindeleben

noch auf der Synode (wo etwa die Hälfte herrnhuterfreundlich
gesinnt waren) übersehen werden. Nur darum konnte später auch solch
ein Aufruhr entstehen.

Bleiben wir noch einen Augenblick bei den Diaspora-Arbeitern:
Die meisten hatten ihren Sitz in Zürich, von wo aus sie auch die Bündner

Diaspora mitbetreuten. Ihr Weg führte gewöhnlich an den Walensee,

wo sie mit dem Schiff übersetzten. In Walenstadt stand meist ein
Pferd für sie bereit, das der erwähnte Junker Perini ihnen entgegengeschickt

hatte, wenn er nicht sogar selbst erschienen war. Man nahm
sich die Freiheit, wenn nötig inkognito zu reisen, besonders zu Zeiten
innerkirchlicher Kämpfe, die man keinesfalls weiter anheizen wollte.
So kam etwa David Cranz 1757 als pommerscher Geistlicher, der eine
Trinkkur in St. Moritz-Bad machen wollte; oder 1759 Anton Stähli als

Basler Kaufmann, andere als Hauslehrer. Daniel Willi hatte 1749
empfohlen: «Sollte je ein Br[uder] von der Gemeinde zu uns kommen, so

musste es unter dem Titel eines Praeceptoris [Hauslehrers] oder
Künstlers geschehen.»42 Ihre erste Station war meist Jenins, dann ging
es zu einem mehrtägigen Aufenthalt nach Chur. Von dort aus wurde
eine Rundreise angetreten, die von der Herrschaft über das Prättigau,
Davos und den Flüela ins Engadin führte bis hinab ins Bergell. Von
dort zurück entweder wieder über den Flüela oder über den Albula,
um danach Richtung Flims und Ilanz zu reisen. Anfangs waren es

lediglich Brüder, die diese Strapazen auf sich nahmen; die Anforderun-



Die Herrnhuter in Graubünden 253

IS^

:%

gen an eine gute körperliche
Konstitution waren erheblich.
Einer erzählt, wie er im Winter
mit Fusseisen und unter Lebensgefahr

den Flüela überquerte.
1768 stellte Bruder Siewicke der

Unitätsleitung gegenüber als

Mangel fest, «dass noch keine
Schwester von der Gem [eine]»
die Talschaften besucht habe,
gab aber zu bedenken, «dass es

allemal ein gefährlicher Weg ist

vor Personen, die schwindl[ig]
und dergl. Berge zu passfieren]
nicht gewohnt sind».43 Mit den
Geschwistern Klawe kam dann
1777 das erste Ehepaar nach
Graubünden und damit die erste Frau, um die Diaspora zu besuchen.

Johann Friedrich Klawe war ein Handwerker aus dem pommerschen
Landsberg, seine Ehefrau Elisabeth geb. Brauer eine Mennonitin aus
Norden/Ostfriesland.44 Den minutiösen Berichten zufolge, die die
Sendboten jeweils über ihre Reisen aufsetzten, um sie an die Leitung
der Unität zu senden, habe ich in den Jahren 1750—1800 insgesamt 36

solcher Reisen auf der eben beschriebenen Route ausfindig machen

können; dabei sind die zahlreichen Brüderbesuche nur in Chur und
Umgebung nicht mitgezählt. Der letzte Reisebericht dieser Art, den
ich fand, stammt aus dem Jahre 1866.45 Sie wären eine wahre Fundgrube

für die Bündner Kirchengeschichte besonders des 18. Jahrhunderts,
für die Synodalgeschichte ebenso wie für die Geschichte pietistischer
Frömmigkeit in den Gemeinden.

Nun wird man sich natürlich fragen: Was taten denn diese

Diaspora-Arbeiter auf ihren Rundreisen? Zunächst einmal hielten sie sich
strikt an die Personen am Ort, von denen ihnen bekannt war, dass es

sich um Freunde handelte. Evangelisatorische Kundgebungen zu
veranstalten etwa im Stile der späteren Erweckungsbewegung, war nicht
ihre Art. Zählte der Ortspfarrer zu den Freunden, so war es das erste,
an die Pfarrhaustür zu klopfen. Dieser rief dann gewöhnlich die
Erweckten zu einer Versammlung zusammen oder führte den Diaspora-
Arbeiter zu einzelnen Häusern. In der Versammlung, deren Teilnehmerzahl

bis auf 70 gehen konnte (so etwa in Klosters und Celerina)
und die im Pfarr- oder in einem Privathaus stattfand, wurde dann eine
kurze Ansprache über das Losungswort des Tages gehalten. Herrnhu-
terfrömmigkeit ist Herzensfrömmigkeit. Entsprechend buchen es die
Berichte jeweils als Erfolg, wenn die Zuhörer «zu Thränen gerührt» wa-

Abb. 4:
Paul Eugen Lay-
ritz (1707-1788),
bedeutendster
Pädagoge der
Brüdergemeine,
nach Zinzendorfs
Tod (1760)
zuständig für die
Koordination der
Diasporapflege.
1774 besuchte er
die Herrnhuter-
freunde in Chur
(Ölgemälde).



Holger Finze-Michaelsen 254

ren oder dass sich «der Heiland recht fühlbar» zu der Versammlung
«bekannte». Es wurde gebetet, gesungen (der Kirchengesang war
damals in Graubünden an vielen Orten noch arg am Darniederliegen)
und ausgiebig vom Stand und Gang der Heilandssache in der ganzen
Welt berichtet. Dieses Element ist in seiner Bedeutung kaum zu
unterschätzen. Die Gemeindeglieder sahen so immer wieder über die engen
Grenzen des Bündnerlandes hinaus. Die Brüder-Unität hat zu diesem
Zweck ein Meisterstück der erbaulichen Kommunikation zustandegebracht:

Die wöchentlichen, von Hand geschriebenen «Gemein-Nach-
richten», die in einem festen Turnus ihren Weg auch durch die

deutschsprachige Schweiz machten.46 Jede Woche stand auf diese

Weise jeder erbaulichen Versammlungen auch noch am hinterletzten
Ort ein Schrifttum zur Verfügung, das mit Aktualität berichtete von
der weltweiten Mission, vom Geschick einiger Dienerinnen und Diener,

von verheissungsvollen Aufbrüchen im kirchlichen Leben, von
Lebensläufen verstorbener Brüder und Schwestern. Der Zirkulationsweg

dieser Gemein-Nachrichten gibt einen guten Eindruck von den

gut organisierten und für die damalige Zeit erstaunlichen
Übermittlungswegen der Herrnhuter. In Barby wurden sie geschrieben, gingen
von da über Bern nach Montmirail NE, von da nach Genf, wieder
über Bern nach Aarau, von da nach Lenzburg, Beinwil, dann wieder
über Aarau nach Basel, von Basel in die umliegenden Ortschaften,
dann weiter nach Schaffhausen, Stein, Winterthur und Zürich, von
Zürich nach Chur, von Chur nach Ilanz, zurück nach Chur und ins

Engadin (La Punt, Celerina, Silvaplana, Zuoz, Zernez), wieder zurück
nach Chur und dann ins Prättigau (Luzein, Klosters) und nach Davos,
dann wieder zurück ins Rheintal und auf dem Rückweg über das Züri-
biet nach Montmirail. Wir können uns ausmalen, wie zerlesen diese

Oktavhefte waren, nachdem sie durch so viele Hände gegangen
waren!

Die Diaspora-Arbeiter ermunterten also bei ihren Besuchen
dazu, die Gemein-Nachrichten fleissig zu lesen. Grössere Versammlungen

wurden grundsätzlich nach Geschlechtern getrennt. Danach
kam das für die damalige Gemeindeseelsorge der Brüder typische
«Sprechen», eine Art Seelsorge im Einzelgespräch. War ein Ehepaar
unterwegs, so war die Frau für die Frauen zuständig — somit die erste

organisierte Seelsorge für Frauen durch Frauen in unserer Kantonalkirche!

Mit dem Pfarrer am Ort, bei dem man meist auch übernachtete,
wurden vielfältige Aussprachen gehalten über dessen «Herzenszu-
stand». Es fällt übrigens in den Berichten auf, dass die Diaspora-Arbeiter

den Pfarrern gegenüber grosses Gewicht auf das Zuhören legten —

Seelsorge an Seelsorgern. Am nächsten Tag wurden sie dann zum
Pfarrhaus des nächsten Ortes begleitet.



Die Herrnhuter in Graubünden 255

Abb. 5:
Hartmann von Moos (1737-1803)
betreute als Pfarrer die Reformation in 40
Dörfern rings urn Nord-Katharinenstadt
an der Wolga (Scherenschnitt).

Abb. 6:
Martin Loretz (1728-1806) von Chur
besuchte 1766 erstmals Neuwied und
siedelte — aufgenommen in die
Brüdergemeine — 1779 nach Herrnhut um
(Scherenschnitt).

Bündner Herrnhuterfreunde im Ausland: Von Antigua bis an die

Wolga
So erstaunt es nun wohl nicht zu hören, dass die Lebenswege

einzelner Bündner auch aus ihrer Heimat fortführten, um entweder in
grösserer Nähe zur Brüdergemeine zu leben oder um sogar in deren
Dienst tätig zu werden. Das war nur möglich durch das feinmaschige
Netz der Diaspora, das viele Kräfte weckte, förderte und in ihrem
Dienst trug. Ich möchte nur einige Beispiele nennen:

JohannesJanett von Tschlin (geb. 1729), ein junger Pfarrer in
Zernez, begab sich nach Neuwied und nahm dort 1765 eine via Herrnhut
vermittelte Berufung an eine reformierte Kolonistengemeinde bei
Saratow an der Wolga an; später wurde er zum Senior (Dekan) der
evangelischen Gemeinden im Wolgagebiet.47

Ihm folgte — ebenfalls via Herrnhut vermittelt — 1779 zunächst
der Synodale Hartmann von Moos von Malans (geb. 1737) mit Frau
und vier Kindern,48 dann 1784 Johannes Baptista Cattaneo von Lavin
(geb. 1745), zuletzt Pfarrer in St. Antonien, mit hochschwangerer Frau



Holger Finze-Michaelsen 256

und sechs Kindern.49 Die abenteuerliche Reise ins Wolgagebiet war
etwa 5000 km weit und mit ungeheuren Strapazen zu Land und zu
Wasser verbunden.

Johannes Loretz (geb. 1727), Pfarrerssohn aus Chur, war zunächst
Fähnrich in holländischen, dann Hauptmann in genuesischen Diensten;

er siedelte 1758 nach Neuwied um und verhandelte 1763 erfolgreich

mit der russischen Zarin Katharina IL über die Errichtung einer
Brüderkolonie in der Wolgasteppe; 1770 visitierte er im Auftrag der

Unitätsleitung die Gemeinen in Nordamerika, 1783/84 auf den
westindischen Inseln.50

Sein Bruder Martin Loretz (geb. 1728) zog 1779 mit seiner Ehefrau

Maria (einer Tochter des erwähnten Daniel Willi) nach Herrnhut
und wurde Internatsleiter der Knabenschule von Niesky in der
Oberlausitz.51

Johannes Bardill von Jenaz (geb. 1757) liess sich aus dem
fremdländischen Soldatendienst entlassen, wurde in Neuwied aufgenommen,

erlernte dort die Seifensiederei, wurde zunächst Missionar unter
schwarzen Sklaven auf Antigua (Mittelamerika), dann Prediger in
Pennsylvania und New York und schliesslich in einer Indianergemeinde

in Ohio.52

Ludwig Menn von Scuol (geb. 1718) diente bei hessischen Truppen,

erlebte als gefangener Deserteur eine Bekehrung, kaufte sich 1745

vom Soldatenstand los und ersuchte 1751 um Aufnahme bei der
Brüdergemeine in Herrnhaag, was ihm aber nicht bewilligt wurde. 1754
erhielt er die Erlaubnis, nach Herrnhut zu ziehen, arbeitete dort als

Maurer, später in Barby als Buchdrucker; 1768 kam er in der Brüderkolonie

Sarepta an der Wolga an, wo Menn in der Tabakhandlung
tätig war.53

Margreth Planta von Zernez (geb. 1735) zog mit ihrem am
27. Juli 1758 angetrauten Ehemann Jakob Ulrich von Albertini von La
Punt (geb. 1727) nach Neuwied, sie wurden 1769 dort regulär
aufgenommen (ebenso später ihre drei Söhne und fünfTöchter). Der
Ehemann amtete als «Curator der ledigen Schwestern».

Überhaupt wurde Neuwied zum Hauptanziehungspunkt herrn-
hutisch gesinnter Bündner, denn der «reformierte Tropos» war hier
von Anfang an am stärksten vertreten. Eine Stichprobe in den
Einwohnerverzeichnissen für das Jahr 1773 ergibt, dass von den 268
Dauerbewohnern der Herrnhuterkolonie immerhin 25 (also knapp 10%)
aus Graubünden stammten: aus Celerina, Zuoz, Luzein, Chur usw.
Sie arbeiteten in den dortigen Betrieben als Kaufmann, Weber,
Drechsler, als Stickerin, Näherin oder Handschuhmacherin. Unter
den besagten 25 sind sechs Kinder, die dort unterrichtet und erzogen
wurden.54 In Neuwied geboren — seine (oben erwähnten) Eltern waren
kurz zuvor von La Punt aus dorthin gezogen — wurde Johann Baptist



Die Herrnhuter in Graubünden 257

von Albertini (1769-1831), der

in Barby und Niesky zum engen
Freund Schleiermachers wurde;
er war später Bischof und
Mitglied der Unitätsleitung.

Einer, der nicht hinauszog,

sondern im Engadin von
Celerina aus sehr in die Breite
wirkte, war Gian Battista Frizzoni
(Fritschun) (1726-1800).55 Bereits
als Pfarrer in Bondo übersetzte

er zahlreiche Herrnhuterlieder
ins Italienische. Später schuf er
viele vom Geist Herrnhuts
inspirierte Kirchengesänge in
romanischer Sprache, von denen
sich eine stattliche Zahl (19) bis
heute im Gesangbuch des Enga
dins zu finden ist.56 Wenn die Diaspora-Arbeiter in ihren Berichten
einen Bündner uneingeschränkt loben, dann ist es Frizzoni. Sie nennen

ihn einen «admirablen Menschen», «unter allen Pfarrern den
liebsten». «Sein erster Anblick ist wie [der] eines vornehmen Italiäners,
sein Wesen und conduite ist modest, noble und freundlich, sein

Umgang einfältig, munter, unaffectirt, beides, Fragen und Antworten,
solide, apropos und nützlich. Er hat Verstand am Evangelio, ein
weiches, sünderhaftes Hertz, traut sich keinen Schritt, als [nur] so weit er
sich und den Heiland kennt. Seine Amtsmiene ist bei aller Jugend
freundlich-gerade, Liebe und Respect gebietend. Er hat eine schwache

Stimme, aber desto attenter sind seine Zuhörer. Er predigt das Evangelium

ganz und lauter, aber ernstlich. Man muss ihm anhören», so
charakterisiert ihn David Cranz.57 Eine umfassende Biographie dieses für
die Kirchengeschichte des Engadins wichtigen Mannes fehlt übrigens
immer noch und wäre sehr zu wünschen.

Fassen wir das Wichtigste über das Wirken und den Einfiuss der
Herrnhuter in Graubünden zusammen:

1. Die Brüder-Unität vermochte auch in Graubünden separatistische
Tendenzen zu einem guten Teil aufzufangen, abgewandte Altpietisten der
Kirche neu zuzuführen und neue Kräfte in der Ortsgemeinde zu wek-
ken. Sie knüpfte dabei an die bereits bestehenden «Versammlungen»
(Konventikel) an.

2. Sie trug in Graubünden wesentlich zur Horizontöffnung der

Gemeindeglieder bei: durch grenzüberschreitende Verbindungen mit dem
Ausland, durch Besuche und Briefe aus der Ferne, durch regelmässige
und organisierte Information über die Mission und das Leben der

Abb. 7:
Johann Baptist
von Albertini
(1769-1831),
Dichter und
Bischof der
Brüder-Unität.

Einer der ersten
Bündner, die in
einer Herrnhuter-
kolonie geboren
wurden und
aufwuchsen (Radierung).



Holger Finze-Michaelsen 258

Unität («Gemein-Nachrichten») u.a. Den Diaspora-Arbeitern kam
hierbei zentrale Bedeutung zu.

3. Sie trug in Graubünden wie keine andere Kraft zum ersten grösseren
Einbruch in die traditionelle Struktur der «Pfarrerkirche» bei: Gemeindeglieder

leiteten Versammlungen, übten Seelsorge untereinander,
begannen sich für die weltweite Mission zu interessieren; neben die Kirche

trat das Privathaus als Versammlungsort.
4. Sie ermunterte die Pfarrer zu mehr «Gemeinschaft» untereinander.

Die ersten «Pastoralkonferenzen», die der gegenseitigen
Erbauung und Weiterbildung dienten, wurden ins Leben gerufen; der

«Seelsorge unter Seelsorgern» wurde neue Beachtung geschenkt.
5. In Graubünden wurden Klosters mit Pfr. Johannes Roseli d.J. und

Celerina mit Pfr. Gian Battista Frizzoni resp. das Prättigau^ und das

Oberengadin zu Hochburgen der Herrnhuter in der Schweiz.

III. Der Streit um die Herrnhuter in den Gemeinden
Um das, was hier in der Stille gewachsen war, blieb es nicht still.

Die abendlichen Versammlungen ausserhalb der Gottesdienste und
zudem in Privathäusern, das regelmässige Auftauchen der Diaspora-
Arbeiter, das vielfaltige fremde Schrifttum, das nun in mancher
Bauernstube begierig verschlungen wurde, Pfarrer, die in gefühlsseligen
Worten nur noch ein Thema in ihren Predigten ausbreiteten: Jesu Blut
und Wunden für den Sünder, und so statt des Kopfes das Herz zu
erreichen suchten — all das sprengte das Hergebrachte, war zu neu und
zu ungewohnt. Streit um die Pietisten alten Stils hatte es zwar auch

genug gegeben, er blieb aber im Wesentlichen auf innergemeindliche
Konflikte beschränkt. Zum ersten Mal sah man sich hier einem
kirchlichen Phänomen ausgesetzt, das quer durchs Land Wurzeln schlug
und Blüten trieb. Es konnte nicht anders sein, dass darüber Animositäten

ausbrachen (was die mildeste Form war) oder sogar giftiger Streit,
Verleumdungen, Unterstellungen bis hin zu drohenden Schlägereien.

Einige Beispiele aus den Gemeinden zur Illustration: Als der

Diaspora-Arbeiter Macrait 1763 in Ilanz auftauchte, schlössen feindlich

gesinnte Einwohner ein Komplott, «ihm die Beine entzwei zu
schlagen, wenn sie ihn erwischen könnten».59 — In Silvaplana läuteten
die Gegner 1778 aus Protest während einer Versammlung die Kirchenglocken;

um weitere Störungen zu vermeiden, liess der Landammann
auf die nächste Versammlung hin die Kirchturmtüre zunageln.60 — In
Bondo reichten Gemeindeglieder 1758 eine Beschwerde ein gegen
ihren Pfarrer Frizzoni; man machte ihm unter anderem zum Vorwurf,
dass die erweckten Ehefrauen unter «Hintansetzung der ihnen für ihre
eigenen Kinder und für ihr Hauswesen obliegenden Pflicht sich ihren
Zusammenkünften widmen». Frizzoni wurde aus Bondo vertrieben.61



Die Herrnhuter in Graubünden 259

— Umgekehrt 1776 die Frauen in Safien: Als sich dort zwei Pfarrer

weigerten zu versprechen, fortan keine Herrnhutischen Schriften mehr zu
lesen, machten die Frauen ihren stimmberechtigten Männern mit
Erfolg Beine, die renitenten Pfarrer abzumehren.62 — In Grüsch wurde
Pfarrer Christian Ziegerer, ursprünglich ein Pietist Halle'schen Typs,
dann ein eifriger Verfechter Herrnhuterscher Frömmigkeit, am
Pfingstmontag 1768 mit etwa 20 Stimmen abgemehrt. Dem jungen
Heisssporn wurde vorgeworfen, dass er falsche Lehre verbreite.63 —

Dann die heftig brodelnde Gerüchteküche: In Celerina wurde 1787
durch eine Frau das Gerücht verbreitet, jeder Versammlungsteilnehmer

habe dem anwesenden Diaspora-Arbeiter einen Taler (heute ca.
Fr. 150.—) bezahlen müssen.64 — Im Engadin stürzte sich 1768 ein
Mann ins Wasser und ertränkte sich; man sagte, die Herrnhuter hätten
ihm den Kopf verdreht; er hatte jedoch nie eine Versammlung
besucht.65 Von den Munkeleien, die daraus erwachsen konnten, wenn
ein lediger junger Pfarrer eine abendliche, nur von Frauen besuchte

Versammlung hielt, ganz zu schweigen

Die Herrnhuter: «Böcke», «räudige Schafe» und «Teufelsagenten»

Streit aber auch unter den Vätern und Brüdern der Synode.
Vizedekan Pernisch von Samedan — ein Name, der uns jetzt noch öfter
begegnen wird — sprach von den Herrnhutern schlichtweg als einer
«Eiterbeule».66

Antistes Leonhard in Davos nannte Zinzendorf einen
«Antichrist», warnte vor «Pest und Krebs» der Herrnhuter und zitierte den
Kirchenvater Hieronymus: «Das faule Fleisch muss ausgeschnitten
und das räudige Schaaf vom Schaafstalle abgesondert werden, damit
der Brand nicht in das ganze Haus und in die ganze Herde komme
und alles verderbe.»67 Den Gipfel solch rüden Tons erklomm ein
Unbekannter, der unter dem Pseudonym «Athanasius Biglionti» sein Gift
in Broschüren verspritzte. Satan sei «des Zinzendorfs bester und liebster

Freund» gewesen, die Herrnhuter entsprechend «des Teufels
Factoren und Agenten». Die Sendboten waren ihm «Böcke» und er empfahl

den Hausvätern dringend, bei deren Erscheinen «ihre Weiber und
Töchter, die sie für Geiss ansehen, gleich ein [zu] schliessen und gute
Wacht [zu] halten vor ihren Häusern.» Diesen Sendboten wünscht
der wackere Mann die «Straf[e] des Galgens», und den herrnhutisch
gesinnten Dekan Zanuck in Seewis nennt er einen «bösen Mann»,
dem man «den Kopf herunterschlagen» sollte.68 Gerne hätte ich auch

einige entsprechende Kostproben von der anderen, der Herrnhuter-
seite serviert. Es gereicht jedoch dieser Seite zur Ehre, dass sie sich weder

in Briefen noch Druckschriften auf das Niveau dieser Kraftausdrücke

und Gemeinheiten begeben hat.

Nun, verlassen wir diese eher unappetitlichen Polemiken. Die



Holger Finze-Michaelsen 260

Frage ist, wie es überhaupt zu solch heftigen Reaktionen, ja sogar zu
einem regelrechten Frontenkrieg in einzelnen Gemeinden und dann

vor allem zu diesem Dauerbrenner von fast drei Jahrzehnten auf der

Synode kommen konnte. Paul Wernle hat wohl recht, wenn er sagt:
Das Herrnhutertum «war keine Kampftheologie, aber sie führte doch
allenthalben zu heftigen Kämpfen, einfach durch ihr Dasein
Nirgends wurde mit solcher Leidenschaft gekämpft wie in Graubünden,
weil nirgends das Herrnhutertum sich so tief einnisten konnte.» Das

Phänomen als solches ist schwer genug zu fassen; man verstehe meine
Überlegungen als einen Versuch, einige Aspekte zusammenzutragen,
die hierbei wohl eine wichtige Rolle spielten.

Gründefür die Heftigkeit des «Herrnhuterstreites»

1. Die Spätorthodoxie hatte den lebendigen Anschluss an die Hauptstücke

reformatorischer Lehre zu weiten Teilen verloren. Als Indiz dafür mag
gelten, dass die Bekenntnisschriften (Confessio Rhaetica, 1552;
Confessio Helvetica posterior, 1562) zwar de iure in Ehren und für
verbindlich gehalten wurden, sich de facto jedoch kaum in einem Bündner

Pfarrhaus befanden. Der Beschluss für einen Neudruck (1726)
geriet ganz einfach in Vergessenheit. Der Sinn für das Elementare des

evangelischen Glaubens war gewichen. «Das Alt-Evangelische war wie
verschollen» (P. Wernle)69, und als es in Gestalt der theologia crucis,
der Blut-und-Wunden-Theologie eines Zinzendorfwieder auftauchte,
meinte man davor warnen zu müssen. Auf ähnlicher Linie liegt eine

Bemerkung Karl Barths, wonach jene Blut-und-Wundentheologie «so

etwas wie die Arche Noah» gewesen sei, «in der damals die Lehre von
der Rechtfertigung allein im Glauben durch die Sündflut des frommen

und des vernünftigen Pelagianismus hindurchgerettet worden
ist.»70 Wir können hier hinzusetzen: Besonders in Graubünden schaukelte

diese Arche Noah beträchtlich auf den Wellen dieser «Sündflut»

2. Die Christozentrik der Brüder-Unität wurde als gefährliche Verkürzung

des biblischen Gesamtzeugnisses angesehen. 1775 stellte Pfr. Paulus

Kind von Chur in einem Memorial die nach seiner Auffassung
charakteristischen Lehrunterschiede von Orthodoxen und Herrnhutern
zusammen: «Jene eignen das Schöpfungswerk allen drei [göttlichen]
Personen zu, diese allein dem Sohn. Jene verkündigen den ganzen Rat
Gottes und alle göttlichen Wahrheiten, diesen sey es leid, wenn sie

von etwas anderem als vom Kreuz Christi predigen sollen. Jene schärfen

alle Pflichten ein, diese nur den Glauben. Jene predigen Christum
in beiden Ständen [Erniedrigung und Erhöhung] und wollen ihn ganz
haben, diese nur in seiner Erniedrigung.«71 Das war zwar eine unhaltbare

Vereinfachung, zeigt jedoch, wie die Herrnhuter von anderen
verstanden wurden.



Die Herrnhuter in Graubünden 261

3. Die Brüder-Unität trat genau an der Reibefläche zweier Epochen

auf: zwischen der Spätorthodoxie und der sich Bahn brechenden Aufklärung.
Das Regiment des Verstandes warfen die Herrnhutern beiden Seiten

vor: den Orthodoxen, weil sie das Evangelium im theologischen
System verstandesmässig zu fassen suchten; den Aufklärern, weil sie in
einem Akt verstandesmässiger Selbstüberhebung sein wollten wie
Gott. Markant für die Herrnhuter in diesem Zwei-Fronten-Konflikt
ist, was Zinzendorf 1747 an Daniel Willi in Chur schrieb: Es ist «ein
Unterschied. jemanden mit Verstand lieben und jemanden
passionirt lieb haben Der Heil [and] hat unseren eigentlichen]
und wahren Brüdern ein [en] andern caracter gegeben. Wir lieben ihn
ohne Verstand, etwas verrückt im Kopfe dabey .»72

4. Neben theologische traten vor allem auch verschiedene psychologische

Gründe, die den «Herrnhuterstreit» entfachten; vermutlich hatten
sie (zumindest zeitweise) sogar das grössere Gewicht:

a) Die Diaspora-Arbeiter und andere Sendboten Herrnhuts waren

oft Nicht-Schweizer, auf jeden Fall Auswärtige, was den Mythos von
einer dubiosen ausländischen, planmässig operierenden Sektenkirche
nährte.

b) Das traditionelle Gotteshaus am Ort war nicht mehr einzige
Stätte der Verkündigung und Erbauung; daneben trat das Privathaus —

ein Sachverhalt, der bei vielen Argwohn weckte.
c) In der Kirchgemeinde trat neben den Traditionsfaktor

«Gottesdienst» die freiere Form der «Versammlung»; ihr haftete der
Geschmack eines nicht-öffentlichen Kreises an, auch bei gegenteiligen
Beteuerungen.

d) Die Tatsache, dass auch «Laien» solche Versammlungen leiteten,

erregte Anstoss.
e) Der Neid über den «Erfolg» herrnhutisch gesinnter Pfarrer in

Predigt und Seelsorge ist als mögliches Motiv in Einzelfällen nicht zu
unterschätzen. Es wird berichtet, dass «feindliche Pfarrer» sich
untereinander die Herrnhuterschriften «heimlich einander abborgen u.
gantze Passagen daraus stehlen, um nicht nur vor uns[eren] Freunden
das Ansehen zu haben, dass sie auch das Evangelium zu predigen
wissen, sond[ern] auch, sich beym Volck in Credit zu erhalten».73

5. Das geistliche Leben lag in manchen Gegenden regelrecht darnieder.

Die Wertschätzung des geistlichen Amtes zeigte sich besonders in der

Entlöhnung der Bündner Pfarrer, die kaum ihre Familien zu ernähren
vermochten. Die Folge war der «Bündner Pfarrerstreik» von 1790.74

Pointiert gesagt: Die Kirchgemeinde war vielerorts zu einem religiösen
Servicebetrieb mit Dumpingpreisen verkommen. Der «Kampf gegen
die Herrnhuter» war «an vielen Orten nichts anderes als ein Kampfder

Gleichgültigkeit und des trägen Konservativismus gegen lebendige
Frömmigkeit Man will in der Religion nicht beunruhigt werden,



Holger Finze-Michaelsen 262

darum wehrt man sich gegen
alle pietistischen Erweckungen»
(P. Wernle).75

V. Der Streit in der
Synode
Der eigentliche Start-

schuss für den «Herrnhuter-
streit» in der Synode fiel 1758.

Im Herbst dieses Jahres geschah

es, dass der erwähnte Pfr. Frizzoni

nach heftigen Auseinandersetzungen

von Bondo vertrieben

wurde. Man warf ihm
«Sonderlehren» vor und «dass er die
Erweckten Brüder und Schwestern»

nenne. Auch habe er
«einen der Erweckten ermahnt, mit dem blutigen Mann [= leidender
Christus] oft unter vier Augen zu reden und sein Hertz vor ihm
auszuschütten», was man im einfaltigen Bondo als Empfehlung zum
Umgang mit dem Teufel elend missverstanden hatte.76 Im ganzen
Oberengadin entstand ein beträchtlicher Aufruhr, der sich besonders gegen
das Erscheinen ausländischer Sendboten richtete. Die evangelische
Session des Bundestages musste sich der Sache annehmen, ebenso die

Synode von Flims 1759. Die Herrnhuterfreunde erklärten damals auf
der Synode zu den erhobenen Vorwürfen dreierlei — und diese drei
Punkte werden von nun an immer wieder hervorgehoben: 1. Man sei

«weder Paulisch noch Cephisch noch Apollisch [vgl. 1. Kor. 1,12]
und folglich in diesem Sinn auch nicht Zinzendorfisch». Was die
Confessio Helvetica lehre, das lehrten sie auch; was durch diese als

Irrlehre verworfen werde, verwürfen sie auch. — 2. Die Kirchenordnung
der Brüdergemeine hätten sie weder zu verteidigen noch zu verurteilen;

vielmehr bekennen sie sich in aller Form zur Verfassung «unserer
l[ieben] ref. Relfigion]»; sie verweisen jedoch auf die im Apostolicum
erwähnte sanctorum communio und die darin begründete Freiheit,
über die Grenzen der eigenen Territorialkirche hinaus mit anderen
Christen zu kommunizieren und alle Geister zu prüfen. — 3. Soweit
Privatversammlungen «in honetten Häusern», und zwar «ordentlich
und ehrbarlich» zur «Seelenerbauung gehalten» würden, könne man
«nicht anders, als sie gut heissen», da Christus selbst gesagt habe (Mt.
18,20): «Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da

bin ich mitten unter ihnen.»77

Trotz dieser Beteuerungen und soliden Begründungen setzte die

Abb. 8:
Gian Battista Friz-
zoni/Fritschun
(1729-1798),
Pfarrer in Bondo
und Celerina,
Dichter geistlicher
Lieder in romanischer

Sprache
und eine zentrale
Gestalt unter den
Bündner Herrn-
huterfreunden
(Ölgemälde).



Die Herrnhuter in Graubünden 263

orthodoxe Mehrheit durch, dass sich jeder Synodale per Handschlag
auf dreierlei zu verpflichten habe: 1. Nichts gegen die Hl. Schrift und
die Confessio Helvetica zu lehren; 2. alle Korrespondenz mit Zinzendorf

und allen Kontakt mit den Diaspora-Arbeitern zu unterlassen; 3.

die Erbauungsversammlungen einzustellen. Man kann sich vorstellen,
dass die ganze Sache so kurzerhand kaum erledigt sein konnte.

War sie auch nicht. Bereits ein Jahr später, 1760 in St. Moritz,
gerieten die herrnhutische und die orthodoxe Synodalfraktion heftig
aneinander. Überhaupt ist in diesen Jahren erstmals in der Synodalgeschichte

so etwas wie eine Fraktionsbildung festzustellen. Die Orthodoxen

wollten die Beschlüsse des Vorjahres noch verschärfen, indem
sie den ausdrücklichen Ausschluss der herrnhutisch Gesinnten aus der

Synode verlangten: Zahlreiche Schmähschriften aus aller Herren Länder

wurden aufgetischt, um den Vorwurf der Irrlehre zu bekräftigen.
Die Herrnhuterfreunde waren unsicher, ob sie ein gegen dieses Ansinnen

aufgesetzte und von 20 Synodalen unterzeichnetes Protest-Memorial

einreichen sollten oder nicht. Man wollte den Konflikt nicht
unnötig anheizen. Sie «wussten in ihrer Verlegenheit nichts besseres,
als sich an den lieben Heiland kindlich zu addressieren und durchs
Los um Rath zu fragen, welches dahin fiel, dass das Memorial präsentiert

werden soll». Immerhin besassen beide Seiten am Schluss so viel
Weisheit zu erkennen, dass man hier auf dem besten Wege war, eine

Kirchenspaltung heraufzubeschwören. Es war — wie so oft in dieser
Sache — das Verdienst der weltlichen Assessoren, die Streithähne der

Synode wieder auf den Teppich zu bringen. So beschloss die Mehrheit,

«dass hiervon nirgends und nichts mehr soll geredet und gehandlet

und das Passierte vergessen werden».78

Jakob Pernisch, Samedan — Hauptkämpfer gegen die Herrnhuter
Für etwas mehr als zehn Jahre waren damit die Gemüter —

wenigstens auf der Synode — halbwegs besänftigt, einmal abgesehen von
einzelnen, eher kleinen Auseinandersetzungen. Ein einigermassen
schiedlich-friedliches Nebeneinander beider Richtungen war gewährleistet.

Es ist jedoch der zweifelhafte Ruhm besonders eines Mannes,
der sich den Kampfgegen die Herrnhuter zur Haupt- und Lieblingsbeschäftigung

erkoren hatte (man munkelte, aus Rache, weil ein anderer
als er Dekan geworden sei) und weder mit Gift und Galle noch mit
Tinte, Druckerschwärze und eloquenten Reden sparte, um den Konflikt

anzuheizen, wo er zu erlahmen drohte — eben jener Jakob
Pernisch, Vizedekan und Pfarrer zu Samedan. Am 5. März 1773 tat er das,

was man als Pfarrer lieber nicht tun sollte: Als ein junger Spross der

ausgesprochen herrnhuterfreundlichen Familie von Planta, Peter von
Planta, verstarb, ergriff er die Gelegenheit beim Schopf, zu einem grossen

Rundumschlag gegen Zinzendorfund seine sog. «Sekte» auszuho-



Holger Finze-Michaelsen 264

len. Das dictum von der «Eiterbeule» war nur eine seiner Geschmacklosigkeiten.

Er leerte sein ganzes Füllhorn von kirchengeschichtlichem
und dogmatischem Halbwissen, von bereits tausendmal breitgetretenen

Gerüchten um Zinzendorfund die Brüder aus, um als Summa zu
konstatieren: «dass diese einen völlig anderen Heiland haben und
verehren als die Orthodoxen».79 Unter den zahlreichen Zuhörern waren
auch sieben Amtsbrüder, darunter der gelehrte Kirchenhistoriker
Petrus Dominikus Rosius à Porta. Er erklärte später namens der sieben in
einer dicken Broschüre ironisch, sie seien wahrhaft überrascht gewesen

von dem Bildungsstand Pernischs und hätten nicht anders können,

als angesichts solch Theologenmutes bei einer Abdankung «albis
dentibus ridebant» (bis aufs Weiss der Zähne zu lächeln). Ein Prü-
füngsausschuss der Synode stellte (1773) fest, das Machwerk Pernischs
habe «nicht nur die Feile, sondern die Rute» verdient.80

1774 kamen die Orthodoxen auf ihren früheren Antrag zurück,
jeder Synodale und besonders alle zur Aufnahme anstehenden Kandidaten

sollten geloben, die Zinzendorfische Lehre zu verwerfen, mit
den Sendboten keinen Umgang zu haben und auch Schriften besagter
Herkunft nicht zu lesen. Wieder waren es die weltlichen Assessoren,
die diese Scharfmacherei zu verhindern suchten. Schliesslich wurde
an die evangelische Session des Bundestages appelliert — also an die

Politiker, um in dieser Sache endlich Ruhe zu schaffen: Beide Seiten
erhofften für sich den Sieg. Es muss natürlich als ein Armutszeugnis
der Synode gelten, dass sie in solch einer elementar theologischen und
in Sachen Einheit der rätischen Kirche so wichtigen Frage völlig in
eine Sackgasse geriet, nur noch in Form von Memorials und
Gegenmemorials verhandeln konnte, um am Ende Dritten die Entscheidung
über Gut und Böse zu überlassen. Die Synode hatte sich als für diesen
zentralen theologischen Konflikt untauglich gewordene Institution
erwiesen. Die Situation war verfahren wie vielleicht niemals zuvor. Und
sie sollte noch verfahrener werden.

Die «Pazifikations-Kommission»
Was machen Politiker, die ein schwieriges Problem zu lösen

haben? Sie setzen einen Ausschuss ein. Was macht ein Ausschuss, der
ein schwieriges Problem zu lösen hat? Er hört zunächst einmal beide
Seiten an. Und wenn er beide Seiten angehört hat, produziert er ein
Papier, das möglichst niemandem allzufest auf die Füsse tritt. Das ist
kurz gesagt das, was im Winter 1775 in Chur geschah. Der Ausschuss
umfasste aus jedem der Drei Bünde zwei weltliche Vertreter. Als
theologische Kontrahenten wurden von Seiten der Herrnhuterfreunde
aufgeboten Dekan Caprez von Ilanz, Dekan Zanuck von Seewis und Pfr.

Jakob Valentin von Jenins; auf Seiten der Orthodoxen Pfr. Anosi von
Thusis, Antistes Leonhard von Davos und natürlich Pernisch. Fünf



Die Herrnhuter in Graubünden 265

fa.
JM. i4*~*fcf€t&

..ft »J fi-
flf>»*j}'m$i

yt-H.

%rTj 0PV- $* fp*t*—i

; y

¦H-

y~2 y&m

#"** (S»7?f?

%J/^Ç^&~^i

Abb. 9:
Das «Parere» sollte

Frieden stiften
im Bündner
«Herrnhuterstreit»
(Beginn des
Eintrags im Synodal-
Protokollbuch von
1775).

Sitzungen wurden für diese Disputation in Chur abgehalten, unter
zahlreichem Aufmarsch von Zuschauern. Vom Niveau der Veranstaltungen

dieser Art, wie sie in der Reformationszeit zwischen Protestanten

und Katholiken landauf, landab stattfanden, war das Ganze natürlich

weit entfernt. Überhaupt erscheint es dem Betrachter des 20.
Jahrhunderts keineswegs eine ausgemachte Sache, genau zu sagen, worum
man eigentlich stritt. Der Vorwurf an die herrnhutisch Gesinnten, sie

würden die Ketzerei, die Irrlehre Zinzendorfs verbreiten, wurde letztlich

immer nur wiederholt, jedoch kaum recht begründet. Dass
Pernisch mit seinen genüsslich ausgebreiteten Zitaten aus der
gefühlsselig-bizarren Sprachwelt Zinzendorfs immer wieder die Lacher auf
seiner Seite hatte, wurde zwar als Erfolg verbucht, brachte aber in der
Sache selbst kaum weiter. So hatten die Bündner Herrnhuterfreunde
ein relativ leichtes Spiel. Sie erklärten schlichtweg, zur Verteidigung
Zinzendorfs und der Brüder-Unität keine Veranlassung zu haben;
darüber solle man mit den Brüdern selbst verhandeln: «Wir seyen vor uns
da, haben sie was wider uns, so wollen wir uns über alle Punkte gerad
und aufrichtig erklären.»81 Das war geschickt argumentiert und nahm
der üblen Polemik von Pernisch und Konsorten den meisten Wind
aus den Segeln. Pointiert gesagt: Man liess Pernisch sich an Zinzendorf

die Zähne ausbeissen und sah in aller Ruhe zu, ohne sich im Tiefsten

getroffen zu fühlen. Aber so ganz konnte man die groben Verzerrungen

der Gegner nun doch nicht hinnehmen und reichte schriftlich
ein «Freimüthiges Bekenntnis, was wir von der Brüder-Unität halten»82

ein. Darin hiess es: «So entfernt wir sind, den Grafen Zinzendorfvon



Holger Finze-Michaelsen 266

allen Irrthümern frey zu sprechen und alle seine Ausdrücke guth zu
heissen, so entfernt sind wir auch anderseits, die Wahrheit, die er
geschrieben, zugleich mit den Irrthümern zu verdammen und seine
Ausdrücke als Äusserungen und Beweise eines bösen, gottlosen Herzens
anzusehen.»

Nun, fünf Sitzungen der Pazifikations-Kommission mussten
genug sein. Immerhin waren die Spesen und Taggelder auf über 500

Bündner Gulden angewachsen (das waren mehr als anderthalb
durchschnittliche Jahreslöhne eines Bündner Pfarrers). Am Ende stand ein

von der Kommission verfasstes «Parere», also eine Verfügung, die den

evangelischen Gemeinden als Friedensdokument zur Abstimmung
vorgelegt werden sollte. Die darin enthaltenen fünf Punkte besagten
kurz gefasst Folgendes:

1. Die letzte Entscheidung, ob Diaspora-Arbeiter am Ort geduldet

werden, obliegt jeder einzelnen Ortsobrigkeit.
2. Jeder Synodale darf die Bücher lesen, die er will, jedoch unter

Gemeindegliedern nur solche verbreiten, die «als unanstössig und
erbaulich bekannt sind».

3. Das Examen der Kandidaten ist auch in Hinblick auf die
Feststellung ihrer Rechtgläubigkeit ausreichend; zusätzliche Gelübde sind
nicht nötig.

4. Von den Prädikanten ist «der ganze Rat Gottes» vorzutragen
(Kritik an Christozentrik der Herrnhuter) und alle Anzüglichkeiten,
Verunglimpfungen und Verdächtigungen der theologischen Gegner
auf der Kanzel zu unterlassen.

5. Der Fraktionenungeist auf der Synode wird gemassregelt;
Mehrheitsentscheidungen sind zu respektieren.

Im Vorfeld der Abstimmungen brach eine wahre Lawine von
gedruckten Broschüren und Pamphleten los. Beide Seiten wandten sich

an angesehene Personen und Institutionen in der Schweiz und im
Ausland, um deren Gutachten hier als Argumente pro und contra ins
Feld führen zu können. Titel einer Druckschrift war etwa: «Klagen
eines Rhetiers an seine Bundesgenossen über die seit wenig Jahren in
seinem Vatterland aufgekommene, nunmehro aber darin stark
anwachsende Herrnhutersecte» (1775). Als Druckort ist angegeben: «Wo

Staatsklugheit und Heucheley und List / Mit Christi reiner Lehr noch
nicht verknüpfet ist.» Damit ist wohl Chur gemeint. Dort wütete der

Kampfauch am schlimmsten. Bereits Ende 1774 hatten 91 Eltern aus

Sorge um die «Erziehung und Unterweisung ihrer Kinder in der wahren

und allein seligmachenden Religion» vom Rat der Stadt verlangt,
dass alle Geistlichen und Schulherren einen Antiherrnhutereid abzulegen

hätten.84 Anfang März 1775 waren alle betroffenen Amtsträger
im Antistitium versammelt und zur Ablegung eines solchen Eides
aufgefordert worden. Der angesehene Prof. Daniel Bilger etwa verweigerte



Die Herrnhuter in Graubünden 267

ihn unter Berufung auf das Synodalgelübde, die Hl. Schrift und die
Confessio Helvetica.85 Der Katechet Bernhard Terz jedoch erklärte
feierlich, er werde «mit Ausschliessung und Verwerfung, ja
Verabscheuung aller Zinzendorfischen Irrthümer als ein orthodoxer
Theologus, es seye auf der Kanzel oder in der Schule oder bey
Examinierung der H[erren] Candidaten mit allem Ernst eifern».86 Chur
lehnte — wie nicht anders zu erwarten — das Parere als zu large ab,

musste sich jedoch der deutlichen Mehrheit der befürwortenden
Gemeinden beugen.

Aber statt Frieden zu stiften, wurde das Parere und besonders seine

Auslegung (die Herrnhuter waren ja nirgendwo beim Namen
genannt!) zum neuen Zankapfel für die Synodalversammlungen der
nächsten Jahre.

1775 in Chur: Die orthodoxe Minderheit verlässt unter Anführung

Pernischs die Synode und tagt separat in der Schneiderzunft.
Grund: Zusätzlich zum Parere wird ein Antiherrnhutereid der Synodalen

gefordert, womit man aber nicht durchkommt.
1778 in Sent: Beide Seiten halten in getrennten Lokalen ihre

Synodalversammlungen ab. Pernisch und seine Freunde beanspruchen

die Kirche für sich allein. Eine Horde von aufgestachelten Bauern

aus der Umgebung erscheint, um die Versammlung der Herrnhu-
terfreunde zu zerstreuen. Die drohenden Raufereien können nur mit
Mühe und Not verhindert werden. So kam auch die Bündner
Kirchengeschichte zu so etwas wie einer «Räubersynode»

1778 ereignete sich dann der wohl schwerste Schlag gegen die
Herrnhuter in Graubünden; es war gleichzeitig der letzte Höhepunkt
der Auseinandersetzungen. Die Evangelische Session des Bundestages,

also die politische Oberbehörde in Kirchenfragen, verliess ihre
vermittelnde und besänftigende Position, vor allem, weil einzelne
ihrer Wortführer auf die Seite der Orthodoxie-Sympathisanten
abgeschwenkt waren. Sie schlug den Gemeinden einen neuen Kandidateneid

vor, der nun die früher umstrittene ausdrückliche Nennung der
Herrnhuter einschliessen sollte. Das Gelöbnis sagte, dass man «keiner
fremden Sekte, auch nicht der herrnhutischen zugetan» sei.87 Die Mehrheit
der Gemeinden stimmte dem zu, und so war zumindest für die nächste

Zeit der Zuzug junger Theologen mit Brüder-freundlicher Gesinnung

gestoppt. Damit war ein empfindlicher Punkt getroffen, befanden

sich doch zahlreiche Jünglinge im Ausland an Herrnhuterschulen
wie Neuwied, Niesky und Barby. Für die ordinierten Pfarrer in ihren
Gemeinden änderte sich jedoch kaum etwas. Sechs Jahre dauerte dieser

Zustand, und die erhitzten Gemüter kamen wirklich zur Ruhe.



Holger Finze-Michaelsen 268

Das Ende des Streites: Ermüdung und «Allotria»
1784 ging der Vorhang dann zum letzten Akt in diesem Drama

auf, und zwar ausgerechnet auf der Synode in Bondo, also in jenem
Dorf, wo mit der Vertreibung Frizzonis die Streitigkeiten 26 Jahre
zuvor begonnen hatten. Und es war ein einziger Kandidat, der es

fertigbrachte, dem ganzen Spuk der jahrelangen Streiterei ein Ende zu
setzen. Es war Jakob Valentin, Sohn des gleichnamigen Pfarrers und
Herrnhuterfreundes; er hatte in Barby studiert und sich nun aus

Gewissensgründen schlichtweg geweigert, den antiherrnhutischen
Kandidateneid abzulegen; er trat mit einer entsprechenden Erklärung
kurzerhand vom Examen vor der Synode zurück. Der Fall kam vor die

Evangelische Session. Die fand, es sei jammerschade um den begabten
Kandidaten und man könne den betreffenden Zusatz von der «herrn-
hutischen Sekte» ja eigentlich auch getrost fortlassen, legte dies den
Gemeinden zur Abstimmung vor, deren Mehrheit es — vor allem mit
den Stimmen aus dem Prättigau — auch annahm. So war man nun
eigentlich nach all den Jahren, nach all dem bedruckten Papier, all der

vergossenen Tinte, nach all den erhitzten Diskussionen wiederum
genau dort, wo man ursprünglich einmal gewesen war: nämlich bei der

Duldung der Herrnhuter in Graubünden.
Nun kehrte endgültig Ruhe ein — freilich eine Ruhe, die nicht in

einer Einigung in der Sache begründet lag. Die Beteiligten waren sichtlich

ermüdet. Die Generation der Kämpfer aus den ersten Tagen war
auf beiden Seiten alt geworden, und die nachwachsende junge Bündner

Theologengeneration hatte mehrheitlich weder Lust noch
Einsicht in die Notwendigkeit, diesen Streit weiterzuführen. Überhaupt
kam jetzt ein ganz neuer, bislang nicht dagewesener Pfarrertyp
vermehrt in die Gemeinden. Es war der Typ des Theologen, der sich für
allerhand Dinge neben der Kanzel zu interessieren wusste, der sein
Allotria beim Pflanzenbestimmen, Höhlenerforschen, Tierebeobachten,
in der Verbesserung der Landwirtschaft und der Propagierung der Pok-

kenschutzimpfung, in der Behebung von Mängeln im Schul- und
Armenwesen suchte und mit grossem Eifer betrieb. Um das Jahr 1800

wird fast jede Gemeinde den Namen eines Pfarrers aufzuweisen
haben, der in irgendeiner Form mit solchem Allotria verbunden ist —

oder eben gerade nicht «Allotria», wie man damals vom aufklärerischen
Geist angehaucht wortreich beteuerte, sondern man wollte ja Gottes
Werke und Gottes Gaben erkennen und zum Nutzen des menschlichen

Geschlechts tatkräftig erschliessen! Wieviele auch von den
einstigen Herrnhuterzöglingen unter den jungen Bündner Prädikanten
schwenkten nun mit Begeisterung in dieses neu entstandene Lager ab,

zeigten sich zwar lebenslang freundlich gegen die Brüder, hiessen die

Diaspora-Arbeiter hochwillkommen in ihrem Pfarrhaus, liessen sie

sogar einmal sonntags predigen auf ihrer Kanzel — aber auf die vernach-



Die Herrnhuter in Graubünden 269

lässigten Erbauungsveranstaltungen angesprochen, wurden sie entweder

betreten schweigsam oder sie verwiesen — auch das gab es damals
schon! — auf die ach so vielen anderweitigen Geschäfte und
Verpflichtungen.

In der Tat leisteten zahlreiche Bündner Synodale damals auf
manchen Gebieten, Allotria-Gebieten, Pionierarbeit, die kaum zu
unterschätzen ist, und von deren Früchten wir heute, ohne es zu wissen,
noch zehren. Aber dieser Pioniergeist entfaltete sich nun eben vor
allem neben der Kanzel! Im Enthusiasmus für aufklärerische Ideale fiel
eins unter den Tisch: Die Frage nach der Erneuerung der Kirche. Und
zwar Erneuerung im reformatorischen Sinne: als Rückbesinnung auf
das Elementare des Evangeliums. Der Pietismus hat seit jeher die
undankbare Rolle gehabt, an diese Frage penetrant zu rühren, oft genug
wohl allzu penetrant. Die fortdauernde Reaktion der Spätorthodoxie
wie auch des späteren Liberalismus aber war, ihn für diese Frage allein
schon auszuschimpfen und zu massregeln. Eins ist gewiss: So einfach
wird man nicht mit ihm fertig werden. Dazu ist seine kirchliche Kraft
nicht nur zu stark; sie ist auch zu kostbar, als dass man sie auf diese

Weise verlieren dürfte. Im 18. Jahrhundert wollte man die Herrnhuter
und ihre Freunde aus unserer Kirche hinausdrängen. Ein Impuls, der
der Erneuerung der Kirche in mancher Hinsicht durchaus hätte
fruchtbar sein können, wurde wie ein Erzfeind bekämpft. Schaden

genommen hat dabei vielleicht am meisten die Kirche selbst, weil sie

ihre Kräfte vergeudet hat in Plänkeleien und verletzten Eitelkeiten,
statt sich hinzusetzen und sich zu fragen, ob sie wohl selbst etwas
versäumt haben könnte. Die Gelegenheit dazu wurde verpasst.

Kirchengeschichte hat im Rahmen der Theologie die Funktion
einer «Hilfswissenschaft»; sie ist Zuträgerin des Lehr- und Lernstoffes
für die Gegenwart. Es besteht also kein Grund, auf die Irrungen und
Wirrungen von damals in Graubünden so erhaben herabzublicken
wie Lots Frau auf Sodom und Gomorrha meinte herabblicken zu dürfen.

Wer Kirchengeschichte so betreibt, kann zur «Salzsäule» werden.
Die Frage nach der Erneuerung der Kirche stellt sich in unserer Zeit
des Umbruchs mit besonderer Dringlichkeit. Es mag dabei tröstlich
und lehrreich zugleich sein, zu wissen, dass wir in unserer Zeit nicht
die ersten sind, die diese Frage stellen und um ihre sachgemässe
Beantwortung — streiten.



Holger Finze-Michaelsen 270

Dieser Aufsatz ist die überarbeitete Fassung eines Vortrages, der am 27. Juni 1992 im Anmerkungen
Rahmen der Pastoralkonferenz der Evangelisch-rätischen Synode in der reformierten
Kirche zu Donath gehalten wurde. Eine um Abschnitt I gekürzte Fassung erschien in:
Unitas Fratrum. Zeitschrift für Geschichte und Gegenwartsfragen der Brüdergemeine 33

(1993), S. 5-34 unter gleichem Titel.
Ich danke den Mitarbeiterinnen beim Archiv der Brüder-Unität, Herrnhut (im Folgenden

abgekürzt: ABU), für die freundliche Unterstützung bei der Sichtung der dortigen
handschriftlichen Quellen.

1 ABU, R 19 C Nr. 6b; David Cranz, «Reise-Diarium und Relation von Pündten,
im Monat Junio, Julio und Augusto 1757». Der kränkliche Cranz (1723—
1777)benützte die Gelegenheit, aufseiner Reise zu einer Trinkkur im Oberengadin

einzelne ihm empfohlene Personen, Gemeinden und (inkognito) die
Synode in Filisur zu besuchen. Das «Reise-Diarium» wurde teilweise abgedruckt als

D. Cranz, Tagebuch eines Pommerschen Geistlichen auf seiner Reise durch Bünden
1757, in: Der helvetische Volksfreund, Chur 1797, S. 298—302.303-310.311f.
und Extract aus Br. Cranzens Diario von seinem Besuch in Pündten im MonatJunio,
Julio undAugust 1757, in: Herrnhut. Wochenblatt aus der Brüdergemeine, Jg. 46

(1913), S. 307f, 317f, 325f., 333f, 343f., 349-352, allerdings unter Auslassung
der hier zitierten Passage. Die vollständige Edition von Cranzens «Reise-Diarium»

durch den Vf. ist in Vorbereitung.
2 Das geistliche Gesangbuch «Musicalisches Halleluja» (ab 1728 div. Auflagen)

vom Kantor am Zürcher Grossmünster/o/Ja»w Caspar Bachofen (1695—1755) war
im 18. Jahrhundert in der Schweiz, besonders in Graubünden beliebt bei Sing-
gesellschaften und zur häuslichen Erbauung.

3 «LebenslaufChristian Davids von ihm selbst», in : Zinzendorfund die Herrnhuter Brü¬
der. Quellen zur Geschichte der Brüder-Unität von 1722—1760, hrsg. von H.-Chr.
Hahn und H. Reichet, Hamburg 1977, S. 45.

4 Vgl. a.a.O., S. 70-75.
5 Ebd., S. 75-80.
6 «Brüderlicher Verein .», a.a.O., S. 75.
7 Zit. nach A. Knapp, Geistliche Gedichte des Grafen von Zinzendorf. mit einer

Lebensskizze, Stuttgart/Tübingen 1843, S. 358.
8 Zit. nach St. Hirzel, Der Graf und die Brüder. Die Geschichte einer Gemeinschaft,

Stuttgart 1980, S. 301.
9 N.L. von Zinzendorf, Homilien über die Wundenlitanei (1747), in: ders., Haupt¬

schriften, Bd. 3, Hildesheim 1963, S. 120ff.
10 Zit. nach F. Gärtner, Karl Barth und Zinzendorf (ThEx NF 40), München 1953,

S.26.
11 N.L. von Zinzendorf, Berliner Reden (1738), in: ders., Ergänzungsbände zu den

Hauptschriften, Bd. 14, Hildesheim/Zürich/New York 1985, S. 189f.
12 Zit. nach E. Bayreuther, N.L. von Zinzendorfin Selbstzeugnissen und Bilddokumen¬

ten, Stuttgart 1975, S. 102.
13 So Zinzendorf im Lied «Wir wolln uns gerne wagen» in: Gesangbuch der Evangelisch¬

reformierten Kirchen der deutschsprachigen Schweiz, 1952, Nr. 322, Str. 3.
14 Vgl. ebd., Str. 1 und A. Knapp, a.a.O., S. 217.
15 Zit. nach St. Hirzel, a.a.O., S. 322.
16 H. Reichel, Die Anfänge der Herrnhuter Predigerkonferenz, in: Unitas Fratrum 17

(1985), S.U.
17 Schmalkaldische Artikel 15 37), in : Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen

Kirche, Berlin 1930, S. 459.
18 N.L. von Zinzendorf, Zeister Reden, a.a.O., S. 174.
19 Zit. nach W. Bettermann, Das Werden einer Kirche im 18. Jahrhundart, in: Zwi¬

schen den Zeiten, Jg. 11 (1933), S. 520.
20 Vgl. J. Zimmerli, Dekan Luzius Pol. Sein Leben und Wirken, Schiers 1923.



Die Herrnhuter in Graubünden 271

21 N.L. von Zinzendorf, Berthelsdorfer Reden (1758), in: Zinzendorf und die Herrn¬
huter Brüder, S.419f.

22 P. Wernle, Der schweizerische Pietismus im XVIII. Jahrhundert, 3 Bde., Tübingen
1923-1925.

23 J. Münz, Die Brüdergemeine in Graubünden, in: Der Kirchenfreund, Jg. 20 (1886),
S. 293-300.309-320.329-336.

24 J.A. von Sprecher, Kulturgeschichte der Drei Bünde im 18. Jahrhundert, bearbeitet
und neu hrsg. von R.Jenny, Chur 19763, S. 355-364.637f.

25 D. Cranz, «Historischer Bericht, wie die Gemeine u. dies Land miteinander be¬

kannt und was daran gewendet worden», Exkurs im «Reise-Diarium» (1757), vgl.
oben Anm. 1.

26 Ebd.
27 Ebd.
28 Vgl. P. Wernle, a.a.O., Bd. 1, S. 408. Zu D. Willi vgl. B. Hartmann, Daniel Willi

und die Anfänge des Pietismus in Graubünden, in: AusfünfJahrhunderten Schweizerischer

Kirchengeschichte (Festschrift für P. Wernle), Basel 1932, S. 178-205.
29 ABU, R 19 C No. 2 (53), Bericht von J.Ph. Dörrbaum über seinen Besuch in

Mömpelgard (Montbeliard) und verschiedenen Orten der Schweiz (1745).
30 Extract aus Br. Cranzens Diario, a.a.O. (Anm. 1), S. 351.
31 ABU, R 19 C No. 2 (70c), «Relation von der jezigen Situation der Sache des

Heyls in der teutschen und französischen Schweitz am 14ten Juni 1753».
32 D. Cranz, «Reisediarium», a.a.O. Dort heisst es über voreilige und übereifrige

Imitationsversuche brüderischer Einrichtungen durch Bündner Herrnhuter-
freunde weiter: «Ich fürchte, sie möchten einmal Lust kriegen, aus guter
Meinung [die] eine und andere schöne Einrichtung der Gemeine als nicht de

tempore oder loco zu ihrem und der Seelen Schaden zu imitiren und die Hauptsache,

das Hertz, darüber zu vergessen .»
33 Vgl. zur sog. «Sichtungszeit» Zinzendorfund die Herrnhuter Brüder, S. 162ff.
34 ABU, R19 C No. 6a (4a): «Extract aus einigen Briefen von dem l[ieben] H[errn]

Pfarrer Wille [sie!] in Chur an die Geschwister] Wallis», Briefe vom 6.5. und
4.6.1749 und vom 24.6.1751. Auf die Anrede «Fleischlein» ist er laut seinem
Briefvom 20.5.1749 durch einen nächtlichen Traum gekommen und nennt sie

einen «niedlichen Titel».
35 A.a.O. (4c): «Extract aus Bruder Wille [sie!] seinem letzten Brief vom 19. Juni

1749». «Soll ich dir mein Hertz heraus sagen, so ist mirs so und wird mir je länger
je mehr, ich soll zur Gemeine kommen. Wäre ich ledig, so wartete ich auf keinen
Rat, sondern ich thäte, wie mir im Hertzen wäre Widersteht mir aber die
Gemeine für immer, wohlan so muss und wills [ich] auch annehmen.» A.a.O. (1),
Briefvom 24.6.1751: «Ach dass ich leben könnte auch nach der Hütte [= Leib],
wo ihr lebet, und sterben, wo ihr sterbet. Und meine Gebeine zu den euren
legen; jetzt kann ich nicht anders, es ist mir so — oder unser Gott muss mirs
änderst machen.»

36 D. Cranz, «Historischer Bericht...» (vgl. oben Anm. 25).
37 ABU, R 19 C No. 6a (1), Briefvom 18.5.1745.
38 «Relation von der jezigen Situation .»(vgl. oben Anm. 31). Erwogen wurde die

Entsendung eines Gemeinarbeiters, «um in der Stille einen Aufenthalt von etwa
1/2 oder 1 Jahr in dem Lande zu machen. Wäre dieser Br[uder] von Profession
ein Schneider, so hätte er alle Freyheit, in denen guten Häusern auf dem Lande,
welche mit uns bekannt sind, zu arbeiten und kriegte dadurch eine erwünschte
Gelegenheit, sich in der Stille u. ohne Aufsehen und Gefahr der Seelen anzunehmen,

bis uns der Heyland künfftig mehr Bahn und Freyheit verschaffte. Es musste

aber ein robuster Bruder seyn, der die fatiguen [= Strapazen] ertragen könnte.»
39 ABU, R 19 C 11 (1), Protokoll der Gemeinarbeiter-Konferenz in Montmirail

Sept. 1763: «Es ist schon vor einigen Jahren darauf gedacht worden, im Lande
ein Guth zu kauffen, z.E. Haltenstein, das mit einigen Freyheiten versehen wäre,
um da mit der Zeit ein Hauss Gottes zu formiren, in der Idee wie Montmirail.»



Holger Finze-Michaelsen 272

Vgl. «Relation von der jezigen Situation ...»
Vgl. ABU, R 19 C 19a (56), Bericht Klawe Okt.-Dez. 1778.

ABU, R 19 C No. 6a (4c), «Extract aus Bruder Wille seinem letzten Brief vom
19. Juni 1749».

ABU, R 19 C No. 2a IV (120), Brief Sieweckes während seines Aufenthaltes in
Chur vom 28.4.1768 an Johannes von Watteville in Zeist/Holland.
Vgl. deren sog. «Dienerblatt» (tabellarischer Lebenslauf) im ABU und das

Diarium 1777/78, R 19 C 19a (53a und 56).
ABU, R 19 C No. 20b, Bericht von Bruder Hayder 1866.

Vgl. Fr. Geller, Hans Heinrich Schulthess (1665—1739) —Aufnahme und Pflege der

Mission der Brüdergemeine in Zürich, Herrnhut 1906, S. 18f, wo die Route zitiert
wird aus einem Bericht von Anton Stähli mit dem Titel «Vom Zürcher Plan»,

ABU, R 19c 10 (4).

Vgl. H. Finze-Michaelsen, Johannes Janett (1729—1803) — ein Bündner Prädikant
zieht an die Wolga, in: BM 1992, S. 115-130.
Vgl. ders., Drei Bündner Pfarrer an der Wolga, in: Bündner Kalender 1992, S. 86—

92, über von Moos S. 89f.

Vgl. ders., Von Graubünden an die Wolga. Pfarrer Johannes Baptista Cattaneo

(1745-1831) und seine Zeit, Chur 1992.

Vgl. J. Loretz, Selbstbiographie, in: Der Brüder-Bote, Jg. 36 (1897), S. 241-253; Jg.
37 (1898), S. 10-24.41-46.67-72.90-96.
Vgl. ABU, «Dienerblatt».
Vgl. ABU, «Dienerblatt».
Vgl. ABU, «Bericht von Sarepta vom Mai bis Ende August 1781», in: Beilagen
[zu den Gemein-Nachrichten] 1782, No. I-IV, S. 970ff.
ABU, «Catalog von Neuwied 1773». Vgl. P. Lorenz, Johann Baptist von Albertini,
Diss., Chur 1894.

Vgl. G.-P. Ganzoni, Monographia da Schlarignia, Samedan 1982 (rom. Ausgabe)
und 1990 (dt. Ausgabe), S. 179ff.

II Coral, Ediziun revaisa e cumplettada, fatta per incumbenza dal Colloqui d'En-
giadina bassa/Val Müstair, Samedan 1977, Nr. 45. 70. 72. 101. 106. 111. 115.

116. 122. 139. 153. 156. 157. 160. 163. 168. 170. 171. 185.

D. Cranz, «Reise-Diarium .»

Vgl. H. Finze-Michaelsen, Die Herrnhuter im Prättigau vor 200Jahren, Publikation
vorgesehen in: Bündner Kalender 1994.
P. Wernle, Bd. 1, S. 438.

Vgl. ABU, R 19 C 19a (54), Bericht der Geschwister Klawe April-Juli 1778 über
den Vorfall vom 9.6.

ABU, R 19 C No. 6a (10b): J.B. Frizzoni, «Apologia oder Vertheidigung wider
die in nebenstehendem Memorial gemachte Imputation». Das Memorial der

Kläger wurde am 16.8. der Landsgemeinde Unterporta/Bergell vorgelegt.
Vgl.J. Münz, S. 331.

Vgl. seinen handschriftl. Lebenslauf im Archiv der Brüdersozietät Basel.

Vgl. ABU, 19c 19b (26), Bericht H.G. Dietrichs Sept.-Nov. 1787; dort schreibt
Dietrichs weiter: «Ich für mein Teil konnte ganz beruhiget über diese Anschuldigung

sein, weil mich vielmehr das Gegentheil betroffen, dass ich [nämlich] gar
nichts zu meiner Reise erhalte.»

Vgl. ABU, R 19c 19a (10); Diarium Siewicke Juni 1767-März 1769.

Vgl. Epistola adJacobum Pernisium, o.O. 1775, S. 5: «ulcus».

J. Leonhard, Öffentlich gehaltene Rede wegen denen sogenannten Herrnhutischge-
sinnten Geistlichen, o.O. 1775, S. 7.13f.
A. Biglionti, Rechtfertigung o.O. 1778, S. 5.7.12.15f.; Anhang S. 7.

P. Wernle, Bd. 3, S. 63f.
K. Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, Zollikon/Zürich 1947,
S. 113.



Die Herrnhuter in Graubünden 273

81

82

83

Zit. nach ABU, R18A No. 23 (41); [J. Valentin,] «Historische Nachricht von
denen zwischen denen geistlichen Herren in Bündten entstandenen Streitigkeiten.»

ABU, R20c 21c (194), Konzept Zinzendorfs für einen Brief an Daniel Willi vom
30.10.1747.
D. Cranz, «Reise-Diarium».
Vgl. H. Finze-Michaelsen, «Alle wie nur Ein Mannt» — Der Bündner «Pfarrerstreik»

von 1790, in: BM 1990, S. 434-453.
P. Wernle, Bd. 2, S. 555f.
ABU, R 19C No. 6a (10a): «Kurtze Relation der seith etwas Zeith von den Feinden

des Evangelii in Pündten verursachten Ohnruhen und Verfolgungen».
Zit. nach dem brieflichen Bericht von Martin Loretz, Chur, vom 30.6.1759 an
seinen BruderJohannes.
ABU, R19C No. 6a (12b), brieflicher Bericht von [Johannes ?] Loretz, Neuwied,
vom 16.10.1760 an Bruder Beyer in Zeist/Holland.
Vgl. Epistola adJacobum Pernisium, S. 5.

P. Wernle, Bd. 3, S. 67.
«Historische Nachricht...» (vgl. oben Anm. 71).
ABU, R 18a No. 22 (36-38).
Abgedruckt z.B. bei). Münz, S. 319f.
StadtA Chur, RA 1774 67: «. auff dass die Familien und Jugend unserer Statt
nicht verführt und verderbt werden möge — zu diesem Ende und da sonderheitlich

die Zeit zur gewöhnlichen Unterweisung zum heyligen Abendmahl herannaht,

sambtlichen Geistlichen und Schulherren unserer Statt vor sich kommen
zu lassen und sie durch einen Eyd zu verbinden, dass sie die allein seelig
machende, auff den Grund der Heyligen Schrifft gegründete Evangelische
Reformierte Religion lehren und die Jugend darauff unterweisen wollen.»
Vgl. sein Schreiben StadtA Chur, RA, vom 4.3.1775 an den Stadtrat Chur.
StadtA Chur, RA, Briefvom 6.3.1775 an den Stadtrat Chur.
Zit. nach P. Wernle, Bd. 3, S. 75.

Holger Finze-Michaelsen, Pfarrer, 7220 Schiers GR Adresse des Autors

Abb. 1—7 Unitäts-Archiv Herrnhut (Deutschland)
Abb. 8 G. C. Frizzoni, Celerina
Abb. 9 H. Finze-Michaelsen

Bildnachweis


	Die Herrnhuter in Graubünden : Streit um die kirchliche Erneuerung im 18. Jahrhundert

