
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1993)

Heft: 1

Artikel: Der Mythos von der Entdeckung der Pfäferser Therme : Aegidius
Tschudi und Simon Lemnius

Autor: Caduff, Gian Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398592

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


30

Gian Andrea Caduff

Der Mythos von der Entdeckung
der Pfäferser Therme: Aegidius
Tschudi und Simon Lemnius

Im ersten Obergeschoss des in alter barocker Pracht
wiedererstandenen vorderen Gebäudes von Bad Pfäfers ist das geschäftige Treiben

der Kaufleute, die den Badegästen hier einst ihre Waren feilboten,
der Beschaulichkeit historischer Reflexion gewichen.1 In einer langen
Reihe chronologisch angeordneter Schaukästen wird die Geschichte
des Bades teils illustriert, teils dokumentiert, und gleich die erste Vitrine

zeigt dem Museumsbesucher anhand einer Sammlung von Texten,
wie sich frühere Generationen die Entdeckung der Quelle vorgestellt -
oder besser: zurechtgelegt - haben. Da es für das Denken des
Menschen charakteristisch ist, alles, was ihm wichtig erscheint, auf einen

genau definierten Anfang zurückzuführen, weshalb die Gruppe der

sog. aitiologischen oder Ursprungssagen zu den grössten gehört, musste

eine derart heilkräftige Quelle offenbar zwangsläufig zum Rristalli-
sationspunkt einer üppigen, frei wuchernden Sagen- und Legendenbildung

werden.2
So einleuchtend eine solche Erklärung auf den ersten Blick auch

sein mag, über die Ergebnisse, die neuere, strukturalistische Ansätze
weiterführende Betrachtungsweisen insbesondere bei demjenigen Teil
des volkstümlichen Erzählgutes erbracht haben, dessen Inhalte sich
mit dem Numinosen beschäftigen, d.h. die Realität der sinnlich
wahrnehmbaren Welt Transzendierendes erzählen, und die damit
einhergehende grössere Vorsicht in der Zuweisung einzelner Erzählungen zu
bestimmten Kategorien setzt sie sich leichtfertig hinweg. Geschichten
wie die von der Entdeckung der Pfäferser Quelle als «Sagen» oder
«Legenden» zu bezeichnen entspricht nämlich dem Sprachgebrauch einer
Zeit, als die Scheidung der Volksliteratur in die Gattungen Märchen,
Legende, Sage und Mythos allein auf Grund inhaltlicher Merkmale

vorgenommen wurde und ein Mythos zwingend mit heidnischen Göttern

verbunden sein musste.3 Nach heutigem Erkenntnisstand hingegen

ist für die Klassifizierung einer Erzählung ihre Struktur und
gesellschaftliche Funktion ein viel wesentlicheres und entscheidenderes
Kriterium. Folgerichtig gilt neu als «Mythos» eine Erzählung, die zum



Gian Andrea Caduff 31

einen eine charakteristische, bestimmten Gesetzmässigkeiten
gehorchende Struktur aufweist, zum andern insofern von gesellschaftlicher
Relevanz ist, als sie dem Menschen gerade durch den Einbezug auch
des Numinosen ein Koordinatensystem zur Einordnung von
Erfahrungen und damit zur Verarbeitung der Wirklichkeit an die Hand
gibt.4 Das bedeutet, dass die Anwendung der Termini «Sage» und
«Legende» auf die Pfäferser Traditionen keinen Anspruch auf Verbindlichkeit

erheben darf, dass diese sich nach genauerer Untersuchung
prinzipiell auch als das, was aus heutiger Sicht als «Mythos» bezeichnet

wird, entpuppen können, zumindest als Erzählungen, denen der

Mythos und die ihm eigentümliche Denkweise ihren Stempel
aufgedrückt haben.

Der verkannte Humanist
Mit der Frühgeschichte von Bad Pfäfers hat sich in neuerer Zeit

am gründlichsten Werner Vogler beschäftigt und darüber mehrere
kenntnisreiche Aufsätze veröffentlicht. Wer sich indessen durch sie

genauer über die im Museum präsentierten Texte belehren lassen

möchte, stellt überrascht fest, dass auch diejenige seiner Arbeiten, die
sich im Anschluss an Perret am eingehendsten mit den verschiedenen
Überlieferungen von der Auffindung der Therme beschäftigt, zwar
ausführlich den von Aegidius Tschudi ausgehenden Traditionszweig
behandelt, die beim Münstertaler Humanisten Simon Lemnius
verzeichnete Version jedoch nicht einmal erwähnt.5 Dabei ist Lemnius
offensichtlich etwas voreilig aus dem Kreis der berücksichtigten
Testimonien ausgeschlossen worden, denn Vogler kann so für die von
Tschudi abweichende spätere Tradition, dass jemand aus dem
Münstertaler Geschlecht der Hohenbalken die Quelle entdeckt habe, nur
einen Gelehrten des 17. Jahrhunderts namhaft machen, obwohl Lemnius

einen Angehörigen dieses Geschlechts als Entdecker der Quelle
bereits 65 Jahre früher erwähnt.6 Wenn man Lemnius in dieser Frage
wohl gar nicht erst konsultiert hat, ist das vermutlich einem Vorurteil
zuzuschreiben. Dem modernen Historiker müssen Lemnius' Verse so
sehr mit griechischer Mythologie verbrämt erschienen sein, dass er sie

a priori als bar jeglichen selbständigen historischen Wertes einstufte.
«Während Tschudi noch zurückhaltend und nüchtern bleibt, beginnen

sich die Quellauffindungslegenden in der humanistischen und
barocken Literatur auszuweiten und ins Kraut zu schiessen.»7 Ist hier
Lemnius etwa mit gemeint?

Generell bleibt zunächst einmal festzuhalten: Mögen Lemnius'
Verse mit ihren gelehrten Entlehnungen aus dem griechischen
Mythos auf den modernen Leser auch gekünstelt wirken, am Faktum
einer bei ihm erstmals belegten Nachricht ändert sich dadurch nichts,



Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 32

und Lemnius als ihr Vermittler hätte mithin nicht verschwiegen
werden dürfen. Lemnius' Name hätte um so weniger übergangen werden

dürfen, als die Zuschreibung der Entdeckung der Therme an
einen Hohenbalken möglicherweise überhaupt erst auf Lemnius
zurückgeht, auf eine Hommage nach Humanistenart, die Lemnius
seinem Zeitgenossen Gregor Carl von Hohenbalken zueignete. Imjahre
1545 war dieser Stadtvogt von Chur geworden, unterstützte wie sein

Zeitgenosse Lemnius die französische Sache, und als Münstertaler war
er vielleicht sogar mit ihm verwandt, wie Bonorand aufgezeigt hat.8

Perrets Versuch, die Hohenbalken in einen historisch relevanten

Bezug mit dem Gebiet von Pfäfers zu bringen und dadurch ihre
Verknüpfung mit der Auffindung der Quelle zu begründen, war deshalb
wohl schon von den Voraussetzungen her zum Scheitern verurteilt.9

Dass man bei Lemnius zum vornherein keinen diskussionswürdigen

Beleg erwartete, ist symptomatisch für die moderne Abneigung
gegenüber dem Mythischen, insbesondere für den dahinter stehenden
naiven Glauben, in der Geschichte den Mythos sauber gegen die
wissenschaftlich fundierte Lehrmeinung abgrenzen zu können. Ein
Anspruch auf Wahrheit ist allerdings methodisch schlichtweg unstatthaft.

Wer weiss denn schon mit absoluter Sicherheit, ob das, was uns
heute als wissenschaftliches Ergebnis gilt, von späteren Generationen
nicht als Mythos im Sinne einer Illusion denunziert wird!10 Wie sich

zeigen wird, entbehrt Tschudis Bevorzugung gegenüber Lemnius nur
schon deshalb jeglicher Berechtigung, weil auch er - nicht anders als

Lemnius - letztlich von einem Mythos ausgeht. Wird Lemnius' Tradition

beiseite gelassen, begibt man sich darüber hinaus der höchst
interessanten Perspektive eines Vergleichs einer sich offen zu mythischen

Denkmustern bekennenden Darstellungsweise mit derjenigen
Tschudis, die, obwohl sie bereits jene Charakteristika aufweist, die der

sogenannten wissenschaftlichen zugeordnet werden, es im Grunde
überhaupt noch nicht ist! Der Vergleich ist nicht allein deswegen
reizvoll, weil es sich beim Mythos - wie wir seit Lévi-Strauss wissen - um
eine zum rationalen Denken alternative Wahrnehmung der Wirklichkeit

handelt, die sich zur wissenschaftlichen komplementär verhält,11
sondern er liefert ausserdem insofern einen Beitrag zur Mentalitätsgeschichte,

als er die Mentalität zweier damaliger Persönlichkeiten in
bezug auf geschichtliches Denken greifbar macht. Die verschiedenartige
Beantwortung der Frage, wie denn eine Entdeckung eigentlich zustande

kommt - im griechischen Bereich ist sie Ausgangspunkt für eine

ganze Gruppe gleichartiger Erzählungen12 -, widerspiegelt zwei
gegensätzliche Mentalitäten, die nicht einfach als rückständig beziehungsweise

fortschrittlich abgestempelt werden dürfen, sondern denen bei
der Beantwortung jener Frage jeweils andere Aspekte wichtig erschei-



Gian Andrea Caduff 33

Da nur über die Deskription der Produkte zur Charakterisierung
des jeweiligen Denkens fortgeschritten werden kann, folge zunächst
der Text aus Lemnius' 1551 in Basel publizierter dritter Ekloge (V. 75-
112), und zwar in der metrischen Übersetzung von Sieveking:13

75 Als unter Tränen wir, ach, uns getrennt von der Heimat
Grenzen, da führte das Los uns zuerst durch die Nachbargefilde,
welche die Welle benetzt, die vom warmen Gewässer herabströmt,
da, wo den schwefligen Quell die Klippen von Pfäfers umschliessen.
Dieser erbraust mit Macht im untersten Grunde der Felsschlucht.

80 Schaust du auf ihn hinab von der höchsten Kante des Berges,

glaubst du fürwahr, du sähest den Tartarus drunten, den schwarzen,
und auf des Erebus Bühne, vermeinst du, schwirrten die Menschen
rabengleich um die Fluten - so hoch erhebt sich die Felswand
über den tiefsten Sturz. Oft kamen weither durch die Lande

85 siegreiche Helden, den Leib in den warmen Bädern zu spülen;
aber sobald sie dann hier den erschrecklichen Abgrund erblickten,
kehrten sie ungewaschen sich um und verliessen die Klippen,
schworen sich, nie in solche Gewässer zu steigen, und zogen
unverrichteter Dinge zurück in die heimischen Burgen.

90 Doch in den harten Fels hat nunmehr Stufen geschlagen
jüngst der vortreffliche Fürst, der das heilige Zepter von Pfäfers

führt, und nichts Schauriges haftet dem Abstieg mehr an zu des Bades

Schluchten, das ganz von selbst am ergrauten Schwefel und Mennig
dort sich erhitzt, wo sein Nass durch die feurigen Stoffe hindurchrinnt.

95 Gleich an der Quelle empfängt es die Glut des entzündeten Schwefels,
und ihm folgt, wo's entflieht, im glühenden Erdpech die Flamme.
Also erwärmt sich die gütige Welle und bringt mit dem Wasser
Hilfe für mancherlei Krankheit und heilt des verzehrenden Fiebers
Schwäche mit ihren Säften und Fäulnis auch in den Gliedern.

100 Hier haben Nymphen einst, so erzählt man, Diana gebadet,
hat Hippolyt auf der Spur seiner Rüden die Quelle gefunden.
Als in den Fluren er nämlich nach Hirschen jagt und gehörnten
Gemsen hoch im Gebirg, bemerkt er, wie öfters die Hunde
triefend dem Innern der Höhlen entkriechen und tropfende Nässe

105 abzuschütteln sich mühn. Da steigt in die nämlichen Schlünde
jener verwundert hinab. Sein Ohr vernimmt dort des Wassers
liebliches Murmeln, und bald entdeckt er im Felsschacht das heisse

Wellengesprudel. - Es stammte aber aus altem Geschlechte

er, Hippolyt, den hier Dianas Liebe beglückte,14
110 Hohenbalken genannt, und ihn zeugte ein Nachfahre Karls einst,

dessen erhabenes Bild dieses Haus mit strahlendem Ruhme
heut noch in Rätien verklärt.

In diesem Abschnitt erzählt Lemnius in der Maske des Hirten
Cirrheus, wie er 1550 nach Basel (V. 241) floh, nachdem im Sommer
jenes Jahres in Chur die Pest ausgebrochen war.15 Von daher ist auch
der Titel der Ekloge zu verstehen: Hodoeporicon bedeutet
«Reisebeschreibung» und steht in einer Tradition, die mit dem altrömischen
Dichter Lucilius beginnt und über Horazens Iter Brundisinum bis zum
Anfang des fünften Jahrhunderts weiterverfolgt werden kann.16 Von
besonderem Interesse ist im vorliegenden Zusammenhang deren letzter

Vertreter, Rutilius Claudius Namatianus, weil sich in seiner Schil-



Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 34

derung einer Reise von Rom nach Gallien die erste ausführlichere
Beschreibung einer Örtlichkeit nämlich ebenfalls mit Thermen befasst,
den Thermen von Civitavecchia.17 Da die erste gedruckte Ausgabe
dieses Werks allerdings erst 30 Jahre vor Lemnius' Tod erschienen ist
und eine Handschrift nicht vor 1493 bekannt war, muss Lemnius den
Text nicht unbedingt gekannt haben.18 Immerhin zeigen aber beide

Thermenbeschreibungen einen auffallend ähnlichen Aufbau, worauf
weiter unten näher einzugehen ist.

Mythos als Historie
Der älteste Bericht von der Entdeckung der Pfäferser Therme

stammt von Aegidius Tschudi, dessen Werk De prisca et vera Alpina
Rhaetia bereits seit 1538 - also 13 Jahre vor dem Erscheinen von Lemnius'

Eklogen - gedruckt vorlag. Er schreibt darin folgendes:19

Im weiteren wurden innert dreihundert Jahren die Pfäferser Thermen aufgefunden

durch einen gewissen Jäger, der nach seiner Familie Vogler genannt war. Als
dieser die Jungen von Waldrappen verfolgte, kam er in eine unwegsame Einöde;
und wie er in die tiefe Bergschlucht hinunterstieg, fand er die warmen Wasser.
Die Aufsicht über jene Thermen hat aber der Abt von Pfäfers.

Die Jahresangabe gibt Tschudis Notiz den Anschein eines

vertrauenswürdigen historischen Quellenbeleges, der die Entdeckung
von Bad Pfäfers in die Jahre um 1238 legt. Dass er das nicht ist, beweist

nur schon die Existenz eines zweiten Datums. Augustin Stöcklin
kennt 1630 mit Caspar Bruschius nämlich nicht nur einen weiteren
Vertreter der Datierung auf die Jahre um 1240, sondern erwähnt auch
einen Mönch aus Einsiedeln, der für das Jahr 1038 eintritt.20 Auf die
fehlende Authentizität von Tschudis Datum macht Vogler zwar zu
Recht aufmerksam, begnügt sich aber in bezug auf seine Herkunft mit
dem vagen Hinweis: «Es ist wohl kaum anzunehmen, dass die Nachricht

vom doch sehr sorgfältig recherchierenden Tschudi aus heiterem
Himmel in die Welt gesetzt wurde.»21 Indessen könnte ein noch so

sorgfältig recherchierender Tschudi auf keine andere Quelle als

volkstümliche Überlieferungen gestossen sein, und zwar auf solche, die
weniger die korrekte Erinnerung an ein historisches Ereignis bewahrten,
als es vielmehr mit den Mitteln des mythischen Denkens verarbeitet
hatten. Diese Möglichkeit wurde von Vogler anscheinend überhaupt
nicht in Betracht gezogen, obwohl eine solche Betrachtungsweise
neue Perspektiven eröffnet. Zunächst liesse sich auf diese Weise die
Existenz zweier Daten am plausibelsten erklären. Denn da eine
Volksüberlieferung äusserst selten in nur einer einzigen Fassung vorliegt, gerät

sie zwangsläufig in einen Widerspruch mit der menschlichen
Tendenz, alles zu systematisieren und aufeinander abzustimmen. In be-



Gian Andrea Caduff - 35

zug auf die Pfäferser Thermalquelle hat dieses Problem wohl schon
Felix Hemmerli, dessen um 1450 entstandener Bericht über Pfäfers
leider nichts Genaueres zur Entdeckung der Quelle überliefert, und
dann auch Stöcklin mit der Annahme zweier Entdeckungen zu lösen
versucht; die Quelle wäre demzufolge nach ihrer Auffindung wieder
für zweihundert Jahre in Vergessenheit geraten.22 Aber auch das

Nebeneinander verschiedener Namen für den Entdecker der Therme
erklärt sich leicht, wenn man von der Annahme ausgeht, dass alle
Traditionen nur Variationen eines bestimmten Erzählungstypus sind. Der
Name stellt dann nämlich nichts anderes als eine Variable dar, die völlig

frei, ohne jedwelche Rücksichten auf historische Zusammenhänge
in eine bestimmte, vorgegebene Erzählstruktur eingefügt wird.

Eine genauere Untersuchung der bei Tschudi die Erzählung
konstituierenden Motive - nach neuerer Terminologie «Motiveme»

genannt - wird deshalb nicht unerwartet zum Ergebnis führen, dass

sein Text grundsätzlich nichts anderes als eine Variante zu Lemnius'
Darstellung enthält.23 Tschudi unterscheidet sich somit prinzipiell in
nichts von Lemnius, auch wenn sein Bericht vordergründig viel
wissenschaftlicher und weniger mythisch daherkommt. Unter den Texten,

die zur Prüfung dieser Frage herangezogen werden können,
nimmt die in Alois Sentis Sammlung aufgenommene Volkstradition
natürlich eine Sonderstellung ein und soll deshalb im Wortlaut angeführt

werden:24

Das sind Vilteser gsii, wo d Pfäfeser Quell gfundä hind. Ae Thueli und ä Vils.
Diä sind uf drjagd gsii. Dinn häts det im Toubel ufätimpft. Si sind ahi gchlätte-
ret und hind das häiss Wasser entteggt. Nouerä Urkundä, wo na im Baad Pfäfers

isch, chünnten diä Thueli und Vils all Summer drei Wuchä gratis baadä det hin-
dä. Das hat my Vater gsäit.

Bereits ein oberflächlicher Vergleich von Tschudi, Lemnius und
Senti ergibt, dass für den ersten Entdecker - die Wiederentdecker bleiben

anonym — offenbar eine ganze Reihe von Namen im Umlaufwar,
die noch um Faber und Schmied vermehrt werden mussten, wenn
man Augustin Stöcklins Zusammenstellungen heranzieht.25 Diesen

Abweichungen im Detail steht jedoch eine Übereinstimmung in der
Struktur des Aufbaus gegenüber. Den Inhalt aller Varianten bildet
nämlich die Abfolge der zwei Motiveme: «Auf-die-Jagd-gehen» -
«Quelle-finden». Lässt man die bei Senti verzeichnete Volkssage
beiseite, kommt noch ein drittes gemeinsames Motivem hinzu, so dass

sich folgende Handlungskette ergibt: «Auf-die-Jagd-gehen» - «Vom-
Tier-geführt-werden» - «Quelle-finden». Das zweite Motivem wird
dabei durch die beiden austauschbaren Motive, auch Allomotive
genannt, «Führung durch das Beutetier» (Tschudi) und «Führung durch
die Jagdhunde» (Lemnius) aktualisiert.



Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 36

Da Motivemketten, die für Mythen typisch sind, in der Regel
nicht nur in einer einzigen Erzählung vorkommen, musste die eben

genannte auch in andern volkstümlichen Traditionen anzutreffen
sein. Sollten diese zudem nur hinsichtlich ihres strukturellen Aufbaus,
nicht aber in bezug auf den Inhalt der Pfäferser Überlieferung
Vergleichbares enthalten, wären sie nur umso beweiskräftiger.

Wie es nach all dem Gesagten zu erwarten ist, verbinden die
genannten Motiveme - in bezug auf das zweite ausgerechnet das beim
«Wissenschaftler» Tschudi überlieferte Allomotiv! - die Pfäferser
Tradition denn auch mit Erzählungen, deren Berücksichtigung sich in
diesem Zusammenhang vorerst ganz und gar nicht aufzudrängen
scheint. Die Rede ist von dem bei den Waisern des Wallis und der

angrenzenden Kolonien in Italien verbreiteten Sagenkomplex, der vom
sogenannten «Verlorenen Tälli» oder auch «Krämerlital» erzählt.
Angeführt sei hier die Fassung aus dem Turtmanntal.26 Die betreffende
Sage weiss von einem Jäger, der einer Gemse in immer wildere Regionen

nachsteigt und so ein ausserhalb der menschlichen Realität liegendes

Tal von paradiesischer Fruchtbarkeit und unermesslichem
Tierreichtum entdeckt - bemerkenswerterweise in einem dem Jäger offenbar

unzugänglichen Abgrund! Die Parallelen lassen sich noch vermehren,

wenn man bedenkt, dass das Motivem «Führung durch das Tier»
ja nicht nur in Jagderzählungen seinen Platz hat. Die oben gegebenen
Umschreibungen für das erste und dritte Motivem könnten nämlich
noch weiter verallgemeinert werden. So steht «Jagd» als Chiffre für die
ausserhalb des von einer menschlichen Gemeinschaft domestizierten
Bereichs liegende Wildnis und «Quelle» für etwas bislang Unbekanntes.

Denn bereits im Altertum erzählte man sich von Tieren, die den
Menschen an einen von ihm zunächst nicht vorgesehenen Ort führen,

um ihn dort meistens eine Stadt gründen zu lassen. Insofern
entspricht die Überlieferung von der Gründung des Klosters Pfäfers noch
viel genauer einem bereits antiken Erzähltypus, denn Vögel als
Wegweiser - auch ohne blutigen Holzspan im Schnabel - sind seit Hero-
dots Bericht über die Gründung des ägyptischen Ammonorakels und
desjenigen im griechischen Dodona direkt notorisch.27 Auch in dieser

Beziehung muss wieder auf Rutilius Claudius Namatianus verwiesen
werden. Nach dessen Text, der, wie oben ausgeführt wurde, Lemnius
möglicherweise dazu angeregt hat, die Pfäferser Tradition in einem
Stück Humanistenliteratur zu verarbeiten, sollen die Thermen von
Civitavecchia ebenfalls von einem Tier entdeckt worden sein: Ein
Stier - eventuell sogar ein Gott in der Gestalt eines Stieres - habe mit
seinen Hufen den Boden aufgewühlt und dadurch die Quelle freigelegt.28

Diesen Überlegungen scheinen zwei Gegenargumente zu
widersprechen: Ist nicht gerade der Jäger derjenige, bei dem es geradezu als



Gian Andrea Caduff 37

Selbstverständlichkeit akzeptiert wird, wenn er auf seinen Streifzügen
den gewohnten Lebensraum verlässt und dabei Neues entdeckt?
Handelt es sich hier nicht einfach um eine im Alltag durchaus mögliche

Begebenheit, und wenn es Sagen wie die vom «Verlorenen Tälli»
gibt, die den Jäger dem Numinosen begegnen lassen, ist das dann
nicht eine sekundäre Mystifizierung der Tat eines kühnen Einzelgängers

aus der Zeit vor der Aufklärung? Eine realistische Entdeckungsgeschichte

sähe allerdings wohl anders aus und würde nicht an das

Verhalten eines Tieres, sondern an das Auswerten von Naturbeobachtungen

anknüpfen. Eine Quelle, die mit einer erheblichen Schüttung
und einer Temperatur von knapp 37° ins Freie tritt, muss im Winter
gewiss nur schon durch ihre Dampfentwicklung, im Frühling eventuell

durch ein abnormes Tauverhalten des über der Schlucht liegenden

Schnees auf sich aufmerksam gemacht haben, zumal gerade dort
die Taminaschlucht besonders eng ist und die ganz in der Nähe der

Quelle hinüberführende Naturbrücke sicher schon in früheren Zeiten
begangen wurde.29 Dementsprechend legt bereits Stöcklin dar, indem
er darin einem Einsiedler Mönch folgt, dass der Jäger aufsteigende
Dämpfe bemerkt habe, als er in die Felswände der Taminaschlucht
gestiegen sei, um junge Raben einzufangen; ob er den Ort des Einstiegs
selber gewählt hat, wird nicht mitgeteilt, ist auch belanglos im
Vergleich mit Tschudi, der über den Dampf nicht einmal ein einziges
Wort verliert und nur die Rolle des Tiers für erwähnenswert hält:

«... der was jungen waldrappen in das ruch unwandelbar tobel nach-
gestigen.»30 Überraschenderweise gehört auch die von Senti verzeichnete

Volkssage zu den Überlieferungen, die die Entdeckung der Quelle

auf rationalem Wege zu erklären versuchen; die literarischen Texte,
die als einzige Erzählungen von der Art mythischer Aitiologien bieten
und damit offensichtlich älteres Erzählgut bewahrt haben, gehen
einen andern Weg und setzen an die Stelle eines wissbegierigen
Menschen, der einem Naturphänomen auf den Grund gehen wollte, den

von Tieren ins Unbekannte geleiteten Jäger.
Die von den rationalisierenden Traditionen stillschweigend

vorausgesetzte Neugier erwähnt Lemnius zwar mit miratus («weil er sich

wunderte») in Vers 105 explizit. Was den Erkenntnisdrang des Jägers

namens Hippolytus auslöst, ist aber der Zustand seiner Hunde, die vor
Nässe triefend zu ihrem Meister zurückkehren, obwohl in Grotten
herumstreunende Hunde eigentlich nichts Besonderes darstellen.
Dass aber gerade dies zur Auffindung der Quelle führt, zeigt nur umso
deutlicher, dass die Überlieferung die Entdeckung der Therme nicht
vom Menschen, sondern vom Tier ausgehen lassen will. Man musste
die Darstellungen von Tschudi und Lemnius sogar dann als mythisch
werten, wenn sich die Entdeckung tatsächlich so zugetragen haben
sollte. Diese Behauptung ist nur scheinbar paradox. Wären ihre Be-



Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 38

^7 ss
^\ \*«

Abb. 1:

Der Waldrapp hat
ein schwarz
glänzendes Federkleid
und steht dem
Ibis nahe. Bis zum
16./17. Jh.
erstreckte sich sein
Brutgebiet über
Nordwestafrika
und den Vorderen
Orient hinaus bis
Mitteleuropa.
Abbildung aus dem
»Vogelbuch» von
Konrad Gessner,
1557.

richte nämlich im heutigen Sinn realistisch gemeint, wäre der in der

Schlussphase des Entdeckungsaktes unabdingbare Einsatz menschlicher

Intelligenz nicht unterschlagen worden. Das Tier kann im
günstigsten Fall zwar den Menschen bis zur Quelle führen; dass es sich
aber um eine Thermalquelle handelt, muss er selber merken. Eine
Mentalität, die letzteres für bedeutungslos hält, denkt bei der Interpretation

der sie umgebenden Wirklichkeit in mythischen Mustern. Mithin

ist die eingangs aufgestellte Behauptung verifiziert worden: Der
Mythos widerspiegelt im Medium der Sprache, wie sich der Mensch
die ihn umgebende Welt organisiert denkt.

Eigentlich gibt ja allein schon das bei der Pfäferser Klostergründung

auftauchende Vogelmotiv, das bei Tschudi mit der Entdeckung
der Therme verknüpft ist, einen deutlichen Wink. Denn der Vogel
vermittelt dem Menschen von alters her Zeichen und nimmt somit
die Funktion eines Boten zwischen den Bereichen des Numinosen
und der Alltagswelt wahr.31 Diese symbolische Kraft des Vogels zu
vernachlässigen wäre ein schwerwiegender Fehler. Auf ihr baut das Aition
auf, selbst wenn man in Betracht zieht, dass Vögel wie im Falle der
Pfäferser Waldrappen dem Jäger auserlesene Gaumenfreuden verspra-



Gian Andrea Caduff 39

chen.32 Dadurch wird nur die Verfolgung durch den Jäger motiviert;
viel wesentlicher ist aber, ob der Vogel ihn zur Quelle führt oder ob
jener seine Schlüsse auf Grund eigener Beobachtungen zieht.

Dass realistische Erklärungsversuche hier nicht zum Ziel führen,
zeigen Sagen wie diejenige, in der ein Jäger in eine Gletscherspalte
stürzt und sich auf einem Kirchdach befindet.33 Es geht in allen diesen

Überlieferungen um die Ausgrenzung von Bereichen des Numinosen,
ein der mythischen Vorstellungswelt eigentümlicher Zug, wie Peuckert

gezeigt hat.34 Diese Zonen müssen nicht ausserhalb des Alltagsbereichs

liegen, sondern können in ihn integriert sein. Sehr schön zeigt
sich dies bei der Lokalisierung des «Verlorenen Tällis». Während die
Walliser Versionen dieses Tälli im Süden, jenseits des Monte Rosa,

lokalisieren, es zum Teil sogar mit dem Lys-Tal von Gressoney
identifizieren, verlegen es die im Tal der Lys ansässigen walserischen Kolonisten

ihrerseits in den Norden, d.h. sie setzen es mit dem Wallis gleich,
ihrem Herkunftsgebiet, mit dem aller Wahrscheinlichkeit nach über
die Hochgebirgspässe immer ein Kontakt bestand.35 So gehört auch
die Taminaschlucht einerseits zur realen Umwelt der Bewohner des

Taminatales, andererseits ist sie als Ursprung heilender Wasser und
damit von Kräften, die menschliches Vermögen übersteigen, ein Ort des

Numinosen. Um dies auszudrücken, greift Lemnius zum Mittel der
Personifikation; denn die einst an der Quelle hausenden Nymphen
(V. 100) verkörpern durch ihr göttliches Wesen nichts anderes als die
sich menschlicher Beeinflussung entziehende Heilkraft des Wassers.36

Dass es in den zur Diskussion stehenden Traditionen nicht um
die Hervorhebung von Pfäfers als etwas Einzigartigem, sondern um
eine Einordnung des Besonderen in das Allgemeine, in ein für alle

vergleichbaren Fälle gültiges Denkschema geht, kann auch an dem ältesten

für den Entdecker überlieferten Namen abgelesen werden.

«Vogler» ist nämlich ursprünglich gar kein individueller Eigenname,
sondern eine Lehnübersetzung von lateinisch auceps und bedeutet
somit nichts anderes als «Vogeljäger».37 Ist es aber vor allem der Jäger an
sich, der am leichtesten in die Zonen des Numinosen vordringt, muss
die Frage aufgeworfen werden, ob hier letztlich nicht noch eine
menschliche Vorstellung bereits prähistorischen Ursprungs mit hin-
einspielt. Vor allem Jägergesellschaften glauben nämlich, ihre Existenz
sei nur gesichert, wenn sie über Mitglieder verfügten, die dank einer
besonderen Begabung mit dem Jenseits Kontakt aufnehmen könnten.
Noch in historischer Zeit hat es Jägergesellschaften gegeben, deren
auserwähltes Mitglied, Schamane genannt, im Trancezustand eine
Reise zur Herrin der Tiere unternimmt, um sie zu bitten, seinem
Stamm eine erfolgreiche Jagd zu gewähren. Obwohl die Sagen vom
Typus «Verlorenes Tälli» an Erzählungen wie den Mythos von den
Rindern des Geryoneus erinnern, die Herakles von einer fern im



Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 40

Ozean gelegenen Insel nach Italien treibt, dürfen sie dennoch nicht
ohne weiteres mit diesem gleichgesetzt werden. Herakles' primäres
Ziel ist wie das des Schamanen die Gewinnung der Tiere; dass dabei
eine ausserhalb der menschlichen Realität liegende Zone mit ins Spiel
kommt, ist gewissermassen ein Sekundärprodukt.38 In den Alpensagen
geht es hingegen allein um diesen Punkt, die Erweiterung des mit dem

Auge erfassbaren Horizontes um eine mit dem Numinosen belegte
Dimension. Die Frage nach einem allfälligen Zusammenhang soll
deshalb hier nicht weiter verfolgt werden.

Es bleibt noch der zweite der beiden angekündigten Einwände:
Theoretisch könnte erst Tschudi das Motivem «Führung durch das

Tier», das ihm aus einem andern Zusammenhang bekannt sein mochte,

mit der Entdeckung der Pfäferser Quelle verbunden haben. Doch
warum sollte ausgerechnet in diesem Fall, auch wenn Sentis Sammlung

diesbezüglich schweigt, der Volksmund von keiner der so weit
verbreiteten gleichgearteten aitiologischen Sagen gewusst und erst ein
Gelehrter eine solche unter Berücksichtigung traditioneller
Strukturprinzipien sekundär erfunden haben? Ein Beweis für die Existenz aus-
serliterarischer Traditionen liegt darin, dass der Kompilator Stöcklin
mit Vils und Thuolin Namen lokaler Geschlechter nennt, die Tschudi
offenbar unbekannt sind, andererseits bei Senti wieder auftauchen.39
Dieser Umstand kann nur schwerlich anders interpretiert werden, als

dass es eine von Tschudi unabhängige Tradition gegeben haben muss.
Zu retten vermöchte die Hypothese einer gelehrten Erfindung Tschudis

nur die unwahrscheinliche Annahme, dass die von Senti in seine

Sammlung aufgenommene Volkstradition die ursprünglichere ist. Ihre
rationalisierende Tendenz spricht allerdings deutlich dagegen, sie

muss jüngeren Datums sein. Rationalisierung ist nämlich nicht denkbar

ohne den voraufgehenden Mythos. Noch Stöcklin, der an sich
rationalisierenden Erklärungsmodellen zuneigt, kommt, um die
zweimalige Entdeckung der Quelle plausibel zu machen, nicht umhin,
dem Menschen die Erinnerung an die Quelle zuerst durch ein zürnendes

Numen entreissen, ihn dann aber durch einen gnädigen Gott wieder

hinführen zu lassen!40

Im vorliegenden Zusammenhang drängt sich zunächst einmal
eine Schlussfolgerung auf: Da die Geschichte vom Jäger, der bei der

Verfolgung von Raben die heilbringende Quelle entdeckt, einem
mythischen Denkschema folgt, hat Tschudi, indem er diese Überlieferung

mit einer sonst nicht belegten Jahresangabe kombinierte, Mythos
in den Rang von Historie erhoben. Eine Bevorzugung gegenüber dem
offen mythologisierenden Lemnius ist nicht gerechtfertigt. Was den

Namen des Entdeckers anbelangt, ist Tschudi, auch wenn bereits er
die bei Stöcklin erhaltenen Überlegungen rechtlicher Natur angestellt
haben sollte, keineswegs «wissenschaftlicher» vorgegangen als der-



Gian Andrea Caduff 41

jenige Zweig der Tradition, der einen Vils oder Thuolin nennt. Da
«Vogler», wie Perret gezeigt hat, in der fraglichen Zeit noch kein Eigenname

gewesen ist, laufen Überlegungen, die das spätere Geschlecht
der Vogler in eine spezielle Verbindung mit dem Kloster Pfäfers bringen

wollen, ins Leere.41

«Arbeit am Mythos»
Wie verhält sich denn nun im Detail Lemnius' so freizügig

mythologisierende Darstellung zu Tschudis den Mythos verleugnender
Pseudohistorie? Diese Frage zielt auf die von den beiden am lokalen
Mythos geleistete Arbeit, wenn man einen von Blumenberg geprägten
Terminus benützt.42 «Nicht der Ursprung des Mythos, die ursprüngliche

Fassung der mythischen Erzählung, der Urmythos also, nach dem
die Religions- und Literaturwissenschaft verschiedentlich gesucht
haben, ist von Interesse, sondern die Fülle seiner Ausgestaltungen und
Forterzählungen.»43 Es wäre nun allerdings ein Trugschluss anzunehmen,

Blumenbergs Postulat dispensiere von einer Quellenanalyse, wie
sie im vorangegangenen Kapitel vorgenommen wurde. Denn ohne die
Kenntnis derjenigen Fassung des Mythos, die der individuellen Arbeit
am Mythos zugrunde liegt, kann letztere auch nicht adäquat gewürdigt

werden. Was Lemnius betrifft, präsentiert sich die Abhängigkeit
von Vorstufen noch komplizierter als bei Tschudi. Es ist nämlich
schlichtweg unvorstellbar, dass er die Ekloge ohne Kenntnis aller
bereits existierenden Traditionen geschrieben haben könnte, denn
humanistische Belesenheit wird Tschudis Publikation kaum
übersehen haben. Da andererseits die Überlieferung von der Entdeckung
der Pfäferser Therme mythische Elemente enthält und folglich eine
Volkstradition vorausgesetzt werden muss, wird Lemnius wie zuvor
schon Tschudi auch von dieser abhängig sein. Wenn Lemnius seine

Verse aber in Kenntnis der ihm voraufgehenden Versionen geschrieben

hat, sind die Abweichungen wohl nicht zufällig, sondern
beabsichtigt, und enthalten die Aussage, die Lemnius mit seiner Fassung
des Mythos machen wollte.

Im Sinne von Blumenbergs Postulat müssen nun Tschudis und
Lemnius' Bearbeitungen der Volksüberlieferung im Hinblick auf ihre
individuellen Eigentümlichkeiten miteinander verglichen werden.
Der Einwand, dieses Vorgehen führe zu einem circulus vitiosus, weil
eben diese Volksüberlieferung ja bereits mit Hilfe der beiden Autoren
rekonstruiert wurde, ist nicht gerechtfertigt: Wurde oben nach den
Gemeinsamkeiten gefragt, geht es nun um diejenigen Elemente, in
denen sich Tschudi und Lemnius im Umgang mit der Volkstradition
voneinander unterscheiden und sich mithin ihre persönliche und von
der Tradition unabhängige Leistung manifestiert.



Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 42

Erste Unterschiede zeigen sich nur schon im Kontext, in dem
die beiden Autoren die Entdeckungsgeschichte mitteilen. Sowohl
Tschudi als auch Lemnius behandeln die Geographie des Rheintals.
Während es sich bei ersterem um ein Unterkapitel seines ganz der

Geographie Rätiens gewidmeten Werks handelt, beschreibt der Bündner

Humanist in der oben besprochenen Tradition eine Reise von
Chur über Zürich nach Basel und teilt dem Leser gesprächig alles mit,
was an Wissenswertem mit den vorüberziehenden Örtlichkeiten
verbunden ist. Im Raum, den die beiden Bad Pfäfers einräumen,
unterscheiden sie sich demzufolge gewaltig voneinander, ja, sie verhalten
sich zueinander gewissermassen reziprok. Den wenigen Zeilen Tschudis,

die die von der Erzählstruktur her vorgegebene Positionierung der

Motiveme nüchtern resümieren, stehen die oben aufgeführten 38 Verse

gegenüber, von denen dreizehn (V. 100-112) direkt mit Tschudi
verglichen werden können. Es ist wohl dieser Reduzierung auf das

Faktische zu verdanken, dass Tschudis Darstellung einen wissenschaftlichen

Anstrich bekommen hat. Wie tief aber letztlich auch seine

Version im Numinosen gründet und dabei ausserordentlich treu einer
im Mythos verwurzelten Struktur folgt, ist oben gezeigt worden. Den
freiesten Umgang mit der Überlieferung zeigt demgegenüber die am
offensichtlichsten mythologisierende Quelle, nämlich Lemnius, hat er
doch aus Gründen, denen noch nachzugehen sein wird, die Vögel
durch Hunde ersetzt (V 101-104).

Lemnius hat die Entdeckungstradition ganz an den Schluss seines

Berichts über Bad Pfäfers gerückt, in dem er weitaus die meisten
Verse der Schilderung des Badebetriebs widmet, insbesondere den
Massnahmen zur Verminderung der Schrecknisse für die Badegäste.
Wurden die Heilung Suchenden zunächst noch von oben in die an
die Unterwelt erinnernde Schlucht hinuntergelassen (V. 80-89), so
führen nun in den Fels geschlagene Stufen in die Schlucht hinunter
(V. 90-93). Damit ist der Bau einer Holztreppe gemeint, den der
Pfäferser Abt Johann Jakob Russinger, ein Freund Zwinglis, 1543, also
acht Jahre vor der Publikation von Lemnius' Ekloge, veranlasst hatte.44

Als Überleitung zur eigentlichen Geschichte von der Entdeckung der

Quelle dient ein naturwissenschaftlicher Exkurs mit einer Theorie
über die Erwärmung des Wassers und der Angabe, bei welchen Krankheiten

eine Badekur indiziert ist. Damit zeigt Lemnius' Bericht über
Pfäfers einen Aufbau, der demjenigen bei Rutilius entspricht. In dessen

Beschreibung der Thermen von Civitavecchia folgt auf die
Schilderung ihrer Lage und Wasserqualität der Bericht ihrer Entstehung.
Gipfeln Lemnius' Verse in einer Hommage an Gregor Carl von
Hohenbalken, so klingt die Beschreibung von Rutilius mit dem Lob eines

Freundes aus.45

Den Übergang zu den beiden Schlussabschnitten gestaltet Lern-



Gian Andrea Caduff 43

nius abrupt; Wissenschaft und Mythologie prallen unvermittelt
aufeinander: Auf das Referat zeitgenössischer Meinungen zur Heilkraft
des Thermalwassers folgen nämlich unvermittelt die Einführung der
altrömischen Göttin Diana und die Bemerkung, dass bereits sie mit
Nymphen zusammen in der Pfäferser Therme gebadet habe (V. 100).
Die Zuordnung der Nymphen zu Diana besteht seit Homers Odyssee
und ist von Lemnius auch in der vierten Ekloge herangezogen
worden.46 Im Einbezug von Elementen antiker Mythologie ist der wohl
auffälligste Unterschied zur «profanen» Darstellungsweise Tschudis zu
sehen. Lemnius ahmt damit die seit Sappho fassbare Tradition nach,
einen besonders eindrücklichen Ort in der Natur als Aufenthaltsort
der Götter zu verstehen.47 Paradebeispiele aus römischer Zeit sind
natürlich die zwei Briefe des jüngeren Plinius mit den Beschreibungen
der Clitumnus-Quelle und des Vadimonis-Sees.48 Obwohl die Briefe
thematisch nicht gleichartig sind - der erste hat die vom Menschen
gestaltete Natur zum Inhalt, während der Vadimonis-See ausserhalb des

Wirkens menschlicher Kultur liegt -, stimmen sie dennoch
überraschenderweise in dem einen Punkt der Nichtexistenz profaner Natur
überein. Markiert im ersten Fall ein Tempelchen die Präsenz des

Göttlichen am idyllischen Ort, so wird der Vadimonis-See sacer («heilig»)

genannt, d.h. er ist dem menschlichen Zugriff entzogen, denn Schiffe
dürfen auf ihm nicht verkehren, und gehört damit zur Sphäre des

Numinosen.49

Bevor wir Lemnius einer geistlosen Nachahmung antiker
Gepflogenheiten bezichtigen, sollte berücksichtigt werden, dass er in
diesem Punkt nur den damaligen Konventionen folgte, nach denen sich
die humanistischen Fortsetzer der antiken Bukolik auszurichten hatten

und die auch für andere Kunstgattungen galten. So kannte die
Malerei ebenfalls bis ins 16. Jahrhundert die Landschaft als selbständige
Bildgattung ohne biblische oder auch mythologische Szenen kaum;
zur Zeit von Lemnius ist die Entdeckung der reinen Landschaft eben

erst in Gang gekommen.50 Es wäre demnach zu überlegen, ob Lemnius

in diesem Punkt nicht sogar insofern innovativ gewesen ist, als er
zwar gemäss den Konventionen seiner Zeit nur die mythologisch
überhöhte Landschaft kannte, aber keine der damals üblichen
Fantasielandschaften, sondern eine wirkliche beschreibt. Auch in der vierten

Ekloge schildert er keine künstlich komponierte, an Gartenlandschaften

mit integrierten Nymphentempelchen erinnernde Natur,
sondern die des Münstertales. Lemnius ist in manchem vielleicht
selbständiger, als man gemeinhin anzunehmen geneigt ist, so dass er

keineswegs nur indirekt über das Medium des Klassikerzitats mit seinen
Lesern kommuniziert.51

Allein, man sollte sich nicht darauf beschränken, Lemnius bloss

aus seiner damaligen Zeit heraus verstehen zu wollen. Zur Würdigung



Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 44

der am Mythos geleisteten Arbeit muss danach gefragt werden, welche
Absichten denn sein Schaffen überhaupt lenkten. Die Übertragung
antiker Elemente auf eine einheimische Überlieferung könnte nämlich

nicht nur konventionelles Element des bukolischen Genos sein,
sondern über diese werkimmanente Funktion hinaus auch eine in
mythologisierenden Chiffren verschlüsselte Botschaft an den Leser
enthalten. Antwort auf diese Frage gibt jener Teil von Lemnius' Darstellung,

der direkt mit Tschudi verglichen werden kann. Die eigentliche
Geschichte der Entdeckung erzählt Lemnius nämlich erst, nachdem
sich die Szenerie der Taminaschlucht in den eben besprochenen
Vorstellungen widerspiegelt hat.

Funktionalität des Mythos
Wenn sowohl Lemnius als auch Tschudi den Entdecker zum

Jäger machen, folgen in diesem Punkt beide dem oben besprochenen
Erzähltypus. Während nun Tschudi grundsätzlich jegliche mythologische

Reminiszenz vermeidet und trotzdem einem mythischen
Denkschema verpflichtet bleibt, lässt jener Reales und dem antiken Mythos
Entlehntes nahtlos ineinander übergehen - Hippolytus, der den Badeplatz

Dianas entdeckt, ist ein Ahne von Lemnius' Zeitgenossen
Gregor Carl von Hohenbalken (V. 100/1, 109) -, so dass sich in der

vom Humanisten künstlich geschaffenen Welt überdeutlich die nach
Peuckert für mythisches Denken typische Präsenz des Numinosen in
der Realität widerspiegelt.52 Dieser Umstand ist nicht weiter verwunderlich:

Da Tschudi und Lemnius verschiedene Ziele anvisieren,
ändert sich in Abhängigkeit von der je eigenen Funktion ihrer Texte
notwendigerweise auch deren sprachliche Ausgestaltung.

Ganz eindeutig will Tschudi seinem Bericht einen
wissenschaftlich-rationalen Anstrich verleihen. Wie Lemnius kann er allerdings
das Faktum, dass bis zum Jahr 1238 die Therme unentdeckt geblieben
ist, letztlich doch auch nur auf den Zufall oder, da der Vogel in
Volkstraditionen vielfach als Mittler zum Übermenschlichen fungiert, auf
das willkürliche Wirken jenseitiger Mächte zurückführen; Anspruch
und Wirklichkeit klaffen erheblich auseinander. Diese Ausdeutung
von Tschudis Version wird bestätigt durch Augustin Stöcklin, der

knapp 100 Jahre später expressis verbis dieselbe Meinung vertritt. In
bezug auf die in dieser Tradition zum Ausdruck kommende Mentalität

bedeutet dies, dass dem Menschen so etwas Segensreiches wie eine

Heilquelle nicht als Ergebnis eigener forschender Anstrengungen
zufällt, sondern infolge eines Kontakts mit dem Numinosen.53

Eine Anerkennung von dessen Existenz schliesst aber den autonom

waltenden Verstand bei der Interpretation der Natur und ihrer
Nutzbarmachung aus. Eine andere Denkart musste, da es sich ja um



Gian Andrea Caduff 45

einen mittelalterlichen Text handelt, als revolutionär eingestuft
werden; Tschudi ist jedoch nicht zur Avantgarde zu zählen. Das von ihm
schriftlich festgehaltene Aition reflektiert nicht allein eine bestimmte
Geisteshaltung der damaligen Gesellschaft; seine kontinuierliche
Tradierung durch den Volksmund und Schriften wie die von Tschudi
wirkt ihrerseits wieder stärkend auf die Mentalität der Erzähler zurück,
indem sie ihr den Status des Überzeitlichen und damit Unverrückbaren

verleiht.54 Die Pfäferser Tradition erfüllt daneben eine zweite
Funktion: Sie kommt dem gesellschaftlichen Bedürfnis nach Einordnung

in eine historische Dimension entgegen, sicher kein Bedürfnis,
das seine Existenz nur theoriesüchtigen Wissenschaftlern verdankt;
unter den verschiedensten Kulturen ist wohl kaum etwas so verbreitet
wie das Genealogisieren, was nichts anderes bedeutet, als die Reihe der

eigenen Vorfahren in eine systematische Ordnung zu bringen und
damit eine ganz elementare Form der Geschichtsschreibung zu betreiben.55

So hat ja auch Tschudi die Entdeckungsgeschichte der
Heilquelle nur deshalb überliefert, weil er wie jeder Historiker zu einem

guten Teil Aitien niederschreibt, d.h. aus einer spezifisch menschlichen

Fragestellung heraus alles auf einen genau definierten Anfang
zurückführt. Erzählungen von einer derartigen gesellschaftliches Denken

widerspiegelnden und zugleich auch prägenden Kraft erfüllen
nun aber genau diejenigen Kriterien, durch die ein Mythos definiert
ist, und allein schon durch die Tatsache, dass er ihn weitergibt, stellt
sich Tschudi in dessen Dienst.

Wenn Tschudis Text nur deswegen dem Pfäferser Mythos die
Funktionalität nicht zu nehmen vermochte, weil er von der seinen
Intentionen zuwider laufenden Wirkungsweise des Mythos gewissermassen

überlistet wurde, so schöpft Lemnius die funktionalen Möglichkeiten

mythischen Sprechens voll aus. Indem er die Volksüberlieferung

mit antiken Namen kombiniert und die Therme zum ehemaligen
Badeplatz von Diana und ihren Begleiterinnen, den Nymphen, macht
(V. 100), bewirkt er zweierlei: Zum einen übersteigert er das aitiologi-
sche Denkschema, dass dem Menschen alles Wesentliche von aussen
zugefallen ist. Was der Mensch mit der Entdeckung der Heilquelle
gewonnen hat, ist nämlich nicht bloss die in zeitlicher Hinsicht zufällige
Überwindung eines «noch nicht»; die Quelle musste ihm vielmehr
solange unbekannt bleiben, wie ihre Benutzung den Göttern vorbehalten

war. Die Hinführung des Entdeckers bekommt dementsprechend
nur einen umso grösseren Stellenwert. Zum andern spielt bei Lemnius
nebst der gesellschaftlichen noch eine individualistische Dimension
mit hinein, und zwar durch die Einbeziehung der Diana, deren erklärter

Liebling ein «Hippolytus» genannter Nachfahre Carls von Hohenbalken

gewesen sein soll. Sieveking bezeichnet dies als «mythologische

Spielerei, mit welcher der Dichter dem Stadtvogt von Chur und



Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 46

wichtigen französischen Parteigänger Gregor von Hohenbalken
schmeicheln wollte.»56

Individualistisch ist diese Dimension insofern, als eine Volkstradition

von Lemnius derart verschlüsselt wird, dass sich die

beziehungsreichen Anspielungen nur mehr dem Kenner vollständig er-
schliessen. Lemnius setzt den antiken Mythos dabei als Zeichensystem

ein, und es geht ihm nicht einfach um eine oberflächliche
Idealisierung. Die verwendeten Elemente charakterisieren nämlich die Zeit,
in der sich die Entdeckung fiktiv abspielen würde, keineswegs als eine

goldene im mythischen Sinn. Andernfalls wäre das Jagdmotiv fehl am
Platze, jenes Motiv, das der antike Mythos ausdrücklich mit der Jetztzeit

verbindet.57 Das Spiel ist raffinierter, denn die Motivkombination
«Badeplatz von Diana» - «Hippolytus» ist der Antike unbekannt.
Zudem ist Hippolytus, jener mythische Frauenverächter, der die Liebe
seiner Stiefmutter nicht erwidert und deshalb ein tragisches Ende
findet, nur insoweit der Liebling der Jagdgöttin, als er sich mit Haut und
Haar dem Weidwerk verschrieben hat.58 Vor diesem Hintergrund
dürfte wohl klar sein, dass Sievekings Übersetzung von Vers 109 mit
«Hippolyt, den hier Dianas Liebe beglückte» nicht das Richtige trifft.
Im Original lauten die Verse 108/9 wie folgt: De gente vetusta f hicfuit
Hippolytus dilectus amore Dianae. Nicht nur vom Sinn her ist Sievekings

Deutung schwer verständlich, auch sprachlich wäre dilectus amore
Dianae nur ein ungeschickter Pleonasmus für dilectus a Diana. Alle An-
stösse verschwinden, wenn Dianae metonymisch als «Jagd» und amore
als kausaler Ablativ verstanden werden: Aus einem alten Geschlecht

stammte dieser Hippolytus und war auserwählt wegen seiner Liebe zur
Jagd.

Der Entdecker der Quelle erscheint bei Lemnius aber nicht nur
im Bild des Hippolytus, sondern er wird auch als Aktäon gezeichnet.
Es ist dieser andere mythische Jäger, der auf der Jagd zufällig Dianas

Badeplatz entdeckt und dort die Göttin mit den Nymphen zusammen
nackt gesehen haben soll. Zur Strafe sei Aktäon von ihr in einen
Hirsch verwandelt und in der Folge von seinen eigenen Hunden
zerfleischt worden.59 Lemnius' Apostrophierung der Taminaschlucht als

Dianas Badeplatz musste in jedem gebildeten Leser die Assoziation an
diesen Mythos wachrufen. Möglich wurde die unmittelbare
Apostrophierung eines Hohenbalken als Hippolytus sowie seine mittelbare
Charakterisierung als Aktäon aber erst dadurch, dass Lemnius von der
Volkstradition abwich und den Entdecker nicht Waldrappen, sondern
wie im antiken Mythos mit Hunden Hirsche jagen liess (V 102).60

Diese humanistischen Anspielungen an klassische Vorbilder
haben bei Lemnius nun allerdings ihren Zweck nicht allein in sich selbst,
sie erschöpfen sich nicht in der Präsentation seiner Gelehrsamkeit und
sind damit keine hohlen Phrasen, sondern stellen eine Transponie-



Gian Andrea Caduff 47

rung einheimischer Vorstellungen auf die Ebene antiker Begrifflichkeit

dar. Die Nymphen verdanken ihre Existenz nämlich nicht bloss

einer willkürlichen «Bereicherung» der Landschaft durch ein Element
humanistischer Gelehrsamkeit, sondern widerspiegeln einheimische
Überlieferungen von Wesen einer mythischen Vorzeit. In der vierten
Ekloge jedenfalls setzt Lemnius die Nymphen samt ihrer Anführerin
Diana ausdrücklich den einheimischen Dialen gleich, die ihrerseits
wieder den für das Vorarlbergische und das Prättigau belegten
sogenannten Fängginnen entsprechen.61 Gestützt wird diese Hypothese
noch durch den Umstand, dass in der heiligen Margareta, die nach
dem bekannten Lied über den Kunkels von der Taminser Grossalp

weggezogen ist, zum einen eine christianisierte Fänggin zu sehen ist,

zum andern die Erinnerung an sie durch den im Osten über Bad Pfäfers

liegenden St. Margretenberg wachgehalten wird.62 Die beiden
Stellen aus der dritten und vierten Ekloge verbindet zudem ein sprachliches

Detail: Dass sich die Erzählung auf die Vergangenheit bezieht,
wird beidemal in einer ähnlichen Formulierung unter Verwendung
von quondam («einst») ausgedrückt; die Dialenhöhle im Münstertal
war «einst wohlbekannt der Diana» (4. Ekloge, Vers 15), von der
Pfäferser Quelle heisst es entsprechend: «Hier haben Nymphen einst
Diana gebadet.» (3. Ekloge, Vers 100.)

Erst wenn dieser Zusammenhang erkannt ist, zeigt sich eine

weitere Verbindungslinie zwischen dem Entdecker und Hippolytus.
Dessen Liebe zur Jagd geht für die Antike nämlich einher mit einer
über das Übliche hinaus gesteigerten Vertrautheit mit der Natur, und
eben diese vom rationalen Denken unbeeinflusste Vertrautheit lässt

den bündnerischen Hippolytus die Thermalquelle finden; seine

«Liebe zu(r) Diana/Jagd» ist auch eine Liebe zur Natur, denn Artemis/
Diana galt den alten Griechen als Herrin der gesamten wilden Natur.63

In Übereinstimmung damit kennt die einheimische Sagenüberlieferung

zahlreiche Beispiele von Dialen- und Fänggengeschichten, in
denen dem Menschen nützliche Dinge nur so lange zuteil werden, als er
sich nicht bemüht, dem Geheimnis durch seine eigene Neugier auf die

Spur zu kommen. Die «Moral» dieser Erzählungen besteht darin, dass

sich der Mensch zu seinem eigenen Vorteil am besten unter Ausschaltung

seiner verstandesmässigen Fähigkeiten einfach der Führung der
Natur beziehungsweise deren Personifikation als Diale oder Fänggin
anvertraut.64 Obwohl Lemnius als Humanist natürlich auf dem Denken

der Renaissance fusst, distanziert er sich offensichtlich in dem,
was die Natur anbelangt, davon, denn gerade die Renaissance hat ja
dem Gedanken der Naturbeherrschung zum Durchbruch verholfen.

Zum Schluss soll noch explizit die Technik zur Sprache kommen,

mit der Lemnius Motive des antiken Mythos zu einer ganz
persönlichen Aussage kombiniert. Diese Motive stehen nicht als vonein-



Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 48

ander isolierte Symbole da, sondern werden nur im Kontext der

Handlungsstruktur verständlich, und deshalb genügt es nicht, sich
bloss mit den Namen zu beschäftigen, denn wesentlich sind die

Motiveme: Sowohl der Entdecker der Quelle als auch Aktäon sind Jäger,
die bei ihrer Tätigkeit etwas Unbekanntes entdecken. Nur dies ist beiden

Erzählungen gemeinsam, denn das Motivem «Führung durch das

Tier» fehlt dem Aktäonmythos. Dadurch, dass des Entdeckers erstmaliges

Vordringen zur Quelle sich bei Lemnius aber auch noch in der
Person des Hippolytus spiegelt, ergeben sich mehrere Effekte: Die
Apostrophierung eines Abkömmlings aus dem Geschlecht der
Hohenbalken als Hippolytus nimmt nicht nur auf eine private Liebhaberei

Bezug - womöglich auch auf die seines Nachfahren Gregor -, sie

ist auch die Begründung dafür, dass etwas, was Aktäons Abenteuer
anklingen lässt, nicht tragisch endet. Die besonders enge Beziehung von
Hippolytus zu Diana zeigt sich auch etwa in jener aus Ovid bekannten

Tradition, nach der Diana den von seinen Pferden zu Tode geschleiften

Hippolytus unter Mithilfe Aeskulaps wiedererweckt, ihn sogar zu
einem unsterblichen Heros gemacht hat.65 Dass wir allerdings nicht an
eine wirkliche Liebschaft nach der Art derjenigen zwischen Venus und
Anchises denken dürfen, hat sich schon oben ergeben. Das Entdeckerglück

lachte dem Hohenbalken, weil er wie Hippolytus der Jagd und
damit nach antikem Sprachverständnis zugleich der Göttin der Natur
selbst ergeben war. Wenn Aktäon somit gewissermassen zum Hippolytus

wird, so wird durch diese Umkehrung auch ganz allgemein das

unheimliche Entdeckerglück des Hohenbalken hervorgehoben: Wie
Aktäon gerät er in eine lebensbedrohliche Lage - die Unzugänglichkeit

des Ortes macht Diana mehr als wett -, findet aber dabei nicht
den Tod, sondern die heilbringende Quelle von Pfäfers.

Lemnius arbeitet hier nicht mit Allegorien, sonst hätte er auf die

Nennung des Geschlechts der Hohenbalken in Vers 110 verzichtet.66
Der Mythos wird aber auch nicht statisch-symbolhaft verwendet,
sondern im Zentrum steht das mit den entsprechenden mythischen Personen

verbundene Handeln gemäss einer feststehenden Struktur: Die
Erzählung lässt die Jagd den Entdecker zur Quelle führen nach einer
Struktur, die zwar mit neuen Namen verbunden wird, aber auch schon
der Volksüberlieferung eigen gewesen war. Wäre diese Struktur nicht
bekannt und stabil, dann würde auch der Witz des mythologischen
Spiels verpuffen. Ein derartiges Spiel wird erst dann geistreich und
erfassbar, wenn man merkt, womit überhaupt gespielt wird.
Strukturkontinuität, d.h. die Beibehaltung der schon in der Volksüberlieferung

vorliegenden Handlungskette, erweist sich als conditio sine qua
non, damit die Bezugnahme auf den antiken Mythos überhaupt erst
die ihr zugedachte Funktion erfüllen kann. Die Konsequenz im
Hinblick auf die Beurteilung der Volksüberlieferung besteht darin, dass



Gian Andrea Caduff 49

die oben zugrundegelegte Hypothese, die Tradition von der Entdek-
kung der Pfäferser Therme reihe sich in einen wohlbekannten Typus
aitiologischer Erzählungen ein, ihre Bestätigung gefunden hat.

E. Rothenhäusler - D.F. Rittmeyer - B. Frei, Die Kunstdenkmäler des Kantons Anmerkungen
St. Gallen, Bd. I, Basel 1951, S. 242; vgl. A. Senti, Sagen aus dem Sarganserland,
2. Auflage Basel 1975, S. 137 (Nr. 14).
L. Röhrich, Sage, 2. Auflage Stuttgart 1971, S. 33/4. Vgl. K. Hübner, Die Wahrheit

des Mythos, München 1985, S. 135-41.
«Verschiedene Sagen und Legenden ranken sich um die Entdeckung der Pfäferser

Therme.» So in: Museum altes Bad Pfäfers, St. Gallen 1987, S. 55. M. Lüthi,
Märchen, 5. Auflage Stuttgart 1974, S. 12/3; vgl. W. Burkert, Literarische Texte
und funktionaler Mythos: zu Istar und Atrahasis, in: Funktionen und Leistungen

des Mythos, Göttingen 1982, S. 64/5. Numinoses als Charakteristikum des

Mythos: Hübner (wie Anm. 2), S. 129-34; derselbe, Aufstieg vom Mythos zum
Logos? Eine wissenschaftstheoretische Frage, in: Macht des Mythos -
Ohnmacht der Vernunft? Herausgegeben von P. Kemper, Frankfurt a.M. 1989, S. 40;
Numinoses als Charakteristikum der Sage: W.-E. Peuckert, Sagen. Geburt und
Antwort der mythischen Welt, Berlin 1965, S. 104-18.
W. Burkert, Structure and History in Greek Mythology and Ritual, Berkeley-Los
Angeles-London 1979, S. 22/3, und wie Anm. 3. Hübner (wie Anm. 2), S. 257—

70, 287/8, und in: «Macht des Mythos» (wie Anm. 3), S. 41-6.
W. Vogler, Zur frühen Geschichte des Pfäferser Bades, in: Geschichte und Kultur

Churrätiens, Disentis 1986, S. 516; derselbe, Die historische Kulturlandschaft

von Pfäfers und Ragaz, in: Schweizer Volkskunde 81 (1991), Heft 2/3,
S. 34: Literaturangaben. F. Perret, Die Entdeckung der Therme, in: Bad Pfäfers
und Bad Ragaz 1868-1968, St. Gallen [1968], S. 9-14. Erste Zusammenfassung
der Traditionen von der Entdeckung der Pfäferser Quelle bei A. Stöcklin, Historia

de Fabariensibus Thermis naturaliter calidis, 1630 (Stiftsarchiv St. Gallen,
Bestand Pfäfers, Cod. Fab. 106b, fol. 93v.); derselbe, Nymphaeum beatissimae
virginis Mariae Fabariensis sive tractatus de celeberrimis Fabarianis thermis, Dilin-
gae 1631, S. 3-13 (Zitate nach dieser Ausgabe); [derselbe], Tractat Von dess

überauss Heylsamen, Weitberühmten, selbst warmen, Unser Lieben Frawen Pfe-

fersbad, inn Ober Schweitz gelegen, wunderthätiger Natur. [Übersetzt] Durch J.

Kolwecken, Dilingen 1631, S. 13-27; die wichtigsten Stellen daraus bei Perret
a.a.O., S. 11-4. Biographisches zu Lemnius bei T. Schiess, Ein Brief des Simon
Lemnius an Vadian, in: Beiträge zur Geschichte St. Gallens und der Ostschweiz,
St. Gallen 1932, S. 216-24, und L. Mundt, Simon Lemnius, Amorum Libri IV -
Liebeselegien in vier Büchern, Bern 1988, S. 8-14.
Vogler (wie Anm. 5), S. 516 Anm. 7; vgl. Stöcklin 1631, S. 7, Perret S. 10-2 (beide

wie Anm. 5). Lemnius' Text unten S. 34 (V. 110).

Vogler (wie Anm. 5), S. 516.
H. Bruppacher, Die Carle von Hohenbalken, in: BM 1937, S. 235-43, insbesondere

S. 238/9; G. Sieveking, Aus den Gedichten des Simon Lemnius, in: Rätia 6

(1942/43), S. 196; C. Bonorand, Vadian und Graubünden, Chur 1991, S. 90,
110/1, 113/4. Schiess (wie Anm. 5), S. 223; P. Wiesmann, Simon Lemnius, in:
Bedeutende Bündner aus fünfJahrhunderten, Festschrift zum hundertjährigen
Jubiläum der Graubündner Kantonalbank, Chur 1970, S. 121.
Perret (wie Anm. 5), S. 11-4.
Vgl. J. Pouillon, Die mythische Funktion, in: Mythos ohne Illusion, aus dem
Französischen von U. Bokelmann, Frankfurt a.M. 1984 (Erstpublikation 1980),
S. 70. Subjektivität ist von Anbeginn an mit der Geschichtsschreibung verbunden:

Der «pater historiae» Herodot pflegt die Resultate seiner kritischen Überlegungen

jeweils mit Verben aus dem Bedeutungsfeld «glauben» einzuleiten (z.B.
5,86,3; 7,152,3).



Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 50

C. Lévi-Strauss, Das wilde Denken, Frankfurt a.M. 1973 (Erstpublikation 1962),
S. 27-9; vgl. Hübner wie Anm. 4, sowie P. Kemper und K. Hübner in: «Macht
des Mythos» (wie Anm. 3), S. 8, 43-6; L. Bnsson - Chr. Jamme, Einführung in
die Philosophie des Mythos, 2 Bde., bereits erschienen Bd. 2, Darmstadt 1991.

Hygin, Fabulae 277; A. Kleingünther, riPQTOI EYPETHI, Untersuchungen
zur Geschichte einer Fragestellung, Diss. Leipzig 1933.

Sieveking (wie Anm. 8), S. 202.
Zur Übersetzung dieses Verses vgl. unten S. 47.
M. Bundi - U. Jecklin - G.Jäger, Geschichte der Stadt Chur, II. Teil, Chur 1986,
S. 396/7; Schiess (wie Anm. 5), S. 223/4, und Sieveking (wie Anm. 8), S. 196.

Lucilius, Fragmente des 3. Buches (94-148 Warmington); Horaz, Satiren 1,5;
Sueton, Divus Iulius 56,5; Rutilius Claudius Namatianus, De reditu suo 1,249-
76.

W. Heinz, Die «Terme Taurine» von Civitavecchia - ein römisches Heilbad, in:
Antike Welt 17 (1986), Heft 4, S. 25-7.
Rutilius Claudius Namatianus, De reditu suo sive Iter Gallicum. Herausgegeben,

eingeleitet und erklärt von E. Doblhofer, Erster Band, Heidelberg 1972,
S. 57-60.
Aegidius Tschudi, De prisca et vera Alpina Rhaetia, Basel 1538, S. 60 (Caput
XX). In der von ihm im gleichen Jahr und am gleichen Ort herausgegebenen
deutschen Ausgabe (Die uralt warhafftig Alpisch Rhetia) heisst es (Seitenzahlen
fehlen): «Das warm bad zuo Pfävers ist erst innert driihundert jaren / durch
einen Jäger erfunnden / hat vom geschlecht der Vogler geheyssen / der was iungen
waldrappen in das ruch unwandelbar tobel nachgestigen. Die eygenschafft des

bads zuogehört dem herrn Abbt zuo Pfävers.» Beide Texte abgedruckt bei Vogler
(wie Anm. 5), S. 546/7. Im lateinischen Text entsprechen den «iungen
waldrappen» «pullos corvorum sylvestrium»; zu dieser Vogelart vgl. Perret (wie Anm.
5), S. 10; «Museum» (wie Anm. 3), S. 56-8.
Stöcklin 1631 (wie Anm. 5), S. 3/4; nach Stöcklin (a.a.O., S. 6) ist das Jahr der

Entdeckung nicht mehr zu eruieren; vgl. Perret (wie Anm. 5), S. 9-11, 13/4.

Vogler (wie Anm. 5), S. 515. Begründet hat die Hypothese, dass sich Tschudi auf
heute verlorene Dokumente stützte, Augustin Stöcklin; vgl. Perret (wie Anm. 5),
S. 13.

Stöcklin 1631 (wie Anm. 5), S. 7/8; vgl. Perret S. 9, 14 und Vogler S. 515, 542-4
(beide wie Anm. 5).
Zur Unterscheidung Motiv/Motivem M. Lüthi, Motiv, Zug, Thema aus der
Sicht der Volkserzählforschung, in: Elemente der Literatur, Bd. 1, Stuttgart
1980, S.I 1-24.
Wie Anm. 1, S. 137 (Nr. 12).
Stöcklin 1630 (wie Anm. 5). Dass Carl von Hohenbalken die erstmalige Entdek-
kung der Quelle um 1038, Vils und Thuoli aber ihre Wiederauffindung imjahre
1242 zuzuschreiben sei, kann nirgends belegt werden; so F. Lendi, Gesegnete
Wasser. Die Geschichte der berühmten Therme von Pfäfers, Meiringen [1954],
S. 66/7, mit Stöcklin 1631 (wie Anm. 5), S. 6/7; Perret (wie Anm. 5), S. 13/4.
J. Jegerlehner, Sagen und Märchen aus dem Oberwallis, Basel 1913, S. 31/2. Vi-
spertal («Das Paradies der Tiere»): Brüder Grimm, Deutsche Sagen, Berlin 1816,
S. 388/9 (Nr. 300) H. Herzog, Schweizersagen für Jung und Alt dargestellt,
Aarau 1871, S. 198 (Nr. 207). Val d'Anniviers: K. Lehner, Monte Rosa in
Geschichte und Sage, Visp 1955, S. 14/5. Gressoney: H.-B. de Saussure, Voyages
dans les Alpes. Partie pittoresque des ouvrages de H.B. de Saussure, 3. Auflage
Paris 1855, S. 310/1 Lehner a.a.O., S. 15/6). Macugnaga: L. Imesch, Was die
Walser erzählen. Sagen und Geschichten aus den Walserkolonien, Frauenfeld-
Stuttgart 1981, S. 49. Zum Namen «Krämertal»: E. Balmer. Die Walser im
Piémont. Vom Leben und von der Sprache der deutschen Ansiedler hinterm Monte

Rosa, Bern 1949, S. 13; K. Biffiger, Das verlorene Tal, in: Wir Walser 1 (1963),
Nr. 1, S. 14-6. Vgl. ferner P. Zinsli, Walser Volkstum in der Schweiz, in Vorarl-



Gian Andrea Caduff 51

berg, Liechtenstein und Italien. Erbe, Dasein, Wesen, 6. Auflage Chur 1991,
S. 112/3, insbesondere S. 454 Anm. 246; S. Golowin, Lustige Eid-Genossen. Aus
der phantastischen Geschichte der freien Schweiz, Zürich-Freiburg i.Br. 1972,
S. 24/5.
2,55. Vgl. F. Vian, Les origines de Thèbes. Cadmos et les Spartes, Paris 1963,
S. 78. «Vöglein weist Bauplatz»: Rätorom. Chrestomathie, Bd. II, S. 654, Nr.
100. Rothenhäusler - Rittmeyer - Frei (wie Anm. 1), S. 137 Anm. 3. St. Thompson,

Motif-Index of Folk-Literature, revised and enlarged edition, Bloomington
& Indianapolis [1989], Vol. 1: B 172.6. (Magic birds lure hunters to certain
places.), B 563 (Literaturangaben), B 563.2. (Birds point out road to hero.).
1,255-60; vgl. Rutilius Claudius Namatianus, De reditu suo sive Iter Gallicum.
Herausgegeben, eingeleitet und erklärt von E. Doblhofer, Zweiter Band, Heidelberg

1977, S. 130.
E. Weber, Neuere Untersuchungen der Therme von Pfäfers, in: Eclogae Geolo-
gicae Helvetiae 52 (1959), S. 613-5; derselbe, Die geologisch-hydrologische
Erforschung der Therme von Pfäfers, in: «Bad Pfäfers und Bad Ragaz» (wie Anm.
5), S. 117/8.
Stöcklm 1631 (wie Anm. 5), S. 3/4; vgl. Perret (wie Anm. 5), S. 11/2. Tschudi wie
Anm. 19.

M. Lurker, Wörterbuch der Symbolik, Stuttgart 1983, S. 736.
«Museum» (wie Anm. 3), S. 57/8.
Die Kirche im Gletscher. Rätoromanische Sagen aus der Surselva. Ausgewählt,
übersetzt und mit einem Nachwort versehen von P. Egloff, Zürich 1982, S. 10-2.
Wie Anm. 3.

Identifizierung mit dem Lys-Tal von Gressoney: Balmer wie Anm. 26; Biffiger
(wie Anm. 26), S. 15. Zu den Versionen von Gressoney: Biffiger a.a.O.; H.-B. de

Saussure wie Anm. 26. Vgl. H. Kreis, Die Walser. Ein Stück Siedlungsgeschichte
der Zentralalpen, Bern 1958, S. 38-41; Zinsli (wie Anm. 26), S. 277-9.
Stöcklin 1631 (wie Anm. 5), Proloquium, Zeile 7/8: «cadeste Numen, a quo om-
nis medela».
Perret (wie Anm. 5), S. 9/10.
Burkert (wie Anm. 4), S. 78-98.
Wie Anm. 19 und 25.
Stöcklin 1631 (wie Anm. 5), S. 5.

Stöcklin 1631 (wie Anm. 5), S. 6; vgl. Anm. 9.

H. Blumenberg, Arbeit am Mythos, 5. Auflage Frankfurt a.M. 1990.
H. Münkler, Odysseus u. Kassandra. Politik im Mythos, Frankfurt a.M. 1990, S. 8.

Perret (wie Anm. 5), S. 27. Vgl. Sieveking (wie Anm. 8), S. 196; «Museum» (wie
Anm. 3), S. 61,79.
V. 249-54 / 255-66 / 267-76; Doblhofer (wie Anm. 18), S. 26; Heinz (wie Anm.
17), S. 26/7.
G.A. Caduff, Dialen bei Simon Lemnius. Zur Frage einer mündlichen
Sagenüberlieferung, in: BM 1991, S. 278.

Frg. 2 Lobel-Page. Vgl. H. Fränkel, Dichtung und Philosophie des frühen
Griechentums, München 1962, S. 203-5; W. Schadewaldt, Die frühgriechische Lyrik,

Tübinger Vorlesungen Bd. 3, Frankfurt a.M. 1989, S. 158-60.
8,8 und 8,20. Vgl. H.-P. Butler, Die geistige Welt des jüngeren Plinius. Studien

zur Thematik seiner Briefe, Heidelberg 1970, S. 11; E. Lefèvre, Plinius-Studien
IV. Die Naturauffassung in den Beschreibungen der Quelle am Lacus Larius
(4,30), des Clitumnus (8,8) und des Lacus Vadimo (8,20), in: Gymnasium 95

(1988), S. 236-69.
8,8,5; 8,20,5.
U. Feldges, Landschaft als topographisches Porträt. Der Wiederbeginn der
europäischen Landschaftsmalerei in Siena, Bern 1980, S. 7-11; N. Wolf, Landschaft
und Bild. Zur europäischen Landschaftsmalerei vom 14. bis 17. Jahrhundert,
Passau 1984, S. 89, 160-5, 174-83.



Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 52

51 Verse 1-31; vgl. Caduff (wie Anm. 46), S. 291. Zu Lemnius' angeblich fehlender
Originalität: J. Michel, Die Quellen zur Raeteis des Simon Lemnius, in:
Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden 43 (1913),
S. 109/10 (differenziertes Urteil!); Wiesmann (wie Anm. 8), S. 122/3.

32 Wie Anm. 3.
53 Stöcklin wie Anm. 40; ebenso bereits Campell, vgl. Perret (wie Anm. 5), S. 10.

Hübner wie Anm. 3.
34 Vgl. Piaton, Gesetze 663e-664a; N. Bolz, Entzauberung der Welt und Dialektik

der Aufklärung, in: «Macht des Mythos» (wie Anm. 3), S. 235-9.
55 P. Philippson, Genealogie als mythische Form. Studien zur Théogonie des He-

siod, in: Hesiod, hrsg. von E. Heitsch, Darmstadt 1966, S. 651-87 (Erstpublikation

1936).
56 Sieveking (wie Anm. 8), S. 196.
37 Vgl. Vergil, Georgica 1,139-42, mit Seneca, Phaedra 483-566.
38 Euripides, Hippolytos 10-9; vgl. Seneca, Phaedra 483-566, insbesondere 540-2,

559-66.
59 Ovid, Metamorphosen 3,131-252 (V. 175/6: Per nemus ignotum non certis pas-

sibus errans / pervenit in lucum: sic illum fata ferebant).
60 Aktäon und Hippolytus jagen mit Hunden. Aktäon: Ovid, Metamorphosen

3,140; 206-30. Hippolytus: Euripides, Hippolytos 18; Seneca, Phaedra 31-43.
61 Verse 15-9; dazu Caduff (wie Anm. 46), S. 279, 281-7; FJ. Vonbun, Beiträge zur

deutschen Mythologie, Chur 1862, S. 44-65.
62 Rätorom. Chrestomathie, Bd. II, S. 238-40; Senti (wie Anm. 1), S. 133 (Nr. 2);

C. Caminada, Die verzauberten Täler, 3. Auflage Olten-Freiburg i.Br. 1970,
S. 267/8, 273-5; G. Isler, Das rätoromanische Margaretenlied - eine seelische

Tragödie. Zur Bedeutung der «canzun de sontga Margriata» für unsere Zeit, in:
Terra plana 1988, Heft 4, S. 10-8; H. Haid, Mythos und Kult in den Alpen,
Rosenheim 1990, S. 55-65; Caduff (wie Anm. 46), S. 282/3.

63 Euripides, Hippolytos 73-81; Seneca, Phaedra 483-539; W. Burkert, Griechi¬
sche Religion der archaischen und klassischen Epoche, Stuttgart 1977, S. 234.

64 Am bekanntesten ist «Madrisa»; D. Jecklin, Volksthümliches aus Graubünden,
Teil I, Zürich 1874 Zürich 1980), S. 19/20 Sagen der Schweiz, hrsg. von
P. Keckeis. Graubünden, Zürich 1986, S. 254.

63 Ovid, Metamorphosen 15,531-46; vgl. Burkert (wie Anm. 4), S. 113.
66 Zur allegorischen Deutung des Mythos: K Hübner (wie Anm. 2), S. 21, 50/1. Zu

Lemnius vgl. Sieveking (wie Anm. 8), S. 196, und Caduff (wie Anm. 46), S. 292.

Dr. Gian Andrea Caduff, Rangsstrasse 29, 7205 Zizers Adresse des Autors


	Der Mythos von der Entdeckung der Pfäferser Therme : Aegidius Tschudi und Simon Lemnius

