Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1993)

Heft: 1

Artikel: Der Mythos von der Entdeckung der Pfaferser Therme : Aegidius
Tschudi und Simon Lemnius

Autor: Caduff, Gian Andrea

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-398592

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

30

Gian Andrea Caduff

Der Mythos von der Entdeckung
der Pfaferser Therme: Aegidius
Tschudi und Simon Lemnius

Im ersten Obergeschoss des in alter barocker Pracht wiederer-
standenen vorderen Gebiudes von Bad Pfifers ist das geschiftige Trei-
ben der Kaufleute, die den Badegisten hier einst ihre Waren feilboten,
der Beschaulichkeit historischer Reflexion gewichen.! In einer langen
Reihe chronologisch angeordneter Schaukisten wird die Geschichte
des Bades teils illustriert, teils dokumentiert, und gleich die erste Vitri-
ne zeigt dem Museumsbesucher anhand einer Sammlung von Texten,
wie sich frithere Generationen die Entdeckung der Quelle vorgestellt —
oder besser: zurechtgelegt — haben. Da es fiir das Denken des Men-
schen charakteristisch ist, alles, was ihm wichtig erscheint, auf einen
genau definierten Anfang zuriickzuftihren, weshalb die Gruppe der
sog. aitiologischen oder Ursprungssagen zu den grossten gehort, muss-
te eine derart heilkriftige Quelle offenbar zwangslaufig zum Kristalli-
sationspunkt einer iippigen, frei wuchernden Sagen- und Legendenbil-
dung werden.?

So einleuchtend eine solche Erklirung auf den ersten Blick auch
sein mag, Uber die Ergebnisse, die neuere, strukturalistische Ansitze
weiterfiihrende Betrachtungsweisen insbesondere bei demjenigen Teil
des volkstimlichen Erzdhlgutes erbracht haben, dessen Inhalte sich
mit dem Numinosen beschiftigen, d.h. die Realitit der sinnlich wahr-
nehmbaren Welt Transzendierendes erzihlen, und die damit einher-
gehende grossere Vorsicht in der Zuweisung einzelner Erzihlungen zu
bestimmten Kategorien setzt sie sich leichtfertig hinweg. Geschichten
wie die von der Entdeckung der Pfiferser Quelle als «Sagen» oder «Le-
genden» zu bezeichnen entspricht nimlich dem Sprachgebrauch einer
Zeit, als die Scheidung der Volksliteratur in die Gattungen Mirchen,
Legende, Sage und Mythos allein auf Grund inhaltlicher Merkmale
vorgenommen wurde und ein Mythos zwingend mit heidnischen Got-
tern verbunden sein musste.> Nach heutigem Erkenntnisstand hinge-
gen ist fiir die Klassifizierung einer Erzihlung ihre Struktur und gesell-
schaftliche Funktion ein viel wesentlicheres und entscheidenderes Kri-
terium. Folgerichtig gilt neu als «Mythos» eine Erzihlung, die zum




Gian Andrea Caduff 31

einen eine charakteristische, bestimmten Gesetzmissigkeiten gehor-
chende Struktur aufweist, zum andern insofern von gesellschaftlicher
Relevanz ist, als sie dem Menschen gerade durch den Einbezug auch
des Numinosen ein Koordinatensystem zur Einordnung von Erfah-
rungen und damit zur Verarbeitung der Wirklichkeit an die Hand
gibt.* Das bedeutet, dass die Anwendung der Termini «Sage» und «Le-
gende» auf die Pfiferser Traditionen keinen Anspruch auf Verbind-
lichkeit erheben darf, dass diese sich nach genauerer Untersuchung
prinzipiell auch als das, was aus heutiger Sicht als «Mythos» bezeich-
net wird, entpuppen kénnen, zumindest als Erzihlungen, denen der
Mythos und die ihm eigentiimliche Denkweise ihren Stempel aufge-
driickt haben.

Der verkannte Humanist

Mit der Fruhgeschichte von Bad Pfifers hat sich in neuerer Zeit
am griindlichsten Werner Vogler beschiftigt und dartiber mehrere
kenntnisreiche Aufsitze verdffentlicht. Wer sich indessen durch sie
genauer iber die im Museum prisentierten Texte belehren lassen
mochte, stellt Giberrascht fest, dass auch diejenige seiner Arbeiten, die
sich im Anschluss an Perret am eingehendsten mit den verschiedenen
Uberlieferungen von der Auffindung der Therme beschiftigt, zwar
ausfthrlich den von Aegidius Tschudi ausgehenden Traditionszweig
behandelt, die beim Miinstertaler Humanisten Simon Lemnius ver-
zeichnete Version jedoch nicht einmal erwdhnt.5 Dabei ist Lemnius
offensichtlich etwas voreilig aus dem Kreis der beriicksichtigten Testi-
monien ausgeschlossen worden, denn Vogler kann so fiir die von
Tschudi abweichende spitere Tradition, dass jemand aus dem Min-
stertaler Geschlecht der Hohenbalken die Quelle entdeckt habe, nur
einen Gelehrten des 17. Jahrhunderts namhaft machen, obwohl Lem-
nius einen Angehorigen dieses Geschlechts als Entdecker der Quelle
bereits 65 Jahre frither erwihnt.® Wenn man Lemnius in dieser Frage
wohl gar nicht erst konsultiert hat, ist das vermutlich einem Vorurteil
zuzuschreiben. Dem modernen Historiker miissen Lemnius’ Verse so
sehr mit griechischer Mythologie verbrimt erschienen sein, dass er sie
a priori als bar jeglichen selbstindigen historischen Wertes einstufte.
«Wihrend Tschudi noch zurtickhaltend und nichtern bleibt, begin-
nen sich die Quellauffindungslegenden in der humanistischen und
barocken Literatur auszuweiten und ins Kraut zu schiessen.»” Ist hier
Lemnius etwa mit gemeint?

Generell bleibt zunichst einmal festzuhalten: Mogen Lemnius’
Verse mit ithren gelehrten Entlehnungen aus dem griechischen My-
thos auf den modernen Leser auch gekiinstelt wirken, am Faktum ei-
ner bei ihm erstmals belegten Nachricht dndert sich dadurch nichts,




Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 32

und Lemnius als thr Vermittler hitte mithin nicht verschwiegen
werden diirfen. Lemnius’ Name hitte um so weniger tibergangen wer-
den durfen, als die Zuschreibung der Entdeckung der Therme an ei-
nen Hohenbalken moglicherweise iiberhaupt erst auf Lemnius zu-
rickgeht, auf eine Hommage nach Humanistenart, die Lemnius sei-
nem Zeitgenossen Gregor Carl von Hohenbalken zueignete. Im Jahre
1545 war dieser Stadtvogt von Chur geworden, unterstiitzte wie sein
Zeitgenosse Lemnius die franzosische Sache, und als Miinstertaler war
er vielleicht sogar mit thm verwandt, wie Bonorand aufgezeigt hat.®
Perrets Versuch, die Hohenbalken in einen historisch relevanten Be-
zug mit dem Gebiet von Pfifers zu bringen und dadurch ihre Ver-
knuipfung mit der Auffindung der Quelle zu begriinden, war deshalb
wohl schon von den Voraussetzungen her zum Scheitern verurteilt.’

Dass man bei Lemnius zum vornherein keinen diskussionswiir-
digen Beleg erwartete, ist symptomatisch fur die moderne Abneigung
gegeniiber dem Mythischen, insbesondere fiir den dahinter stehenden
naiven Glauben, in der Geschichte den Mythos sauber gegen die wis-
senschaftlich fundierte Lehrmeinung abgrenzen zu kénnen. Ein An-
spruch auf Wahrheit ist allerdings methodisch schlichtweg unstatt-
haft. Wer weiss denn schon mit absoluter Sicherheit, ob das, was uns
heute als wissenschaftliches Ergebnis gilt, von spiteren Generationen
nicht als Mythos im Sinne einer Illusion denunziert wird!'® Wie sich
zeigen wird, entbehrt Tschudis Bevorzugung gegeniiber Lemnius nur
schon deshalb jeglicher Berechtigung, weil auch er - nicht anders als
Lemnius - letztlich von einem Mythos ausgeht. Wird Lemnius’ Tradi-
tion beiseite gelassen, begibt man sich dariiber hinaus der hochst in-
teressanten Perspektive eines Vergleichs einer sich offen zu mythi-
schen Denkmustern bekennenden Darstellungsweise mit derjenigen
Tschudis, die, obwohl sie bereits jene Charakteristika aufweist, die der
sogenannten wissenschaftlichen zugeordnet werden, es im Grunde
iberhaupt noch nicht ist! Der Vergleich ist nicht allein deswegen reiz-
voll, weil es sich beim Mythos — wie wir seit Lévi-Strauss wissen — um
eine zum rationalen Denken alternative Wahrnehmung der Wirklich-
keit handelt, die sich zur wissenschaftlichen komplementir verhilt,!!
sondern er liefert ausserdem insofern einen Beitrag zur Mentalititsge-
schichte, als er die Mentalitit zweier damaliger Personlichkeiten in be-
zug auf geschichtliches Denken greifbar macht. Die verschiedenartige
Beantwortung der Frage, wie denn eine Entdeckung eigentlich zustan-
de kommt - im griechischen Bereich ist sie Ausgangspunkt fiir eine
ganze Gruppe gleichartiger Erzihlungen'? -, widerspiegelt zwei gegen-
sitzliche Mentalititen, die nicht einfach als riickstindig beziehungs-
weise fortschrittlich abgestempelt werden durfen, sondern denen bei
der Beantwortung jener Frage jeweils andere Aspekte wichtig erschei-
nen.




Gian Andrea Caduff 33

Da nur Gber die Deskription der Produkte zur Charakterisierung
des jeweiligen Denkens fortgeschritten werden kann, folge zunichst
der Text aus Lemnius’ 1551 in Basel publizierter dritter Ekloge (V. 75—
112), und zwar in der metrischen Ubersetzung von Sieveking:!3

75 ——— Als unter Trinen wir, ach, uns getrennt von der Heimat
Grenzen, da fithrte das Los uns zuerst durch die Nachbargefilde,
welche die Welle benetzt, die vom warmen Gewisser herabstromt,
da, wo den schwefligen Quell die Klippen von Pfifers umschliessen.
Dieser erbraust mit Macht im untersten Grunde der Felsschlucht.

80  Schaust du auf ihn hinab von der hochsten Kante des Berges,
glaubst du fiirwahr, du sihest den Tartarus drunten, den schwarzen,
und auf des Erebus Bithne, vermeinst du, schwirrten die Menschen
rabengleich um die Fluten - so hoch erhebt sich die Felswand
uiber den tiefsten Sturz. Oft kamen weither durch die Lande

85 siegreiche Helden, den Leib in den warmen Bidern zu spiileny
aber sobald sie dann hier den erschrecklichen Abgrund erblickten,
kehrten sie ungewaschen sich um und verliessen die Klippen,
schworen sich, nie in solche Gewisser zu steigen, und zogen
unverrichteter Dinge zuriick in die heimischen Burgen.

90  Deoch in den harten Fels hat nunmehr Stufen geschlagen
jingst der vortreffliche Furst, der das heilige Zepter von Pfafers
fithrt, und nichts Schauriges haftet dem Abstieg mehr an zu des Bades
Schluchten, das ganz von selbst am ergrauten Schwefel und Mennig
dort sich erhitzt, wo sein Nass durch die feurigen Stoffe hindurchrinnt.

95  Gleich an der Quelle empfingt es die Glut des entziindeten Schwefels,
und ihm folgt, wo’s entflieht, im glithenden Erdpech die Flamme.
Also erwirmt sich die giitige Welle und bringt mit dem Wasser
Hilfe fiir mancherlei Krankheit und heilt des verzehrenden Fiebers
Schwiche mit ihren Siften und Fiulnis auch in den Gliedern.

100 Hier haben Nymphen einst, so erzdhlt man, Diana gebadet,
hat Hippolyt auf der Spur seiner Riiden die Quelle gefunden.
Als in den Fluren er namlich nach Hirschen jagt und gehornten
Gemsen hoch im Gebirg, bemerkt er, wie fters die Hunde
triefend dem Innern der Hohlen entkriechen und tropfende Nisse
105 abzuschiitteln sich mithn. Da steigt in die ndmlichen Schliinde
jener verwundert hinab. Sein Ohr vernimmt dort des Wassers
liebliches Murmeln, und bald entdeckt er im Felsschacht das heisse
Wellengesprudel. — Es stammte aber aus altem Geschlechte
er, Hippolyt, den hier Dianas Liebe begliickte,'
110 Hohenbalken genannt, und ihn zeugte ein Nachfahre Karls einst,
dessen erhabenes Bild dieses Haus mit strahlendem Ruhme
heut noch in Ritien verklart.

In diesem Abschnitt erzahlt Lemnius in der Maske des Hirten
Cirrheus, wie er 1550 nach Basel (V. 241) floh, nachdem im Sommer
jenes Jahres in Chur die Pest ausgebrochen war.!> Von daher ist auch
der Titel der Ekloge zu verstehen: Hodoeporicon bedeutet «Reisebe-
schreibung» und steht in einer Tradition, die mit dem altrémischen
Dichter Lucilius beginnt und tiber Horazens lter Brundisinum bis zum
Anfang des funften Jahrhunderts weiterverfolgt werden kann.'® Von
besonderem Interesse ist im vorliegenden Zusammenhang deren letz-
ter Vertreter, Rutilius Claudius Namatianus, weil sich in seiner Schil-




Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 34

derung einer Reise von Rom nach Gallien die erste ausfiihrlichere Be-
schreibung einer Ortlichkeit nimlich ebenfalls mit Thermen befasst,
den Thermen von Civitavecchia.'” Da die erste gedruckte Ausgabe
dieses Werks allerdings erst 30 Jahre vor Lemnius’ Tod erschienen ist
und eine Handschrift nicht vor 1493 bekannt war, muss Lemnius den
Text nicht unbedingt gekannt haben.!® Immerhin zeigen aber beide
Thermenbeschreibungen einen auffallend dhnlichen Aufbau, worauf
~weiter unten niher einzugehen ist.

Mythos als Historie

Der ilteste Bericht von der Entdeckung der Pfiferser Therme
stammt von Aegidius Tschudi, dessen Werk De prisca et vera Alpina
Rhaetia bereits seit 1538 — also 13 Jahre vor dem Erscheinen von Lem-
nius’ Eklogen — gedruckt vorlag. Er schreibt darin folgendes:!?

Im weiteren wurden innert drethundert Jahren die Pfiferser Thermen aufgefun-
den durch einen gewissen Jiger, der nach seiner Familie Vogler genannt war. Als
dieser die Jungen von Waldrappen verfolgte, kam er in eine unwegsame Einode;
und wie er in die tiefe Bergschlucht hinunterstieg, fand er die warmen Wasser.
Die Aufsicht iiber jene Thermen hat aber der Abt von Pfifers.

Die Jahresangabe gibt Tschudis Notiz den Anschein eines ver-
trauenswiirdigen historischen Quellenbeleges, der die Entdeckung
von Bad Pfifers in die Jahre um 1238 legt. Dass er das nicht ist, beweist
nur schon die Existenz eines zweiten Datums. Augustin Stocklin
kennt 1630 mit Caspar Bruschius nimlich nicht nur einen weiteren
Vertreter der Datierung auf die Jahre um 1240, sondern erwihnt auch
einen Monch aus Einsiedeln, der fir das Jahr 1038 eintritt.2° Auf die
fehlende Authentizitit von Tschudis Datum macht Vogler zwar zu
Recht aufmerksam, begniigt sich aber in bezug auf seine Herkunft mit
dem vagen Hinweis: «Es ist wohl kaum anzunehmen, dass die Nach-
richt vom doch sehr sorgfiltig recherchierenden Tschudi aus heiterem
Himmel in die Welt gesetzt wurde.»?! Indessen konnte ein noch so
sorgfaltig recherchierender Tschudi auf keine andere Quelle als volks-
tiimliche Uberlieferungen gestossen sein, und zwar auf solche, die we-
niger die korrekte Erinnerung an ein historisches Ereignis bewahrten,
als es vielmehr mit den Mitteln des mythischen Denkens verarbeitet
hatten. Diese Moglichkeit wurde von Vogler anscheinend tiberhaupt
nicht in Betracht gezogen, obwohl eine solche Betrachtungsweise
neue Perspektiven eroffnet. Zunichst liesse sich auf diese Weise die
Existenz zweier Daten am plausibelsten erkliren. Denn da eine Volks-
tiberlieferung dusserst selten in nur einer einzigen Fassung vorliegt, ge-
rit sie zwangsldufig in einen Widerspruch mit der menschlichen Ten-
denz, alles zu systematisieren und aufeinander abzustimmen. In be-




Gian Andrea Caduff g 35

zug auf die Pfiferser Thermalquelle hat dieses Problem wohl schon
Felix Hemmerli, dessen um 1450 entstandener Bericht tiber Pfifers lei-
der nichts Genaueres zur Entdeckung der Quelle iiberliefert, und
dann auch Stocklin mit der Annahme zweier Entdeckungen zu 16sen
versucht; die Quelle wire demzufolge nach ihrer Auffindung wieder
fiur zweihundert Jahre in Vergessenheit geraten.?? Aber auch das Ne-
beneinander verschiedener Namen fur den Entdecker der Therme er-
klirt sich leicht, wenn man von der Annahme ausgeht, dass alle Tradi-
tionen nur Variationen eines bestimmten Erzdhlungstypus sind. Der
Name stellt dann nimlich nichts anderes als eine Variable dar, die vol-
lig frei, ohne jedwelche Riicksichten auf historische Zusammenhinge
in eine bestimmte, vorgegebene Erzihlstruktur eingefigt wird.

Eine genauere Untersuchung der bei Tschudi die Erzihlung
konstituierenden Motive — nach neuerer Terminologie «Motiveme»
genannt — wird deshalb nicht unerwartet zum Ergebnis fiithren, dass
sein Text grundsatzlich nichts anderes als eine Variante zu Lemnius’
Darstellung enthélt.?®* Tschudi unterscheidet sich somit prinzipiell in
nichts von Lemnius, auch wenn sein Bericht vordergriindig viel wis-
senschaftlicher und weniger mythisch daherkommt. Unter den Tex-
ten, die zur Prifung dieser Frage herangezogen werden konnen,
nimmt die in Alois Sentis Sammlung aufgenommene Volkstradition
nattirlich eine Sonderstellung ein und soll deshalb im Wortlaut ange-
fihrt werden:24

Das sind Vilteser gsii, wo d Pfifeser Quell gfundd hind. Ae Thueli und & Vils.
Did sind uf dr Jagd gsii. Dinn hits det im Toubel ufitimpft. Si sind ahi gchlatte-
ret und hind das hiiss Wasser entteggt. Nouerd Urkundi, wo na im Baad Pfifers
isch, chiinnten did Thueli und Vils all Summer drei Wuchi gratis baadd det hin-
da. Das hit my Vater gsiit.

Bereits ein oberflichlicher Vergleich von Tschudi, Lemnius und
Senti ergibt, dass fiir den ersten Entdecker — die Wiederentdecker blei-
ben anonym — offenbar eine ganze Reihe von Namen im Umlauf war,
die noch um Faber und Schmied vermehrt werden mussten, wenn
man Augustin Stocklins Zusammenstellungen heranzieht.?> Diesen
Abweichungen im Detail steht jedoch eine Ubereinstimmung in der
Struktur des Aufbaus gegeniiber. Den Inhalt aller Varianten bildet
nimlich die Abfolge der zwei Motiveme: «Auf-die-Jagd-gehen» -
«Quelle-finden». Lisst man die bei Senti verzeichnete Volkssage bei-
seite, kommt noch ein drittes gemeinsames Motivem hinzu, so dass
sich folgende Handlungskette ergibt: «Auf-die-Jagd-gehen» - «Vom-
Tier-gefuhrt-werden» — «Quelle-finden». Das zweite Motivem wird
dabei durch die beiden austauschbaren Motive, auch Allomotive ge-
nannt, «Flithrung durch das Beutetier» (Tschudi) und «Fihrung durch
die Jagdhunde» (Lemnius) aktualisiert.




Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 36

Da Motivemketten, die fiir Mythen typisch sind, in der Regel
nicht nur in einer einzigen Erzihlung vorkommen, miisste die eben
genannte auch in andern volkstimlichen Traditionen anzutreffen
sein. Sollten diese zudem nur hinsichtlich ihres strukturellen Aufbaus,
nicht aber in bezug auf den Inhalt der Pfiferser Uberlieferung Ver-
gleichbares enthalten, wiren sie nur umso beweiskriftiger.

Wie es nach all dem Gesagten zu erwarten ist, verbinden die ge-
nannten Motiveme — in bezug auf das zweite ausgerechnet das beim
«Wissenschaftler» Tschudi tiberlieferte Allomotiv! — die Pfiferser Tra-
dition denn auch mit Erzdhlungen, deren Beriicksichtigung sich in
diesem Zusammenhang vorerst ganz und gar nicht aufzudringen
scheint. Die Rede ist von dem bei den Walsern des Wallis und der an-
grenzenden Kolonien in Italien verbreiteten Sagenkomplex, der vom
sogenannten «Verlorenen Tilli» oder auch «Krimerlital» erzihlt. An-
geftihrt se1 hier die Fassung aus dem Turtmanntal.?¢ Die betreffende
Sage weiss von einem Jédger, der einer Gemse in immer wildere Regio-
nen nachsteigt und so ein ausserhalb der menschlichen Realitit liegen-
des Tal von paradiesischer Fruchtbarkeit und unermesslichem Tier-
reichtum entdeckt — bemerkenswerterweise in einem dem Jiger offen-
bar unzuginglichen Abgrund! Die Parallelen lassen sich noch vermeh-
ren, wenn man bedenkt, dass das Motivem «Fiithrung durch das Tier»
ja nicht nur in Jagderziahlungen seinen Platz hat. Die oben gegebenen
Umschreibungen fiir das erste und dritte Motivem kénnten ndmlich
noch weiter verallgemeinert werden. So steht «Jagd» als Chiffre fir die
ausserhalb des von einer menschlichen Gemeinschaft domestizierten
Bereichs liegende Wildnis und «Quelle» fiir etwas bislang Unbekann-
tes. Denn bereits im Altertum erzihlte man sich von Tieren, die den
Menschen an einen von ihm zunichst nicht vorgesehenen Ort fiih-
ren, um ihn dort meistens eine Stadt griinden zu lassen. Insofern ent-
spricht die Uberlieferung von der Griindung des Klosters Pfifers noch
viel genauer einem bereits antiken Erzihltypus, denn Vogel als Weg-
weiser — auch ohne blutigen Holzspan im Schnabel - sind seit Hero-
dots Bericht tiber die Grundung des dgyptischen Ammonorakels und
desjenigen im griechischen Dodona direkt notorisch.?” Auch in dieser
Beziehung muss wieder auf Rutilius Claudius Namatianus verwiesen
werden. Nach dessen Text, der, wie oben ausgefithrt wurde, Lemnius
moglicherweise dazu angeregt hat, die Pfiferser Tradition in einem
Stiick Humanistenliteratur zu verarbeiten, sollen die Thermen von
Civitavecchia ebenfalls von einem Tier entdeckt worden sein: Ein
Stier - eventuell sogar ein Gott in der Gestalt eines Stieres — habe mit
seinen Hufen den Boden aufgewiihlt und dadurch die Quelle freige-
legt.28

Diesen Uberlegungen scheinen zwei Gegenargumente zu wider-
sprechen: Ist nicht gerade der Jiger derjenige, bei dem es geradezu als




Gian Andrea Caduff 37

Selbstverstandlichkeit akzeptiert wird, wenn er auf seinen Streifziigen
den gewohnten Lebensraum verldsst und dabei Neues entdeckt?
Handelt es sich hier nicht einfach um eine im Alltag durchaus mogli-
che Begebenheit, und wenn es Sagen wie die vom «Verlorenen Tilli»
gibt, die den Jiger dem Numinosen begegnen lassen, ist das dann
nicht eine sekundire Mystifizierung der Tat eines kithnen Einzelgin-
gers aus der Zeit vor der Aufklirung? Eine realistische Entdeckungs-
geschichte sihe allerdings wohl anders aus und wiirde nicht an das
Verhalten eines Tieres, sondern an das Auswerten von Naturbeobach-
tungen ankniipfen. Eine Quelle, die mit einer erheblichen Schiittung
und einer Temperatur von knapp 37°ins Freie tritt, muss im Winter
gewiss nur schon durch ihre Dampfentwicklung, im Frithling even-
tuell durch ein abnormes Tauverhalten des tiber der Schlucht liegen-
den Schnees auf sich aufmerksam gemacht haben, zumal gerade dort
die Taminaschlucht besonders eng ist und die ganz in der Nihe der
Quelle hiniiberfithrende Naturbriicke sicher schon in fritheren Zeiten
begangen wurde.?? Dementsprechend legt bereits Stocklin dar, indem
er darin einem Einsiedler Monch folgt, dass der Jiger aufsteigende
Dimpfe bemerkt habe, als er in die Felswinde der Taminaschlucht ge-
stiegen sei, um junge Raben einzufangen; ob er den Ort des Einstiegs
selber gewihlt hat, wird nicht mitgeteilt, ist auch belanglos im Ver-
gleich mit Tschudi, der iiber den Dampf nicht einmal ein einziges
Wort verliert und nur die Rolle des Tiers fiir erwihnenswert hilt:
«...der was jungen waldrappen in das ruch unwandelbar tobel nach-
gestigen.»30 Uberraschenderweise gehort auch die von Senti verzeich-
nete Volkssage zu den Uberlieferungen, die die Entdeckung der Quel-
le auf rationalem Wege zu erkliren versuchen; die literarischen Texte,
die als einzige Erzihlungen von der Art mythischer Aitiologien bieten
und damit offensichtlich ilteres Erzihlgut bewahrt haben, gehen ei-
nen andern Weg und setzen an die Stelle eines wissbegierigen Men-
schen, der einem Naturphidnomen auf den Grund gehen wollte, den
von Tieren ins Unbekannte geleiteten Jager.

Die von den rationalisierenden Traditionen stillschweigend vor-
ausgesetzte Neugier erwihnt Lemnius zwar mit miratus («weil er sich
wunderte») in Vers 105 explizit. Was den Erkenntnisdrang des Jagers
namens Hippolytus ausldst, ist aber der Zustand seiner Hunde, die vor
Nasse triefend zu ithrem Meister zurlickkehren, obwohl in Grotten
herumstreunende Hunde eigentlich nichts Besonderes darstellen.
Dass aber gerade dies zur Auffindung der Quelle fihrt, zeigt nur umso
deutlicher, dass die Uberlieferung die Entdeckung der Therme nicht
vom Menschen, sondern vom Tier ausgehen lassen will. Man miisste
die Darstellungen von Tschudi und Lemnius sogar dann als mythisch
werten, wenn sich die Entdeckung tatsichlich so zugetragen haben
sollte. Diese Behauptung ist nur scheinbar paradox. Wiren ihre Be-




Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 38

R X

richte ndmlich im heutigen Sinn realistisch gemeint, wire der in der
Schlussphase des Entdeckungsaktes unabdingbare Einsatz menschli-
cher Intelligenz nicht unterschlagen worden. Das Tier kann im giin-
stigsten Fall zwar den Menschen bis zur Quelle fithren; dass es sich
aber um eine Thermalquelle handelt, muss er selber merken. Eine
Mentalitit, die letzteres fiir bedeutungslos hilt, denkt bei der Interpre-
tation der sie umgebenden Wirklichkeit in mythischen Mustern. Mit-
hin ist die eingangs aufgestellte Behauptung verifiziert worden: Der
Mythos widerspiegelt im Medium der Sprache, wie sich der Mensch
die thn umgebende Welt organisiert denkt.

Eigentlich gibt ja allein schon das bei der Pfiferser Klostergriin-
dung auftauchende Vogelmotiv, das bei Tschudi mit der Entdeckung
der Therme verknupft ist, einen deutlichen Wink. Denn der Vogel
vermittelt dem Menschen von alters her Zeichen und nimmt somit
die Funktion eines Boten zwischen den Bereichen des Numinosen
und der Alltagswelt wahr.3! Diese symbolische Kraft des Vogels zu ver-
nachlissigen wire ein schwerwiegender Fehler. Auf ihr baut das Aition
auf, selbst wenn man in Betracht zieht, dass Vogel wie im Falle der Pfi-
ferser Waldrappen dem Jiger auserlesene Gaumenfreuden verspra-

—
~

Abb. 1:

Der Waldrapp hat
ein schwarz glan-
zendes Federkleid
und steht dem
Ibis nahe. Bis zum
16./17. Jh. er-
streckte sich sein
Brutgebiet iiber
Nordwestafrika
und den Vorderen
Orient hinaus bis
Mitteleuropa. Ab-
bildung aus dem
«Vogelbuch» von
Konrad Gessner,
1557.




Gian Andrea Caduff 39

chen.’?2 Dadurch wird nur die Verfolgung durch den Jager motiviert;
viel wesentlicher ist aber, ob der Vogel ihn zur Quelle fuhrt oder ob je-
ner seine Schlisse auf Grund eigener Beobachtungen zieht.

Dass realistische Erklarungsversuche hier nicht zum Ziel fiihren,
zeigen Sagen wie diejenige, in der ein Jager in eine Gletscherspalte
stiirzt und sich auf'einem Kirchdach befindet.?* Es geht in allen diesen
Uberlieferungen um die Ausgrenzung von Bereichen des Numinosen,
ein der mythischen Vorstellungswelt eigentimlicher Zug, wie Peuckert
gezeigt hat.3* Diese Zonen miissen nicht ausserhalb des Alltagsbe-
reichs liegen, sondern kénnen in ihn integriert sein. Sehr schon zeigt
sich dies bei der Lokalisierung des «Verlorenen Tillis». Wihrend die
Walliser Versionen dieses Tilli im Siiden, jenseits des Monte Rosa,
lokalisieren, es zum Teil sogar mit dem Lys-Tal von Gressoney identi-
fizieren, verlegen es die im Tal der Lys ansissigen walserischen Koloni-
sten ihrerseits in den Norden, d.h. sie setzen es mit dem Wallis gleich,
ihrem Herkunftsgebiet, mit dem aller Wahrscheinlichkeit nach aber
die Hochgebirgspisse immer ein Kontakt bestand.?® So gehort auch
die Taminaschlucht einerseits zur realen Umwelt der Bewohner des
Taminatales, andererseits ist sie als Ursprung heilender Wasser und da-
mit von Kriften, die menschliches Vermdgen tibersteigen, ein Ort des
Numinosen. Um dies auszudriicken, greift Lemnius zum Mittel der
Personifikation; denn die einst an der Quelle hausenden Nymphen
(V. 100) verkorpern durch ihr gottliches Wesen nichts anderes als die
sich menschlicher Beeinflussung entziehende Heilkraft des Wassers.?¢

Dass es in den zur Diskussion stehenden Traditionen nicht um
die Hervorhebung von Pfifers als etwas Einzigartigem, sondern um
eine Einordnung des Besonderen in das Allgemeine, in ein fir alle ver-
gleichbaren Fille giiltiges Denkschema geht, kann auch an dem ilte-
sten fiir den Entdecker tberlieferten Namen abgelesen werden.
«Vogler» ist namlich urspringlich gar kein individueller Eigenname,
sondern eine Lehntibersetzung von lateinisch anceps und bedeutet so-
mit nichts anderes als «Vogeljdger».3” Ist es aber vor allem der Jager an
sich, der am leichtesten in die Zonen des Numinosen vordringt, muss
die Frage aufgeworfen werden, ob hier letztlich nicht noch eine
menschliche Vorstellung bereits prihistorischen Ursprungs mit hin-
einspielt. Vor allem Jagergesellschaften glauben nimlich, ihre Existenz
sei nur gesichert, wenn sie iiber Mitglieder verfiigten, die dank einer
besonderen Begabung mit dem Jenseits Kontakt aufnehmen konnten.
Noch in historischer Zeit hat es Jigergesellschaften gegeben, deren
auserwahltes Mitglied, Schamane genannt, im Trancezustand eine
Reise zur Herrin der Tiere unternimmt, um sie zu bitten, seinem
Stamm eine erfolgreiche Jagd zu gewihren. Obwohl die Sagen vom
Typus «Verlorenes Tilli» an Erzdhlungen wie den Mythos von den
Rindern des Geryoneus erinnern, die Herakles von einer fern im




Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 40

Ozean gelegenen Insel nach Italien treibt, diirfen sie dennoch nicht
ohne weiteres mit diesem gleichgesetzt werden. Herakles’ primires
Ziel ist wie das des Schamanen die Gewinnung der Tiere; dass dabei
eine ausserhalb der menschlichen Realitit liegende Zone mit ins Spiel
kommt, ist gewissermassen ein Sekundarprodukt. In den Alpensagen
geht es hingegen allein um diesen Punkt, die Erweiterung des mit dem
Auge erfassbaren Horizontes um eine mit dem Numinosen belegte
Dimension. Die Frage nach einem allfilligen Zusammenhang soll des-
halb hier nicht weiter verfolgt werden.

Es bleibt noch der zweite der beiden angekiindigten Einwinde:
Theoretisch konnte erst Tschudi das Motivem «Fihrung durch das
Tier», das ihm aus einem andern Zusammenhang bekannt sein moch-
te, mit der Entdeckung der Pfiferser Quelle verbunden haben. Doch
warum sollte ausgerechnet in diesem Fall, auch wenn Sentis Samm-
lung diesbeziiglich schweigt, der Volksmund von keiner der so weit
verbreiteten gleichgearteten aitiologischen Sagen gewusst und erst ein
Gelehrter eine solche unter Berticksichtigung traditioneller Struktur-
prinzipien sekundir erfunden haben? Ein Beweis fiir die Existenz aus-
serliterarischer Traditionen liegt darin, dass der Kompilator Stocklin
mit Vils und Thuolin Namen lokaler Geschlechter nennt, die Tschudi
offenbar unbekannt sind, andererseits bei Senti wieder auftauchen.??
Dieser Umstand kann nur schwerlich anders interpretiert werden, als
dass es eine von Tschudi unabhingige Tradition gegeben haben muss.
Zu retten vermochte die Hypothese einer gelehrten Erfindung Tschu-
dis nur die unwahrscheinliche Annahme, dass die von Senti in seine
Sammlung aufgenommene Volkstradition die urspriinglichere ist. Thre
rationalisierende Tendenz spricht allerdings deutlich dagegen, sie
muss jiingeren Datums sein. Rationalisierung ist nimlich nicht denk-
bar ohne den voraufgehenden Mythos. Noch Stocklin, der an sich ra-
tionalisierenden Erklirungsmodellen zuneigt, kommt, um die zwei-
malige Entdeckung der Quelle plausibel zu machen, nicht umhin,
dem Menschen die Erinnerung an die Quelle zuerst durch ein ziirnen-
des Numen entreissen, ihn dann aber durch einen gniadigen Gott wie-
der hinfithren zu lassen!%

Im vorliegenden Zusammenhang dridngt sich zunichst einmal
eine Schlussfolgerung auf: Da die Geschichte vom Jéger, der bei der
Verfolgung von Raben die heilbringende Quelle entdeckt, einem my-
thischen Denkschema folgt, hat Tschudi, indem er diese Uberliefe-
rung mit einer sonst nicht belegten Jahresangabe kombinierte, Mythos
in den Rang von Historie erhoben. Eine Bevorzugung gegeniiber dem
offen mythologisierenden Lemnius ist nicht gerechtfertigt. Was den
Namen des Entdeckers anbelangt, ist Tschudi, auch wenn bereits er
die bei Stocklin erhaltenen Uberlegungen rechtlicher Natur angestellt
haben sollte, keineswegs «wissenschaftlicher» vorgegangen als der-




Gian Andrea Caduff a1

jenige Zweig der Tradition, der einen Vils oder Thuolin nennt. Da
«Vogler», wie Perret gezeigt hat, in der fraglichen Zeit noch kein Eigen-
name gewesen ist, laufen Uberlegungen, die das spitere Geschlecht
der Vogler in eine spezielle Verbindung mit dem Kloster Pfifers brin-
gen wollen, ins Leere.*!

«Arbeit am Mythos»

Wie verhilt sich denn nun im Detail Lemnius’ so freizligig my-
thologisierende Darstellung zu Tschudis den Mythos verleugnender
Pseudohistorie? Diese Frage zielt auf die von den beiden am lokalen
Mythos geleistete Arbeit, wenn man einen von Blumenberg geprigten
Terminus bentitzt.*? «Nicht der Ursprung des Mythos, die urspriingli-
che Fassung der mythischen Erzihlung, der Urmythos also, nach dem
die Religions- und Literaturwissenschaft verschiedentlich gesucht ha-
ben, ist von Interesse, sondern die Fille seiner Ausgestaltungen und
Forterzihlungen.»® Es wire nun allerdings ein Trugschluss anzuneh-
men, Blumenbergs Postulat dispensiere von einer Quellenanalyse, wie
sie im vorangegangenen Kapitel vorgenommen wurde. Denn chne die
Kenntnis derjenigen Fassung des Mythos, die der individuellen Arbeit
am Mythos zugrunde liegt, kann letztere auch nicht adidquat gewiir-
digt werden. Was Lemnius betrifft, prisentiert sich die Abhingigkeit
von Vorstufen noch komplizierter als bei Tschudi. Es ist nimlich
schlichtweg unvorstellbar, dass er die Ekloge ohne Kenntnis aller be-
reits existierenden Traditionen geschrieben haben konnte, denn
humanistische Belesenheit wird Tschudis Publikation kaum iiber-
sehen haben. Da andererseits die Uberlieferung von der Entdeckung
der Pfiferser Therme mythische Elemente enthilt und folglich eine
Volkstradition vorausgesetzt werden muss, wird Lemnius wie zuvor
schon Tschudi auch von dieser abhingig sein. Wenn Lemnius seine
Verse aber in Kenntnis der ihm voraufgehenden Versionen geschrie-
ben hat, sind die Abweichungen wohl nicht zufillig, sondern beab-
sichtigt, und enthalten die Aussage, die Lemnius mit seiner Fassung
des Mythos machen wollte.

Im Sinne von Blumenbergs Postulat miissen nun Tschudis und
Lemnius’ Bearbeitungen der Volksiiberlieferung im Hinblick auf ihre
individuellen FEigentiimlichkeiten miteinander verglichen werden.
Der Einwand, dieses Vorgehen fithre zu einem circulus vitiosus, weil
eben diese Volksiiberlieferung ja bereits mit Hilfe der beiden Autoren
rekonstruiert wurde, ist nicht gerechtfertigt: Wurde oben nach den
Gemeinsamkeiten gefragt, geht es nun um diejenigen Elemente, in
denen sich Tschudi und Lemnius im Umgang mit der Volkstradition
voneinander unterscheiden und sich mithin ihre personliche und von
der Tradition unabhingige Leistung manifestiert.




Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 42

Erste Unterschiede zeigen sich nur schon im Kontext, in dem
die beiden Autoren die Entdeckungsgeschichte mitteilen. Sowohl
Tschudi als auch Lemnius behandeln die Geographie des Rheintals.
Wihrend es sich bei ersterem um ein Unterkapitel seines ganz der
Geographie Ritiens gewidmeten Werks handelt, beschreibt der Biind-
ner Humanist in der oben besprochenen Tradition eine Reise von
Chur tiber Zirich nach Basel und teilt dem Leser gesprichig alles mit,
was an Wissenswertem mit den voriiberziehenden Ortlichkeiten ver-
bunden ist. Im Raum, den die beiden Bad Pfifers einraumen, unter-
scheiden sie sich demzufolge gewaltig voneinander, ja, sie verhalten
sich zueinander gewissermassen reziprok. Den wenigen Zeilen Tschu-
dis, die die von der Erzahlstruktur her vorgegebene Positionierung der
Motiveme niichtern restimieren, stehen die oben aufgefithrten 38 Ver-
se gegentiber, von denen dreizehn (V. 100-112) direkt mit Tschudi
verglichen werden konnen. Es ist wohl dieser Reduzierung auf das
Faktische zu verdanken, dass Tschudis Darstellung einen wissenschaft-
lichen Anstrich bekommen hat. Wie tief aber letztlich auch seine
Version im Numinosen griindet und dabei ausserordentlich treu einer
im Mythos verwurzelten Struktur folgt, ist oben gezeigt worden. Den
freiesten Umgang mit der Uberlieferung zeigt demgegeniiber die am
offensichtlichsten mythologisierende Quelle, nimlich Lemnius, hat er
doch aus Griinden, denen noch nachzugehen sein wird, die Vogel
durch Hunde ersetzt (V. 101-104).

Lemnius hat die Entdeckungstradition ganz an den Schluss sei-
nes Berichts (iber Bad Pfifers geriickt, in dem er weitaus die meisten
Verse der Schilderung des Badebetriebs widmet, insbesondere den
Massnahmen zur Verminderung der Schrecknisse fiir die Badegiste.
Wurden die Heilung Suchenden zunichst noch von oben in die an
die Unterwelt erinnernde Schlucht hinuntergelassen (V. 80-89), so
fahren nun in den Fels geschlagene Stufen in die Schlucht hinunter
(V. 90-93). Damit ist der Bau einer Holztreppe gemeint, den der Pfi-
ferser Abt Johann Jakob Russinger, ein Freund Zwinglis, 1543, also
acht Jahre vor der Publikation von Lemnius’ Ekloge, veranlasst hatte.*4
Als Uberleitung zur eigentlichen Geschichte von der Entdeckung der
Quelle dient ein naturwissenschaftlicher Exkurs mit einer Theorie
tiber die Erwirmung des Wassers und der Angabe, bei welchen Krank-
heiten eine Badekur indiziert ist. Damit zeigt Lemnius’ Bericht tiber
Pfifers einen Aufbau, der demjenigen bei Rutilius entspricht. In des-
sen Beschreibung der Thermen von Civitavecchia folgt auf die Schil-
derung ihrer Lage und Wasserqualitit der Bericht ihrer Entstehung.
Gipfeln Lemnius’ Verse in einer Hommage an Gregor Carl von Ho-
henbalken, so klingt die Beschreibung von Rutilius mit dem Lob eines
Freundes aus.*s

Den Ubergang zu den beiden Schlussabschnitten gestaltet Lem-




Gian Andrea Caduff 43

nius abrupt; Wissenschaft und Mythologie prallen unvermittelt auf-
einander: Auf das Referat zeitgendssischer Meinungen zur Heilkraft
des Thermalwassers folgen nimlich unvermittelt die Einfihrung der
altromischen Gottin Diana und die Bemerkung, dass bereits sie mit
Nymphen zusammen in der Pfiferser Therme gebadet habe (V. 100).
Die Zuordnung der Nymphen zu Diana besteht seit Homers Odyssee
und ist von Lemnius auch in der vierten Ekloge herangezogen wor-
den.* Im Einbezug von Elementen antiker Mythologie ist der wohl
auffilligste Unterschied zur «profanen» Darstellungsweise Tschudis zu
sehen. Lemnius ahmt damit die seit Sappho fassbare Tradition nach,
einen besonders eindriicklichen Ort in der Natur als Aufenthaltsort
der Gotter zu verstehen.*” Paradebeispiele aus romischer Zeit sind na-
tirlich die zwei Briefe des jiingeren Plinius mit den Beschreibungen
der Clitumnus-Quelle und des Vadimonis-Sees.*® Obwohl die Briefe
thematisch nicht gleichartig sind - der erste hat die vom Menschen ge-
staltete Natur zum Inhalt, wihrend der Vadimonis-See ausserhalb des
Wirkens menschlicher Kultur liegt —, stimmen sie dennoch tiberra-
schenderweise in dem einen Punkt der Nichtexistenz profaner Natur
tiberein. Markiert im ersten Fall ein Tempelchen die Prisenz des Gott-
lichen am idyllischen Ort, so wird der Vadimonis-See sacer (<heilig»)
genannt, d.h. er ist dem menschlichen Zugriff entzogen, denn Schiffe
durfen auf ihm nicht verkehren, und gehort damit zur Sphire des Nu-
minosen.*’

Bevor wir Lemnius einer geistlosen Nachahmung antiker Ge-
pflogenheiten bezichtigen, sollte berlicksichtigt werden, dass er in die-
sem Punkt nur den damaligen Konventionen folgte, nach denen sich
die humanistischen Fortsetzer der antiken Bukolik auszurichten hat-
ten und die auch fir andere Kunstgattungen galten. So kannte die Ma-
lerei ebenfalls bis ins 16. Jahrhundert die Landschaft als selbstindige
Bildgattung ohne biblische oder auch mythologische Szenen kaum;
zur Zeit von Lemnius ist die Entdeckung der reinen Landschaft eben
erst in Gang gekommen.’® Es wire demnach zu iiberlegen, ob Lem-
nius in diesem Punkt nicht sogar insofern innovativ gewesen ist, als er
zwar gemdss den Konventionen seiner Zeit nur die mythologisch
iiberhohte Landschaft kannte, aber keine der damals tiblichen Fanta-
sielandschaften, sondern eine wirkliche beschreibt. Auch in der vier-
ten Ekloge schildert er keine kiinstlich komponierte, an Gartenland-
schaften mit integrierten Nymphentempelchen erinnernde Natur,
sondern die des Minstertales. Lemnius ist in manchem vielleicht selb-
stindiger, als man gemeinhin anzunehmen geneigt ist, so dass er kei-
neswegs nur indirekt {iber das Medium des Klassikerzitats mit seinen
Lesern kommuniziert.>!

Allein, man sollte sich nicht darauf beschranken, Lemnius bloss
aus seiner damaligen Zeit heraus verstehen zu wollen. Zur Wiirdigung




Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 44

der am Mythos geleisteten Arbeit muss danach gefragt werden, welche
Absichten denn sein Schaffen iiberhaupt lenkten. Die Ubertragung
antiker Elemente auf eine einheimische Uberlieferung konnte nim-
lich nicht nur konventionelles Element des bukolischen Genos sein,
sondern tiber diese werkimmanente Funktion hinaus auch eine in my-
thologisierenden Chiffren verschliisselte Botschaft an den Leser ent-
halten. Antwort auf diese Frage gibt jener Teil von Lemnius’ Darstel-
~lung, der direkt mit Tschudi verglichen werden kann. Die eigentliche
Geschichte der Entdeckung erzdhlt Lemnius ndmlich erst, nachdem
sich die Szenerie der Taminaschlucht in den eben besprochenen Vor-
stellungen widerspiegelt hat.

Funktionalitat des Mythos

Wenn sowohl Lemnius als auch Tschudi den Entdecker zum Ji-
ger machen, folgen in diesem Punkt beide dem oben besprochenen
Erzihltypus. Wihrend nun Tschudi grundsitzlich jegliche mythologi-
sche Reminiszenz vermeidet und trotzdem einem mythischen Denk-
schema verpflichtet bleibt, ldsst jener Reales und dem antiken Mythos
Entlehntes nahtlos ineinander iibergehen — Hippolytus, der den Bade-
platz Dianas entdeckt, ist ein Ahne von Lemnius’ Zeitgenossen
Gregor Carl von Hohenbalken (V. 100/1, 109) -, so dass sich in der
vom Humanisten kiinstlich geschaffenen Welt tiberdeutlich die nach
Peuckert fiir mythisches Denken typische Prisenz des Numinosen in
der Realitit widerspiegelt.5? Dieser Umstand ist nicht weiter verwun-
derlich: Da Tschudi und Lemnius verschiedene Ziele anvisieren, an-
dert sich in Abhingigkeit von der je eigenen Funktion ihrer Texte not-
wendigerweise auch deren sprachliche Ausgestaltung.

Ganz eindeutig will Tschudi seinem Bericht einen wissenschaft-
lich-rationalen Anstrich verlethen. Wie Lemnius kann er allerdings
das Faktum, dass bis zum Jahr 1238 die Therme unentdeckt geblieben
ist, letztlich doch auch nur auf den Zufall oder, da der Vogel in Volks-
traditionen vielfach als Mittler zum Ubermenschlichen fungiert, auf
das willkiirliche Wirken jenseitiger Michte zuriickfithren; Anspruch
und Wirklichkeit klaffen erheblich auseinander. Diese Ausdeutung
von Tschudis Version wird bestitigt durch Augustin Stocklin, der
knapp 100 Jahre spiter expressis verbis dieselbe Meinung vertritt. In
bezug auf die in dieser Tradition zum Ausdruck kommende Mentali-
tit bedeutet dies, dass dem Menschen so etwas Segensreiches wie eine
Heilquelle nicht als Ergebnis eigener forschender Anstrengungen zu-
fallt, sondern infolge eines Kontakts mit dem Numinosen.

Eine Anerkennung von dessen Existenz schliesst aber den auto-
nom waltenden Verstand bei der Interpretation der Natur und ihrer
Nutzbarmachung aus. Eine andere Denkart miisste, da es sich ja um




Gian Andrea Caduff 45

einen mittelalterlichen Text handelt, als revolutiondr eingestuft wer-
den; Tschudi ist jedoch nicht zur Avantgarde zu zdhlen. Das von ithm
schriftlich festgehaltene Aition reflektiert nicht allein eine bestimmte
Geisteshaltung der damaligen Gesellschaft; seine kontinuierliche Tra-
dierung durch den Volksmund und Schriften wie die von Tschudi
wirkt ithrerseits wieder stirkend auf die Mentalitit der Erzdhler zurtick,
indem sie ihr den Status des Uberzeitlichen und damit Unverriickba-
ren verleiht.>* Die Pfiferser Tradition erfillt daneben eine zweite
Funktion: Sie kommt dem gesellschaftlichen Bediirfnis nach Einord-
nung in eine historische Dimension entgegen, sicher kein Bediirfnis,
das seine Existenz nur theoriesiichtigen Wissenschaftlern verdankt;
unter den verschiedensten Kulturen ist wohl kaum etwas so verbreitet
wie das Genealogisieren, was nichts anderes bedeutet, als die Reihe der
eigenen Vorfahren in eine systematische Ordnung zu bringen und da-
mit eine ganz elementare Form der Geschichtsschreibung zu betrei-
ben.’® So hat ja auch Tschudi die Entdeckungsgeschichte der Heil-
quelle nur deshalb iiberliefert, weil er wie jeder Historiker zu einem
guten Teil Aitien niederschreibt, d.h. aus einer spezifisch menschli-
chen Fragestellung heraus alles auf einen genau definierten Anfang zu-
ruckfihrt. Erzdhlungen von einer derartigen gesellschaftliches Den-
ken widerspiegelnden und zugleich auch prigenden Kraft erfiillen
nun aber genau diejenigen Kriterien, durch die ein Mythos definiert
ist, und allein schon durch die Tatsache, dass er ihn weitergibt, stellt
sich Tschudi in dessen Dienst.

Wenn Tschudis Text nur deswegen dem Pfiferser Mythos die
Funktionalitdt nicht zu nehmen vermochte, weil er von der seinen In-
tentionen zuwider laufenden Wirkungsweise des Mythos gewissermas-
sen lberlistet wurde, so schopft Lemnius die funktionalen Moglich-
keiten mythischen Sprechens voll aus. Indem er die Volksiiberliefe-
rung mit antiken Namen kombiniert und die Therme zum ehemaligen
Badeplatz von Diana und ihren Begleiterinnen, den Nymphen, macht
(V. 100), bewirkt er zweierlei: Zum einen ubersteigert er das aitiologi-
sche Denkschema, dass dem Menschen alles Wesentliche von aussen
zugefallen 1st. Was der Mensch mit der Entdeckung der Heilquelle ge-
wonnen hat, ist nimlich nicht bloss die in zeitlicher Hinsicht zufillige
Uberwindung eines «<noch nicht»; die Quelle musste thm vielmehr so-
lange unbekannt bleiben, wie ihre Benutzung den Gottern vorbehal-
ten war. Die Hinfihrung des Entdeckers bekommt dementsprechend
nur einen umso grosseren Stellenwert. Zum andern spielt bei Lemnius
nebst der gesellschaftlichen noch eine individualistische Dimension
mit hinein, und zwar durch die Einbeziehung der Diana, deren erklir-
ter Liebling ein «Hippolytus» genannter Nachfahre Carls von Hohen-
balken gewesen sein soll. Sieveking bezeichnet dies als «mythologi-
sche Spielerei, mit welcher der Dichter dem Stadtvogt von Chur und




Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 46

wichtigen franzosischen Parteiginger Gregor von Hohenbalken
schmeicheln wollte.»3¢

Individualistisch ist diese Dimension insofern, als eine Volkstra-
dition von Lemnius derart verschliisselt wird, dass sich die bezie-
hungsreichen Anspielungen nur mehr dem Kenner vollstindig er-
schliessen. Lemnius setzt den antiken Mythos dabei als Zeichensy-
stem ein, und es geht ihm nicht einfach um eine oberflichliche Ideali-
sierung. Die verwendeten Elemente charakterisieren nimlich die Zeit,
in der sich die Entdeckung fiktiv abspielen wiirde, keineswegs als eine
goldene im mythischen Sinn. Andernfalls wire das Jagdmotiv fehl am
Platze, jenes Motiv, das der antike Mythos ausdriicklich mit der Jetzt-
zeit verbindet.’” Das Spiel ist raffinierter, denn die Motivkombination
«Badeplatz von Diana» - «Hippolytus» ist der Antike unbekannt. Zu-
dem ist Hippolytus, jener mythische Frauenverichter, der die Liebe
seiner Stiefmutter nicht erwidert und deshalb ein tragisches Ende fin-
det, nur insoweit der Liebling der Jagdgottin, als er sich mit Haut und
Haar dem Weidwerk verschrieben hat.® Vor diesem Hintergrund
diirfte wohl klar sein, dass Sievekings Ubersetzung von Vers 109 mit
«Hippolyt, den hier Dianas Liebe begliickte» nicht das Richtige triftt.
Im Original lauten die Verse 108/9 wie folgt: De gente vetusta / bic fuit
Hippolytus dilectus amore Dianae. Nicht nur vom Sinn her ist Sievekings
Deutung schwer verstindlich, auch sprachlich wire dilectus amore
Dianae nur ein ungeschickter Pleonasmus fiir dilectus a Diana. Alle An-
stosse verschwinden, wenn Dianae metonymisch als «Jagd» und amore
als kausaler Ablativ verstanden werden: Aus einem alten Geschlecht
stammte dieser Hippolytus und war auserwihlt wegen seiner Liebe zur
Jagd.

Der Entdecker der Quelle erscheint bei Lemnius aber nicht nur
im Bild des Hippolytus, sondern er wird auch als Aktion gezeichnet.
Es ist dieser andere mythische Jager, der auf der Jagd zufillig Dianas
Badeplatz entdeckt und dort die Gottin mit den Nymphen zusammen
nackt gesehen haben soll. Zur Strafe sei Aktion von ihr in einen
Hirsch verwandelt und in der Folge von seinen eigenen Hunden zer-
fleischt worden.*® Lemnius’ Apostrophierung der Taminaschlucht als
Dianas Badeplatz musste in jedem gebildeten Leser die Assoziation an
diesen Mythos wachrufen. Moglich wurde die unmittelbare Apostro-
phierung eines Hohenbalken als Hippolytus sowie seine mittelbare
Charakterisierung als Aktdon aber erst dadurch, dass Lemnius von der
Volkstradition abwich und den Entdecker nicht Waldrappen, sondern
wie im antiken Mythos mit Hunden Hirsche jagen liess (V. 102).60

Diese humanistischen Anspielungen an klassische Vorbilder ha-
ben bei Lemnius nun allerdings ihren Zweck nicht allein in sich selbst,
sie erschopfen sich nicht in der Prisentation seiner Gelehrsamkeit und
sind damit keine hohlen Phrasen, sondern stellen eine Transponie-




Gian Andrea Caduff 47

rung einheimischer Vorstellungen auf die Ebene antiker Begrifflich-
keit dar. Die Nymphen verdanken ihre Existenz nimlich nicht bloss
einer willkiirlichen «Bereicherung» der Landschaft durch ein Element
humanistischer Gelehrsamkeit, sondern widerspiegeln einheimische
Uberlieferungen von Wesen einer mythischen Vorzeit. In der vierten
Ekloge jedenfalls setzt Lemnius die Nymphen samt ihrer Anfithrerin
Diana ausdriicklich den einheimischen Dialen gleich, die ihrerseits
wieder den fur das Vorarlbergische und das Prittigau belegten soge-
nannten Fingginnen entsprechen.®! Gestiitzt wird diese Hypothese
noch durch den Umstand, dass in der heiligen Margareta, die nach
dem bekannten Lied tiber den Kunkels von der Taminser Grossalp
weggezogen ist, zum einen eine christianisierte Finggin zu sehen ist,
zum andern die Erinnerung an sie durch den im Osten tiber Bad Pfi-
fers liegenden St. Margretenberg wachgehalten wird.? Die beiden
Stellen aus der dritten und vierten Ekloge verbindet zudem ein sprach-
liches Detail: Dass sich die Erzahlung auf die Vergangenheit bezieht,
wird beidemal in einer dhnlichen Formulierung unter Verwendung
von guondam («einst») ausgedriickt; die Dialenhéhle im Miunstertal
war «einst wohlbekannt der Diana» (4. Ekloge, Vers 15), von der Pfi-
ferser Quelle heisst es entsprechend: «Hier haben Nymphen einst ...
Diana gebadet.» (3. Ekloge, Vers 100.)

Erst wenn dieser Zusammenhang erkannt ist, zeigt sich eine
weitere Verbindungslinie zwischen dem Entdecker und Hippolytus.
Dessen Liebe zur Jagd geht fiir die Antike ndmlich einher mit einer
iiber das Ubliche hinaus gesteigerten Vertrautheit mit der Natur, und
eben diese vom rationalen Denken unbeeinflusste Vertrautheit ldsst
den biindnerischen Hippolytus die Thermalquelle finden; seine
«Liebe zu(r) Diana/Jagd» ist auch eine Liebe zur Natur, denn Artemis/
Diana galt den alten Griechen als Herrin der gesamten wilden Natur.®
In Ubereinstimmung damit kennt die einheimische Sageniiberliefe-
rung zahlreiche Beispiele von Dialen- und Finggengeschichten, in de-
nen dem Menschen niitzliche Dinge nur so lange zuteil werden, als er
sich nicht bemiiht, dem Geheimnis durch seine eigene Neugier auf die
Spur zu kommen. Die «Moral» dieser Erzihlungen besteht darin, dass
sich der Mensch zu seinem eigenen Vorteil am besten unter Ausschal-
tung seiner verstandesmissigen Fihigkeiten einfach der Fithrung der
Natur beziehungsweise deren Personifikation als Diale oder Finggin
anvertraut.®* Obwohl Lemnius als Humanist natiirlich auf dem Den-
ken der Renaissance fusst, distanziert er sich offensichtlich in dem,
was die Natur anbelangt, davon, denn gerade die Renaissance hat ja
dem Gedanken der Naturbeherrschung zum Durchbruch verholfen.

Zum Schluss soll noch explizit die Technik zur Sprache kom-
men, mit der Lemnius Motive des antiken Mythos zu einer ganz per-
sonlichen Aussage kombiniert. Diese Motive stehen nicht als vonein-




Aegidius Tschudi und Simon Lemnius ) 48

ander isolierte Symbole da, sondern werden nur im Kontext der
Handlungsstruktur verstindlich, und deshalb gentigt es nicht, sich
bloss mit den Namen zu beschiftigen, denn wesentlich sind die Moti-
veme: Sowohl der Entdecker der Quelle als auch Aktion sind Jiger,
die bei ihrer Titigkeit etwas Unbekanntes entdecken. Nur dies ist bei-
den Erzdhlungen gemeinsam, denn das Motivem «Fithrung durch das
Tier» fehlt dem Aktionmythos. Dadurch, dass des Entdeckers erstma-
liges Vordringen zur Quelle sich bei Lemnius aber auch noch in der
Person des Hippolytus spiegelt, ergeben sich mehrere Effekte: Die
Apostrophierung eines Abkémmlings aus dem Geschlecht der Ho-
henbalken als Hippolytus nimmt nicht nur auf eine private Liebhabe-
rei Bezug - womoglich auch auf die seines Nachfahren Gregor —, sie
ist auch die Begriindung dafiir, dass etwas, was Aktdons Abenteuer an-
klingen ldsst, nicht tragisch endet. Die besonders enge Beziehung von
Hippolytus zu Diana zeigt sich auch etwa in jener aus Ovid bekannten
Tradition, nach der Diana den von seinen Pferden zu Tode geschleif-
ten Hippolytus unter Mithilfe Aeskulaps wiedererweckt, ithn sogar zu
einem unsterblichen Heros gemacht hat.®> Dass wir allerdings nicht an
eine wirkliche Liebschaft nach der Art derjenigen zwischen Venus und
Anchises denken diirfen, hat sich schon oben ergeben. Das Entdecker-
gliick lachte dem Hohenbalken, weil er wie Hippolytus der Jagd und
damit nach antikem Sprachverstindnis zugleich der Géttin der Natur
selbst ergeben war. Wenn Aktion somit gewissermassen zum Hippoly-
tus wird, so wird durch diese Umkehrung auch ganz allgemein das un-
heimliche Entdeckergliick des Hohenbalken hervorgehoben: Wie
Aktion gerit er in eine lebensbedrohliche Lage — die Unzuginglich-
keit des Ortes macht Diana mehr als wett —, findet aber dabei nicht
den Tod, sondern die heilbringende Quelle von Pfifers.

Lemnius arbeitet hier nicht mit Allegorien, sonst hitte er auf die
Nennung des Geschlechts der Hohenbalken in Vers 110 verzichtet.®¢
Der Mythos wird aber auch nicht statisch-symbolhaft verwendet, son-
dern im Zentrum steht das mit den entsprechenden mythischen Perso-
nen verbundene Handeln gemiss einer feststehenden Struktur: Die
Erzihlung lasst die Jagd den Entdecker zur Quelle fithren nach einer
Struktur, die zwar mit neuen Namen verbunden wird, aber auch schon
der Volkstiberlieferung eigen gewesen war. Wire diese Struktur nicht
bekannt und stabil, dann wiirde auch der Witz des mythologischen
Spiels verpuffen. Ein derartiges Spiel wird erst dann geistreich und er-
fassbar, wenn man merkt, womit tiberhaupt gespielt wird. Struktur-
kontinuitidt, d.h. die Beibehaltung der schon in der Volkstiberliefe-
rung vorliegenden Handlungskette, erweist sich als conditio sine qua
non, damit die Bezugnahme auf den antiken Mythos tiberhaupt erst
die ihr zugedachte Funktion erfiilllen kann. Die Konsequenz im Hin-
blick auf die Beurteilung der Volkstiberlieferung besteht darin, dass




Gian Andrea Caduff 49

die oben zugrundegelegte Hypothese, die Tradition von der Entdek-
kung der Pfiferser Therme reihe sich in einen wohlbekannten Typus
aitiologischer Erzahlungen ein, ihre Bestitigung gefunden hat.

E. Rothenhiusler - D.F. Rittmeyer — B. Frei, Die Kunstdenkmaler des Kantons
St. Gallen, Bd. I, Basel 1951, S. 242; vgl. A. Senti, Sagen aus dem Sarganserland,
2. Auflage Basel 1975, S. 137 (Nr. 14).

L. Rohrich, Sage, 2. Auflage Stuttgart 1971, S. 33/4. Vgl. K. Hubner, Die Wahr-
heit des Mythos, Miinchen 1985, S. 135-41.

«Verschiedene Sagen und Legenden ranken sich um die Entdeckung der Pfifer-
ser Therme.» So in: Museum altes Bad Pfifers, St. Gallen 1987, S. 55. M. Liithi,
Mirchen, 5. Auflage Stuttgart 1974, S. 12/3; vgl. W. Burkert, Literarische Texte
und funktionaler Mythos: zu I8tar und Atrahasis, in: Funktionen und Leistun-
gen des Mythos, Gottingen 1982, S. 64/5. Numinoses als Charakteristikum des
Mythos: Hiibner (wie Anm. 2), S. 129-34; derselbe, Aufstieg vom Mythos zum
Logos? Eine wissenschaftstheoretische Frage, in: Macht des Mythos - Ohn-
macht der Vernunft? Herausgegeben von P. Kemper, Frankfurt a.M. 1989, S. 40;
Numinoses als Charakteristikum der Sage: W .-E. Peuckert, Sagen. Geburt und
Antwort der mythischen Welt, Berlin 1965, S. 104-18.

W. Burkert, Structure and History in Greek Mythology and Ritual, Berkeley Los
Angeles-London 1979, S. 22/3, und wie Anm. 3. Hibner (wie Anm 2), S.257—
70, 287/8, und in: «Macht des Mythos» (wie Anm. 3), S. 41-6.

W. Vogler, Zur frithen Geschichte des Pfiferser Bades, in: Geschichte und Kul-
tur Churritiens, Disentis 1986, S. 516; derselbe, Die historische Kulturland-
schaft von Pfifers und Ragaz, in: Schweizer Volkskunde 81 (1991), Heft 2/3,
S. 34: Literaturangaben. F. Perret, Die Entdeckung der Therme, in: Bad Pfifers
und Bad Ragaz 1868-1968, St. Gallen [1968], S. 9-14. Erste Zusammenfassung
der Traditionen von der Entdeckung der Pfiferser Quelle bei A. Stécklin, Histo-
ria de Fabariensibus Thermis naturaliter calidis, 1630 (Stiftsarchiv St. Gallen, Be-
stand Pfifers, Cod. Fab. 106b, fol. 93v.); derselbe, Nymphaeum beatissimae vir-
ginis Mariae Fabariensis sive tractatus de celeberrimis Fabarianis thermis, Dilin-
gae 1631, S. 3-13 (Zitate nach dieser Ausgabe); [derselbe], Tractat Von dess
Uberauss Heylsamen, Weitberithmten, selbst warmen, Unser Lieben Frawen Pfe-
fersbad, inn Ober Schweitz gelegen, wunderthitiger Natur. [Ubersetzt] Durch J.
Kolwecken, Dilingen 1631, S. 13-27; die wichtigsten Stellen daraus bei Perret
a.a.0., S. 11-4. Biographisches zu Lemnius bei T. Schiess, Ein Brief des Simon
Lemnius an Vadian, in: Beitrdge zur Geschichte St. Gallens und der Ostschweiz,
St. Gallen 1932, S. 216-24, und L. Mundt, Simon Lemnius, Amorum Libri IV -
Liebeselegien in vier Biichern, Bern 1988, S. 8-14.

Vogler (wie Anm. 5), S. 516 Anm. 7; vgl. Stocklin 1631, S. 7, Perret S. 10-2 (bei-
de wie Anm. 5). Lemnius’ Text unten S. 34 (V. 110).

Vogler (wie Anm. 5), S. 516.

H. Bruppacher, Die Carle von Hohenbalken, in: BM 1937, S. 235-43, insbeson-
dere S. 238/9; G. Sieveking, Aus den Gedichten des Simon Lemnius, in: Ritia 6
(1942/43), S. 196; C. Bonorand, Vadian und Graubiinden, Chur 1991, S. 90,
110/1, 113/4. Schiess (wie Anm. 5), S. 223; P. Wiesmann, Simon Lemnius, in:
Bedeutende Biindner aus fiinf Jahrhunderten, Festschrift zum hundertjihrigen
Jubildum der Graubtindner Kantonalbank, Chur 1970, S. 121.

- Perret (wie Anm. 5), S. 11-4.

Vgl. J. Pouillon, Die mythische Funktion, in: Mythos ohne Illusion, aus dem
Franzdsischen von U. Bokelmann, Frankfurt a.M. 1984 (Erstpublikation 1980),
S. 70. Subjektivitit ist von Anbeginn an mit der Geschichtsschreibung verbun-
den: Der «pater historiae» Herodot pflegt die Resultate seiner kritischen Uberle-
gungen jeweils mit Verben aus dem Bedeutungsfeld «glauben» einzuleiten (z.B.
5,86,3; 7,152.3).

Anmerkungen




Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 50

17

20

21

22

23

24
25

26

C. Lévi-Strauss, Das wilde Denken, Frankfurt a.M. 1973 (Erstpublikation 1962),
S. 27-9; vgl. Hibner wie Anm. 4, sowie P. Kemper und K. Hibner in: «Macht
des Mythos» (wie Anm. 3), S. 8, 43-6; L. Brisson — Chr. Jamme, Einfithrung in
die Philosophie des Mythos, 2 Bde., bereits erschienen Bd. 2, Darmstadt 1991.
Hygin, Fabulae 277; A. Kleingtinther, TIPQTOX EYPETHZ, Untersuchungen
zur Geschichte einer Fragestellung, Diss. Leipzig 1933.

Sieveking (wie Anm. 8), S. 202.

Zur Ubersetzung dieses Verses vgl. unten S. 47.

M. Bundi - U. Jecklin - G. Jiger, Geschichte der Stadt Chur, II. Teil, Chur 1986,
S. 396/7; Schiess (wie Anm. 5), S. 223/4, und Sieveking (wie Anm. 8), S. 196.
Lucilius, Fragmente des 3. Buches (94-148 Warmington); Horaz, Satiren 1,5;
Sueton, Divus Iulius 56,5; Rutilius Claudius Namatianus, De reditu suo 1,249-
76.

W. Heinz, Die «Terme Taurine» von Civitavecchia - ein romisches Heilbad, in:
Antike Welt 17 (1986), Heft 4, S. 25-7.

Rutilius Claudius Namatianus, De reditu suo sive Iter Gallicum. Herausgege-
ben, eingeleitet und erklirt von E. Doblhofer, Erster Band, Heidelberg 1972,
S. 57-60.

Aegidius Tschudi, De prisca et vera Alpina Rhaetia, Basel 1538, S. 60 (Caput
XX). In der von ithm im gleichen Jahr und am gleichen Ort herausgegebenen
deutschen Ausgabe (Die uralt warhafftig Alpisch Rhetia) heisst es (Seitenzahlen
fehlen): «Das warm bad zuo Pfivers ist erst innert drithundert jaren / durch ei-
nen jiger erfunnden / hat vom geschlecht der Vogler geheyssen / der was iungen
waldrappen in das ruch unwandelbar tobel nachgestigen. Die eygenschafft des
bads zuogehdrt dem herrn Abbt zuo Pfivers.» Beide Texte abgedruckt bei Vogler
(wie Anm. 5), S. 546/7. Im lateinischen Text entsprechen den «iungen wald-
rappen» «pullos corvorum sylvestriumy»; zu dieser Vogelart vgl. Perret (wie Anm.
5}, S. 10; «Museum» (wie Anm. 3), S. 56-8.

Stocklin 1631 (wie Anm. 5), S. 3/4; nach St6cklin (a.a.0., S. 6) ist das Jahr der
Entdeckung nicht mehr zu eruieren; vgl. Perret (wie Anm. 5), S. 9-11, 13/4.
Vogler (wie Anm. 5), S. 515. Begriindet hat die Hypothese, dass sich Tschudi auf
heute verlorene Dokumente stiitzte, Augustin Stocklin; vgl. Perret (wie Anm. 5),
S. 13.

Stocklin 1631 (wie Anm. 5), S. 7/8; vgl. Perret S. 9, 14 und Vogler S. 515, 542-4
(beide wie Anm. 5).

Zur Unterscheidung Motiv/Motivem M. Liithi, Motiv, Zug, Thema aus der
Sicht der Volkserzihlforschung, in: Elemente der Literatur, Bd. 1, Stuttgart
1980, S. 11-24.

Wie Anm. 1, S. 137 (Nr. 12).

Stécklin 1630 (wie Anm. 5). Dass Carl von Hohenbalken die erstmalige Entdek-
kung der Quelle um 1038, Vils und Thuoli aber ihre Wiederauffindung im Jahre
1242 zuzuschreiben sei, kann nirgends belegt werden; so F. Lendi, Gesegnete
Wasser. Die Geschichte der berithmten Therme von Pfifers, Meiringen [1954],
S. 66/7, mit Stocklin 1631 (wie Anm. 5), S. 6/7; Perret (wie Anm. 5), S. 13/4.

J. Jegerlehner, Sagen und Mirchen aus dem Oberwallis, Basel 1913, S. 31/2. Vi-
spertal («Das Paradies der Tiere»): Briider Grimm, Deutsche Sagen, Berlin 1816,
S. 388/9 (Nr. 300) = H. Herzog, Schweizersagen fir Jung und Alt dargestellt,
Aarau 1871, S. 198 (Nr. 207). Val d’Anniviers: K. Lehner, Monte Rosa in Ge-
schichte und Sage, Visp 1955, S. 14/5. Gressoney: H.-B. de Saussure, Voyages
dans les Alpes. Partie pittoresque des ouvrages de H.B. de Saussure, 3. Auflage
Paris 1855, S. 310/1 (= Lehner a.a.0., S. 15/6). Macugnaga: L. Imesch, Was die
Walser erzdhlen. Sagen und Geschichten aus den Walserkolonien, Frauenfeld-
Stuttgart 1981, S. 49. Zum Namen «Krdmertal»: E. Balmer. Die Walser im Pie-
mont. Vom Leben und von der Sprache der deutschen Ansiedler hinterm Mon-
te Rosa, Bern 1949, S. 13; K. Biffiger, Das verlorene Tal, in: Wir Walser 1 (1963),
Nr. 1, S. 14-6. Vgl. ferner P. Zinsli, Walser Volkstum in der Schweiz, in Vorarl-




Gian Andrea Caduff 51

27

28

30

31

32

33

34
35

36

49
50

berg, Liechtenstein und Italien. Erbe, Dasein, Wesen, 6. Auflage Chur 1991,
S.112/3, insbesondere S. 454 Anm. 246; S. Golowin, Lustige E1d-Genossen. Aus
der phantastischen Geschichte der freien Schweiz, Zirich-Freiburg 1.Br. 1972,
S. 24/5.

2,55. Vgl. F. Vian, Les origines de Thebes. Cadmos et les Spartes, Paris 1963,
S.78. «Voglein weist Bauplatz»: Ritorom. Chrestomathie, Bd. II, S. 654, Nr.
100. Rothenhdusler - Rittmeyer - Frei (wie Anm. 1), S. 137 Anm. 3. St. Thomp-
son, Motif-Index of Folk-Literature, revised and enlarged edition, Bloomington
& Indianapolis [1989], Vol. 1: B 172.6. (Magic birds lure hunters to certain pla-
ces.), B 563 (Literaturangaben), B 563.2. (Birds point out road to hero.).
1,255-60; vgl. Rutilius Claudius Namatianus, De reditu suo sive Iter Gallicum.
Herausgegeben, eingeleitet und erklart von E. Doblhofer, Zweiter Band, Heidel-
berg 1977, S. 130.

E. Weber, Neuere Untersuchungen der Therme von Pfifers, in: Eclogae Geolo-
gicae Helvetiae 52 (1959), S. 613-5; derselbe, Die geologisch-hydrologische Er-
forschung der Therme von Pfifers, in: «Bad Pfifers und Bad Ragaz» (wie Anm.
5),S.117/8.

Stocklin 1631 (wie Anm. 5), S. 3/4; vgl. Perret (wie Anm. 5), S. 11/2. Tschudi wie
Anm. 19.

M. Lurker, Worterbuch der Symbolik, Stuttgart 1983, S. 736.

«Museum» (wie Anm. 3), S. 57/8.

Die Kirche im Gletscher. Ritoromanische Sagen aus der Surselva. Ausgewihlt,
{ibersetzt und mit einem Nachwort versehen von P. Egloff, Ziirich 1982, S. 10-2.
Wie Anm. 3.

[dentifizierung mit dem Lys-Tal von Gressoney: Balmer wie Anm. 26; Biffiger
(wie Anm. 26), S. 15. Zu den Versionen von Gressoney: Biffiger a.a.0.; H.-B. de
Saussure wie Anm. 26. Vgl. H. Kreis, Die Walser. Ein Stlick Siedlungsgeschichte
der Zentralalpen, Bern 1958, S. 38-41; Zinsli (wie Anm. 26), S. 277-9.

Stocklin 1631 (wie Anm. 5), Proloquium, Zeile 7/8: «caeleste Numen, a quo om-
nis medela».

Perret (wie Anm. 5), S. 9/10.

Burkert (wie Anm. 4), S. 78-98.

Wie Anm. 19 und 25.

Stocklin 1631 (wie Anm. 5), S. 5.

Stocklin 1631 (wie Anm. 5), S. 6; vgl. Anm. 9.

H. Blumenberg, Arbeit am Mythos, 5. Auflage Frankfurt a.M. 1990.

H. Miinkler, Odysseus u. Kassandra. Politik im Mythos, Frankfurt .M. 1990, S. 8.
Perret (wie Anm. 5), S. 27. Vgl. Sieveking (wie Anm. 8), S. 196; «Museum» (wie
Anm. 3), S. 61, 79.

V. 249-54 / 255-66 / 267-76; Doblhofer (wie Anm. 18), S. 26; Heinz (wie Anm.
17), . 26/7.

G.A. Caduft, Dialen bei Simon Lemnius. Zur Frage einer miindlichen Sagen-
tiberlieferung, in: BM 1991, S. 278.

Frg. 2 Lobel-Page. Vgl. H. Frinkel, Dichtung und Philosophie des frithen Grie-
chentums, Miinchen 1962, S. 203-5; W. Schadewaldt, Die frithgriechische Ly-
rik, Tiibinger Vorlesungen Bd. 3, Frankfurt a.M. 1989, S. 158-60.

8,8 und 8,20. Vgl. H.-P. Butler, Die geistige Welt des jiingeren Plinius. Studien
zur Thematik seiner Briefe, Heidelberg 1970, S. 11; E. Lefevre, Plinius-Studien
IV. Die Naturauffassung in den Beschreibungen der Quelle am Lacus Larius
(4,30), des Clitumnus (8,8) und des Lacus Vadimo (8,20), in: Gymnasium 95
(1988), S. 236-69.

8,8,5; 8,20,5.

U. Feldges, Landschaft als topographisches Portrit. Der Wiederbeginn der euro-
pdischen Landschaftsmalerei in Siena, Bern 1980, S. 7-11; N. Wolf, Landschaft
und Bild. Zur europiischen Landschaftsmalerei vom 14. bis 17. Jahrhundert,
Passau 1984, S. 89, 160-5, 174-83.




Aegidius Tschudi und Simon Lemnius 52

21 Verse 1-31; vgl. Caduff (wie Anm. 46), S. 291. Zu Lemnius’ angeblich fehlender
Originalitit: J. Michel, Die Quellen zur Raeteis des Simon Lemnius, in: Jahres-
bericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden 43 (1913),
S. 109710 (differenziertes Urteil!); Wiesmann (wie Anm. 8), S. 122/3.

52 Wie Anm. 3.

53 Stocklin wie Anm. 40; ebenso bereits Campell, vgl. Perret (wie Anm. 5), S. 10.
Hiibner wie Anm. 3.

54 Vgl. Platon, Gesetze 663e—664a; N. Bolz, Entzauberung der Welt und Dialektik
der Aufklirung, in: «<Macht des Mythos» (wie Anm. 3), S. 235-9.

23 P. Philippson, Genealogie als mythische Form. Studien zur Theogonie des He-
siod, in: Hesiod, hrsg. von E. Heitsch, Darmstadt 1966, S. 651-87 (Erstpublika-
tion 1936).

=6 Sieveking (wie Anm. 8), S. 196.

57 Vgl. Vergil, Georgica 1,139-42, mit Seneca, Phaedra 483-566.

2 Euripides, Hippolytos 10-9; vgl. Seneca, Phaedra 483-566, insbesondere 540-2,
559-66.

22 Ovid, Metamorphosen 3,131-252 (V. 175/6: Per nemus ighotum non certis pas-
sibus errans / pervenit in lucum: sic illum fata ferebant.).

60 Aktion und Hippolytus jagen mit Hunden. Aktion: Ovid, Metamorphosen
3,140; 206-30. Hippolytus: Euripides, Hippolytos 18; Seneca, Phaedra 31-43.

61 Verse 15-9; dazu Caduff (wie Anm. 46), S. 279, 281-7; F.J. Vonbun, Beitrage zur
deutschen Mythologie, Chur 1862, S. 44-65.

62 Ritorom. Chrestomathie, Bd. II, S. 238-40; Senti (wie Anm. 1), S. 133 (Nr. 2);
C. Caminada, Die verzauberten Tiler, 3. Auflage Olten-Freiburg i.Br. 1970,
S.267/8, 273-5; G. Isler, Das ritoromanische Margaretenlied - eine seelische
Tragddie. Zur Bedeutung der «canzun de sontga Margriata» fiir unsere Zeit, in:
Terra plana 1988, Heft 4, S. 10-8; H. Haid, Mythos und Kult in den Alpen, Ro-
senheim 1990, S. 55-65; Caduff (wie Anm. 46), S. 282/3.

63 Euripides, Hippolytos 73-81; Seneca, Phaedra 483-539; W. Burkert, Griechi-
sche Religion der archaischen und klassischen Epoche, Stuttgart 1977, S. 234.

64 Am bekanntesten ist «<Madrisa»: D. Jecklin, Volksthiimliches aus Graubiinden,
Teil 1, Zanch 1874 (= Ziirich 1980), S. 19/20 = Sagen der Schweiz, hrsg. von
P. Keckeis. Graubiinden, Ziirich 1986, S. 254.

65 Ovid, Metamorphosen 15,531-46; vgl. Burkert (wie Anm. 4), S. 113.

66 Zur allegorischen Deutung des Mythos: K. Hitbner (wie Anm. 2), S. 21, 50/1. Zu
Lemnius vgl. Sieveking (wie Anm. 8), S. 196, und Caduff (wie Anm. 46), S. 292.

Dr. Gian Andrea Caduff, Rangsstrasse 29, 7205 Zizers Adresse des Autors




	Der Mythos von der Entdeckung der Pfäferser Therme : Aegidius Tschudi und Simon Lemnius

