
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1992)

Heft: 5

Artikel: Der Engadiner Kirchengesang im 17. und 18. Jahrhundert : ein
kulturhistorisches Unikum

Autor: Jenny, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398580

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


375

Markusjenny

Der Engadiner Kirchengesang
im 17. und 18. Jahrhundert —

ein kulturhistorisches Unikum1

Seit 1537 treten alljährlich die evangelischen Prädikanten
Graubündens zu ihrer Synode zusammen. Während fünfTagen sind sie

jedes Jahr wieder in einer anderen Gemeinde des weitverzweigten
Berglandes zu Gast, lernen Landschaft und Leute jener Gegend kennen
und bekommen Einblick in das dortige kirchliche Leben. Diese
Eindrücke mögen bisweilen stärker gewesen sein als das, was der Einzelne

von den Verhandlungen und vom kollegialen Beisammensein der
Pfarrer mit nach Hause nahm.

Es klang so:

48
Pseaume 108

Paratum
cor meum,
Deus

T.D.B.-M.P.

*g g bî f f=»=F 0 i {>: j Lf f i jS±±Z

Mon cœur est dispos, ô mon Dieu, Mon cœur est tout prest en ce lieu

g t n j=*£=£
=S=»= M

De te chanter tout à la fois Cantiques de main et de voix:

S g g LU v
1 Ü « j 1 |j| Ï i.» '^B^ ï

Psalterion réveille-toi, Harpe ne demeure à recoi :

^^ar=s ta S JEI g
2=^ s

Car je veux debout comparoistre, Dés que le jour vient à paroistre.



Markus Jenny 376

CANTUS <U-r r
f Imi1 î

Mon cœur est dispos, ô mon Dieu,

QUINTU«s ti' i f r ' i m(Cantus II) M
Mon cœur est dispos, ô mon Dieu,

ALTUS NC» ^m
Mon cœur est dispos, ô mon Dieu,

SEXTUS b p ¦ «

(Tenor II) fé U
T r f f l

Mon cœur est dispos, ô mon Dieu,

ténor m mi j j i | |
Mon cœur est dispos, ô mon Dieu,

BASSUÎS Ä 0 ' ' ' \ f t i f | \ f |

%*i y p M F rf Mon cœur est dis-pos.

fe^'•' r r- ^
ÉPS

Mon cœur est

Mon cœur est dis -

i
fc«r I JJ M

Mon cœur- est dis-

S
Mon cœur est dispos, ô mon Dieu,

?TF7~"~ p r ü » j j^ r p
J i-

ô mon Dieu, Mon cœur est tout prest en

| * J .h J y p

'

M p r r jg,r^^ y P P
Fe

pos, ô mon Dieu, Mon cœur est dis-pos, ô mon Dieu,. Mon cœur est

j «h j> j jU) r |r p ^ J AJ
pos, ô mon Dieu,Mon cœur est dis-pos, ô mon Dieu,

m 11 r p p g ^^e
Mon cœur est dis - pos, ô mon Dieu,

<fe^ ^^p j r ^^- pos, ô mon Dieu, Mon cœur est tout

^ r r g > I p p I r i
M.on cœur- est dis- pos, ô mon Dieu,



Der evangelische Kirchengesang 377

mm * p pf^^f
ce neu, Mon cœur est tout prest en ce

rlJ'4 fr ff | r g r W\i i r ^tout presten ce lieu,

i
Mon cœur est tout prest en ce lieu De

^ J
'

J il J ^^i i> r p ^^
Mon cœur est; tout prest en ce lieu, est tout prest en ce

li r r r a r | m r j r p ^f Mon cœur est tout presten ce lieu, Mon cœur est tout prest en ce

i r f M r ^^ -> i' r r Jl^^prest en ce heu, est tout prest en ce lieu, Mon cœur est tout prest en

2 i J J» r p r p p r jx~^'p i J i ^P
Mon cœur est tout prest en ce lieu, Mon cœur est tout prest en ce lieu

Jedenfalls imjahre 1712, als sich die Synode in Samedan
versammelte, muss das so gewesen sein. Es dürften nur wenige Synodalen

gewesen sein, die etwas ähnliches wie das, was sie hier im Gottesdienst
als Musik zu hören bekamen, schon gehört hatten.

Es handelte sich um die erste Strophe einer Vertonung des Liedes

zum 108. Genfer Psalm von Jan Pieterszoon Sweelinck aus dem

Jahre 1623: Der Chor sang diese Psalmliedstrophe natürlich nicht mit
dem originalen französischen Text, sondern so, wie sie im damals im
Gebrauch stehenden ladinischen Kirchengesangbuch von 1661 zu
finden war:

Mieu cor eis appino o Dieu
da celebrar il saench nom tieu,
et cun ma lengua voelg cantaer,
lo tiers sunand voelg te lodaer.
Ma cytt'r e psalter sü's sdaschdè

et cun voss tuns bain 's accordé,
ch'eau da m'sdaschdaer nu'm' voelg artegner,
manvalg per gnir avaunt il Segner.

Abb.1:
Aus: Jan Pieterszoon

Sweelinck.
Opera omnia. Editto

altera, quam
edendam curavit
Vereniging voor
nederlandse Mu-
siekgeschiedenis,
Voi. Il, edidit
R. Lagas, Amsterdam

1965,
S. 289/290.



Markus Jenny 378

Wer sich aufgrund der in Abbildung 1 wiedergegebenen Partitur
ein hinlängliches Bild von dieser Musik machen kann, wird sagen,
Ähnliches hätte er von Schallplatten, am Radio oder bei Kirchenkonzerten

von hiesigen Kirchenchören auch schon gehört, und auch der
Kenner wird sagen, Sweelinck sei zwar schöne Musik, aber ihr Auftreten

im Engadin des 18. Jahrhunderts verdiene doch nicht, als Sensation

eingestuft zu werden. Anders war das für die damaligen Hörer
anlässlich der Synode, die aus allen reformierten Gemeinden der drei
Bünde nach Samedan gereist waren. Einer unter ihnen war der erst
23jährige Pfarrer von Churwalden, der drei Jahre zuvor in die Synode
aufgenommen worden war, ein gebürtiger Engadiner aus Zernez,
Nicolin Sererhard. Er sollte später noch öfter Gelegenheit bekommen,
die Kirchenchöre seines Heimattales auf Synoden und wohl auch bei
anderen Gelegenheiten zu hören. Und er wusste auch Bescheid über
sie. Als Pfarrer von Seewis hat er später, imjahre 1742, seine grosse
Bündner Landeskunde, die «Einfalte Delineation aller Gemeinden
gemeiner dreyen Bünden» geschrieben und sich dabei seiner kirchenmusikalischen

Erlebnisse im Hochtale der Ladiner erinnert. So schreibt er
über den Flecken Zuoz, damals das politische und kulturelle Zentrum
des Oberen Engadin:

«Dies ist ein ansehnliches, grosses und gleichsam städtisch erbautes

Dorf, an einem zugleich anmuhtigen Ort situirt, hat auch ob ihme

einen grossen, lieblichen Berg. Zu Zuz findet sich das rahreste
Kirchen Gesang im ganzen Land, ja in vielen Ländern. Ein Zuzer
Schulmeister hatte diese rare Singkunst von den Musicanten des Prinzen von
Oranien in Holland erlehrnet und in seinem Vaterland schon vor ziemlich

vielenJahren durch Hilfder Herren Planta als Liebhabern der Music,

die das gemeine Volk darzu mit allem Fleiss angetrieben, endlich in
Übung bringen können. Derganze Lobwasserische Psalter ist nur in 24
besondere Melodeyen gebracht, mit denen sie alterniren, die ganze
Singer-Gesellschaft ist in sieben Chören abgetheilt, jeder Chor singt nur wenig

Worte, derfolgende empfacht dessen Stimm in der Eyl, da indessen

der ersterepausirt, undallso circuliren sie, und wechseln immer mit ein-

andern ab aufdie seltsammste Weiss, bis das Gesang vollendet ist. Hab
mich aufdem Synodo zu Zuz über die Rarität dieser Music und über

die Fertigkeit der Singern beyderley Geschlechts nicht wenig verwundern

müssen, und darbey gedacht: Omnia conandi docilis solertia vincit
(Der gelehrige Eifer, das Ganze zu wagen, wird siegen!); auch zugleich,
wie noch weit herrlicher die Chören der himlischen Musicanten seyn
werden.»

Zu diesem Bericht ist nun allerhand zu bemerken. Zunächst dies: Aus
nichts kam diese hohe Singkunst natürlich nicht. Früher als die meisten

Orte der benachbarten und befreundeten Eidgenossenschaft



Der evangelische Kirchengesang 379

kannte das Engadin den evangelischen Gemeindegesang, wahrscheinlich

schon seit 1530. Das zweite Buch, das in einem der rätoromanischen

Idiome gedruckt wurde, war das ladinische Kirchengesangbuch,
eine getreue Übersetzung des in Zürich gedruckten Konstanzer
Gesangbuches. Der Pfarrer von Susch, Duri Champell, hatte es geschaffen

und auf eigene Kosten 1562 in Basel drucken lassen.

Mit dem Beginn des 17. Jahrhunderts begann sich in der

deutschsprachigen evangelischen Eidgenossenschaft das reformierte
Einheitsgesangbuch (wie man heute sagen würde), der Genfer Psalter,
durchzusetzen. Ein Rechtsgelehrter im fernen Königsberg mit Namen
Ambrosius Lobwasser hatte diese französische Bereimung sämtlicher
150 Psalmen ins Deutsche übertragen und mit diesem Werk einen
beispiellosen Erfolg erzielt, wie ihn nur wenige Werke der Literatur zu
verzeichnen haben; die Nachdrucke dieser Psalmliedersammlung sind

ungezählt. Und weil man nicht nur in Genf, wo ab und zu Bündner
Prädikanten studierten, und im reformierten Holland, wohin militärische

Beziehungen bestanden, sondern auch in Bern, Basel und
Zürich, den Vororten der reformierten Eidgenossenschaft, wo auch die

Ausbildungsstätten der Theologen Bündens waren, diesen Psalter

brauchte, sah der Zuozer Jurist Lurainz Wiezel sich veranlasst, die
Arbeit seines Königsberger Berufskollegen ins Ladinische weiterzuüber-
setzen. Es handelt sich also um eine Enkelübersetzung des französischen

Urtextes der Genfer Dichter Clement Marot und Theodore de

Bèze. Wiezel sagt das in seinem Titel ausdrücklich:

«Ils Psalms da David, suainter la melodia francesa, schantaeda eir in
tudaisch traes Dr. Ambrosium Lobwasser. Da noef vertieus et

schantos in vers romaunschs da cantaer, traes Lurainz Wietzel, Dr. da

Ledscha.»

Der Engadiner Kirchengesang des 16. Jahrhunderts war einstimmig.
Und auch dieses zweite Engadiner Gesangbuch, 99 Jahre nach dem

ersten erschienen, enthält nur die einstimmigen Melodien. Der
vierstimmige Kirchengesang kam in der Schweiz in eben jenen Jahren erst

langsam auf.

Wer nun denkt, das Engadin, fernab von den grossen Kultur-
und Musikzentren, hätte mit derselben Verzögerung, mit der es den
Lobwasser-Psalter in ladinischer Fassung einführte, dann auch den

vierstimmigen Kirchengesang im Anfang des 18. Jahrhunderts langsam

aus dem Unterland importiert, täuscht sich. Im Gegenteil: Zu
einem Zeitpunkt, da in den Unterländer Dörfern von der Grösse von
Zuoz, Samedan, S-chanf oder Puntraschigna mit Mühe wenigstens der

einstimmige Psalmengesang eingeführt wurde, hörte man im Engadin
schon vierstimmige Psalmenmusik.



Markus Jenny 380

In den «Aschantamaints», der Gemeindeordnung von Zuoz,
wird der Kirchengesang schon 1666 erwähnt. Es heisst dort (in
deutscher Übersetzung):

«Eine Person aus jedem Hause ist verpflichtet, anwesend zu sein bei

einer Busse von 6 Kreuzern. Wenn in der Kirche gesungen wird, so

muss aus jedem Hause eine Person ihren Psalm (gemeint ist das

Gesangbuch) mitnehmen und singen; und diejenigen, die nicht singen können,

sollen mit Andacht nachlesen, bei oben erwähnter Busse. Bei der

gleichen Busse wird verboten, dass weder Männer noch Frauen die Kirche

verlassen, solange der Gesang nicht beendet ist, und ist er beendet, so

sollen die Frauen vor den Männern hinausgehen».

Zwei Jahre später heisst es in den Gemeindestatuten von Samedan:

«Tuots aquels, chi haun lg dünn da chianter, es dessen lascher tiers et

continuar tuot lg ann oura a chianter, nonobstante chia muriss lur
qualche prossem paraint, u ün otra persuna, schiper aque nun dessane

interlaschar da der lod al Segner cun lgpublic chianter.»

So ernst wird der Gesang im Gottesdienst also genommen, dass die

Verpflichtung zur Mitwirkung auch durch einen Todesfall in der
Familie nicht aufgehoben wird. Zwar ist in beiden Fällen vom mehrstimmigen

Gesang nicht die Rede. Aber die Strenge dieser Bestimmungen
wird uns eigentlich nur verständlich, wenn wir an eigentlichen
Chorgesang denken. Spätere Statuten, die ihn ausdrücklich erwähnen, lassen

uns dasselbe vermuten. Wir haben aber sogar einen Beweis. Er
führt uns nach S-chanf. Vor mir liegt ein seltenes Gesangbuch, das

wohl musikalisch reichste und bemerkenswerteste Kirchengesang-
buch, das im 17. Jahrhundert in der Schweiz gedruckt wurde.2 Die
Textilfabrikanten Gebrüder Gonzenbach von St. Gallen haben es

bezahlt und die Witwe Genath in Basel hat es 1669 gedruckt. Es enthält
— so der Kupfertitel — «Ambrosij Lobwassers D. Psalmen Davids. Mit
IV und V Stimmen des kunstreichen Claudin le Jeune. Sambt anderen
Geistreichen Gesängen vnd Gebetten In Verlag Hs. Jacob und Bartholome

Gontzenbach.» Claude le Jeune ist einer der besten und
fruchtbarsten Komponisten Frankreichs im 16. Jahrhundert gewesen. Er
starb 1600 in Paris als «compositeur de la musique de la Chambre du
Roy», obwohl er sich zum evangelischen Glauben bekannte. Wie die
meisten seiner Werke sind auch seine 4- bis 5stimmigen einfachen
Liedsätze zu den Genfer Psalmen nach seinem Tode von seiner Nichte
herausgegeben worden. 1648 erschienen sie dann in Amsterdam auch
mit dem deutschen Text Lobwassers. Und diese Ausgabe haben die
Brüder Gonzenbach in Basel nachdrucken lassen. Das Vorsatzblatt
des mir vorliegenden Exemplars nun sagt in schön verzierten Buchstaben:



Der evangelische Kirchengesang 381

•» .!*•

«Aquaistpsalm oda alla honorata Uschina Unchia da Schianfcunpro
anno 1674. Inüs dals cantaduors chia Dieu voeglia chia que ludabelet
bell Exercici da chianter piglia tiers. Plü invia et plü et chia serva al
Lod da Dieu et in sallüd da nus tuots. Amen.»

Der erste Teil mit den Lobwasser-Psalmen im Tonsatz Le Jeunes zeigt
sehr starke Gebrauchsspuren, während der zweite Teil völlig unberührt

ist. Seit 1674 singt man also in S-chanf— und gewiss auch in den
anderen Oberengadiner Gemeinden — Le Jeunes Psalmsätze. Von
keinem anderen Ort der Schweiz haben wir den geringsten Hinweis auf
den Gebrauch dieses Gesangbuches und seiner herrlich klingenden
Musik. Die ungleich viel stärker verbreiteten Psalmsätze des um eine
Generation älteren andern grossen französischen Psalmkomponisten
Glaude Goudimel, waren im Engadin auch nicht unbekannt. In den

Handschriften, von denen noch die Rede sein wird, finden wir neben
Abschriften aus dem Le Jeune-Psalter auch Stimmen aus den Goudi-
mel-Sätzen.

Es war eine verlegerische und typographische Grossleistung,
dass Landammann Johann Batista Rascher von Zuoz dann 1733 diese

Le Jeune-Sätze zu den 150 Genfer Psalmen mit dem romanischen Text
Wietzels in einem fast 800 Seiten starken Quartband neu herausgab,

von Johan Nuot Janet 1733 in dem kleinen Unterengadiner Dorf Strada

gedruckt3 — der bedeutendste Musikdruck in rätoromanischer Sprache,

den es gibt. 1776 erschienen auch die Goudimel-Sätze im Druck
mit ladinischem Text; aber für diesen wesentlich weniger schönen
Druck von allerdings nun über 1000 Seiten brauchte es gleich vier
Landammänner als «promotuors» und nicht weniger als drei Drucker!

Abb. 2:
Die Druckerpresse

und der
Setzkasten, die
zur Herstellung
des Engadiner
Le Jeune-Psalters
von 1733 dienten,
im Rätischen
Museum Chur
(Foto E. Heer,
Winterthur)



Markus Jenny 382

Während die französischen Hugenotten in ihren Gottesdiensten
ausschliesslich — auch an den Festtagen — Psalmen sangen, enthielten
die Gesangbücher der deutschsprachigen Reformierten immer auch
einen zweiten Teil mit Festliedern und anderen geistlichen Liedern.
So auch die Engadiner Gesangbücher. Während man sich aber im
Unterland damit begnügte, von dritt- und viertklassigen Notenbastlern
Sätze im Stil Goudimels zu diesen Melodien schreiben zu lassen, gingen

die Oberengadiner Kirchenchöre auch hier anspruchsvollere
Wege. Das konnte freilich nicht dadurch geschehen, dass diese
Gemeinden mit ihren wenigen tausend Einwohnern noch weitere Musik
für ihre Chöre druckten, die Kosten dafür wären zu hoch gewesen. Die
Chorsänger mussten sich vielmehr ihre Stimmen von Hand abschreiben

und dann mit den romanischen Texten versehen. Von den
Notenbüchern, welche auf diese Weise entstanden sind, ist eine grössere
Anzahl erhalten geblieben. Allein das Bündner Staatsarchiv in Chur
verwahrt deren 28;4 weitere befinden sich in anderen Archiven und in
Privatbesitz. Die ältesten beiden, die wir kennen, stammen aus S-chanf
und sind schon 1667 und 1677 begonnen worden.5 Da die Schreiber
oft die benützte Quelle angeben ¦— manchmal sogar mit der genauen
Seitenzahl —, lässt sich relativ leicht feststellen, woher die Tonsätze
stammen. So finden wir einige Sätze von Giovanni Battista Beria, der
1651 bis 1671 Organist in Novara war. Wohl aus einer 1597 in Heidelberg

gedruckten Sammlung von Sätzen verschiedener französischen
Meister zu den Genfer Psalmen ist ein sechsstimmiger Satz des ebenfalls

kaum bekannten französischen Komponisten Jean de Maletty
übernommen worden. Und um noch einen deutschen Komponisten
zu nennen: Aus der 1622 in Neuauflage durch den Kantor von Rotenburg

ob der Tauber, Erasmus Widmann, herausgegebenen Sammlung
des Balthasar Musculus, die unter diesem letzteren Namen lief,
übernahmen die Engadiner einen fünfstimmigen reizvollen Satz von
Melchior Vulpius, dem Schöpfer mehrerer noch heute gesungener
Kirchenliedmelodien. Der deutsche Text ist ein Weihnachtslied. Die
Engadiner haben ein schon im 16. Jahrhundert romanisch gesungenes
Osterlied von Thomas Blarer untergelegt, was einiges Geschick
erforderte.

Zeigen schon diese drei Namen, wie weltoffen die Engadiner
Kirchenmusik des ausgehenden 17. Jahrhunderts war — von Süden,
Westen und Norden bezog man Werke von Format —, so wird uns die

Fortsetzung im 18. Jahrhundert vollends in Staunen versetzen. Auch
der Kenner der Musikgeschichte wird die drei genannten Namen im
Lexikon nachschlagen müssen. In den Notenbüchern der Kirchenchöre

aus dem 18. Jahrhundert aber taucht nun in überaus auffallender
Häufigkeit ein Name auf, der Klang hat: Sweelinck. Jan Pieterszoon
Sweelinck, geboren in Deventer in Holland 1562 und gestorben als



Der evangelische Kirchengesang 383

mi- *«||Kf.*Sv '•©

jp m r • ; -i':

X
p -

¦ •-Kl

M
ER rAU>A^-i r. i

ü 5(

MARiniA '

Planta?m > C £ k : i

4J
iff.

«' < '

" -^

impi*k

¦
: -m- ¦¦¦¦

1

»
WS

Abb. 3:
Titelseite von
Ms A 30 im
Churer
Staatsarchiv

Organist an der Oude Kerk zu Amsterdam, ist weithin nur als

Orgelmeister bekannt. Mindestens so bedeutend ist aber sein Vokalwerk,
das den krönenden Schlussstein der niederländischen Polyphonie
darstellt. In vier umfangreichen Folgen hat Sweelinck sämtliche 150 Genfer

Psalmen zu grossen, fünf- bis achtstimmigen Motetten verarbeitet.
Und diese vier Bücher Psalmen des grossen Niederländers waren im
Engadin nicht nur bekannt, sondern sie bildeten geradezu den Kern
des Repertoires dieser Chöre. In kaum einer Handschrift fehlt der
Name Sweelinck. Was Sererhard bei der Synode 1712 hörte, war ein
Sweelick-Psalm, und was er in seiner «Einfalten Delineation» dann
beschreibt, ist offensichtlich — auch wenn der Name dort nicht genannt
wird — der Vortrag dieser Musik.

Wie aber kommt diese niederländische Musik hundert Jahre
nach ihrem Erscheinen ins ferne Hochtal hinauf? Selten glückliche
Umstände helfen uns diese Frage beantworten: Im Gemeindearchiv
von Zuoz liegen heute noch die originalen gedruckten Stimmbücher
des gesamten Sweelinck'schen Psalmenwerks. Eine handschriftliche
Eintragung darin besagt, dass ein Baltasar Planta sie 1707 in Amsterdam

gekauft hat. Das Zuozer Patriziergeschlecht der Planta, deren
Stammhaus dem grossartigen Dorfplatz von Zuoz sein besonderes

Gepräge gibt, hat also offenbar bei der Entwicklung des Engadiner
Kirchengesangs die Hand entscheidend im Spiele gehabt. Ein Vetter des

Baltasar von Planta war Oberst in holländischen Diensten. Er wird
veranlasst haben, dass der Zuozer Schulmeister, der den Kirchengesang

leitete, zur weiteren Ausbildung nach Holland geschickt wurde —

ohne Zweifel auf Kosten dieser Kunstmäzene.



Markus Jenny 384

1741 schreibt Baltasar Planta seinen Namen nochmals in eines
der gedruckten Sweelinck-Chorbücher und setzt dazu: «Seit langem
schwacher Sänger im Zuozer Chore.» Um diese Zeit muss die Swee-

linck-Pflege einen neuen Aufschwung genommen haben. Im Jahre
1744 wurde von den Gemeindeoberhäuptern zu Zuoz die «Regula del
chaunt» bestätigt. Der Kirchenchor war eine feste Einrichtung geworden.

Seit 1756 hören wir davon, dass die Kirchensänger besoldet wurden;

sie erhielten jährlich 30 Kreuzer aus der Gemeindekasse, seit
1768 36 Kreuzer. Dabei wird den Säumigen mit Entzug der Besoldung
gedroht. Während bis dahin nur «ils signuors chantaduors» die Besoldung

bekamen, erhalten nun auch die Sängerinnen ihren Lohn. Wer
von den Herren zwei Jahre ununterbrochen mitmacht, erhält nun 48

Kreuzer, die Damen der ersten Bank 12 Kreuzer, die auf den beiden
andern Bänken 20. Diese Differenzierung scheint daher zu rühren,
dass in der ersten Bank die schwächeren Sängerinnen sitzen, die der
«forsinger» (so heisst er auch im romanischen Text der «Regula»
immer) möglichst nahe bei sich haben will.

Wenn Sererhard die Sänger in sieben Chöre aufgeteilt sah, so
hat er offenbar die Aufführung eines siebenstimmigen Psalms erlebt,
bei der die Sänger stimmenweise getrennt aufgestellt wurden. Wie das

bei der bezeugten durchschnittlichen Mitgliederzahl von etwa 60

möglich war, bleibt uns allerdings verborgen.Nicht richtig informiert
ist Sererhard offenbar, wenn er schreibt, der ganze Lobwasserpsalter
sei in nur 24 besondere Melodeyen gebracht. Die Handschriften
enthalten Abschriften von etwa doppelt so vielen Sweelinck-Psalmen. Ein
Drittel dieses umfangreichen Werks war also in Gebrauch. Einzelne
Stücke waren sogar in sehr starkem Gebrauch. «Magis in usu» heisst es

in einer Handschrift bei einem Psalm. Der 108. Psalm, den wir zu
Beginn wiedergegeben haben, gehört unter die sehr beliebten; er steht in
21 von den 26 Handschriften. Erstaunlich ist, dass zu den am stärksten

verbreiteten ausgerechnet der dreistrophig durchkomponierte,
achtstimmige 150. Psalm gehört; er steht in 15 der 26 Handschriften.
Wenn dieser Psalm gelang, konnte man wahrhaftig den Hexameter
skandieren: Omnia conandi docilis solertia vincit — Alles wagender
Eifer zu lernen sieget am EndelSererhards Beschreibung von Swee-
lincks Stil mutet uns merkwürdig an: «Jeder Chor (also: jede Stimme)
singt nur wenig Worte, derfolgende empfacht dessen Stimm in der Eyl, da
indessen der erstere pausirt, undallso circuliren sie undwechslen immer mit ein-
andern ab aufdie seltsammste Weiss, bis das Gesang vollendet ist.»

Bei einem, der nur den Stil der Goudimel-Sätze kannte, bei dem
stets alle Stimmen den Text gleichzeitig deklamieren und miteinander
Fortschreiten, mochte der polyphone Stil wohl tatsächlich zunächst
diesen Eindruck erwecken. Auch für die Sänger selbst scheint das

«pausieren» eine wichtige Rolle gespielt zu haben. Die Handschriften
tragen zum Teil Titel. Da heisst es zum Beispiel:



Der evangelische Kirchengesang 385

«Vna cuorta forma da cantaerperpausas à 4 et 5 vuschs. Descritta in

üß da Sar Batrumieu I. Vedrosi. Anno 1742 die 6. Decembris.»6

Das ist die älteste erhaltene Handschrift mit Sweelinck-Psalmen. Später

heisst es dann sogar:

«Quaist Cudesch da Perpausas ais Scrii in Adöver Dalla Nobilissima
et virtüusa Sig/" Margaritha G. De Perini. Schianf a 8. Aprile
1789.»7

«Chiantar per pausas» — mit Pausen singen — bedeutet polyphon
singen. Und so gibt es schliesslich ein «Cudesch da Perpausas» — ein
Pausengesangbuch. Jeder Musiker und Musikpädagoge weiss, dass Pausen

auch Musik sind. Hier sind sie sogar zum Hauptmerkmal eines
bestimmten Stiles geworden. Eine nette Illustration für jede Bemühung
um ein rechtes Ernstnehmen der Pause in der Musik — und im Leben!

Man glaube nun aber nicht, die Oberengadiner im 17. und 18.

Jahrhundert wären so verstiegen gewesen, dass sie nur noch komplizierte

Polyphonie grosser ausländischer Meister hätten singen wollen
und können. In 22 dieser Handschriften finden wir beispielsweise das

folgende schlichte Karfreitagslied, das sich also grösster Beliebtheit
erfreut haben muss und das unter Nummer 150 noch heute im
deutschschweizerischen reformierten Kirchengesangbuch steht:

159 Pasclin

r r r
1 ü slra - man - tur, 0
2. 0 Ge - SU Crist, Sal -
3. In che sgn schür va
4. A

J
- gnè ban - dus e

1

1

J
r

che do - lur! l's sgn scha la na -
va - der güst. che gran - da ti - ran -
la spien - dur da teis ogi s clcrs chi'S

mu - ra -vglius, to lei vast zuond luot

J J J J J

/LW a J 1 J J ¦ * ~:

r r
tu ra cha l*c

dli
tern, sonch

- vast,
ser ran. Qua squas - sai - van
VI - a ii mal - nel ch'es

j 4~^i J J J
|

r r r r r f r r
;e - pul

tend' e spelms e per - fin la ter
aint in nus, be per gra-zcha n

160

J r r r
1. Muond, guar - eia

2. Güst our da
3. Fo lu cha

J J J

lieu Spen

min - cha

J j
guo

tier
scha

J

chi

7

^JFr r^ pene
ii.i cha'l

J

Abb. 4:
Nr. 159 im offiziellen

Engadiner
Kirchengesangbuch

IL CORAL
von 1987



Markus Jenny 386

Das Lied findet sich nicht nur in den hier behandelten
Handschriften, sondern es steht auch in einem gedruckten Engadiner
Gesangbuch, der «Philomela» des Johannes Martinus ex Martinis, Pfarrer
in Ramosch, in 2. Auflage 1702 in Zürich gedruckt. In der Mehrzahl
der Handschriften steht bei diesem Stück: «Ex Seelenmusik». Damit
ist ein Gesangbuch gemeint, das in St. Gallen 1684 zum ersten Mal
erschienen war und das die Engadiner offenbar in der 6. Auflage von
1719 benützten. Auch die «Philomela» hat eifrig daraus geschöpft. In
der deutschsprachigen Schweiz wurde es als Musizierstoff der
Musikkollegien verwendet, niemals aber im Gottesdienst, wo man sich

streng auf die Lobwasserschen Psalmlieder und einige wenige Festgesänge

beschränkte. Die Engadiner scheinen hier freier gewesen zu
sein. Sie haben nach Ausweis der Handschriften manche Sätze aus
dieser und ähnlichen Quellen mit Texten aus dem Wietzel versehen
und sie offensichtlich im Gottesdienst gebraucht. Damit kam neben
dem polyphonen Stil der Sweelinck-Psalmen und anderer ähnlicher
Sätze ein ganz neues stilistisches Moment herein und sicherte dieser

Kirchenmusikpflege eine Vielfalt, die sie anderswo in der Schweiz
kaum hatte.

Immerhin: Wenn man in der 2. Hälfte des 18. Jahrhunderts «O
Stramantur» sang, war man — zwar nicht 200 Jahre, wie bei Sweelinck,
aber — doch 100 Jahre hinter der Zeit drein. Man musste also von der

Engadiner Kirchenmusikpflege ähnliches sagen wie von der heutigen:
Sie lebt aussliesslich von Werken und Stilen vergangener Zeiten und
hat kaum den Anschluss an die Musik der Gegenwart.

Nun ist es allerdings erstaunlich, dass man im Engadin noch am
Anfang des 19. Jahrhunderts Sweelinck gesungen hat. (Die jüngste der
Churer Handschriften8 ist zu Anfang des 19. Jahrhunderts geschrieben
und wurde laut Besitzer-Einträgen 1815 und 1823 in Samedan immer
noch benützt; und sie enthält noch zwei Sweelinck-Psalmen.) Wenn
es schon erstaunlich ist, dass man im Oberengadin Sweelinck gesungen

hat, so ist es wohl noch erstaunlicher, dass man dort noch 200 Jahre

nach Sweelicks Tod seine Werke sang. Aber deswegen lebten die

Engadiner des 18. Jahrhunderts oder um 1800 keineswegs etwa nur in
der Vergangenheit. Die eben genannte Handschrift enthält z. B. Lieder

des 1810 verstorbenen Zürcher Komponisten und Musikpädagogenjohann

Heinrich Egli, also wenn auch nicht gerade «moderne», so
doch absolut zeitgenössische Musik! Und so war es auch in den
Jahrzehnten davor. Das sei an einem letzten Beispiel gezeigt. Eine unserer
Churer Handschriften9trägt den Titel:

«Halleluja Musicale u Cudasch da musica Nel quael sun descrits
Alchüns Psalms et Canzuns spirituaelas, cun novas Melodias, a 2. 3 et

püssas Vuschs. Descrit In Adoever della Honorata Casta et Prudainta
Juvna, Jungfrau Vintüra Celerer Da Bever. A° MDCCLXIV.» (1764)



Der evangelische Kirchengesang 387

Dreierlei fällt an diesem Titel auf: Einmal «neue Melodien».
Zum andern: Nicht mehr fünf- bis achtstimmig, sondern: «für 2, 3 und
mehr Stimmen». Und schliesslich der blumige Wortlaut:
«Musikalisches Halleluja». Nun: da hat ein Werk der damals neuen schweizerischen

geistlichen Musik Pate gestanden, das genau diesen Titel trägt:
«Musikalisches Halleluja, oder schöne und geistreiche Gesänge, mit
neuen und anmuthigen Melodeyen begleitet, und zur Aufmunterung
zum Lob Gottes in Truck übergeben von Johann Caspar Bachofen, V.
D. M. et Cant, der Kirchen und Schulen. Fünfte und privilegirte Auflage.

Zürich, getruckt in Bürgklischer Truckerey. 1750» Die erste Auflage
war schon 1727 erschienen; 1755 war der Komponist gestorben. Die
Lieder dieses Buches sind für zwei hohe Stimmen und eine Männerstimme

mit Generalbass geschrieben. Sie atmen einen ganz neuen Stil,
wie das folgende Osterlied, das sehr beliebt gewesen sein muss:

Und das neben einem Sweelinck-Psalm! Wird da nicht eine
musikalische Beweglichkeit verlangt, die man heute bei manchen
Kirchenmusikern vergeblich sucht?

Eine letzte Frage mag offen sein: Hat denn das Engadin selbst
nichts beigetragen zu seiner Kirchenmusik? Musikalisch nicht. Es gibt
in den Handschriften zwar zwei oder drei Sätze, die offenbar von
Engadinern geschaffen sind. Aber daran sind nun wirklich die Pausen das

beste. Dennoch meine ich, dass hier unter dem Titel «Eigenleistung
des Engadin» noch etwas zu sagen bleibt: Gerade bei den ins Ladinische

übertragenen Bachofen-Liedern fällt es auf, dass verhältnismässig
viele nur je in einer einzigen Handschrift stehen, also offenbar von
dem betreffenden Schreiber oder für ihn zu seinem Hausgebrauch
hergestellt wurden. Wieviel einfacher wäre es gewesen, das Lied
einfach deutsch zu singen; man wollte sich ja vor allem an der neuen Musik

erfreuen. Aber nein: Der Assimilationswille des Engadiners war
stärker. Er wollte sich das Lied ganz aneignen, und das bedeutete, dass

er die Musik abschrieb und den Text übersetzte. Nun erst konnte es als

sein Lied gelten. Dieses Nebeneinander und Ineinander von unbefangener

Weltoffenheit und selbstbewusster Assimilationskraft wird es

auch heute sein, was der engadinischen Kultur eine Zukunft sichert.
Die Kirchenmusik des 17. und 18. Jahrhunderts könnte hierin Modell
sein. Wenn auch der Weg zum Ziel nicht immer ein so einfacher ist,
wie hier, wo es mit dem Übersetzen und Unterlegen von Texten getan
war, so dürfte doch der Eifer und Einsatz, der hinter dieser

Kirchenmusikpflege steht, vorbildlich sein. Nochmals der von Sererhard

zitierte Hexameter: Omnia conandi docilis solertia vincit — Der
gelehrige Eifer, das Ganze zu wagen, wird siegen! Dann wird eine
eigenständige Engadiner Kultur trotz Abhängigkeit von aussen, trotz
Infiltration durch den Fremdenverkehr, trotz der Nivellierungstendenz
unseres Massenmedienzeitalters, möglich sein.



Markus Jenny 388

Radiovortrag DRS 2 vom 4. Juli 1972. Die Musikbeispiele wurden damals vom
Radiochor unter Leitung von Prof. Martin Flämig gesungen. Diese gedruckte
Fassung widme ich meinem niederländischen Freund, Prof. Dr. A. C. Honders
in Groningen, zu seinem 70. Geburtstag.
Vergleiche Markus Jenny: Die beiden bedeutensten deutschschweizerischen
Kirchengesangbücher des 17. Jahrhunderts in: Jahrbuch für Liturgik und Hymnolo-
gie 1, Kassel 1955, S. 63-71.
Das Haus, in welchem Janet druckte, steht noch heute, an der Firmen-Inschrift
zu erkennen, und die Druckerpresse, auf der das Buch hergestellt wurde, hat sich
erhalten; sie steht im Rätischen Museum in Chur (s. Abb. 2).
Sie sind verzeichnet und ausführlich beschrieben in: RudolfJenny: Staatsarchiv
Graubünden. Bd. II: Handschriften aus Privatbesitz. Repertorium mit Regesten,
Chur 1974, S. 525-575 und 611-625.
Ms A 306 Ms A 30 (vgl. Abb. 3b).
Ms A 30 (vgl. Abb. 3).
Ms A 6418 Ms A 339 und 3089 Ms A 308.
Ms A 339 und 308.
Ms A 308.

Anmerkungen

Prof. Dr. Markus Jenny, Pfarrer, 2514 Ligerz Adresse des Autors


	Der Engadiner Kirchengesang im 17. und 18. Jahrhundert : ein kulturhistorisches Unikum

