Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1991)

Heft: 6

Artikel: Hexenverfolgung in der Surselva
Autor: Giger, Hubert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398555

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

403

Hubert Giger

Hexenverfolgung in der
Surselva

Der vorliegende Beitrag! will quantitative, soziale, wirtschaftli-
che und religiése Aspekte der Hexenverfolgung im Biindner Oberland
aufzeigen. Die sparlichen Untersuchungen zur Geschichte Graubtn-
dens in der zweiten Halfte des 17. Jahrhunderts,? als der Hexenwahn
nahezu alle Gemeinden der Drei Biinde heimsuchte, fithren dazu, dass
das Thema Hexenwesen vorwiegend aufgrund der Quellen behandelt
werden muss. Des weiteren lasst die Unvollstandigkeit des Quellenma-
terials das Ausmass der Hexenverfolgung in unserem Gebiet nicht in
allen Einzelheiten erfassen. Einzig die Akten der damaligen Gerichtsge-
meinde Waltensburg sind uns fast vollstindig erhalten geblieben.

Die folgenden zwolf Gerichtsgemeinden der Surselva wurden in
bezug auf Hexenprozessakten untersucht: Disentis, Lugnez, Vals,
Gruob, Schluein, Tenna, Waltensburg, Laax, Obersaxen, Hohentrins,
Flims und Safien. In Disentis, Tenna, Trin und Flims sind keine
Protokolle tiber Hexenverfolgung mehr vorhanden.

Unser Thema widmet sich in erster Linie den Fragen: In welchen
Gebieten, in welchen Jahren und aus welchen Griinden wurden Frauen
und Minner der Hexerei beschuldigt, gefangengenommen, verhort
oder gar hingerichtet? Antworten und Hinweise geben zunachst pri-
mare Quellen (Protokolle der Hexenprozesse), dann ebenfalls Notizen,
Briefe, Schreiben der Gemeindebehorden usw.

1. Uberblick zum Ausmass der Hexenverfolgung

Aufgrund eines Briefes des Abtes Sebastian von Castelberg
(1614-1634) sollen im Jahre 1623 «viele» Frauen im westlichen
Klosterturm zu Disentis gefangen gehalten worden sein. Diese Frauen
wurden mit Hexenwerk in Verbindung gebracht. Was mit ihnen ge-
schehen ist, schreibt Abt Sebastian nicht. Der letzte Hexenprozess der
Surselva fand 1732, mehr als hundert Jahre spater, in Laax statt. Weil
weder ein Bekenntnis der Hexe noch ein Urteil der Richter vorhanden
ist, diirfen wir annehmen, dass Trina Flury Capitschen von Sevgein
nicht hingerichtet wurde. Die erste Hexe, die sterben musste, war




Hubert Giger 404

Anna Johrj Peng von Vals (6. 3. 1652), die letzte Barbla Josch Pitschen
von Castrisch (10. 2. 1700).

Die Hexenverfolgung hielt die Surselva mindestens ein Jahrhun-
dert lang in Atem. Die Inquisition an sich erreichte in den flnfziger,
siebziger und neunziger Jahren des 17. Jahrhunderts den Hohepunkt.
Um 1650 wurde nahezu ganz Graubtinden vom Hexenwahn erfasst. In
einem Schreiben an den Scharfrichter (zu Ilanz oder Chur) heisst es,
dass die Valser Obrigkeit bis zum 3. 4. 1652 23 Personen wegen Hexe-
rei mit dem Tode bestrafen liess.

In jenem Jahr begannen ebenfalls Obersaxen, die Gruob und
Waltensburg, verdachtige Personen vor den Richter zu stellen. Sowohl
in Ilanz wie in Obersaxen starben zwei Frauen; in Waltensburg fanden
zehn Frauen und ein Mann den Tod. In den sechziger Jahren kam es
in der Surselva nur zu vereinzelten Hexenprozessen.

Die Obrigkeit der Gerichtsgemeinde Laax-Sevgein liess im Jahre
1672 neun Hexen festnehmen. 1675 starben in Disentis 31 Hexen und
Hexenmeister durch das Schwert. Von diesem Zeitpunkt an bis zum
Ende des 17. Jahrhunderts wurde die Inquisition im Biindner Oberland
eingestellt. 1696 und 1697 traten die Hexenjager im Safiental wieder in
Erscheinung.

Vom 9. 2. bis zum 26. 5. 1699 wurden in Vella (Lugnez) neun
Frauen und zwei Manner als Agenten des Teufels zum Tode verurteilt.
Im gleichen und im folgenden Jahr sah sich die Gerichtsgemeinde
Gruob von Hexen und Zauberern umzingelt und griff zu Gegenmass-
nahmen. Mehr als 8o Personen wurden auf die schwarze Liste gesetzt;
davon mussten funf Angeklagte ihr Leben lassen, wahrend drei Frauen
verbannt wurden. Der letzte Hexenmeister der Surselva, Christ Matt-
heu von Castrisch, tiberlebte im Jahre die Verletzungen der Folter
nicht.

Im 18. Jahrhundert fanden noch drei Hexenprozesse in unserem
Gebiet statt. 1718 wurde in Waltensburg eine Hexe verbannt und eine
freigesprochen. Die letzte Hexe war — wie oben erwihnt — eine verhei-
ratete Frau von Sevgein.

Ubersichtstabelle
Gerichts- Verdacht auf  Hinrichtungen/ Verban- Frei-
gemeinde Hexerei Todesfalle nungen spriiche
Disentis mindestens 28 Pers.; 1 Mann 1 Mann 4 Pers.
16231675 39 Pers. wurde gehingt,

2 Frauen starben

im Gefiangnis
Lugnez mindestens 14 Frauen, - -
1652—-1699 49 Pers.; 1 Mann

auch Kinder




Hexenverfolgung in der Surselva

405

Gerichts- Verdacht auf  Hinrichtungen/ Verban- Frei-
gemeinde Hexerei Todesfdlle nungen spriiche
Vals mindestens 5 Frauen, - -
16511699 37 Pers.; 2 Manner

auch Kinder
Gruob mindestens 7 Frauen, 4 Frauen, 1 Frau
1652—1700 98 Pers. 3 Manner 1 Mann
Waltensburg 20 Pers. 11 Frauen, 2 Frauen 4 Frauen
1652—1718 1 Mann
Laax-Sevgein 13 Frauen 2 Frauen - (wahrsch.
1654—T1732 11 Frauen)
Obersaxen 5 Frauen 3 Frauen; eine - -
1652—1653 Frau starb im

Gefangnis

Hohentrins: mindestens 2 Frauen — -
1655 2 Frauen
Safien mindestens 2 Frauen - -
1655-1699 16 Personen

Fassen wir zusammen: In der Surselva wurden zwischen 1623
und 1732 tiber 300 Personen wegen Hexenwerk angeklagt und minde-
stens 100 gekopft. Drei Personen starben im Gefiangnis, neun mussten
(offiziell) freigelassen werden und acht mussten die Drei Biinde verlas-
sen. Die Strafe fiir Hexen und Hexenmeister, die verbannt wurden,
reichte von einem Jahr bis zu lebenslinglicher Verbannung. Unge-
wohnlich hoch waren die Bussen, die zwei Frauen zu bezahlen hatten.
Nesa Sallamann von Waltensburg wurde 1652 eine Strafe von hundert
Kronen auferlegt, zudem verwiesen die Behorden sie flir immer aus
ihrer Heimat. Die letzte Hexe der Gerichtsgemeinde Waltensburg,
Anna dilg Ambrosi von Rueun, kam demgegentiber 1718 mit einer
Geldbusse von siebzig Gulden davon.

Der Begriff «<Hexenwahn» umfasst in der Surselva sowohl Frau-
en als auch Maianner. Das Verbdlinis Hexen : Hexenmeister betrug
etwa 8 : 1, mit anderen Worten: ein Achtel der Angeklagten waren
Manner (in der Gruob waren es ein Funftel).

Auffallend an der Hexenverfolgung ist der Massenprozess. Ge-
gen mehrere Personen wurde innerhalb von kurzer Zeit ein Strafver-
fahren durchgefiihrt. In Waltensburg behandelten die Richter inner-
halb von zwei Monaten 14 Fille (11.9.—13. 11. 1653); im gleichen
Zeitraum in Disentis 38 Falle (13. 5.—15.7. 1675) und in Vella acht
Falle (9. 2.—9. 4. 1699). Die Akten von Waltensburg liefern uns einen
weiteren Hinweis: Ein Hexenprozess dauerte — unabhangig davon, ob
er 1652 oder 1718 eingeleitet wurde — eine bis hochstens vier Wochen.
Ausserdem nahm die Dauer eines gerichtlichen Verfahrens stetig ab.
Benotigten die Richter im Jahre 1652 fiir die ersten beiden Prozesse




Hubert Giger 406

noch fast vier Wochen, so wurden die letzten fiinf Hexen innerhalb
von zehn Tagen abgeurteilt. Griinde fur dieses schnellere Vorgehen
und fur den Massenprozess sind in erster Linie bei den betrachtlichen
Unkosten eines Prozesses zu suchen (siehe Kap. 4).

Ein weiterer wichtiger Aspekt ist die Verteilung der Hexen und
Hexenmeister auf verschiedene Ortschaften. Bei den Prozessen von
1652 in Waltensburg zeigt sich folgendes Bild: Sieben Personen stamm-
ten aus Rueun, drei jeweils aus Waltensburg und Siat und je eine aus
Andiast und Schlans. Die Angeklagten aus Rueun tiberwogen zahlen-
missig, weil der schlechte Leumund in zwei Familien zwei Opfer
(Vater und Tochter/zwei Schwestern) gefordert hatte. Von den Hexen
und Hexenmeistern, die im Jahre 1699 in Vella vor Gericht ein Ge-
stindnis ablegten, kamen drei aus Vrin, drei aus Camuns und jeweils
eine Hexe aus Planezas, Vignogn, Degen, Vella und Pitasch. Die
Frauen und Minner, die 1699/1700 in Ilanz dem Scharfrichter tiberge-
ben wurden, waren zu 90% Bewohner von Castrisch. Aus der ortlichen
Verteilung lasst sich folgern, dass die Inquisition auf ihrem Hohepunkt
Opfer aus mehreren Dorfern forderte. Fiir das Lugnez gilt, dass eine
Ortschaft allein selten mehr als drei Angeklagte aufzuweisen hat. Vor
einer zu grossen Ausweitung der Hexenprozesse hatten die Dorfbe-
wohner wohl Angst, denn die Méglichkeit, vor dem Richtertribunal
erscheinen zu mussen, nahm fiir jedefrau und jedermann von Tag zu
Tag zu.

Uber das Alter der Hexen und Hexenmeister lasst sich aus den
Akten wenig herauslesen. Sowohl alte als auch junge Leute wurden
Opfer des Hexenwahns; und die Obrigkeit des Lugnez und des Valser-
tales tibergab Kinder, die mit Hexerei zu tun gehabt hatten, den
Inquisitoren zo Como und Mailand. Zweck dieser Ubergabe sollte es
sein, der Jugend eine straffere religiose Erzichung zu bieten. Die jiing-
ste Hexe der Gerichtsgemeinde Waltensburg starb im Alter von drei-
zehn Jahren. Hexen, welche der Folter standhielten und daher freige-
lassen werden mussten, dirften aufgrund ihrer guten physischen und
psychischen Verfassung eher jung gewesen sein. Die ersten zwei Frau-
en, die in den Gerichtsgemeinden Waltensburg und Obersaxen dem
Henker anvertraut wurden, waren schatzungsweise tiber sechzig Jahre
alt. Des weiteren ist anzunehmen, dass es sich bei den Opfern meistens
um alleinstehende Menschen oder um Witwen/Witwer handelte.

2. Nahrboden fur den Hexenwahn

In diesem Kapitel werden Ursachen untersucht, welche die He-
xenverfolgung begtinstigt haben. Es geht um Einflisse, die von aussen
an eine Gemeinde herantraten und die Menschen fiir Aberglauben
empfanglich machten.




Hexenverfolgung in der Surselva 407

Borromeo und die Gegenreformation

Die gegenreformatorischen Bemuhungen des Mailander Erz-
bischofs Carlo Borromeo richteten sich gegen Ketzer, das heisst gegen
Protestanten, die im Misox und im Calancatal zum Teil als Hexen und

Abb. 1:
Teufelsbuhlschaft
und Hexenritt,
Holzschnitt um
1520.




Hubert Giger 408

Hexenmeister hingerichtet wurden. Inquisitor war der Rechtsgelehrte
von Borromeo, Franz Borsato. Der Hexenwahn in diesen Talern
konnte sich vorerst noch nicht auf die deutschen und ritoromanischen
Gebiete der Drei Blinde ausweiten. Verdichtige Personen wurden
weiterhin bis in die dreissiger Jahre des 17. Jahrhunderts im Misox, im
Bergell und im Puschlav festgenommen. In der Mesolcina gab es noch
um 1650 Hexen und Hexenmeister. Es stellt sich die Frage, ob die
Hexenprozesse in jenem Tal die Hexenverfolgung in Vals, die gegen
Ende der vierziger Jahre begann, beeinflusst haben. Eine nicht unwe-
sentliche Rolle spielt die geographische Lage. Von Ilanz her fiihrte die
kiirzeste (Handels)Route nach dem Stiden tiber den Valserberg. Dies
bedeutet, dass neben der Handelsware ebenfalls Nachrichten tiber das
Treiben von Hexen und Zauberern ausgetauscht werden konnten. Wir
konnen davon ausgehen, dass sich der Hexenwahn in anderen Regio-
nen auf dhnliche Art und Weise fortgepflanzt hat.

Die Biindner Wirren

Der Krieg, der 1617—-1639 uber Graubtinden hereinbrach, hat die
Aufmerksamkeit der Behorden auf die politische Situation gelenkt.
Das Land der 150 Tiler mit seinen wichtigen Passen und Verbindungs-
wegen geriet in das Interessenfeld der damaligen Grossmachte.

Im Winter 1622/23 wurden die biindnerische Bevolkerung und
fremde Truppen von einer Hungersnot heimgesucht. Sieben Jahre
spater schleppten Osterreichische und spanische Streitkrafte die Pest
ein. Das Oberhalbstein und das Prattigau (diese Gebiete erfasste der
Hexenwahn besonders stark) wurden durch die Seuche schwer in
Mitleidenschaft gezogen, wahrend das Oberengadin vom Schlimmsten
verschont blieb. Aus der Surselva liegen wenig Zahlen vor. Im Jahre
1631 forderte die Pest 78 Menschenleben in Schlans; 1637 erreichte sie
vom Tavetschertal her Segnas und Disentis.

Buindner Historiker, die sich mit dem Hexenwahn befassen, sind
sich einig, dass die Blindner Wirren, die Hungersnot und die Pest
wesentlich zur Hexenverfolgung beitrugen. Der Krieg und die darauf-
folgende Misere haben die Suche nach potentiellen Stindenboécken
erleichtert. Hinzu kam ein weiterer Faktor: Die Angst vor einem
Strafgericht Gottes, auf welches die Sittenmandate mit aller Deutlich-
keit aufmerksam machten.

Sittenmandate und Kapuziner

Stephan Gabriel, reformierter Pfarrer zu Ilanz, schreibt im Ge-
dicht «Davart la fin d’ilg mund», das in der Sammlung «Ilg ver sulaz
da pievel giuvan» 1611, 1625 und 1649 erschien, folgendes:

«Vangieus ei’lg Antichriste, / Grond pievel faic curdar, /
... Puccau, mutvil, o ve ve / Fic regia gi, a noic. /




Hexenverfolgung in der Surselva 409

Cuntut bault a vangire / Ven Christus nies Singnur, /
Ilg mund a frust ad ire / Cun arder, a ramur.»

«Die Welt werde zugrunde gehen», dies war auch der Tenor der
Kirchenmandate, die der evangelische Bundestag erliess. In der «Kil-
chen- und Regementsdisciplin», die 1642 und 1650 publiziert wurde,
steht unter anderem, dass

«. .. unsere stinden gen himmel schreyent» und «Gott seine straffen . . .
tiber uns sibenfaltigen wird, biss wir eintweders . . . zu nichten gemacht,
oder aber zur . . . buss und lebens besserung werdent getrieben worden
sein.»

Die Sittenmandate waren sowohl flir reformierte wie fir katholi-
sche Gemeinden bestimmt. Als Grundpfeiler jeder christlichen Erzie-
hung galt die Schule, in der die Jugend auf ein «tugendhaftes» Leben
vorbereitet werden sollte. Vergehen gegen Moral und Sitte waren
Tanzen, Fluchen, Spielen, Ehebruch usw. Eine Sittenpolizei («censores
morum») sorgte daflir, dass die Laster nicht tiberhandnahmen.

In vielen Gegenden der Surselva predigten und unterrichteten
Kapuziner. Von Brescia aus wurde die Mission im Engadin, im Ober-
halbstein und im Blindner Oberland geleitet. Es ging in erster Linie
darum, protestantische Einfliisse abzuwehren. In etlichen Gemeinden
gingen die Geistlichen des weiteren gegen Spielen, «unehrliche Spasse»,
«schamloses» Tanzen, Gelage, Festessen, Bille, Wirtshausbesuche
usw. vor. Hexen und Hexenmeistern gegentiber erwiesen sich die
Kapuziner als unnachgiebig. Der Kapuziner Domeni stellte den Behor-
den zu Rueun ein Ultimatum: Entweder werde die «boshafte» Barbla
Jon Chasper, der Unkeuschheit, Hurerei und Ehebruch vorgeworfen
wurde, aus Rueun entfernt oder er werde gehen.

Denunziantentum

Eine weitere Ursache, die fiir die Ausbreitung der Hexenprozesse
mitverantwortlich war und die Zahl der Verdachtigen drastisch erhoh-
te, war die Denunziation. Ich unterscheide zwischen Denunziation im
weiteren Sinn (die Obrigkeit einer Gerichtsgemeinde «informierte»
eine andere Gerichtsgemeinde tiber verdachtige Personen) und Denun-
ziation im engeren Sinn (innerhalb einer Gerichtsgemeinde beschuldig-
ten sich die Angeklagten). Unter Folter wurden die Hexen und Hexen-
meister gezwungen, ihre Komplizen auf dem Hexentanz zu nennen.
Die erste Hexe von Obersaxen, Urschla Wagauv, hat die erste Hexe
der Gerichtsgemeinde Waltensburg denunziert:

«Waltensburg, den 13ten july anno 1652, haben wire bricht von der
oberkheit Obersaxen, dz der Urschla Wagauv habe bekhent in marter
und noch marter, dz Thrina Joss Ping seye in der hetzgen thanz
gsin . . .»




Hubert Giger 410

Eine Gerichtsgemeinde benachrichtigte die andere. Auf diese
Weise kamen die Jager den Hexen auf die Spur. Wahrend der Zeit des
Hexenwahns konnte gar eine Freundschaft von Nachteil sein. Eine
Hexe von Castrisch liess Anna dilg Ambrosi von Rueun, die 1718 in
Waltensburg vor Gericht stand, einen Gruss ausrichten:

«Maria Paul da Schinden zetiget, dz eine von Kastriss dise Anna nachge-
fraget, sagende sie seye ihre liebste gspillen, sie solle doch gruzen,
welche gleich hernach zu Illanz hingerichtet worden.»

Die Gefolterten beschuldigten mehrere Personen. Thrina Joss
Jon Ping von Waltensburg gab im Jahre 1652 etwa zwanzig Personen
an; darunter Thrina Chatz von Rueun, Nesa Sallamann von Waltens-
burg und Barbla J6rj Henny von Andiast, die sich alle drei im gleichen
Jahr wie Thrina vor den Richtern zu verantworten hatten.

Ahnliche Beispiele liessen sich zur Gentige anfithren. Im Zusam-
menhang mit der Denunziation sind noch zwei Bemerkungen zu ma-
chen:

1. Nicht alle denunzierten Personen wurden gefangengenom-
men, und

2. Zur Denunziation kamen andere Verdachtsmomente hinzu,
welche die Angeklagten schwer belasteten.

Waihrend die Gegenreformation Borromeos, die Bindner Wir-
ren, Sittenmandate und Bussprediger die Hexenverfolgung beeinfluss-
ten, hat das Denunziantentum die Hexenjagd erst recht angeheizt.
Entlegene Dorfer sind in den Sog des Hexenwahns hineingezogen
worden und soziale Strukturen begannen sich aufzulosen.

3. Die Dorfbewohner im Banne des Hexenwahns

Im Protokoll ber die letzte Hexe der Gerichtsgemeinde Wal-
tensburg wurde das Ziel der Hexenverfolgung nochmals klar formu-
liert:

«...dz die fromen von solche schidliche leiith sicher und abgesondert
werden mochten».

Die Mehrheit des Volkes arbeitete mit den Behorden Hand in
Hand. Der Hexenwahn erzeugte ein Klima der Angst und des Miss-
trauens. Jedefrau und jedermann konnten Verdacht erregen. Beson-
ders gefihrdet waren Personen, die «von Jugend auf frech, bosshaft
und ungehorsam» gewesen waren, einen «bosen Lebenswandel» fiihr-
ten oder mit Hexen verwandt waren. Maria Joss Jon Ping von Wal-
tensburg wurden 1671 folgende Vergehen vorgeworfen:

«Erstlichen ist sy von jugen uff ein freches ungehorsamest mensch
gewesen. Auch mit grosem ergernuss gelebt. Ist eines hexen tochter und
einer hexen basi. Hat auch alzeit ein boss namen getragen an hexen-
werch und huorey, so sy von jeder man ist derfiir gehalten worden.»




Hexenverfolgung in der Surselva 411

Personen, die der Hexerei beschuldigt wurden, unternahmen in
der Regel nichts, um die Anschuldigungen von sich zu weisen. Die
meisten waren von ihrer Unschuld tiberzeugt. Maria Joss Jon Ping
meinte:

«. .. hex bin ich kein, aber ein armen siinder wohl . . .»

Der gleichen Meinung war ihre Nachbarin Nesa Sallamann, die
trotz ihrer Uberzeugung, dass «ein frommer Mensch nichts firchten
dirfe», 1652 mit lebenslanglicher Verbannung bestraft wurde.

Barbla Jon Donau von Laax erfasste im Jahre 1672 mit wenigen
Worten die Zeit des Hexenwahns:

«. .. es mochte einer leichtlich etwass fehlen».

Der Schadenzauber

Ein schlechter Lebenswandel, «unnatiirliche» Verhaltensweisen
und Vorkommnisse waren Griinde, jemanden fiir eine Hexe oder einen
Hexenmeister zu halten; Ungliick im Haus und im Stall forderten
geradezu auf, Stindenbdcke zu suchen. Und wenn einmal geniigend
Indizien vorhanden waren, wurden die Verdichtigen gefangengenom-
men. Danach befragte der Richter die Zeugen (die «Kundschaft»). Die
Hexen und Hexenmeister hatten sich in erster Linie des Schadenzau-
bers gegen Menschen, Tiere und Gegenstinde schuldig gemacht. Fiir
einen Todesfall, eine Krankheit oder irgendeinen Schaden fanden die
Menschen des 17. Jahrhunderts oftmals keine nattrliche Erklarung.

Der Sackelmeister von Castrisch hatte mit Uri Jon Martin Nut
«eine khuo zu merkten gehabt und einss getrunken . . .» Kurz danach
wurde der Amtstrager von einer unheilbaren Krankheit befallen. Auf
dem Sterbebett gab er dem «hexenmeister Urich» die Schuld an seiner
Krankheit. Ein alterer Mann, der seine Zahne verlor, machte dafiir die
«hinkende hex» Christina Loreng Balzer von Castrisch verantwortlich.
Barbla Schwizere von Pitasch wurde im Jahre 1700 unter anderm
angeklagt, dass sie einem Knaben ein Kraut zu essen gegeben habe,

«darvon der bub abgenommen und endlich gestorben . . .».
Anna Conzin von Waltensburg soll mit einem Madchen

«gethon und gezanckhet ...» haben, das «darauff die ganze nacht
krank gesein und an folgenden tag gestorben.»

Eine grosse Anzahl von Zeugen sprach von verhexten Trink-
oder Esswaren, als sie Schmerzen bekamen und/oder erkrankten oder
Bekannte verstarben. Motive, die zu den Taten der Hexen und Hexen-
meister fithren konnten, waren gemiss den Aussagen Streitigkeiten,
Beleidigungen, Drobungen und dhnliche Unstimmigkeiten. In den
Protokollen steht mehrmals, dass die Schaden durch das Wirken von




Hubert Giger 412

«bosen» Leuten geschahen. Die Arzte standen den Krankheiten und
Todesfillen oft machtlos gegentiber. Geistliche versuchten, den Betrof-
fenen durch Exorzismus oder durch einen Rat zu helfen. In der Cadi
war der Benediktiner Karl Decurtins als Exorzist bekannt. 1678 liess
ithn die Partei des Landammanns Nikolaus Maissen, der selber des
Hexenwerks bezichtigt wurde, vor den pipstlichen Nuntius in Luzern
zitieren. Pater Decurtins soll drei Frauen bewogen haben, Hexerei
anzuzeigen; ausserdem wollte er die Beichte von verhexten Personen
abnehmen. Sein schwerstes Verschulden war wohl, dass er einigen
Ratsherren mit dem Jingsten Gericht gedroht hatte, falls sie nicht
gegen Hexen vorgehen wirden.

Im Zusammenhang mit Zeugenaussagen uber den Schadenzau-
ber spielen Krankheiten oder das Verenden des Viehs eine entschei-
dende Rolle. Ein Tier konnte allein durch eine Berithrung verhext
werden. Die Hexe Urschla Wagauv von Obersaxen l6ste bereits beim
Vieh Krankheiten aus, wenn sie sich in der Nahe desselben aufhielt. Bei
den meisten Fallen handelte es sich um Kalber oder Kiithe; und selten
wurden mehr als zwei Tiere von Schadenzauber getroffen. Auf eine
Seuche grosseren Ausmasses lasst einzig eine Beobachtung eines Zeu-
gen im Jahr 1717 schliessen. Das Beispiel betrifft die Hexe Regla
Conzin von Waltensburg:

«Diss jahr . . ., da die Embser ihr s. h. vich in Ranasca geladen, seye sie

(R. Conzin, d.V.) widerumb von Panix komen, und diser sumer seye in

Ranasca vil vich in verderben gangen.»

Ausschlaggebend fiir Krankheiten oder ebenfalls fiir das Gerin-
nen der Milch waren Auseinandersetzungen zwischen Opfer und
Téter. Im folgenden ist von der dritten Kategorie des Schadenzaubers
die Rede, nimlich vom Verbexen der Gegenstinde.

Die Hexen und Hexenmeister verzauberten Topfe oder Geschirr,
so dass die Milch, Schmalz oder Zieger unbrauchbar wurden. Die
Angeklagten hatten die Ankliger wahrend des gewohnten Arbeits-
ablaufes gestort. Anhand des Protokolles liber die erste Hexe der
Gerichtsgemeinde Waltensburg, Thrina Joss Jon Ping von Waltens-
burg, wollen wir uns den Aspekt der Armut niher ansehen.

Thrina bat eine Nachbarin um Schmalz. Diese verweigerte ihr
die Gabe. Dafiir rachte sich die Hexe: Die Nachbarin konnte tiber ein
Jahr lang kein Schmalz mehr zubereiten, bis sie einen anderen Topf
nahm. Ein anderes Beispiel zeigt, dass ein Ehepaar nicht mehr bereit
war, Thrina «milch umb spinen» zu geben. Wahrscheinlich gentigte die
alte Frau den Anforderungen nicht (mehr), d.h. sie spann zu wenig
Wolle oder leistete schlechte Arbeit, was das Ehepaar entsprechend
belohnte. Die Folge war, dass der Napf, in dem Thrina ihren Lohn
erhielt, immer wieder dickfliissige Milch hervorbrachte. Die Hexe gab
den folgenden Rat:




Hexenverfolgung in der Surselva 413

«Wesch noch ab, es wiirt horen.» Und «flirohin hats nit mer thickhet».

Ein Mann, der Thrina hasste, war der Weibel Joss. Maria Joss
Jon Ping, die Tochter von Thrina, hatte dem Weibel geholfen, Korn zu
schneiden. Als Gegenleistung bat sie um «ein khrinen schmaltz»,
welches der Weibel ihr verweigerte. Seine Frau jedoch belohnte die
Arbeit von Maria. Vor Gericht sagte der Weibel:

«Noch deme hat die milch ein lange zeit thiekt. Die Thrina habe oft . . .
fraget, ob sy will milch melchen oder nit.»

Er sei «unwillig gsin und gesagt, ich wil sie erschiessen. Und flirohin ist
besser worden».

Nicht alle Dorfbewohner reagierten derart «unwillig» wie der
Weibel. Ein Mann bat Thrina um Verzeihung, weil er sie beleidigt
hatte. Seitdem gerann seine Milch nicht mehr. Dies ist ein Beispiel — es
gibt mehrere —, das zeigt, dass es zur Zeit des Hexenwahns wohl
moglich war, sich vom Banne des Zaubers zu 16sen.

Thrina Joss Jon Ping war eine alte Frau, die oft um Almosen bat
oder fiir irgendeine Arbeit etwas zu essen und zu trinken bekam. Thr
Mann sei vor vierzig Jahren nach Osterreich gezogen, sagte sie unter
Folter. Die «Alte», wie sie die Zeugen nannten, wurde nach und nach
von der Dorfgemeinschaft ausgeschlossen. Thrina war offenbar eine
Biirde, die das Dorf nicht tragen konnte oder wollte.

Die alte Frau litt nicht als einzige unter der Armut. Anna Jory

Jon Gletzy von Siat habe in «armuot» gelebt; Stina Meingla von
Schlans

«seige ein armen khorlosses mensch» gewesen, und «mechte auch etwz
durch armuot den lelithen entfrembt haben, aber wegen hexsery werde
niemant an ihr zeligen . . .»

Obwohl die beiden Frauen ihre Unschuld beteuerten, wurden sie
dem Scharfrichter tibergeben. Zwei Hexen, die das gleiche Schicksal
teilten, waren Urschla Delbin von Schluein und Anna Jon Donau von
Laax. Urschla soll sich in einem Gesprach tiber die «thetire dess gelts»
beschwert haben. Dabei hatte sie die unvorsichtige Bemerkung ge-
macht, dass der Teufel auch Geld leihe.

Eine Elster schnappte Anna Jon Donau ein Stiick Brot weg. Sie
fluchte, und sogleich tauchte ein Mann vor ihr auf:

«. .. gsagt, wan sy ihne volgen welle, wolle er nit nur allem ein stukg,
sonder ein ganzes brodt verschaffen, nit nur fiir selben tag, sonder
allezeit . . »

Die Vergehen von Anna Jon Donau beziehen sich nahezu aus-
schliesslich auf Diebstahl von Esswaren oder Gegenstanden, welche
sie zum Teil verkaufte, um essen zu konnen.




Hubert Giger 414

Seit der Reformation war eine neue Auffassung von Armenpflege
durchgedrungen: Man gab, um zu helfen. Das Seclenheil konnte an-
statt eines Almosens durch ein Gebet erlangt werden. Arme Personen
hatten es wahrend der Hexenverfolgung besonders schwer. Gerieten
sie in Verdacht der Hexerei, konnte ihnen mit «gutem Gewissen» eine
Gabe verweigert werden. Fragen, die im Zusammenhang mit der
Armut auftauchen, sind: Wie prisentierte sich die wirtschaftliche
Situation der Surselva nach den Biindner Wirren? Fand innerhalb der
(grosstenteils) bauerlichen Gesellschaft ein Strukturwandel statt, der
Machtkampfe ausloste? Anderten sich die Besitzverhaltnisse? Kam es
zu Einhegungen oder zu Nutzungsstreitigkeiten?

Auf die letzte Frage liefern uns die Hexenprozessakten tber die
Familie Jon Martin Nut einen Hinweis. Davon soll im nichsten Kapi-
tel die Rede sein.

Die Verwandlung in Tiere

Hexen und Zauberer der Surselva konnten sich in schwarze
Katzen, Elstern, Ziegen, Hunde und Flchse verwandeln. Diese Tiere
trieben ihr Unwesen in der Morgen-, in der Abenddimmerung und in
der Nacht. Zwei Knaben gaben zu Protokoll, dass sie um Mitternacht

«einer geiss gschrei gehort, so fast geschrauwen, . . . in deme seige eine
grose geiss mit gar lang haaren wie ein fiillen uber dem zun gesprungen
und umb dass bett, da sie waren».

Die beiden Jungen sprachen tiber Christina Loreng Balzer von
Castrisch. Geschwitz, Klatsch, Streitigkeiten oder Drobhungen fihrten
dazu, dass eine Hexe sich in ein Tier verwandelte, um Rache zu
nehmen.

Das nidchste Beispiel zeigt, wie der Phantasie wahrend der
Hexenverfolgung freien Lauf gelassen wurde. Der Weibel Joss und sein
Sohn waren am Maihen, als Thrina Joss Jon Ping von Waltensburg mit
ihrer Enkelin (Barbla Christ Waulser, die als dreizehnjahrige Hexe
1652 zum Tode verurteilt wurde) einen Spaziergang unternahm. Als sie
aus dem Blickfeld verschwunden waren, flogen zwei Elstern herbei.
Der Weibel befahl seinem Sohn, den Wetzstein zu werfen,

«...und er habe die segetze geworffen, ... vermeint er, dz er habe

troffen . . . Uber ein weil seige dz weib sambt meidtly khomen zu ihnen,

weil sy haben morgen gessen ... Er Joss ihren anschawen hat, ist sey
gntz blutig gsin und 2. khratz an der stirnen gehabt . . .»

Thrina erklarte dem Weibel, dass ihre Enkelin ihr einen Stein an
die Stirne geworfen habe. Der Weibel aber glaubte ihr nicht. Sein Sohn
hatte die Elster, d. h. die Hexe Thrina getroffen, darum blutete sie jetzt!
Die Vogel waren in dem Augenblick herbeigeflogen, als der Weibel
eine bose Bemerkung tiber Thrina und Barbla machte.







Hubert Giger 416

Nun — wie oben angesprochen — zum Fall der Familie Jon Martin
Nut von Castrisch. Ein Mann stritt mit Jon Martin Nut «wegen
auffbauung dess hauses» und wurde danach von Katzen und Elstern
belastigt. Um was es sich bei diesem Streit im einzelnen handelte, ist
aus der Quelle nicht ersichtlich. Martin hatte Grund und Boden
erworben; beim Aufbau seines Hauses geriet er mit Nachbaren in
Konflikt. Die Jon Martin Nuts waren nicht beliebt. Fast Wort auf
Wort gleichen sich die Zeugenaussagen tiber die Tochter von Martin;
und die Zeugen sind bei Vater und Tochter Menga die selben. Die
Tiere waren zur Stelle, wenn die Dorfbewohner tiber die Angeklagten
schwitzten oder mit ihnen stritten. Mit anderen Worten: Die Tiere
stellen als Symbol das Gewissen dar, das ein unmoralisches Verhalten
in Erinnerung ruft. Aus dem Protokoll tber Uri Jon Martin geht
hervor, dass seine Eltern nach Castrisch gezogen waren. Fremde Zuzii-
ger waren nicht willkommen — dies lasst sich anhand der Quellen
ebenfalls bei anderen Fillen nachweisen.

Religion und Sittlichkeit

Eine entscheidende Rolle bei der Hexenjagd spielte die Religion,
der christliche Glaube, und in diesem Zusammenhang die Sittlichkeit,
das sittliche Benehmen. Durch Fluchen, Tanzen, Spielen und Hurerei
(vgl. das Kapitel uber die Sittenmandate) gerieten Hexen und Hexen-
meister in die Finge des «bdsen Geistes». Die Indizien gegen Menga
Duff von Falera wurden 1661 folgendermassen zusammengefasst: Sie
sei

«von jugend auf in bosem gschrei gewesen, huorej, ehebruch, diebere;j,
bluotschand, hexerei halben».

Der Gerichtsschreiber notierte im Jahre 1718 tiber Regla Conzin
von Waltensburg, dass sie

«auss der gnade Gottes gerathen [sei] und mit dem satan sich verbunden
[habe] . .. Man wolle der justiz gemass ihro den verdienten straf geben,
ess seye an leib, leben, ehr und gut nach erkentnuss dess rechtenss, damit
die blimende jugend ein exempel nemen, gottsfurchtig zu leben und dz
stindliche leben zu meiden . . .»

Die Hexenprozesse dienten als Abschreckungsmittel. Was der
Obrigkeit vor allem zu schaffen machte, war das Tanzen. Die Hexen-
meister Martin Jon Martin Nut und Christ Mattheu von Castrisch
sollen in der Nacht bei Geigenspiel getanzt haben. Als die schwersten
Vergehen bzw. «Stinden» galten vor- und aussereheliche Beziehungen.
Hure und Hexe entwickelten sich zu austauschbaren Begriffen. Ich
habe oben im Zusammenhang mit den Busspredigern, den Kapuzi-
nern, uber die «Hure» und Hexe Barbla Jon Chasper von Rueun
gesprochen. Barbla hatte




Hexenverfolgung in der Surselva 417

«in seinen jungen tagen mit anderen thochteren sodimuschen (homose-

xuelle Beziehungen, d.V.) ... begangen .. .,
wil sey ist ledig gsein, hurery treiben mit einer jung gsell . . ., die ehe
prochen . .. mit geistlichen persohnen . .. und weltlich, es seige in der

gemeindt oder ausserthalb».

Barbla bekannte wihrend des Foltern, nicht den Teufelspakt, die
Teufelsbuhlschaft und die Teilnahme an Hexentinzen, wie es tiblich
war. Sie wurde als Hexe, die sich der «hurery» schuldig gemacht hatte,
hingerichtet.

Mengia Fritli Pitschen von Andiast soll

«etlicher jahren mit einem man huorj getriben [haben] ... Er (der

Mann, d.V.) habe etliche mohlen mit einer gluffen (Stecknadel, d.V.)

oder ein rimkhen sie tuon wich. Seige auch nie mahlen schwanger
worden . . .»

Mengia winschte sich, schwanger zu werden. Ein Brei, den sie
ass, half jedoch nicht. Die Unfahigkeit, Kinder zu zeugen (Unfrucht-
barkeit), bedeutete fiir eine Frau des 17. Jahrhunderts einen Makel,
eine Schande. Fir die Richter zahlte allein die «Tatsache», dass Men-
gia «von jugendt uff ein sundiger mensch» gewesen sei und nicht, dass
ein Mann sie misshandelte.

Barbla Claudi von Ilanz hatte bereits im Alter von neun Jahren
die «huorej angefangen», spater «ehebruch» und «blutschand» getrie-
ben. Sie zeigte 25 Manner an, mit denen sie anscheinend ein Verhaltnis
hatte. Diesen Madnnern wurden Geldstrafen auferlegt.

Neben den genannten Hexen gab es noch andere, die wegen
Hurerei und anderen Vergehen gegen die Sittlichkeit angeklagt waren.
Frauen die sich erlaubten, das Haar offen zu tragen, machten sich
verdachtig. Aufgelostes Haar konnte eine Sinnlichkeit wecken, die
nicht geweckt werden durfte.

Etliche Hexen und Hexenmeister verstiessen gegen die Normen
des Christlichen Glaubens. Sie konnten nicht beten, besuchten nicht
oder selten die Kirche, waren der Obrigkeit gegentiber ungehorsam
und zeigten keine Gottesfurcht. Nicht genug — es kam vor, dass Hexen
gar das Weihwasser verzauberten oder nach Hause nahmen.

Die Kirche war ein Ort, der magische Krafte ausstrahlte. Elscha
Mierer von Obersaxen gab einer Frau, welche die Kunst des Mahens
erlernen wollte, folgenden Rat: Sie miisse

«die mehe sachen auff den althar under die altera thiechen (Altartucher,
d.V.) legen, wo der herr den kheilch stellt».

Um einen Partner finden zu konnen, riet Maria Joos Jon Ping
von Waltensburg einer Frau:

«...wan du 9 mahl am heilligen fritag, willen alle 3 klokhen zu samen
letithen, umb dz hauss lauffen, werde dan ein jungen knab komen. Den
selben kone sie nemen.»




Hubert Giger 418

Catharina Christ Tomasch von Silgin hatte an einem Sonntag
nicht dem Gottesdienst beigewohnt. Am Nachmittag sei sie drei Mal
um die Kirche gelaufen und sei in einen Ring gestanden. An jenem
Abend hitten einige Leute unterhalb Lumbrein ein Geigenspiel gehort
und ein Feuer gesehen (Indizien eines Hexentanzes).

Wir haben es mit einer Zeit zu tun, in der die Religion eng mit
dem Alltagsleben verkntipft war. Fast mehr noch als Gott beschaftigte
der Teufel die Gemiiter der Menschen. Uberall hatte der «bose Geist»
— wie er in den Bekenntnissen genannt wird — seine Hande im Spiel.
Urschla Delbin von Schluein war der Meinung, dass die Menschen den
Teufel sehen konnen. Mengia Fritli Pitschen von Andiast erzahlte 1672
den Richtern, dass der Teufel sie einmal vom Dach geworfen habe. Die
junge Barbla Christ Waulser von Waltensburg beschiftigte sich in
ihrem kindlichen Vorstellungsvermogen mit dem «mit die geisfiies».
Eine Frau wusste zu berichten, dass Barbla mit einer Puppe auf dem
Arm gesungen habe, sie und ihre Grossmutter (Thrina Joss Jon Ping)

«giengen znacht zum finster us und stellen ein bosena (Besen, d.V.)
nebet der basy Maria, dz sy nit spiire. Und sy giengen im himelreich und
hinab in hell und thantzen in der hell, sige vil hupscher weder in
himel . . .»

Der Gesang Barblas muss in den Ohren der aufmerksamen
Nachbarin und der obersten Behorde der Cadi wie Gotteslasterung
geklungen haben.

Aufgrund der Zeugenaussagen konnen wir annehmen, dass das
Volk recht gut iber Damonologie unterrichtet war. Margretha Risch
Pitschen von Laax zum Beispiel erzahlte:

«In der streia (Gasse, d.V.) sy habe ein schaz, der khomen sey auss
hollen. Er wolle, dz sy Gott laugne, aber nit moge.»

4. Das Bekenntnis der Angeklagten

Zum Schluss will ich kurz auf die Folter, die Damonologie und
die Kosten eines Prozesses eingehen.

Nachdem ein Protokoll mit den Aussagen der Zeugen aufgenom-
men worden war, wurden die Angeklagten an den «Ort der Wahrheit»,
d.h. in die Folterkammer gefiihrt.

Von Anna dilg Ambrosi von Rueun verlangten die Richter 1718,
sie solle

«dem Teiifel zum spoth die wahrheit sagen .. .»

Ubliche Foltermethoden in der Surselva waren: Den Gefangenen
die Hande auf dem Riicken oder vorne zusammenzubinden und an den
gebundenen Hinden nach oben zu ziehen; Rutenstreiche zu verabrei-




Hexenverfolgung in der Surselva 419

chen und in die «Kluppe» zu legen, ein Instrument, auf welchem der
Korper zunehmend gestreckt wurde.

Bei Regla Conzin von Waltensburg fand ein Folterknecht das
Hexenmal («stigma diabolicum») unter einer Achsel. Weil sie beharr-
lich geschwiegen hatte, wurde sie

«vor dem hauss under den tachtropfen nochmahlen capturiert . . .»

Wahrscheinlich handelte es sich hier um die Foltermethode, bei
welcher der Gefangenen wahrend langerer Zeit ein Wassertropfen um
den anderen auf den Kopf niederfiel. Regla gestand nicht das Hexen-
werk; sie wurde fiir zwanzig Jahre verbannt. Der letzte Hexenmeister
des Biindner Oberlandes, Christ Mattheu von Castrisch, verstarb im
Februar 1700 an den Verletzungen der Folter.

Die Ddamonologie in den Hexenprozessakten der Surselva
stimmt mit derjenigen anderer Regionen und Lander im grossen und
ganzen uberein. Nachdem eine Frau oder ein Mann in die «Laster der
Unholden vergriffen» war, erschien der «bose Geist» in Gestalt eines
jungen Mannes oder einer Frau, gekleidet in griin oder braun, und
verlangte, dass seine Opfer Gott, die Mutter Gottes, die heilige Dreifal-
tigkeit, die Taufe oder auch die Heiligen verleugnen sollten. Manch-
mal erschien der Teufel gar in schwarzen Kleidern oder mit Geissfiis-
sen und Hornern. Er stattete seine Besuche an jedem beliebigen Ort ab.
Nicht selten versprach der «schone» Mann Geld, das sich spater in
Laub oder Kot verwandelte. Einfallsreich sind die Namen, welche die
Hexen und Hexenmeister ihrem Herrn gaben: Luzifer, Beelzebub,
Sazenas, Hiiltybrant, Pilegrin, Johannes, Felis, Holtzbockh, Grinfass,
Namo Pugxss Paun, Wolff, Grin Baschley, Grine Jacobla.

Den Hexen und Hexenmeistern des Lugnez empfahl der Teufel,
den Predigten der Geistlichen nicht zu glauben. In dieser Gerichts-
gemeinde wurde als Zeichen des Vertrages Blut von der Achsel, der
Schulter oder dem Riicken genommen. In Obersaxen musste die Hexe
ihren Herrn heiraten. Nachdem die Hexen und Hexenmeister sich in
die Abhangigkeit des bosen Geistes begeben hatten, wurde der Bei-
schlaf vollzogen. Im Lugnez prasentierte sich der Liebhaber als Gestalt
mit Geissfiissen und Hornern. Ein gemeinsames Erlebnis verband alle
Hexen der Surselva: Wahrend des Geschlechtsaktes sei der bose Geist
von «kalter Natur».

Wichtig am Hexenwesen ist der Hexentanz. Eindrucklich be-
schrieb Anna Jon Donau von Laax im Jahre 1657 den Hexenflug:

«Seige sy vom bosen geist auss dem fenster hinauss tragen worden einess
molss ohne firschoss, mit der stauchen im halz, ohne libli, mit ausge-
spraiteten haar.»

Das gebrauchlichste Verkehrsmittel war ein Stecken — seltener
ein Besen! Einige Angeklagte liessen sich von ihrem Herrn an den




Hubert Giger 420

Tanzort tragen, wieder andere ritten auf einem schwarzen Ross oder
einem Bock. Die Plitze befanden sich meistens in der Nahe eines
Dorfes, auf einem nahegelegenen Maiensass oder auf der Alp. Viele
Leute nahmen am Tanz teil, fast alle trugen Masken. Die Speisen
hatten «wenig Kraft» oder waren ungeniessbar. In der Regel flogen die
Hexen am Donnerstag oder Samstag. Nach dem Hexentanz erteilte der
Teufel seinen Dienern die Aufgabe, den Menschen und dem Vieh
Schaden zuzufiigen. Was die Zeugen offensichtlich nicht wussten war,
dass die Helfershelfer des bosen Geistes Hagel entstehen lassen und die
Riife auslosen konnten. Manchmal befolgten die Diener nicht die
Gebote ihres Herrn. Dies hatte zu Folge, dass sie geschlagen wurden.
Die Spuren der Gewalt bemerkten etliche Zeugen an den Hexen und
Hexenmeistern.

Nach dem Gestandnis wurden die Angeklagten auf die 6ffentli-
che Richtstatte hinausgefiihrt. Der Scharfrichter stellte ein Wagenrad
zwischen Rumpf und Kopf, so dass er seine Arbeit besser tun konnte.
Der tote Korper wurde verbrannt, die Asche abseits des Friedhofes
vergraben. ‘

Noch ein Wort zu den Unkosten eines Prozesses, uber welche
einzig die Quellen der Gerichtsgemeinde Waltensburg Auskunft geben.
Hab und Gut der Hingerichteten konfiszierten die Behorden. Allfalli-
ges Vermogen der waltensburgischen Hexen und Hexenmeister be-
schlagnahmte das Kloster Disentis, aber es musste ebenfalls die Kosten
eines Verfahrens uibernehmen.

Im Jahre 1652 kostete ein Prozess im Durchschnitt 176 Gulden.
Wihrend der 14 Prozesse sassen in Waltensburg jeden Tag (insgesamt
an 74 Tagen) 15 bis 22 Gerichtsherren zusammen, wobei sie Lohn und

Abb. 3
Hexenverbren-
nung im 16. Jahr-
hundert.




Hexenverfolgung in der Surselva 421

Kost von etwa 1620 Gulden beanspruchten. Allein der Prozess gegen
Brida Jon Chasper von Rueun, die schliesslich mangels Beweisen 1653
freigelassen werden musste, brachte es auf die Summe von 220 Gulden.
Die Rechnung im Fall Maria Joss Jon Pings ergab 1671 261 Gulden.
Auffallend ist, dass jeder Zeuge fiir seine Aussage belohnt wurde. Ein
«piera weckha» und acht Mass Wein — dies konsumierten die Herren
Richter an einem Tag — kosteten 13 Gulden. Wahrend der Prozesse des
Jahres 1672 assen und tranken die Rechtsprecher im Wert von 199
Gulden und 12 Kreuzern. Die Verfahren des Jahres 1718 haben dem
Kloster Disentis 522 Gulden und 12 Kreuzer gekostet. Je nach Anzahl
Richter wurde die Summe eines Hexenprozesses festgesetzt. Bei einem
Kriminalgericht der Gerichtsgemeinde Disentis waren 40 Mann anwe-
send, in Vella 33 oder in llanz 24. Im Vergleich zu Waltensburg war
der Kostenaufwand eines Blutgerichtes bei den genannten Gemeinden
wesentlich hoher.

5. Schluss oder «Lasciate ogni speranza, voi

ch’entrate»

Lasset fahren jegliche Hoffnung, ihr, die ihr eintretet; dieser
Spruch aus der «Divina Commedia» von Dante (Eingang zum Hades!)
konnte man im Jahre 1702 iiber dem Rathaus zu Klosters lesen. Um
wenigstens lebend den «Ort der Wahrheit» verlassen zu konnen, blieb
den Hexen und Hexenmeistern eine einzige Chance, namlich: Den
Qualen der Folter standzuhalten. Die Angst, durch ein Gestindnis das
Seelenheil zu verlieren, und die Uberzeugung, nichts Unrechtes getan
zu haben, mag einigen Angeklagten die Kraft verlichen haben, bis
zuletzt zu schweigen.

Die Hexenprozesse waren ein Ereignis ganz besonderer Art, eine
Sensation. Eine Hinrichtung fand in aller Offentlichkeit statt. Dieses
Ritual sollte die Menschen vom Hexenwerk abschrecken. Den Kampf
gegen die Machenschaften des Bosen wollte und musste die Obrigkeit
gewinnen. Opfer des Hexenwahns wurden vor allem alte Leute, Frau-
en und minder Bemittelte. Im hohen Masse gefahrdet waren auch
Personen, denen Verfehlungen gegen den christlichen Glauben und die
Kirche angelastet werden konnten. Die Vorwiirfe in bezug auf Hexerei
sind im grossen und ganzen 1652 und 1718 gleich geblieben. Fragen,
die aufgrund der Quellen nicht leicht beantwortet werden konnen,
sind: Welche Ursachen waren fiir den neuerlichen Beginn der Hexen-
prozesse 1671 in Waltensburg, 1672 in Laax, 1675 in Disentis oder
1699 im Lugnez und in der Gruob verantwortlich? Warum weist die
erste Stadt am Rhein, Ilanz, derart wenig hingerichtete Personen auf?
Wie ist es zu erklaren, dass Sagogn (ein paritatisches Dorf) eine einzige
Frau als Hexe verdachtigte?




Hubert Giger 422

Wenn wir uns Fragen tiber den Beginn der Inquisition gestellt
haben, miissen nichtsdestoweniger einige Gedanken tiber das Ende der
Hexenverfolgung gemacht werden. Dass der Hexenwahn nach und
nach seinen Nahrboden verloren hat, konnen wir folgenden Griinden
zuschreiben: Die Unkosten eines Prozesses belasteten eine Gemeinde:
die Standhaftigkeit einiger Angeklagten mag bei einzelnen Richtern
Zweifel tiber ihr Vorgehen hervorgerufen haben; die Angst vor einer
zunehmenden Ausweitung der Denunziation kann die Dorfbewohner
von einer intensiven Hexenjagd abgehalten haben; und nicht zuletzt
und Heentzogen aufklarerische Ideen dem Aberglauben die Nahrung.

Die Verfolgung von Hexen und Hexenmeistern der Frithen Neu-
zeit ist zu Ende gegangen; und das Zeitalter der Aufklarung hat einen
Sieg nach Punkten erreicht. Wahnideen, Repression seitens der Staats-
behorden, Intoleranz usw. sind seitdem nicht aus der Welt verschwun-
den — im Gegenteil. Opfer der Gewalt gibt es mehr denn je. Die
«Vernunft» sah und sieht sich in unserem Jahrhundert mit Aufgaben
konfrontiert, denen sie kaum gewachsen scheint.

Vgl. Lizentiatsarbeit: «<Hexenwahn und Hexenprozesse im Biindner Oberland»;  Anmerkungen
Universitat Zirich 1987 (148 S.)

Folgende Untersuchungen befassen sich mit dem Hexenwahn in der Surselva:

Miiller, Iso: Zum bilindnerischen Hexenwahn des 17. Jahrhunderts, in: Biindner

Monatsblatt, Zeitschrift fiir biindnerische Geschichte, Landes- und Volkskunde,

Chur 1933, S. 33—41.

Iso Miiller beschrankt sich in seinem Aufsatz auf einige Ereignisse in der Ge-

richtsgemeinde Disentis.

DEPLAZES, Lothar: Die Laaxer Hexenprozesse 1654—1732. Sozial- und kultur-  [iteratur-
geschichtliche Aspekte, in: Laax, eine Blindner Gemeinde. Studien zu ihrer
Geschichte, Sprache, Kultur und touristischen Entwicklung, Laax 1978, S. 59—69.
Lothar Deplazes schreibt iber die Hexenprozesse in Laax-Sevgein, wobei er sich
vor allem mit dem Fall der Hexe Anna Jon Donau befasst.

JANKI, Anna: Uber Hexenkult und Hexenprozesse in der Gerichtsgemeinde Waltens-
burg im 17. Jahrhundert, mit besonderer Beriicksichtigung der Prozesse des
Jahres 1652, (Heimatkundearbeit) Chur 1980, S. 1—75.

verzeichnis

Abb. 1:  Archiv fir Kunst und Geschichte, Berlin Abbildungs-
Abb. 2:  Archiv fur Kunst und Geschichte, Berlin

Abb. 3:  Zentralbibliothek Ziirich, Handschriftenabteilung nachweis

Hubert Giger, Im Staubeweidli 11, 8820 Wadenswil Adresse des Autors




	Hexenverfolgung in der Surselva

