
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1991)

Heft: 6

Artikel: Hexenverfolgung in der Surselva

Autor: Giger, Hubert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


403

Hubert Giger

Hexenverfolgung in der
Surselva

Der vorliegende Beitrag1 will quantitative, soziale, wirtschaftliche

und religiöse Aspekte der Hexenverfolgung im Bündner Oberland
aufzeigen. Die spärlichen Untersuchungen zur Geschichte Graubündens

in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts,2 als der Hexenwahn
nahezu alle Gemeinden der Drei Bünde heimsuchte, führen dazu, dass

das Thema Hexenwesen vorwiegend aufgrund der Quellen behandelt
werden muss. Des weiteren lässt die Unvollständigkeit des Quellenmaterials

das Ausmass der Hexenverfolgung in unserem Gebiet nicht in
allen Einzelheiten erfassen. Einzig die Akten der damaligen Gerichtsgemeinde

Waltensburg sind uns fast vollständig erhalten geblieben.
Die folgenden zwölf Gerichtsgemeinden der Surselva wurden in

bezug auf Hexenprozessakten untersucht: Disentis, Lugnez, Vais,
Gruob, Schluein, Tenna, Waltensburg, Laax, Obersaxen, Hohentrins,
Flims und Safien. In Disentis, Tenna, Trin und Flims sind keine
Protokolle über Hexenverfolgung mehr vorhanden.

Unser Thema widmet sich in erster Linie den Fragen: In welchen
Gebieten, in welchen Jahren und aus welchen Gründen wurden Frauen
und Männer der Hexerei beschuldigt, gefangengenommen, verhört
oder gar hingerichtet? Antworten und Hinweise geben zunächst
primäre Quellen (Protokolle der Hexenprozesse), dann ebenfalls Notizen,
Briefe, Schreiben der Gemeindebehörden usw.

1. Überblick zum Ausmass der Hexenverfolgung
Aufgrund eines Briefes des Abtes Sebastian von Castelberg

(1614-1634) sollen im Jahre 1623 «viele» Frauen im westlichen
Klosterturm zu Disentis gefangen gehalten worden sein. Diese Frauen
wurden mit Hexenwerk in Verbindung gebracht. Was mit ihnen
geschehen ist, schreibt Abt Sebastian nicht. Der letzte Hexenprozess der
Surselva fand 1732., mehr als hundert Jahre später, in Laax statt. Weil
weder ein Bekenntnis der Hexe noch ein Urteil der Richter vorhanden
ist, dürfen wir annehmen, dass Trina Flury Capitschen von Sevgein
nicht hingerichtet wurde. Die erste Hexe, die sterben musste, war



Hubert Giger 404

Anna Jöhrj Peng von Vais (6. 3. 1652), die letzte Barbla Josch Pitschen

von Castrisch (10. 2. 1700).
Die Hexenverfolgung hielt die Surselva mindestens ein Jahrhundert

lang in Atem. Die Inquisition an sich erreichte in den fünfziger,
siebziger und neunziger Jahren des 17. Jahrhunderts den Höhepunkt.
Um 1650 wurde nahezu ganz Graubünden vom Hexenwahn erfasst. In
einem Schreiben an den Scharfrichter (zu Ilanz oder Chur) heisst es,
dass die Valser Obrigkeit bis zum 3. 4. 1652 23 Personen wegen Hexerei

mit dem Tode bestrafen liess.

In jenem Jahr begannen ebenfalls Obersaxen, die Gruob und
Waltensburg, verdächtige Personen vor den Richter zu stellen. Sowohl
in Ilanz wie in Obersaxen starben zwei Frauen; in Waltensburg fanden
zehn Frauen und ein Mann den Tod. In den sechziger Jahren kam es

in der Surselva nur zu vereinzelten Hexenprozessen.
Die Obrigkeit der Gerichtsgemeinde Laax-Sevgein liess im Jahre

1672 neun Hexen festnehmen. 1675 starben in Disentis 31 Hexen und
Hexenmeister durch das Schwert. Von diesem Zeitpunkt an bis zum
Ende des 17. Jahrhunderts wurde die Inquisition im Bündner Oberland
eingestellt. 1696 und 1697 traten die Hexenjäger im Safiental wieder in
Erscheinung.

Vom 9. 2. bis zum 26. 5. 1699 wurden in Velia (Lugnez) neun
Frauen und zwei Männer als Agenten des Teufels zum Tode verurteilt.
Im gleichen und im folgenden Jahr sah sich die Gerichtsgemeinde
Gruob von Hexen und Zauberern umzingelt und griff zu Gegenmassnahmen.

Mehr als 80 Personen wurden auf die schwarze Liste gesetzt;
davon mussten fünf Angeklagte ihr Leben lassen, während drei Frauen
verbannt wurden. Der letzte Hexenmeister der Surselva, Christ Mattheu

von Castrisch, überlebte im Jahre die Verletzungen der Folter
nicht.

Im 18. Jahrhundert fanden noch drei Hexenprozesse in unserem
Gebiet statt. 1718 wurde in Waltensburg eine Hexe verbannt und eine

freigesprochen. Die letzte Hexe war — wie oben erwähnt — eine verheiratete

Frau von Sevgein.

Übersichtstabelle

GerichtsVerdacht auf Hinrichtungen!
Freigemeinde Hexerei Todesfälle nungen sprüche

Disentis mindestens 28 Pers.; 1 Mann 1 Mann 4 Pers.

1623-1675 39 Pers. wurde gehängt,
2 Frauen starben
im Gefängnis

Lugnez mindestens 14 Frauen, - -
1652-1699 49 Pers.;

auch Kinder
1 Mann



Hexenverfolgiing in der Surselva 405

Gerichtsgemeinde

Verdacht auf
Hexerei

Hinrichtungen/
Todesfälle

Verbannungen

Freisprüche

Vais mindestens 5 Frauen, - -
1651—1699 37 Pers.;

auch Kinder
2 Männer

Gruob mindestens 7 Frauen, 4 Frauen, 1 Frau
1652—1700 98 Pers. 3 Männer 1 Mann

Waltensburg 20 Pers. 11 Frauen, 2 Frauen 4 Frauen
1652—1718 1 Mann

Laax-Sevgein 13 Frauen 2 Frauen - (wahrsch.
1654-1732 11 Frauen)

Obersaxen 5 Frauen 3 Frauen; eine - -
1652—1653 Frau starb im

Gefängnis

Hohentrins mindestens 2 Frauen - -
1655 2 Frauen

Safien mindestens 2 Frauen - -
1655-1699 16 Personen

Fassen wir zusammen: In der Surselva wurden zwischen 1623
und 1732 über 300 Personen wegen Hexenwerk angeklagt und mindestens

100 geköpft. Drei Personen starben im Gefängnis, neun mussten
(offiziell) freigelassen werden und acht mussten die Drei Bünde verlassen.

Die Strafe für Hexen und Hexenmeister, die verbannt wurden,
reichte von einem Jahr bis zu lebenslänglicher Verbannung.
Ungewöhnlich hoch waren die Bussen, die zwei Frauen zu bezahlen hatten.
Nesa Sallamann von Waltensburg wurde 1652 eine Strafe von hundert
Kronen auferlegt, zudem verwiesen die Behörden sie für immer aus
ihrer Heimat. Die letzte Hexe der Gerichtsgemeinde Waltensburg,
Anna dilg Ambrosi von Rueun, kam demgegenüber 1718 mit einer
Geldbusse von siebzig Gulden davon.

Der Begriff «Hexenwahn» umfasst in der Surselva sowohl Frauen

als auch Männer. Das Verhältnis Hexen : Hexenmeister betrug
etwa 8 :1, mit anderen Worten: ein Achtel der Angeklagten waren
Männer (in der Gruob waren es ein Fünftel).

Auffallend an der Hexenverfolgung ist der Massenprozess. Gegen

mehrere Personen wurde innerhalb von kurzer Zeit ein Strafverfahren

durchgeführt. In Waltensburg behandelten die Richter innerhalb

von zwei Monaten 14 Fälle (11. 9.-13. 11. 1653); im gleichen
Zeitraum in Disentis 38 Fälle (13. 5.-15. 7. 1675) und in Velia acht
Fälle (9. 2.-9. 4. 1699). Die Akten von Waltensburg liefern uns einen
weiteren Hinweis: Ein Hexenprozess dauerte - unabhängig davon, ob

er 1652 oder 1718 eingeleitet wurde - eine bis höchstens vier Wochen.
Ausserdem nahm die Dauer eines gerichtlichen Verfahrens stetig ab.

Benötigten die Richter im Jahre 1652 für die ersten beiden Prozesse



Hubert Giger 406

noch fast vier Wochen, so wurden die letzten fünf Hexen innerhalb
von zehn Tagen abgeurteilt. Gründe für dieses schnellere Vorgehen
und für den Massenprozess sind in erster Linie bei den beträchtlichen
Unkosten eines Prozesses zu suchen (siehe Kap. 4).

Ein weiterer wichtiger Aspekt ist die Verteilung der Hexen und
Hexenmeister auf verschiedene Ortschaften. Bei den Prozessen von
1652 in Waltensburg zeigt sich folgendes Bild: Sieben Personen stammten

aus Rueun, drei jeweils aus Waltensburg und Siat und je eine aus
Andiast und Schlans. Die Angeklagten aus Rueun überwogen zahlen-

mässig, weil der schlechte Leumund in zwei Familien zwei Opfer
(Vater und Tochter/zwei Schwestern) gefordert hatte. Von den Hexen
und Hexenmeistern, die im Jahre 1699 in Velia vor Gericht ein
Geständnis ablegten, kamen drei aus Vrin, drei aus Camuns und jeweils
eine Hexe aus Planezas, Vignogn, Degen, Velia und Pitasch. Die
Frauen und Männer, die 1699/1700 in Ilanz dem Scharfrichter übergeben

wurden, waren zu 90% Bewohner von Castrisch. Aus der örtlichen
Verteilung lässt sich folgern, dass die Inquisition auf ihrem Höhepunkt
Opfer aus mehreren Dörfern forderte. Für das Lugnez gilt, dass eine
Ortschaft allein selten mehr als drei Angeklagte aufzuweisen hat. Vor
einer zu grossen Ausweitung der Hexenprozesse hatten die Dorfbewohner

wohl Angst, denn die Möglichkeit, vor dem Richtertribunal
erscheinen zu müssen, nahm für jedefrau und jedermann von Tag zu

Tag zu.
Über das Alter der Hexen und Hexenmeister lässt sich aus den

Akten wenig herauslesen. Sowohl alte als auch junge Leute wurden
Opfer des Hexenwahns; und die Obrigkeit des Lugnez und des Valser-
tales übergab Kinder, die mit Hexerei zu tun gehabt hatten, den

Inquisitoren zo Como und Mailand. Zweck dieser Übergabe sollte es

sein, der Jugend eine straffere religiöse Erziehung zu bieten. Die jüngste

Hexe der Gerichtsgemeinde Waltensburg starb im Alter von
dreizehn Jahren. Hexen, welche der Folter standhielten und daher freigelassen

werden mussten, dürften aufgrund ihrer guten physischen und
psychischen Verfassung eher jung gewesen sein. Die ersten zwei Frauen,

die in den Gerichtsgemeinden Waltensburg und Obersaxen dem
Henker anvertraut wurden, waren schätzungsweise über sechzig Jahre
alt. Des weiteren ist anzunehmen, dass es sich bei den Opfern meistens

um alleinstehende Menschen oder um Witwen/Witwer handelte.

2. Nährboden für den Hexenwahn
In diesem Kapitel werden Ursachen untersucht, welche die

Hexenverfolgung begünstigt haben. Es geht um Einflüsse, die von aussen

an eine Gemeinde herantraten und die Menschen für Aberglauben
empfänglich machten.



Hexenverfolgung in der Surselva 407

*
& \*V±>

m&̂
K

is
¦EStrr -C*s

r\ it

^ SNS>
fcs

LJS^ ,\vv*S^»r^2§ s^ s-03 &

Abb. 1:
Teufelsbuhlschaft
und Hexenritt,
Holzschnitt um
1520.

Borromeo und die Gegenreformation
Die gegenreformatorischen Bemühungen des Mailänder

Erzbischofs Carlo Borromeo richteten sich gegen Ketzer, das heisst gegen
Protestanten, die im Misox und im Calancatal zum Teil als Hexen und



Hubert Giger 408

Hexenmeister hingerichtet wurden. Inquisitor war der Rechtsgelehrte
von Borromeo, Franz Borsato. Der Hexenwahn in diesen Tälern
konnte sich vorerst noch nicht auf die deutschen und rätoromanischen
Gebiete der Drei Bünde ausweiten. Verdächtige Personen wurden
weiterhin bis in die dreissiger Jahre des 17. Jahrhunderts im Misox, im
Bergell und im Puschlav festgenommen. In der Mesolcina gab es noch

um 1650 Hexen und Hexenmeister. Es stellt sich die Frage, ob die

Hexenprozesse in jenem Tal die Hexenverfolgung in Vais, die gegen
Ende der vierziger Jahre begann, beeinflusst haben. Eine nicht
unwesentliche Rolle spielt die geographische Lage. Von Ilanz her führte die
kürzeste (Handels)Route nach dem Süden über den Valserberg. Dies

bedeutet, dass neben der Handelsware ebenfalls Nachrichten über das

Treiben von Hexen und Zauberern ausgetauscht werden konnten. Wir
können davon ausgehen, dass sich der Hexenwahn in anderen Regionen

auf ähnliche Art und Weise fortgepflanzt hat.

Die Bündner Wirren
Der Krieg, der 1617-1639 über Graubünden hereinbrach, hat die

Aufmerksamkeit der Behörden auf die politische Situation gelenkt.
Das Land der 150 Täler mit seinen wichtigen Pässen und Verbindungswegen

geriet in das Interessenfeld der damaligen Grossmächte.
Im Winter 1622/23 wurden die bündnerische Bevölkerung und

fremde Truppen von einer Hungersnot heimgesucht. Sieben Jahre
später schleppten österreichische und spanische Streitkräfte die Pest

ein. Das Oberhalbstein und das Prättigau (diese Gebiete erfasste der
Hexenwahn besonders stark) wurden durch die Seuche schwer in
Mitleidenschaft gezogen, während das Oberengadin vom Schlimmsten
verschont blieb. Aus der Surselva liegen wenig Zahlen vor. Im Jahre
1631 forderte die Pest 78 Menschenleben in Schlans; 1637 erreichte sie

vom Tavetschertal her Segnas und Disentis.
Bündner Historiker, die sich mit dem Hexenwahn befassen, sind

sich einig, dass die Bündner Wirren, die Hungersnot und die Pest

wesentlich zur Hexenverfolgung beitrugen. Der Krieg und die
darauffolgende Misere haben die Suche nach potentiellen Sündenböcken
erleichtert. Hinzu kam ein weiterer Faktor: Die Angst vor einem

Strafgericht Gottes, auf welches die Sittenmandate mit aller Deutlichkeit

aufmerksam machten.

Sittenmandate und Kapuziner
Stephan Gabriel, reformierter Pfarrer zu Ilanz, schreibt im

Gedicht «Davart la fin d'ilg mund», das in der Sammlung «Ilg ver sulaz
da pievel giuvan» 1611, 1625 und 1649 erschien, folgendes:

«Vangieus ei'lg Antichriste, / Grond pievel faic curdar, /
Puccau, mutvil, o ve ve / Fie regia gi, a noie. /



Hexenverfolgung in der Surselva 409

Cuntut bault a vangire / Ven Christus nies Singnur, /
Ilg mund a frust ad ire / Cun arder, a ramur.»

«Die Welt werde zugrunde gehen», dies war auch der Tenor der

Kirchenmandate, die der evangelische Bundestag erliess. In der
«Kilchen- und Regementsdisciplin», die 1642 und i6jo publiziert wurde,
steht unter anderem, dass

«... unsere sünden gen himmel schreyent» und «Gott seine straffen
über uns sibenfaltigen wird, biss wir eintweders zu nichten gemacht,
oder aber zur buss und lebens besserung werdent getrieben worden
sein.»

Die Sittenmandate waren sowohl für reformierte wie für katholische

Gemeinden bestimmt. Als Grundpfeiler jeder christlichen Erziehung

galt die Schule, in der die Jugend auf ein «tugendhaftes» Leben
vorbereitet werden sollte. Vergehen gegen Moral und Sitte waren
Tanzen, Fluchen, Spielen, Ehebruch usw. Eine Sittenpolizei («censores

morum») sorgte dafür, dass die Laster nicht überhandnahmen.
In vielen Gegenden der Surselva predigten und unterrichteten

Kapuziner. Von Brescia aus wurde die Mission im Engadin, im
Oberhalbstein und im Bündner Oberland geleitet. Es ging in erster Linie
darum, protestantische Einflüsse abzuwehren. In etlichen Gemeinden

gingen die Geistlichen des weiteren gegen Spielen, «unehrliche Spässe»,
«schamloses» Tanzen, Gelage, Festessen, Bälle, Wirtshausbesuche

usw. vor. Hexen und Hexenmeistern gegenüber erwiesen sich die

Kapuziner als unnachgiebig. Der Kapuziner Domeni stellte den Behörden

zu Rueun ein Ultimatum: Entweder werde die «boshafte» Barbla
Jon Chasper, der Unkeuschheit, Hurerei und Ehebruch vorgeworfen
wurde, aus Rueun entfernt oder er werde gehen.

Denunziantentum
Eine weitere Ursache, die für die Ausbreitung der Hexenprozesse

mitverantwortlich war und die Zahl der Verdächtigen drastisch erhöhte,

war die Denunziation. Ich unterscheide zwischen Denunziation im
weiteren Sinn (die Obrigkeit einer Gerichtsgemeinde «informierte»
eine andere Gerichtsgemeinde über verdächtige Personen) und Denunziation

im engeren Sinn (innerhalb einer Gerichtsgemeinde beschuldigten

sich die Angeklagten). Unter Folter wurden die Hexen und Hexenmeister

gezwungen, ihre Komplizen auf dem Hexentanz zu nennen.
Die erste Hexe von Obersaxen, Urschla Wagauv, hat die erste Hexe
der Gerichtsgemeinde Waltensburg denunziert:

«Waltensburg, den i3ten july anno 1652, haben wire bricht von der
oberkheit Obersaxen, dz der Urschla Wagauv habe bekhent in marter
und noch marter, dz Thrina Joss Ping seye in der hetzgen thanz
gsin ...»



Hubert Giger 41 0

Eine Gerichtsgemeinde benachrichtigte die andere. Auf diese

Weise kamen die Jäger den Hexen auf die Spur. Während der Zeit des

Hexenwahns konnte gar eine Freundschaft von Nachteil sein. Eine
Hexe von Castrisch liess Anna dilg Ambrosi von Rueun, die 1718 in
Waltensburg vor Gericht stand, einen Gruss ausrichten:

«Maria Paul da Schinden zeuget, dz eine von Kästriss dise Anna nachge-
fraget, sagende sie seye ihre liebste gspillen, sie solle doch grüzen,
welche gleich hernach zu Illanz hingerichtet worden.»

Die Gefolterten beschuldigten mehrere Personen. Thrina Joss

Jon Ping von Waltensburg gab im Jahre 1652 etwa zwanzig Personen

an; darunter Thrina Chatz von Rueun, Nesa Sallamann von Waltensburg

und Barbla Jörj Henny von Andiast, die sich alle drei im gleichen
Jahr wie Thrina vor den Richtern zu verantworten hatten.

Ähnliche Beispiele liessen sich zur Genüge anführen. Im
Zusammenhang mit der Denunziation sind noch zwei Bemerkungen zu
machen:

1. Nicht alle denunzierten Personen wurden gefangengenommen,

und

2. Zur Denunziation kamen andere Verdachtsmomente hinzu,
welche die Angeklagten schwer belasteten.

Während die Gegenreformation Borromeos, die Bündner Wirren,

Sittenmandate und Bussprediger die Hexenverfolgung beeinfluss-

ten, hat das Denunziantentum die Hexenjagd erst recht angeheizt.
Entlegene Dörfer sind in den Sog des Hexenwahns hineingezogen
worden und soziale Strukturen begannen sich aufzulösen.

3. Die Dorfbewohner im Banne des Hexenwahns
Im Protokoll über die letzte Hexe der Gerichtsgemeinde

Waltensburg wurde das Ziel der Hexenverfolgung nochmals klar formuliert:

«... dz die fromen von solche schädliche leüth sicher und abgesondert
werden möchten».

Die Mehrheit des Volkes arbeitete mit den Behörden Hand in
Hand. Der Hexenwahn erzeugte ein Klima der Angst und des Miss-
trauens. Jedefrau und jedermann konnten Verdacht erregen. Besonders

gefährdet waren Personen, die «von Jugend auf frech, bosshaft
und ungehorsam» gewesen waren, einen «bösen Lebenswandel» führten

oder mit Hexen verwandt waren. Maria Joss Jon Ping von
Waltensburg wurden 1671 folgende Vergehen vorgeworfen:

«Erstlichen ist sy von jugen uff ein freches ungehorsamest mensch

gewesen. Auch mit grosem ergernuss gelebt. Ist eines hexen tochter und
einer hexen bäsi. Hat auch alzeit ein böss namen getragen an hexen-
werch und huorey, so sy von jeder man ist derfür gehalten worden.»



Hexenverfolgung in der Surselva 411

Personen, die der Hexerei beschuldigt wurden, unternahmen in
der Regel nichts, um die Anschuldigungen von sich zu weisen. Die
meisten waren von ihrer Unschuld überzeugt. Maria Joss Jon Ping
meinte:

«... hex bin ich kein, aber ein armen sünder wohl ...»
Der gleichen Meinung war ihre Nachbarin Nesa Sallamann, die

trotz ihrer Überzeugung, dass «ein frommer Mensch nichts fürchten
dürfe», 1652 mit lebenslänglicher Verbannung bestraft wurde.

Barbla Jon Donau von Laax erfasste im Jahre 1672 mit wenigen
Worten die Zeit des Hexenwahns:

«. es möchte einer leichtlich etwass fehlen».

Der Schadenzauber
Ein schlechter Lebenswandel, «unnatürliche» Verhaltensweisen

und Vorkommnisse waren Gründe, jemanden für eine Hexe oder einen
Hexenmeister zu halten; Unglück im Haus und im Stall forderten
geradezu auf, Sündenböcke zu suchen. Und wenn einmal genügend
Indizien vorhanden waren, wurden die Verdächtigen gefangengenommen.

Danach befragte der Richter die Zeugen (die «Kundschaft»). Die
Hexen und Hexenmeister hatten sich in erster Linie des Schadenzaubers

gegen Menschen, Tiere und Gegenstände schuldig gemacht. Für
einen Todesfall, eine Krankheit oder irgendeinen Schaden fanden die
Menschen des 17. Jahrhunderts oftmals keine natürliche Erklärung.

Der Säckelmeister von Castrisch hatte mit Uri Jon Martin Nut
«eine khuo zu merkten gehabt und einss getrunken ...» Kurz danach
wurde der Amtsträger von einer unheilbaren Krankheit befallen. Auf
dem Sterbebett gab er dem «hexenmeister Urich» die Schuld an seiner
Krankheit. Ein älterer Mann, der seine Zähne verlor, machte dafür die
«hinkende hex» Christina Loreng Balzer von Castrisch verantwortlich.
Barbla Schwizere von Pitasch wurde im Jahre 1700 unter anderm

angeklagt, dass sie einem Knaben ein Kraut zu essen gegeben habe,

«darvon der bub abgenommen und endlich gestorben .».

Anna Conzin von Waltensburg soll mit einem Mädchen

«gethon und gezanckhet .» haben, das «darauff die ganze nacht
krank gesein und an folgenden tag gestorben.»

Eine grosse Anzahl von Zeugen sprach von verhexten Trinkoder

Esswaren, als sie Schmerzen bekamen und/oder erkrankten oder
Bekannte verstarben. Motive, die zu den Taten der Hexen und Hexenmeister

führen konnten, waren gemäss den Aussagen Streitigkeiten,
Beleidigungen, Drohungen und ähnliche Unstimmigkeiten. In den
Protokollen steht mehrmals, dass die Schäden durch das Wirken von



Hubert Giger 41 2

«bösen» Leuten geschähen. Die Ärzte standen den Krankheiten und
Todesfällen oft machtlos gegenüber. Geistliche versuchten, den Betroffenen

durch Exorzismus oder durch einen Rat zu helfen. In der Cadi

war der Benediktiner Karl Decurtins als Exorzist bekannt. 1678 liess

ihn die Partei des Landammanns Nikolaus Maissen, der selber des

Hexenwerks bezichtigt wurde, vor den päpstlichen Nuntius in Luzern
zitieren. Pater Decurtins soll drei Frauen bewogen haben, Hexerei
anzuzeigen; ausserdem wollte er die Beichte von verhexten Personen
abnehmen. Sein schwerstes Verschulden war wohl, dass er einigen
Ratsherren mit dem Jüngsten Gericht gedroht hatte, falls sie nicht

gegen Hexen vorgehen würden.
Im Zusammenhang mit Zeugenaussagen über den Schadenzauber

spielen Krankheiten oder das Verenden des Viehs eine entscheidende

Rolle. Ein Tier konnte allein durch eine Berührung verhext
werden. Die Hexe Urschla Wagauv von Obersaxen löste bereits beim
Vieh Krankheiten aus, wenn sie sich in der Nähe desselben aufhielt. Bei
den meisten Fällen handelte es sich um Kälber oder Kühe; und selten

wurden mehr als zwei Tiere von Schadenzauber getroffen. Auf eine
Seuche grösseren Ausmasses lässt einzig eine Beobachtung eines Zeugen

im Jahr 1717 schliessen. Das Beispiel betrifft die Hexe Regia
Conzin von Waltensburg:

«Diss jähr da die Embser ihr s.h. vich in Ranasca geladen, seye sie

(R. Conzin, d. V.) widerumb von Panix komen, und diser sumer seye in
Ranasca vil vich in verderben gangen.»

Ausschlaggebend für Krankheiten oder ebenfalls für das Gerinnen

der Milch waren Auseinandersetzungen zwischen Opfer und
Täter. Im folgenden ist von der dritten Kategorie des Schadenzaubers
die Rede, nämlich vom Verhexen der Gegenstände.

Die Hexen und Hexenmeister verzauberten Töpfe oder Geschirr,
so dass die Milch, Schmalz oder Zieger unbrauchbar wurden. Die
Angeklagten hatten die Ankläger während des gewohnten
Arbeitsablaufes gestört. Anhand des Protokolles über die erste Hexe der
Gerichtsgemeinde Waltensburg, Thrina Joss Jon Ping von Waltensburg,

wollen wir uns den Aspekt der Armut näher ansehen.

Thrina bat eine Nachbarin um Schmalz. Diese verweigerte ihr
die Gabe. Dafür rächte sich die Hexe: Die Nachbarin konnte über ein

Jahr lang kein Schmalz mehr zubereiten, bis sie einen anderen Topf
nahm. Ein anderes Beispiel zeigt, dass ein Ehepaar nicht mehr bereit

war, Thrina «milch umb spinen» zu geben. Wahrscheinlich genügte die
alte Frau den Anforderungen nicht (mehr), d.h. sie spann zu wenig
Wolle oder leistete schlechte Arbeit, was das Ehepaar entsprechend
belohnte. Die Folge war, dass der Napf, in dem Thrina ihren Lohn
erhielt, immer wieder dickflüssige Milch hervorbrachte. Die Hexe gab
den folgenden Rat:



Hexenverfolgung in der Surselva 41 3

«Wesch noch ab, es würt hören.» Und «fürohin hats nit mer thickhet».

Ein Mann, der Thrina hasste, war der Weibel Joss. Maria Joss

Jon Ping, die Tochter von Thrina, hatte dem Weibel geholfen, Korn zu
schneiden. Als Gegenleistung bat sie um «ein khrinen schmaltz»,
welches der Weibel ihr verweigerte. Seine Frau jedoch belohnte die
Arbeit von Maria. Vor Gericht sagte der Weibel:

«Noch deme hat die milch ein lange zeit thiekt. Die Thrina habe oft.
fraget, ob sy will milch melchen oder nit.»
Er sei «unwillig gsin und gesagt, ich wil sie erschiessen. Und fürohin ist
besser worden».

Nicht alle Dorfbewohner reagierten derart «unwillig» wie der
Weibel. Ein Mann bat Thrina um Verzeihung, weil er sie beleidigt
hatte. Seitdem gerann seine Milch nicht mehr. Dies ist ein Beispiel - es

gibt mehrere —, das zeigt, dass es zur Zeit des Hexenwahns wohl
möglich war, sich vom Banne des Zaubers zu lösen.

Thrina Joss Jon Ping war eine alte Frau, die oft um Almosen bat
oder für irgendeine Arbeit etwas zu essen und zu trinken bekam. Ihr
Mann sei vor vierzig Jahren nach Österreich gezogen, sagte sie unter
Folter. Die «Alte», wie sie die Zeugen nannten, wurde nach und nach

von der Dorfgemeinschaft ausgeschlossen. Thrina war offenbar eine

Bürde, die das Dorf nicht tragen konnte oder wollte.
Die alte Frau litt nicht als einzige unter der Armut. Anna Jöry

Jon Gletzy von Siat habe in «armuot» gelebt; Stina Meingla von
Schlans

«seige ein armen khörlosses mensch» gewesen, und «mechte auch etwz
durch armuot den leuthen entfrembt haben, aber wegen hexsery werde
niemant an ihr zeugen ...»

Obwohl die beiden Frauen ihre Unschuld beteuerten, wurden sie

dem Scharfrichter übergeben. Zwei Hexen, die das gleiche Schicksal

teilten, waren Urschla Delbin von Schluein und Anna Jon Donau von
Laax. Urschla soll sich in einem Gespräch über die «theüre dess gelts»
beschwert haben. Dabei hatte sie die unvorsichtige Bemerkung
gemacht, dass der Teufel auch Geld leihe.

Eine Elster schnappte Anna Jon Donau ein Stück Brot weg. Sie

fluchte, und sogleich tauchte ein Mann vor ihr auf:

«... gsagt, wan sy ihne volgen welle, wolle er nit nur allem ein stukg,
sonder ein ganzes brodt verschaffen, nit nur für selben tag, sonder
allezeit...»

Die Vergehen von Anna Jon Donau beziehen sich nahezu
ausschliesslich auf Diebstahl von Esswaren oder Gegenständen, welche
sie zum Teil verkaufte, um essen zu können.



Hubert Giger 41 4

Seit der Reformation war eine neue Auffassung von Armenpflege
durchgedrungen: Man gab, um zu helfen. Das Seelenheil konnte
anstatt eines Almosens durch ein Gebet erlangt werden. Arme Personen
hatten es während der Hexenverfolgung besonders schwer. Gerieten
sie in Verdacht der Hexerei, konnte ihnen mit «gutem Gewissen» eine

Gabe verweigert werden. Fragen, die im Zusammenhang mit der
Armut auftauchen, sind: Wie präsentierte sich die wirtschaftliche
Situation der Surselva nach den Bündner Wirren? Fand innerhalb der

(grösstenteils) bäuerlichen Gesellschaft ein Strukturwandel statt, der

Machtkämpfe auslöste? Änderten sich die Besitzverhältnisse? Kam es

zu Einhegungen oder zu Nutzungsstreitigkeiten?
Auf die letzte Frage liefern uns die Hexenprozessakten über die

Familie Jon Martin Nut einen Hinweis. Davon soll im nächsten Kapitel

die Rede sein.

Die Verwandlung in Tiere
Hexen und Zauberer der Surselva konnten sich in schwarze

Katzen, Elstern, Ziegen, Hunde und Füchse verwandeln. Diese Tiere
trieben ihr Unwesen in der Morgen-, in der Abenddämmerung und in
der Nacht. Zwei Knaben gaben zu Protokoll, dass sie um Mitternacht

«einer geiss gschrei gehört, so fast geschrauwen, in deme seige eine

grose geiss mit gar lang haaren wie ein füllen über dem zun gesprungen
und umb dass bett, da sie waren».

Die beiden Jungen sprachen über Christina Loreng Balzer von
Castrisch. Geschwätz, Klatsch, Streitigkeiten oder Drohungen führten
dazu, dass eine Hexe sich in ein Tier verwandelte, um Rache zu
nehmen.

Das nächste Beispiel zeigt, wie der Phantasie während der

Hexenverfolgung freien Lauf gelassen wurde. Der Weibel Joss und sein

Sohn waren am Mähen, als Thrina Joss Jon Ping von Waltensburg mit
ihrer Enkelin (Barbla Christ Waulser, die als dreizehnjährige Hexe
1652 zum Tode verurteilt wurde) einen Spaziergang unternahm. Als sie

aus dem Blickfeld verschwunden waren, flogen zwei Elstern herbei.
Der Weibel befahl seinem Sohn, den Wetzstein zu werfen,

«... und er habe die segetze geworffen, vermeint er, dz er habe
troffen Über ein weil seige dz weib sambt meidtly khomen zu ihnen,
weil sy haben morgen gessen Er Joss ihren anschawen hat, ist sey
gntz blutig gsin und 2. khratz an der Stirnen gehabt .»

Thrina erklärte dem Weibel, dass ihre Enkelin ihr einen Stein an
die Stirne geworfen habe. Der Weibel aber glaubte ihr nicht. Sein Sohn
hatte die Elster, d. h. die Hexe Thrina getroffen, darum blutete sie jetzt!
Die Vögel waren in dem Augenblick herbeigeflogen, als der Weibel
eine böse Bemerkung über Thrina und Barbla machte.



Hexenverfolgung in der Surselva 415

mm *k

v
^

s t X&
v)

^
À

S?

^%
J

ls

'/

Abb. 2
Nach der
Volksmeinung können
sich Hexen in
Tiere verwandeln.



Hubert Giger 41 6

Nun - wie oben angesprochen - zum Fall der Familie Jon Martin
Nut von Castrisch. Ein Mann stritt mit Jon Martin Nut «wegen
auffbauung dess hauses» und wurde danach von Katzen und Elstern
belästigt. Um was es sich bei diesem Streit im einzelnen handelte, ist
aus der Quelle nicht ersichtlich. Martin hatte Grund und Boden

erworben; beim Aufbau seines Hauses geriet er mit Nachbaren in
Konflikt. Die Jon Martin Nuts waren nicht beliebt. Fast Wort auf
Wort gleichen sich die Zeugenaussagen über die Tochter von Martin;
und die Zeugen sind bei Vater und Tochter Menga die selben. Die
Tiere waren zur Stelle, wenn die Dorfbewohner über die Angeklagten
schwätzten oder mit ihnen stritten. Mit anderen Worten: Die Tiere
stellen als Symbol das Gewissen dar, das ein unmoralisches Verhalten
in Erinnerung ruft. Aus dem Protokoll über Uri Jon Martin geht
hervor, dass seine Eltern nach Castrisch gezogen waren. Fremde Zuzüger

waren nicht willkommen — dies lässt sich anhand der Quellen
ebenfalls bei anderen Fällen nachweisen.

Religion und Sittlichkeit
Eine entscheidende Rolle bei der Hexenjagd spielte die Religion,

der christliche Glaube, und in diesem Zusammenhang die Sittlichkeit,
das sittliche Benehmen. Durch Fluchen, Tanzen, Spielen und Hurerei
(vgl. das Kapitel über die Sittenmandate) gerieten Hexen und
Hexenmeister in die Fänge des «bösen Geistes». Die Indizien gegen Menga
Duff von Falera wurden 1661 folgendermassen zusammengefasst: Sie

sei

«von Jugend auf in bösem gschrei gewesen, huorej, ehebruch, dieberej,
bluotschand, hexerei halben».

Der Gerichtsschreiber notierte im Jahre 1718 über Regia Conzin
von Waltensburg, dass sie

«auss der gnade Gottes gerathen [sei] und mit dem satan sich verbunden
[habe] Man wolle der Justiz gemäss ihro den verdienten straf geben,
ess seye an leib, leben, ehr und gut nach erkentnuss dess rechtenss, damit
die blümende Jugend ein exempel nemen, gottsfürchtig zu leben und dz
sündliche leben zu meiden ...»

Die Hexenprozesse dienten als Abschreckungsmittel. Was der

Obrigkeit vor allem zu schaffen machte, war das Tanzen. Die Hexenmeister

Martin Jon Martin Nut und Christ Mattheu von Castrisch
sollen in der Nacht bei Geigenspiel getanzt haben. Als die schwersten

Vergehen bzw. «Sünden» galten vor- und aussereheliche Beziehungen.
Hure und Hexe entwickelten sich zu austauschbaren Begriffen. Ich
habe oben im Zusammenhang mit den Busspredigern, den Kapuzinern,

über die «Hure» und Hexe Barbla Jon Chasper von Rueun
gesprochen. Barbla hatte



Hexenverfolgung in det Surselva 41 7

«in seinen jungen tagen mit anderen thöchteren sodimüschen (homosexuelle

Beziehungen, d.V.) begangen
wil sey ist ledig gsein, hurery treiben mit einer jung gsell die ehe

prochen mit geistlichen persohnen und weltlich, es seige in der
gemeindt oder ausserthalb».

Barbla bekannte während des Foltern, nicht den Teufelspakt, die
Teufelsbuhlschaft und die Teilnahme an Hexentänzen, wie es üblich
war. Sie wurde als Hexe, die sich der «hurery» schuldig gemacht hatte,
hingerichtet.

Mengia Fritli Pitschen von Andiast soll

«etlicher jähren mit einem man huorj getriben [haben] Er (der
Mann, d.V.) habe etliche mohlen mit einer gluffen (Stecknadel, d.V.)
oder ein rimkhen sie tuon wich. Seige auch nie mahlen schwanger
worden ...»

Mengia wünschte sich, schwanger zu werden. Ein Brei, den sie

ass, half jedoch nicht. Die Unfähigkeit, Kinder zu zeugen (Unfruchtbarkeit),

bedeutete für eine Frau des 17. Jahrhunderts einen Makel,
eine Schande. Für die Richter zählte allein die «Tatsache», dass Mengia

«von jugendt uff ein sundiger mensch» gewesen sei und nicht, dass

ein Mann sie misshandelte.
Barbla Claudi von Ilanz hatte bereits im Alter von neun Jahren

die «huorej angefangen», später «ehebruch» und «blutschand» getrieben.

Sie zeigte 25 Männer an, mit denen sie anscheinend ein Verhältnis
hatte. Diesen Männern wurden Geldstrafen auferlegt.

Neben den genannten Hexen gab es noch andere, die wegen
Hurerei und anderen Vergehen gegen die Sittlichkeit angeklagt waren.
Frauen die sich erlaubten, das Haar offen zu tragen, machten sich

verdächtig. Aufgelöstes Haar konnte eine Sinnlichkeit wecken, die
nicht geweckt werden durfte.

Etliche Hexen und Hexenmeister verstiessen gegen die Normen
des Christlichen Glaubens. Sie konnten nicht beten, besuchten nicht
oder selten die Kirche, waren der Obrigkeit gegenüber ungehorsam
und zeigten keine Gottesfurcht. Nicht genug - es kam vor, dass Hexen

gar das Weihwasser verzauberten oder nach Hause nahmen.
Die Kirche war ein Ort, der magische Kräfte ausstrahlte. Elscha

Mierer von Obersaxen gab einer Frau, welche die Kunst des Mähens
erlernen wollte, folgenden Rat: Sie müsse

«die mehe sachen auff den althar under die altera thiechen (Altartücher,
d.V.) legen, wo der herr den khcilch stellt».

Um einen Partner finden zu können, riet Maria Joos Jon Ping
von Waltensburg einer Frau:

«... wan du 9 mahl am heilligen fritag, willen alle 3 klokhen zu samen
leuthen, umb dz hauss lauffen, werde dan ein jungen knab komen. Den
selben köne sie nemen.»



Hubert Giger 41 8

Catharina Christ Tomasch von Silgin hatte an einem Sonntag
nicht dem Gottesdienst beigewohnt. Am Nachmittag sei sie drei Mal
um die Kirche gelaufen und sei in einen Ring gestanden. An jenem
Abend hätten einige Leute unterhalb Lumbrein ein Geigenspiel gehört
und ein Feuer gesehen (Indizien eines Hexentanzes).

Wir haben es mit einer Zeit zu tun, in der die Religion eng mit
dem Alltagsleben verknüpft war. Fast mehr noch als Gott beschäftigte
der Teufel die Gemüter der Menschen. Überall hatte der «böse Geist»

- wie er in den Bekenntnissen genannt wird — seine Hände im Spiel.
Urschla Delbin von Schluein war der Meinung, dass die Menschen den

Teufel sehen können. Mengia Fritli Pitschen von Andiast erzählte 1672
den Richtern, dass der Teufel sie einmal vom Dach geworfen habe. Die
junge Barbla Christ Waulser von Waltensburg beschäftigte sich in
ihrem kindlichen Vorstellungsvermögen mit dem «mit die geisfües».
Eine Frau wusste zu berichten, dass Barbla mit einer Puppe auf dem
Arm gesungen habe, sie und ihre Grossmutter (Thrina Joss Jon Ping)

«giengen znacht zum finster us und stellen ein bösena (Besen, d.V.)
nebet der bäsy Maria, dz sy nit spüre. Und sy giengen im himelreich und
hinab in hell und thantzen in der hell, sige vil hüpscher weder in
himel ...»

Der Gesang Barblas muss in den Ohren der aufmerksamen
Nachbarin und der obersten Behörde der Cadi wie Gotteslästerung
geklungen haben.

Aufgrund der Zeugenaussagen können wir annehmen, dass das

Volk recht gut über Dämonologie unterrichtet war. Margretha Risch
Pitschen von Laax zum Beispiel erzählte:

«In der streia (Gasse, d.V.) sy habe ein schaz, der khomen sey auss
höhen. Er wolle, dz sy Gott laugne, aber nit möge.»

4. Das Bekenntnis der Angeklagten
Zum Schluss will ich kurz auf die Folter, die Dämonologie und

die Kosten eines Prozesses eingehen.
Nachdem ein Protokoll mit den Aussagen der Zeugen aufgenommen

worden war, wurden die Angeklagten an den «Ort der Wahrheit»,
d.h. in die Folterkammer geführt.

Von Anna dilg Ambrosi von Rueun verlangten die Richter 1718,
sie solle

«dem Teufel zum spoth die Wahrheit sagen .»

Übliche Foltermethoden in der Surselva waren: Den Gefangenen
die Hände auf dem Rücken oder vorne zusammenzubinden und an den

gebundenen Händen nach oben zu ziehen; Rutenstreiche zu verabrei-



Hexenverfolgung in der Surselva 41 9

chen und in die «Kluppe» zu legen, ein Instrument, auf welchem der

Körper zunehmend gestreckt wurde.
Bei Regia Conzin von Waltensburg fand ein Folterknecht das

Hexenmal («stigma diabolicum») unter einer Achsel. Weil sie beharrlich

geschwiegen hatte, wurde sie

«vor dem hauss under den tachtropfen nochmahlen capturiert. .»

Wahrscheinlich handelte es sich hier um die Foltermethode, bei
welcher der Gefangenen während längerer Zeit ein Wassertropfen um
den anderen auf den Kopf niederfiel. Regia gestand nicht das Hexenwerk;

sie wurde für zwanzig Jahre verbannt. Der letzte Hexenmeister
des Bündner Oberlandes, Christ Mattheu von Castrisch, verstarb im
Februar 1700 an den Verletzungen der Folter.

Die Dämonologie in den Hexenprozessakten der Surselva

stimmt mit derjenigen anderer Regionen und Länder im grossen und

ganzen überein. Nachdem eine Frau oder ein Mann in die «Laster der
Unholden vergriffen» war, erschien der «böse Geist» in Gestalt eines

jungen Mannes oder einer Frau, gekleidet in grün oder braun, und
verlangte, dass seine Opfer Gott, die Mutter Gottes, die heilige Dreifaltigkeit,

die Taufe oder auch die Heiligen verleugnen sollten. Manchmal

erschien der Teufel gar in schwarzen Kleidern oder mit Geissfüs-

sen und Hörnern. Er stattete seine Besuche an jedem beliebigen Ort ab.

Nicht selten versprach der «schöne» Mann Geld, das sich später in
Laub oder Kot verwandelte. Einfallsreich sind die Namen, welche die
Hexen und Hexenmeister ihrem Herrn gaben: Luzifer, Beelzebub,
Sazenas, Hültybrant, Pilegrin, Johannes, Felis, Holtzbockh, Grinfass,
Namo Pugxss Paun, Wolff, Grin Baschley, Grine Jacobla.

Den Hexen und Hexenmeistern des Lugnez empfahl der Teufel,
den Predigten der Geistlichen nicht zu glauben. In dieser
Gerichtsgemeinde wurde als Zeichen des Vertrages Blut von der Achsel, der
Schulter oder dem Rücken genommen. In Obersaxen musste die Hexe
ihren Herrn heiraten. Nachdem die Hexen und Hexenmeister sich in
die Abhängigkeit des bösen Geistes begeben hatten, wurde der
Beischlafvollzogen. Im Lugnez präsentierte sich der Liebhaber als Gestalt
mit Geissfüssen und Hörnern. Ein gemeinsames Erlebnis verband alle
Hexen der Surselva: Während des Geschlechtsaktes sei der böse Geist

von «kalter Natur».
Wichtig am Hexenwesen ist der Hexentanz. Eindrücklich

beschrieb Anna Jon Donau von Laax im Jahre 1657 den Hexenflug:

«Seige sy vom bösen geist auss dem fenster hinauss tragen worden einess
molss ohne fürschoss, mit der stauchen im halz, ohne libli, mit ausge-
spraiteten haar.»

Das gebräuchlichste Verkehrsmittel war ein Stecken — seltener
ein Besen! Einige Angeklagte liessen sich von ihrem Herrn an den



Hubert Giger 420

iVv S

Wvk
à VW

\\tl 'ff J*.

üäercr**.

4* n
?9t £^ 'iJ
,* SP

a!¦:

4.
ff - V. s*# j/ i

Abb. 3
Hexenverbrennung

im 16.
Jahrhundert.

Tanzort tragen, wieder andere ritten auf einem schwarzen Ross oder
einem Bock. Die Plätze befanden sich meistens in der Nähe eines

Dorfes, auf einem nahegelegenen Maiensäss oder auf der Alp. Viele
Leute nahmen am Tanz teil, fast alle trugen Masken. Die Speisen
hatten «wenig Kraft» oder waren ungeniessbar. In der Regel flogen die

Hexen am Donnerstag oder Samstag. Nach dem Hexentanz erteilte der
Teufel seinen Dienern die Aufgabe, den Menschen und dem Vieh
Schaden zuzufügen. Was die Zeugen offensichtlich nicht wussten war,
dass die Helfershelfer des bösen Geistes Hagel entstehen lassen und die
Rufe auslösen konnten. Manchmal befolgten die Diener nicht die
Gebote ihres Herrn. Dies hatte zu Folge, dass sie geschlagen wurden.
Die Spuren der Gewalt bemerkten etliche Zeugen an den Hexen und
Hexenmeistern.

Nach dem Geständnis wurden die Angeklagten auf die öffentliche

Richtstätte hinausgeführt. Der Scharfrichter stellte ein Wagenrad
zwischen Rumpf und Kopf, so dass er seine Arbeit besser tun konnte.
Der tote Körper wurde verbrannt, die Asche abseits des Friedhofes
vergraben.

Noch ein Wort zu den Unkosten eines Prozesses, über welche

einzig die Quellen der Gerichtsgemeinde Waltensburg Auskunft geben.
Hab und Gut der Hingerichteten konfiszierten die Behörden. Allfälliges

Vermögen der waltensburgischen Hexen und Hexenmeister
beschlagnahmte das Kloster Disentis, aber es musste ebenfalls die Kosten
eines Verfahrens übernehmen.

Im Jahre 1652 kostete ein Prozess im Durchschnitt 116 Gulden.
Während der 14 Prozesse sassen in Waltensburg jeden Tag (insgesamt
an 74 Tagen) 15 bis 22 Gerichtsherren zusammen, wobei sie Lohn und



Hexenverfolgung in der Surselva 421

Kost von etwa 1620 Gulden beanspruchten. Allein der Prozess gegen
Brida Jon Chasper von Rueun, die schliesslich mangels Beweisen 1653

freigelassen werden musste, brachte es auf die Summe von 220 Gulden.
Die Rechnung im Fall Maria Joss Jon Pings ergab 1671 261 Gulden.
Auffallend ist, dass jeder Zeuge für seine Aussage belohnt wurde. Ein
«piera weckha» und acht Mass Wein - dies konsumierten die Herren
Richter an einem Tag - kosteten 13 Gulden. Während der Prozesse des

Jahres 1672 assen und tranken die Rechtsprecher im Wert von 199
Gulden und 12 Kreuzern. Die Verfahren des Jahres 1718 haben dem
Kloster Disentis 522 Gulden und 12 Kreuzer gekostet. Je nach Anzahl
Richter wurde die Summe eines Hexenprozesses festgesetzt. Bei einem

Kriminalgericht der Gerichtsgemeinde Disentis waren 40 Mann anwesend,

in Velia 33 oder in Ilanz 24. Im Vergleich zu Waltensburg war
der Kostenaufwand eines Blutgerichtes bei den genannten Gemeinden
wesentlich höher.

5. Schluss oder «Lasciate ogni speranza, voi
ch'entrate»
Lasset fahren jegliche Hoffnung, ihr, die ihr eintretet; dieser

Spruch aus der «Divina Commedia» von Dante (Eingang zum Hades!)
konnte man im Jahre 1702 über dem Rathaus zu Klosters lesen. Um
wenigstens lebend den «Ort der Wahrheit» verlassen zu können, blieb
den Hexen und Hexenmeistern eine einzige Chance, nämlich: Den
Qualen der Folter standzuhalten. Die Angst, durch ein Geständnis das

Seelenheil zu verlieren, und die Überzeugung, nichts Unrechtes getan
zu haben, mag einigen Angeklagten die Kraft verliehen haben, bis

zuletzt zu schweigen.
Die Hexenprozesse waren ein Ereignis ganz besonderer Art, eine

Sensation. Eine Hinrichtung fand in aller Öffentlichkeit statt. Dieses

Ritual sollte die Menschen vom Hexenwerk abschrecken. Den Kampf
gegen die Machenschaften des Bösen wollte und musste die Obrigkeit
gewinnen. Opfer des Hexenwahns wurden vor allem alte Leute, Frauen

und minder Bemittelte. Im hohen Masse gefährdet waren auch

Personen, denen Verfehlungen gegen den christlichen Glauben und die
Kirche angelastet werden konnten. Die Vorwürfe in bezug auf Hexerei
sind im grossen und ganzen 1652 und 1718 gleich geblieben. Fragen,
die aufgrund der Quellen nicht leicht beantwortet werden können,
sind: Welche Ursachen waren für den neuerlichen Beginn der

Hexenprozesse 1671 in Waltensburg, 1672 in Laax, 1675 in Disentis oder

1699 im Lugnez und in der Gruob verantwortlich? Warum weist die

erste Stadt am Rhein, Ilanz, derart wenig hingerichtete Personen auf?

Wie ist es zu erklären, dass Sagogn (ein paritätisches Dorf) eine einzige
Frau als Hexe verdächtigte?



Hubert Giger 422

Wenn wir uns Fragen über den Beginn der Inquisition gestellt
haben, müssen nichtsdestoweniger einige Gedanken über das Ende der

Hexenverfolgung gemacht werden. Dass der Hexenwahn nach und
nach seinen Nährboden verloren hat, können wir folgenden Gründen
zuschreiben: Die Unkosten eines Prozesses belasteten eine Gemeinde:
die Standhaftigkeit einiger Angeklagten mag bei einzelnen Richtern
Zweifel über ihr Vorgehen hervorgerufen haben; die Angst vor einer
zunehmenden Ausweitung der Denunziation kann die Dorfbewohner
von einer intensiven Hexenjagd abgehalten haben; und nicht zuletzt
und Heentzogen aufklärerische Ideen dem Aberglauben die Nahrung.

Die Verfolgung von Hexen und Hexenmeistern der Frühen Neuzeit

ist zu Ende gegangen; und das Zeitalter der Aufklärung hat einen

Sieg nach Punkten erreicht. Wahnideen, Repression seitens der
Staatsbehörden, Intoleranz usw. sind seitdem nicht aus der Welt verschwunden

- im Gegenteil. Opfer der Gewalt gibt es mehr denn je. Die
«Vernunft» sah und sieht sich in unserem Jahrhundert mit Aufgaben
konfrontiert, denen sie kaum gewachsen scheint.

Vgl. Lizentiatsarbeit: «Hexenwahn und Hexenprozesse im Bündner Oberland»;
Universität Zürich 1987 (148 S.)

Folgende Untersuchungen befassen sich mit dem Hexenwahn in der Surselva:

Müller, Iso: Zum bündnerischen Hexenwahn des 17. Jahrhunderts, in: Bündner
Monatsblatt, Zeitschrift für bündnerische Geschichte, Landes- und Volkskunde,
Chur 1933, S. 33-41.
Iso Müller beschränkt sich in seinem Aufsatz auf einige Ereignisse in der
Gerichtsgemeinde Disentis.

Anmerkungen

DEPLAZES, Lothar: Die Laaxer Hexenprozesse 1654-1732. Sozial- und kultur¬
geschichtliche Aspekte, in: Laax, eine Bündner Gemeinde. Studien zu ihrer
Geschichte, Sprache, Kultur und touristischen Entwicklung, Laax 1978, S. 59—69.

Lothar Deplazes schreibt über die Hexenprozesse in Laax-Sevgein, wobei er sich

vor allem mit dem Fall der Hexe Anna Jon Donau befasst.

JANKI, Anna: Über Hexenkult und Hexenprozesse in der Gerichtsgemeinde Waltens¬

burg im 17. Jahrhundert, mit besonderer Berücksichtigung der Prozesse des

Jahres 165z, (Heimatkundearbeit) Chur 1980, S. 1—75.

Literaturverzeichnis

Abb. 1: Archiv für Kunst und Geschichte, Berlin
Abb. 2: Archiv für Kunst und Geschichte, Berlin
Abb. 3: Zentralbibliothek Zürich, Handschriftenabteilung

Abbildungsnachweis

Hubert Giger, Im Staubeweidli 11, 8820 Wädenswil Adresse des Autors


	Hexenverfolgung in der Surselva

