
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1991)

Heft: 4

Artikel: Dialen bei Simon Lemnius : zur Frage einer mündlichen
Sagenüberlieferung

Autor: Caduff, Gian Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gian Andrea Caduff 268

Gian Andrea Caduff

Dialen bei Simon Lemnius
Zur Frage einer mündlichen
Sagenüberlieferung

Methodische Vorbemerkungen
Der französische Ethnologe Claude Lévi-Strauss, der Begründer

der sogenannten strukturalistischen Mythenanalyse, führt an einer
Stelle aus, dass die Erfassung der Wirklichkeit in den Mythen
grundsätzlich nicht weniger wissenschaftlich sei als diejenige der
Naturwissenschaften.1 Diese Wesensverwandtschaft der Begriffe «mythisch»
und «wissenschaftlich» zur Voraussetztmg hat wohl auch jene Denk-
und Argumentationsweise, welche gerade heutzutage recht häufig die

Auseinandersetzung mit dem Andersdenkenden beherrscht. Zunehmend

wird die eigene Meinung nämlich jeweils als wissenschaftlich
begründet, die des andern als Mythos abqualifiziert. Das führt zum
Paradox, dass je nach Standpunkt ein und dieselbe Ansicht sowohl für
wissenschaftlich als auch für mythisch gelten kann: «Einen Mythos
gibt es allein für denjenigen, der ihn denunziert, und nicht für den, der
ihn ausspricht.»2 Der Rekurs auf «Wissenschaftlichkeit» intendiert
demgegenüber ganz selbstverständlich ihre Gleichsetzung mit «Wahrheit».

Dabei wird allerdings geflissentlich verdrängt, dass die Wissenschaft

oft mit Hypothesen arbeitet, die ebenfalls nicht mit der «Wahrheit»

identisch sind - was im Wesen einer Hypothese begründet liegt

-, und sich ihre Ergebnisse demzufolge bloss als zeit- und situationsgebundene

Produkte menschlichen Denkens entpuppen können, als Spiegel

der jeweiligen gesellschaftlichen Verhältnisse. Aufs eindrücklichste
illustriert diesen Sachverhalt gegenwärtig die Sagen- und Märchenforschung.

Die Erforschung von Mythen, Sagen und Märchen nach den

Methoden, die wir heute «wissenschaftlich» nennen, ist zwar eine
relativ junge Disziplin, namentlich wenn man vom griechischen
Mythos einmal absieht; nichtsdestoweniger haben sich bereits die alten
Griechen auf der Ebene einer Theorie mit den ihnen überlieferten
Erzählungen befasst und über deren Alter nachgedacht.3 So wird in
Piatons «Timaios» die Frage diskutiert, wie weit das Erinnerungsvermögen

eines Volkes zurückreicht, und in diesem Zusammenhang das



Dialen bei Simon Lemnius 269

geringere Alter der griechischen Mythen im Vergleich mit den ägyptischen

Überliefemngen damit begründet, dass in Griechenland immer
wieder «viele Vernichtungen durch Feuer und Wasser» stattgefunden

und zu einem Abbruch der Traditionen geführt hätten.4 Wenn eine

Sintflut oder ein ähnlich katastrophales Naturereignis eintritt - meint
Piaton -, löscht dies zwar alle Erinnerungen, die eine Gesellschaft an
die Vergangenheit hatte, eröffnet damit aber zugleich einen neuen, der
Schrift zunächst ermangelnden Traditionszyklus. Wie die Inanspruchnahme

von Vorgängen erdgeschichtlicher Dimension zeigt, bestand die

Hauptschwierigkeit für einen Griechen des vierten vorchristlichen
Jahrhunderts offensichtlich darin, die Hypothese eines Traditionsabbruchs

überhaupt glaubhaft zu machen; dass das, was sich in der
beträchtlichen Zeitspanne vor der Erfindung der Schrift ereignete, ganz
einfach im Gedächtnis behalten wurde, ist natürlich eine
Selbstverständlichkeit. Ebenso selbstverständlich wird ein Traditionsabbruch
nur in Betracht gezogen für die das Traditionsbewusstsein der Aristokratie

stützenden historisierenden Mythen sowie für literarische und
wissenschaftliche Werke, die auf der persönlichen Leistung einzelner
beruhen; die Überlieferung volkstümlicher Traditionen interessiert
anscheinend nicht. Piaton nennt denn andernorts dieses Gemeingut,
das den fehlenden oder erst späten Texten nach zu urteilen vom
schriftlichen Tradierungsprozess weitgehend abgekoppelt war,
verächtlich «kleinere Mythen», die von alten Weiblein erzählt würden
und deshalb vorwiegend mündlich weitergegeben worden sein müssen.
Dies mag Piaton sogar jenen wenigen «schriftunkundigen und ungebildeten»

Hirten zugetraut haben, die sich in den Bergen jeweils vor den

Sintfluten zu retten vermochten, auch wenn er ihnen im übrigen die

Fähigkeit zur Bewahrung einer kulturellen Kontinuität abspricht.5 Die
heutige Erzählforschung indessen anerkennt nicht einmal für Sagen
und Märchen die Möglichkeit einer rein mündlichen Überlieferung,
die auch in einer der Schrift kundigen Gesellschaft ihre Inhalte über
eine längere Zeit hinweg unabhängig von schriftlicher Fixierung
weitervermitteln könnte. «Das papierene Dasein der Sagen» ersetzt ihr
Dasein als echte Volksüberlieferung im romantischen Sinn.6

Ist es wirklich blosser Zufall, wenn ziemlich zeitgleich mit der
Publikation derartiger Thesen die Lehrer begonnen haben, sich häufiger

über eine nachlassende Merkfähigkeit ihrer Schüler zu beklagen?
Nicht von der Hand zu weisen ist jedenfalls der Verdacht, dass hinter
diesen konvergenten Erscheinungen letztlich die Ergebenheit des

modernen Informationszeitalters den Speichermedien wie der Schrift
gegenüber steht, eine Ergebenheit, die dem Gebrauch des Gedächtnisses
nicht unbedingt förderlich war. Diese Abhängigkeit ist jedoch das

Produkt eines sich kontintiierlich beschleunigenden historischen
Prozesses und begann nicht eher, als mit der Erfindung des Buchdrucks das



Gian Andrea Caduff 270

Bedürfnis nach immer freierer Verfügbarkeit von immer mehr
Information wuchs, von soviel Information schliesslich, dass kein Gedächtnis

mehr mithalten kann. Thesen, gewonnen anhand von Quellenmaterial,

das erst jener Prozess zur Verfügung stellte, sind mithin ganz
besonders genau daraufhin zu überprüfen, inwiefern sie generelle
Geltung beanspruchen dürfen.

Es soll natürlich nicht bestritten werden, dass die traditionskritische

Methode insbesondere in der Märchenforschung zu
überraschenden und überzeugenden Ergebnissen geführt hat. Bekannte
«Volksmärchen» wie «Aschenputtel» dürfen nicht länger als das

mündlich überlieferte Produkt eines imaginären «Volksgeistes» gelten,
sondern stehen am Ende einer literarischen, d.h. schriftlichen
Traditionskette, die beim römischen Romanautor Apuleius beginnt und
über Zwischenquellen arts dem 12. Jahrhundert bis in die Neuzeit
hinaufreicht.7 Was die Bündner Sagenwelt betrifft, so sind Abhängigkeiten

der «Chrestomathie» vom byzantinischen Roman «Barlaam
und Josaphat» nachzuweisen.8

Die von solchen Quellenstudien ausgehende Faszination hat nun
aber offensichtlich zu einer Einengung des Blickwinkels, im speziellen
zu einer Vernachlässigung derjenigen Probleme geführt, deren Behandlung

eine eingehendere Beschäftigung mit dem Begriff «Mythos»
vorausgesetzt hätte.9 Man wird wohl schwerlich allen Facetten einer

Volkserzählung gerecht, wenn man sich darauf beschränkt, die
Herkunft der Motive quellenkritisch zu eruieren und sich mit den
Wechselbeziehungen zwischen Stoff und gesellschaftlichem Kontext allein in
dem Sinn zu befassen, als ob die Erzählung in jedem Fall einfach
Spiegel der jeweiligen materiellen Lebensumstände wäre.10
Untersuchungen, die sich auf diesen Gesichtspunkt beschränken, vernachlässigen

die Frage nach denjenigen Elementen, mit denen diese Geschichten
die Menschen über die Jahrhunderte hinweg in ihren Bann zu ziehen

wussten. Letztlich ist ihr Überleben ja allein eine Funktion des Interesses

- und zwar nicht eines wissenschaftlichen! -, das diesen Stoffen

gegenüber bekundet wird. Beim griechischen Mythos insbesondere
lässt die reiche Wirkungsgeschichte vermuten, dass in ihm Wahrheiten
enthalten sind, die Menschen der verschiedensten Zeiten anzusprechen
vermögen.11 Was keinen materiellen Hintergrund besitzt, haben gewisse

modernere Richtungen sowohl der Sagen- als auch der Märchenforschung

jedoch fast vollständig aus ihren Betrachtungen ausgeklammert

und mithin auch dem Märchen jegliche mythologische Tiefe
aberkannt.12 Dagegen ist allerdings mit guten Argumenten bereits

Einspruch erhoben worden. Auf die Nähe zwischen Märchen und

Mythen, in denen «in symbolischer Sprache Probleme des Menschseins,

aber auch das Verständnis des Menschen im ganzen kosmischen

Zusammenhang» ausgedrückt seien, machen zum einen Psychologen



Dialen bei Simon Lemnius 271

schon seit geraumer Zeit aufmerksam; Märchen haben deswegen sogar
eine gewisse therapetitische Bedeutting erlangt.13 Zum andern hat die

Europäische Märchengesellschaft in einem 1984 erschienenen und
«Antiker Mythos in unseren Märchen» betitelten Sammelband den

Vertretern eines mythenfreundlichen Standpunktes wieder Gehör
verschafft. Das Interesse für das sozialhistorische Umfeld, in das ein
Märchen ursprünglich gehört, schliesst im übrigen die Anerkennung
mythischer Elemente in ihm nicht a priori aus.14

In ihrer skeptischen Haltung dem früher hoch geachteten Begriff
des Mythos gegenüber steht die Erzählforschung nicht isoliert da. Die
Jahre nach dem Zweiten Weltkrieg haben als Reaktion auf den
Missbrauch des Mythischen durch die deutsche Propagandamaschinerie

ganz allgemein einer Mythenfeindlichkeit Vorschub geleistet. In einem
Buch, das sich mit dieser Thematik beschäftigt und den Titel «Mythos
und Moderne» trägt, beginnt das Vorwort wohl nicht zufällig mit dem

zur Beschwichtigung des Lesers gedachten Satz: «Vorsicht, dies ist
keine Rückkehr zum Mythos!»15 In der Ablehnung des Mythischen
folgt die moderne Erzählforschung mithin einem Trend, der sich in der

Nachkriegszeit herausgebildet hat und erst in den letzten Jahren
wenigstens zum Teil überwunden zu sein scheint; darauf deutet jedenfalls
der Buchmarkt hin.

Bemerkenswert ist nun aber der Umstand, dass man sich bei der

Ablehnung von Betrachttingsweisen, die auch das Mythische mit
berücksichtigen, ganz offensichtlich in Widersprüche verwickelt. So wendet

sich Ursula Brunold-Bigler im Vorwort zum neu herausgegebenen
ersten Band von Buchlis mythologischer Landeskunde dezidiert gegen
die Einbeziehung mythologischer Gesichtspunkte bei der Sagenforschung

einerseits und fordert andererseits, «das Ohr zu öffnen für das,

was das <Bergvolk> uns in seiner Sage wirklich zu erzählen hat: nämlich
seine Leiden, Ängste und Nöte, aber auch seine Sehnsüchte, Hoffnungen

und Träume im Hinblick auf ein Dasein in menschlicher
Würde.»16 Mit dieser Forderung werden offene Türen eingerannt, denn

gerade derartige Dinge können nach neueren Definitionen den Inhalt
von Mythen bilden.17 «Myth is a traditional tale with secondary,
partial reference to something of collective importance.»18 «Der
Mythos gibt die Vorstellung wieder, die eine Population von sich hat, und

er drückt die Art aus, wie sie sich in ihrer Umwelt situiert.»19 Des
Verhältnisses zwischen Volkssage und geistiger Befindlichkeit einer
Gesellschaft ist sich die modernere Erzählforschung ja durchaus
bewusst, doch zum Stichwort «Mythos» werden offensichtlich immer
noch «uralte Zeiten heidnischer Götter» assoziiert;20 damit geht man
aber von einem veralteten Mythosbegriff aus. Dass es beim Mythos in
erster Linie um die Vermittlung gesellschaftlicher Wertvorstellungen
geht, wusste schon Piaton. In seinen «Gesetzen» weist er nämlich die



Gian Andrea Caduff 272

wichtigste Position in einer idealen Stadt den Mythologen zu, den über

sechzigjährigen Männern, die mit göttlicher Eingebung Sagen erzählen.

Nur über den Mythos — meint Piaton — sei es zu erreichen, dass

sich eine menschliche Gemeinschaft über die zentralsten Dinge einig
ist.21

Die Ablehnung des Mythischen scheint in der neueren Erzählforschung

weitgehend mit der anfangs erwähnten Skepsis gegenüber einer
mündlichen Überlieferung einherzugehen.22 Dies kann nicht Zufall
sein. Denn die These, dass allein auf mündlicher Überlieferung
beruhende Volkserzählungen in Gesellschaften, die über die Schrift verfügten,

kaum denkbar seien, lässt sich leichter halten, wenn man ihre
Inhalte klar gegen den Mythos abgrenzt. Fasst man nämlich mit der

neueren Mythenforschung die in volkstümlichen Überlieferungen
enthaltenen Erzähltypen nicht als freie «Schöpfungen populärer
Phantasietätigkeit», sondern als Handlungsprogramme auf, die ihre Entsprechung

in biologisch oder kulturell Elementarem haben, kann sogar die
Existenz ähnlicher Erzählungen in verschiedenen Kulturen leicht auf
etwas allen Menschen Gemeinsames zurückgeführt werden und muss
nicht auf gegenseitiger Abhängigkeit beruhen.23 Was nun unsere
einheimische Sagenwelt betrifft, befinden sich diejenigen, welche für die

Möglichkeit einer eigenständigen mündlichen Überlieferung eintreten,
natürlich in der ungünstigeren Ausgangsposition. Zum einen müssen
auch sie ihre Argumente paradoxerweise mit Texten stützen, zum
andern trifft gerade sie der Mangel an Belegmaterial aus der Zeit vor
der Alphabetisierung breiter Bevölkerungsschichten besonders
empfindlich. Ihre Kritiker haben es demgegenüber leichter, beschränken sie

ihre Argumentation doch hauptsächlich auf Jahrhunderte mit einer
reichen Produktion an Schriftwerken und lassen insbesondere in der

Sagenforschung die Zeit vor der Erfindung des Buchdrucks weitgehend
unberücksichtigt.24 So stammen die beiden grossen Sammelwerke für
die Volksüberlieferungen Graubündens, «Rätoromanische Chrestomathie»

und «Mythologische Landeskunde», erst aus dem 19. resp.
20. Jahrhundert und sind deshalb ebenfalls in die Dienste der moderneren

Erzählforschung getreten. Egloff schätzt, dass mindestens 40%
des im zweiten Band von Buchlis mythologischer Landeskunde für die

Cadi, die Foppa Lind das Lugnez verzeichneten Materials teils auf dem
Kalender «Il Glogn», teils auf der «Chrestomathie» fussen." Da der
Einfiuss schriftlicher Quellen auf die «Chrestomathie» ebenfalls nicht
bestritten werden kann, wird die Möglichkeit einer rein mündlichen
Weitergabe von Erzählstoffen gleich generell verneint und die Vorstellung

von einer mündlichen Tradition zum Kind des 19. Jahrhunderts
erklärt.26

Desillusionierende Ein- und Ansichten allenthalben, die den
vielbeschworenen Reichtum an altüberliefertem bündnerischem Er-



Dialen bei Simon Lemnius 273

zählgut dahinschmelzen lassen wie den Schnee an der Frühlingssonne.
Die vorliegende Arbeit will mit philologischen Mitteln nun zumindest
für eine einzelne Sage eine mündliche Tradition über gut 350 Jahre

hinweg nachzuweisen versuchen, d.h. von der ersten Hälfte des

16. Jahrhunderts bis zur Publikation der «Chrestomathie». Betrachtet

man allein die Grundstruktur und nicht die Ausgestaltung einer Erzählung

als das Wesentliche, erscheint sogar eine bedeutend längere
mündliche Überlieferung nicht ausgeschlossen; wie wir sehen werden,
ist jene der fraglichen Sage nämlich aus Motiven atifgebaut, die bereits

aus dem Mythos der Griechen bekannt sind.27 Sollte es sich nicht um
autochthone und damit gewissermassen «archetypische», sondern um
Wandermotive handeln, spräche dennoch nichts gegen diese Annahme.

Wie Untersuchungen des in den Alpen recht gut vertretenen
Sagentypus vom geschlachteten und wiedererweckten Tier, der an den

antiken Pelops-Mythos anklingt, gezeigt haben, kann eine Abhängigkeit

bereits auf vorgeschichtliche Zeiten ztirückgehen.28 Wenn als

mythische Erzählungen diejenigen gelten, in denen sich zentrale
menschliche Denkstrukturen manifestieren, so drängt sich die Annahme

geradezu auf, es sei hier wie im Falle unserer Dialensage die

gemeinsame Grundstruktur, welche die Überlieferung der Sage über
die Jahrhunderte hinweg gesichert hat.

In der Regel arbeitet die Erzählforschung mit Texten, welche die
in ihnen enthaltenen sprachlichen Gebilde ausdrücklich als Mythos,
Sage oder Märchen deklarieren. Wir hingegen wollen, um das erwähnte

Resultat zu gewinnen, neben einer Sagensammlung noch einen

andersartigen Text heranziehen, einen Text, der nicht nur erheblich
älter ist, sondern einen ganz andern als einen volkskundlichen
Anspruch erhebt. Es handelt sich dabei um einen Abschnitt aus den

«Eklogen» des Münstertaler Humanisten Simon Lemnius, der sich mit
diesen Dichtungen zli den Fortsetzern der Bukolik der klassischen
Antike gesellt. Wir wollen also versuchen, ein volkskundliches Ergebnis

zu gewinnen über die Konfrontation von volkskundlichem Text
mit literarischer Anspielung.

Die Einbettung einer Volkstradition in einen gelehrten Text
wirft allerdings noch ganz andersartige Fragen auf. Eine Untersuchung
des gegenseitigen Verhältnisses der beiden Texte zueinander hat natürlich

über das Überlieferungsgeschichtliche hinaus noch danach zu

fragen, was Lemnius wohl veranlasst haben könnte, in einer seiner

Eklogen einheimische Traditionen heranzuziehen. Da Lemnius uns
nicht als professioneller Sagensammler entgegentritt, darf man
zunächst einmal annehmen, dass das, was er von den Münstertaler Feen,
den Dialen, berichtet, zumindest nicht in dem Sinn von volkskundlichen

Dogmen verfälscht ist, wie es für manche Sammlung nachzuweisen

ist; «der Sitz im Leben», den diese Tradition einst einnahm, ist



Gian Andrea Caduff 274

somit unmittelbar greifbar.29 Die Vorstellung von einem Humanisten,
der einfach Volkstraditionen getreulich weitergeben möchte, wird der

Sachlage jedoch nur zum Teil gerecht; gerade der Umstand, dass die

Sage in Form einer Anspielung überliefert ist, zeigt, dass diese Zeilen
nicht ohne den Kontext betrachtet werden dürfen. Mit der Überlieferung

von Sagen innerhalb von Texten, die den Anspruch erheben, zur
«hohen» Literatur gerechnet zu werden, scheint sich die Sagenforschung

im übrigen überhaupt noch nicht näher befasst zu haben.30

La fora da Dialas
Grundlage dieser Untersuchung bildet eine Sage, die in der

Gegend von Müstair spielt, in der «Rätoromanischen Chrestomathie»
verzeichnet steht und den Titel «La fora da Dialas» trägt.31 Dialen sind
feenhafte Wesen in Frauengestalt «von leidlicher Schönheit, nur etwas
entstellt durch Ziegenfüsse».32 Ob diese Verallgemeinerung richtig ist,
bleibe dahingestellt; jedenfalls drängt sich das Motiv der Tierfüssigkeit
nicht in jeder Dialenerzählung auf, wie sein Fehlen in Egloffs Register
zur Neuausgabe der «Chrestomathie» beweist. Obwohl nun Dialensa-

gen aus dem Münstertal durchaus in deutschsprachigen Sammlungen
Aufnahme gefunden haben, scheint die Variante von Müstair immer
im Schatten der Tschierver Traditionen gestanden zu haben und nur
in der erstmals 1914 erschienenen rätoromanischen Fassung greifbar
zu sein; sie sei hier darum in Übersetzung vorgestellt.33

«Zwischen der <Aua da Pisch> und dem <Rajesch-Pfad> hat es

gerade oberhalb der Wiesen ein kleines Loch im Fels. Dieses wird
<Dialenloch> genannt. Da hindurch gelangt man im Innern des

Felsens in eine Höhle. In alter Zeit hausten hier Frauen, die man
Dialen nannte. Diese waren bei den Leuten von Müstair sehr

beliebt. Oft führten sie des Nachts für die Bauern auf den

umliegenden Feldern Arbeiten aus. Auch liessen sie sich ab und
zu draussen auf dem Fels vor dem Eingang zur Höhle sehen. Sie

besassen auch ein schönes Hündchen. Zur Erntezeit schickten sie

dieses oft, mit einem Körbchen, in dem sich Früchte und Brot
befanden, zu den Bauern auf die nahen Felder. Im Korb hatte es

jedesmal ein Messer und eine Gabel. Diesen Imbiss trug das

Hündchen bald zum einen, bald zum andern Bauern. Die Gabel
und den Löffel legten die Leute jedesmal wieder in den Korb.
Eines Tages wollte ein Bauer einen Scherz machen. Er behielt die
Gabel für sich. Kaum war das Hündchen in die Höhle zurückgekehrt,

als die Dialen draussen auf dem Fels erschienen. Sie

begannen zu weinen und machten einen grossen Lärm. Nach
einer Weile kehrten sie wieder in die Höhle ztirück. Von da an
liessen sie sich nicht mehr in unserem Tal sehen.»



Dialen bei Simon Lemnius 275

Die Eingangspartie zu Simon Lemnius' Vierter
Ekloge
Ein Jahr nach seinem Tod erschienen 1551 in Basel die «Eklogen»

des Münstertaler Humanisten Simon Lemnius. Dass von ihnen
die vierte, die nach Merker zusammen mit der fünften am ältesten zu
sein scheint, auf die Sage vom Dialenloch anspielt und in diesem

Zusammenhang wohl erstmals «diala» in der Bedeutung «Fee» belegt,
ist meines Wissens noch nicht erkannt worden.34 In dieser Ekloge
betrauern zwei Landleute in einem Wechselgesang den Tod von
«Daphnis», ein mythisches Pseudonym für den 1547 verstorbenen
französischen König Franz I., der zu jener jungen Regentengeneration
gehörte, auf welche die Humanisten grosse Hoffnungen gesetzt hatten.
In Übereinstimmung mit Lemnius preist ihn Erasmus von Rotterdam
als Friedensfürsten, war er doch einer der Förderer der für 1517
geplanten, dann aber gescheiterten Friedenskonferenz von Cambrai,
zu deren geistiger Vorbereitung der grosse Humanist die Schrift «Qtie-
rela pacis» verfasst hatte.35 Unverkennbar sind Lemnius' Anleihen bei

Vergil: Die «Klage um Daphnis» steht im Zentrum von dessen fünfter
Ekloge, und genau wie in der dritten obliegt die Beurteilung des

Gesanges einem Schiedsrichter. Die Eingangspartie von Lemnius' Text
folge hier in einer Übersetzung, deren Gliederung und Interpunktion
durch eine sich anschliessende Interpretation begründet werden sollen.

«Es liegt ein Wald, getragen vom Fels, in den rätischen Feldern.36

Hier steht ein Hain hoch auf dem schattenwerfenden Fels unter
dem Himmel;
dumpf brausend eilt der Fluss hinab durchs winklige Tal.

In die Tiefe stürzt jäh hinab die Woge über triefende Grotten
und benetzt mit gewaltigem Gischt die schwarzen Felsen;
ein Tobel im Wald führt hier unter Tosen den <Pisa> zu Tale.37

Tritt er aus ihm heraus, bewässert er mit seinem Nass voller
Steine das Land.
Hinunter stürzt er sich und treibt sein Wasser zwischen den

Klüften hindurch;
vom hohen Fels fällt der Wildbach in tosenden Strömen.

Ein ebensolcher fliesse am sizilischen Gestade
herab vom Fels und rate murmelnd zum Schlafe,

sang unter dem Laub zwischen sizilischen Tamarisken Arethusas

Hirt;38

ausserhalb der Grotte aber floss der Quell mit eisigem Nass
hinaus in die Fluren,



Gian Andrea Caduff 276

es trieb ihn vorwärts das klare Wasser vom geschwätzigen Fels. —

15 Weiter oben aber liegt eine Höhle, einst wohlbekannt der Diana.

Dies ist der Ort, wo die Bauern Najaden und grottengewandte
Napeen,
grüne Dryaden und Oreaden vom schwarzen Fels —

göttliche Nymphen alle - sahen und auch die Schwester des

Phoebus;
mit einem verderbten Wort nannten sie diese auch Dialen.39

20 Über dem Fluss, der durch die waldigen Fluren rauscht, liegt
eine Ebene, bewaldet sind die Anhöhen, und die Berge widerhallen

von den Flöten der Hirten; von hier aus betrachtet der gehörnte
Faun das Ufer
des <Pisa>. In den Wipfeln der Bäume rauscht der ganze Wald,
wenn die sanften Zephyrwinde das Laub mit den Früchten
durchwehen.

25 Diesen Hain suchte Damon auf und der fichtentragende Alcon,
der Hüter der Wälder. Im Zenit steht brennend
Phoebus, und unter schattigen Lärchen lagert hier das Vieh,
und im Schatten des Waldes käut es hier die gefressenen Kräuter
wieder;
aus der Höhe fällt jäh der <Pisa> strömend herab,

30 und das nach seinem Namen <Pisa> genannte Tal
befeuchtet dieser, Fruchtbarkeit spendend, mit seinen eiskalten
Wassern aus der Tiefe des Felsens.»

Nach allgemeiner Auffassung ist es die Landschaft rings um den

väterlichen Hof «Guad», die Lemnius in diesen Versen vor unseren
Augen erstehen lässt; «Bains da Guad» verzeichnet die Schweizerische
Landeskarte südlich von Müstair auf dem Gebiet eben dieser Gemeinde.40

Obwohl es natürlich offensichtlich ist, dass der «Pisa» genannte
Fluss mit der «Aua da Pisch» zu identifizieren ist, die südwestlich der
«Bains da Guad» in einem Wasserfall das «Val Pisch» hinunterstürzt,
findet sich bei Merker eine andere Lokalisierung.41 Er spricht nämlich
von einem Wasserfall, den der Talfluss, der Rambach - «II Rom» —, in
der Nähe von Lemnius' Vaterhaus bilde und der, wie dieser ganze Teil
des Tales, romanisch den Namen «Pischa» führe. Er bezieht sich dabei
neben den oben übersetzten Versen 29-31 auch auf eine Stelle aus
Lemnius' «Raeteis»:42

«Weiter gibt es ein eng umschlossenes Gebiet mit Namen Rätien,
wo der <Rom> fliesst und rauschen lässt die benetzenden Wasser,



Dialen bei Simon Lemnius 277

wenn er vom Fels stürzt und zerstiebt, der <Pisa> mit seinem

eisigen Nass.43

Auch besitzen hier die Vestalischen Jungfrauen einen gewaltigen
Tempel.»

Da der letzte Vers auf das Nonnenkloster von Müstair anspielt,
musste der von Merker postulierte Wasserfall des «Rom» also auch in
dieser Gegend zu finden sein; hier fliesst der Talfluss aber recht ruhig
durch die Landschaft! Bei der Interpretation der Raeteisstelle ist Merker

offensichtlich einem sprachlichen Missverständnis erlegen, denn
der lateinische Text spricht im Relativsatz eindeutig nicht von einem,
sondern von zwei Gewässern, denen je ein eigenes Prädikat zugeordnet
ist: vom «Ramus», d.h. dem Rambach - «Il Rom» —, und eben vom
«Pisa», wofür sich die Identifizierung mit der in der Nähe der «Bains
da Guad» über die Felsen stürzenden «Aua da Pisch» geradezu
aufdrängt.44 Bei dem im sechsten Vers der vierten Ekloge erwähnten
Tobel muss es sich dementsprechend um den untersten Teil des «Val
Pisch» handeln. Hier nämlich führt die «Aua da Pisch» durch die
südwestlichen Ausläufer der «Crippels», den Felsabsturz, der den

darüberliegenden Wald und die noch etwas höher gelegene Lichtung
mit den «Bains da Guad» gegen den Talgrund mit dem «Rom»

abgrenzt. Mit der Beschreibung dieses Waldes setzt die Ekloge ein

(Verse 1/2) und schildert demnach genau jenen Teil des Münstertales,
in dem die oben angeführte Sage vom Dialenloch zu lokalisieren ist!
Doch wir wollen nicht vorgreifen und zunächst Lemnius' Text noch

etwas näher betrachten.
An die Waldszenerie der beiden ersten Verse schliesst die Erwähnung

eines rauschenden Flusses an. Während die erste Gruppe von drei
Versen so vom Wald auf das Wasser übergeleitet hat, beschäftigen sich
die nächsten drei dann mit dem Fluss allein; der dritte endet mit der

Nennung seines Namens. Wollte man die Terminologie des Films
benutzen, so könnte man sagen, dass Lemnius aus der Totalen — Wald

- über die Halbtotale — Fluss — zum Detail übergeht. Wie die verwendeten

Verben und ihre Ergänzungen zeigen, schildert er die Landschaft
zunächst von oben. Der Fluss «eilt hinab» (Vers 3), es «stürzt jäh
hinab» auch die Woge (Vers 4), und den Wildbach «führt zu Tale» ein
Tobel (Vers 6)4 Anders verhält es sich in der anschliessenden, der
dritten Dreiergruppe; hier wird aus der Talperspektive geschildert:
Wir befinden uns unten, wo der jetzt ruhig dahinfliessende Bach die
Felder bewässert (Vers 7). In dieser Beschreibung überbordet Lemnius
ein wenig, indem er nicht müde wird, die über die Felsen fallende «Aua
da Pisch» in immer neuen Variationen vor dem innern Auge des Lesers
erstehen zu lassen. Dabei verfällt er leider fast zwangsläufig in eine

gewisse Stereotypie des Ausdrucks.46



Gian Andrea Caduff 278

Die Gliederung in Dreiergruppen, wofür vielleicht in Theokrit
das Vorbild gesehen werden darf, wird auch im folgenden beibehalten.47

Ein sich über drei Verse (10-12) hinziehender Vergleich in
antiker Tradition adelt Lemnius' Heimat, indem er sie mit den von
jenem hellenistischen Dichter besungenen Landschaften Siziliens

zusammenbringt.48 Danach scheint dieses Gliederungsprinzip allerdings
durchbrochen zu sein, denn auf zwei Verse, die in direkter Rede den

Vergleich etwas erweitern und in denen sich folglich noch die Beschreibung

des Unterlaufs der «Aua da Pisch» widerspiegelt, folgt im dritten
die Erwähnung von Diana, der altrömischen Göttin der wilden Natur.
Dieses Vorgehen entspricht jedoch genau der Technik, in der Lemnius
am Anfang der Ekloge den Übergang vom Wald, dem er zwei Verse

gewidmet hat, zum Fluss gestaltet.
Wie der Fluss nach seiner Einführung als Leitmotiv die

anschliessenden sechs Verse dominiert, so ist es hier nun Diana, mit der
die Motivwelt der nächsten drei Verse aufs engste verbunden ist. Die
Einführung Dianas erfolgt im übrigen auf recht raffinierte Weise. Wald
und Bach werden bis und mit Vers 9 im Präsens geschildert, Lemnius
beschreibt ja zeitgenössische Realität. Mit Diana hingegen und der

Höhle, ihr «einst wohlbekannt» (Vers 15), kommt ein Motiv ins Spiel,
das in frühere Zeiten zurückverweist; die Vokabel «einst» soll dem
Leser deutlich machen, dass Diana diese Höhle jetzt nicht mehr
aufsucht. Vorbereitet auf die Schilderung einer vergangenen Welt wird er
über den erwähnten Vergleich, mit dem erstmals Vergangenheitsformen

in den Text eindringen. Die erste derartige Verbalform erscheint
nämlich als Prädikat neben dem Subjekt «Arethusas Hirt» zur Einleitung

der in indirekter Rede gebotenen Beschreibung einer sizilischen

Landschaftsidylle. In den beiden folgenden Versen (13/4), die den

Vergleich abschliessen, wechselt Lemnius in die direkte Rede über und
gebraucht dabei eine weitere Vergangenheitsform.

Lemnius hat in diesem Vergleich offensichtlich diejenigen Stellen

aus Theokrits «Idyllen» vor Augen gehabt, an denen die Grotte der

Nymphe Nais geschildert wird, die Daphnis' Frau wurde.49 Damit
ergibt sich für die Fortsetzung der Ekloge ein doppelter Bezug: Zum
einen ist Daphnis bei Lemnius Chiffre für Franz L, dessen Tod die

Ekloge beklagt, zum andern klingen so bereits die Verse 16/7 an, die
vier Gruppen von Nymphen erwähnen. Dass der unmittelbar vorangehende

Vers 15 nach dem Vergleich zuerst Diana einführt, verstärkt
diesen Motivstrang nur noch, denn Dianas griechisches Pendant Artemis

gilt seit Homer als Anführerin dieser Töchter des Zeus.50 Wenn
Lemnius sie - Artemis/Diana ist die Schwester von Phoebus-Apollon

- in Vers 18 in einer Reihe mit den verschiedenen Nymphen nennt, so

folgt er antiker mythologischer Tradition, der er im folgenden Vers
noch die Gleichsetzung von Nymphen und Dialen beifügt. Rund zehn



Dialen bei Simon Lemnius 279

Jahre später wird dann Bifrun bei der Übersetzung der Apostelgeschichte

Artemis von Ephesos in auffälliger Analogie zu Lemnius mit
«la granda diela Diana» ins Romanische übertragen.51

Die Verse 16-18 müssen auch noch in anderer Hinsicht mit Vers

15 zusammen gesehen werden. Erst hier wird nämlich klar, worauf das

vorhergehende «einst» anspielt. Lemnius' Feststellung, dass die Bauern
in der Gegend des «Val Pisch» Diana inmitten der Nymphen gesehen

hätten, diese Aussage in der Vergangenheit impliziert vor dem Hintergrund

des «einst», dass jetzt, in Lemnius' Zeit, nichts Derartiges mehr
beobachtet werden kann;52 interessanterweise sind Diana und die

Nymphen offenbar aus dem Münstertal weggezogen, obwohl sich

Lemnius nach Humanistenart eine zeitgenössische Landschaft durchaus

von mythologischen Figuren belebt denken kann. Im Gebiet der
«Bains da Guad» wohnt anscheinend immer noch der Faun, wie das

Präsens der Verse 22/3 zeigt. Das Verschwinden der Nymphen ist im
übrigen notwendige Voraussetzung für die sich anschliessende
Information, die Bauern hätten ihnen damals, als sie noch gesehen wurden,
in ihrer Sprache, dem Romanischen als einem verderbten Latein, den

Namen «Dialen» gegeben. Über die Vergangenheitsformen in diesen

Versen sollte nicht hinweggelesen werden, weil sie die Brücke zur
Dialensage der «Chrestomathie» schlagen.

Wie virtuos Lemnius hier den Beziehungsreichtum vorgegebener
Traditionen nutzt, lässt ein grammatikalisches Detail erkennen. In
Vers 19 setzt er nämlich nicht eine mit dem romanischen «diala»
identische Nominativform voraus - dazu musste der Akkusativ «dialas»

lauten —, sondern das echt lateinische «Dialis» (zu Zeus/Jupiter
gehörig). Was auf den ersten Blick befremdlich wirkt, verrät bei
näherer Betrachtung Lemnius' umsichtiges Arbeiten. Die lautlichei
Nähe von «diala» und «Dialis» hervorzuheben, kann sogar als raffiniert

bezeichnet werden, denn das lateinische Adjektiv definiert die

genealogische Einordnung der Nymphen, die — wie oben erwähnt - als

Töchter des Göttervaters galten.
Der Vers, der die Dialen erwähnt, kann nur an die drei vorhergehenden

angeschlossen werden; jeglicher Bezug zur Fortsetzung des

Textes fehlt. Nach sechsmaliger Wiederholung findet hier die Gliederung

in Dreiergruppen ihr Ende. Mit der Hinwendung zur einheimischen

Überlieferung endet weiter die Einleitung im engeren Sinn, die so

von zwei «unklassischen» Begriffen - den «rätischen Feldern» und den
«Dialen» — eingerahmt zum geschlossenen Ganzen wird. Die
anschliessende Verspartie stellt den eigentlichen Schauplatz des

Hirtengesanges vor; eine straffe Gliederung scheint hier aber nicht mehr
durchgeführt zu sein. Die drei Verse 29-31 nehmen immerhin das

Motiv von der rauschenden «Aua da Pisch» wieder auf, wodurch sich

eine Ringkomposition ergibt, die auf den Anfang zurückverweist.



Gian Andrea Caduff 280

Das Überlieferungsproblem
Was die «Chrestomathie» ausführlich erzählt, das kann aus

Lemnius' kunstvollen Anspielungen erschlossen werden: Hinter beiden
Texten steht eine Tradition vom Auszug der Dialen aus dem Münstertal.

In der Frage der Lokalisierung der Dialenhöhle, die das «Rätische
Namenbuch» in der Form «Fora da las Dialas» verzeichnet und mit
«Felsspalte» erklärt, ist Lemnius allerdings nicht so präzise wie die

Sage aus der «Chrestomathie».53 Letztere nennt das Felsband der

«Crippels», und zwar den Abschnitt zwischen dem «Val Pisch» und
dem «Rajesch-Pfad», der zur Lichtung bei Punkt 1544 auf der Landeskarte

der Schweiz 1:25 000 führt.54 Lemnius hingegen bietet in Vers 15
die etwas dehnbare Bezeichnung «weiter oben» (supra), deren Bezugspunkt

aber wohl der Unterlauf der «Aua da Pisch» darstellt, von dem

im Vers 7 die Rede war, so dass in etwa das gleiche Gebiet gemeint sein

könnte. Gesehen habe man die Dialen, sagt die Volkstradition, vor
ihrer Höhle, während Lemnius auch in diesem Punkt vager bleibt.

Es stellt sich nun die Frage, wie ein solcher Befund quellenmässig
zu beurteilen ist. Dass die «Chrestomathie» hier direkt und allein von
Lemnius abhängig ist, scheint mir äusserst unglaubhaft, weil dann der
Detailreichtum in der späteren Fassung unerklärt bliebe. Eine äusserst

karge Anspielung in einem lateinischen Htimanistentext als Ausgangspunkt

einer Sagenbildung im Volk — auch diese Vorstellung ist wohl
zu kühn; die «Eklogen» haben nie eine der «Raeteis» vergleichbare
Wirkung ausgeübt. Wenn wir aber, um aus dieser Aporie herauszukommen,

zur Hypothese gezwungen werden, dass sowohl für die
«Chrestomathie» als auch für Lemnius' Ekloge eine gemeinsame Quelle

anzunehmen sei, so sichert allein diese Annahme schon ein brisantes

Zwischenergebnis: Unabhängig von der Art dieser Quelle und der

Überlieferung der Sage in der Zeit vor Lemnius muss zwischen ihrer
frühesten Bezeugung und der schriftlichen Fixierung in der «Chrestomathie»

eine mündliche Tradierung dieses Stoffes über wenigstens 350
Jahre angenommen werden; denn schriftliche Fassungen aus der
Zwischenzeit sind meines Wissens nicht bekannt. Dass sich eine Sage so

lange ohne schriftliche Stütze halten kann, ohne in Vergessenheit zu

geraten, wird in der moderneren Sagenforschung jedoch entschieden
bestritten!55 Was nun die Art dieser Quelle betrifft, hat Lemnius
vermutlich nichts Schriftliches vorgelegen. Bündnerische Druckerzeugnisse

setzen erst zeitgleich mit dem Erscheinen seiner «Eklogen» ein, und
eine ältere, handschriftliche Überlieferung von Bündner Sagen existiert
nicht.56

Um nicht voreilig eine mündliche, in der Volkstradition verankerte

Quelle zu posttilieren, wollen wir noch eine weitere Möglichkeit
in Betracht ziehen, mit der bei einem Humanisten prinzipiell immer
gerechnet werden muss. Da Lemnius die Dialen mit den antiken



Dialen bei Simon Lemnius 281

Nymphen identifiziert, wäre es immerhin denkbar, dass etwa das

Höhlenmotiv nicht atts einheimischer, sondern aus klassischer Tradition

stammt. Die Lokalisierung der Nymphen in Höhlen entspricht
nämlich gängigster antiker Anschauung, und der «locus classicus»

dafür, die in der «Odyssee» Homers beschriebene Nymphenhöhle, war
dem Odyssee-Übersetzer Lemnius natürlich bestens bekannt.57 In den

anschliessenden, allein von der antiken Motivwelt beherrschten Versen

hausen die Nymphen jedenfalls auch in Höhlen.58 Wenn die
Motivkombination «Felsenhöhle oberhalb Müstair - nicht mehr sichtbare
Dialen» allerdings bloss auf diesem Weg zustande gekommen wäre,
verlöre die Lemnius-Stelle jegliche Beweiskraft für eine entsprechende
Volkssage. Die Variante der «Chrestomathie» würde dann nur insoweit

gestützt, als bereits Lemnius eine Dialentradition aus dem unteren
Münstertal bekannt sein musste.

Für eine ursprüngliche Verbindung des Höhlenmotivs mit den

Dialen gibt es jedoch ein gewichtiges sprachliches Argument. Das
«Rätische Namenbuch» kennt die «Höhle der Dialen» nämlich als

öfters bezeugten Flurnamen, verzeichnet dafür aber in der Regel nicht
das erwartete «cuvel» (Höhle), sondern den spezielleren Ausdruck
«fora» oder «foura» mit der Grundbedeutung «Loch».59 In
Übereinstimmung damit erscheinen in der Münstertaler Sage von den Dialen
auf «Alp da Munt» «foras délias dialas» ausdrücklich als lokale
Bezeichnung für die «cuvels sot la terra», in denen diese Wesen gehaust
haben sollen.60 Die Existenz eines eigentlichen «terminus technicus»
für den Wohnsitz der Dialen, der sich übrigens in eine ganze Reihe von
mit «fora»/«foura» gebildeten Flurnamen einfügt, schliesst mit an
Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit eine sekundäre Motivverknüpfung

aus. Wir müssen vielmehr annehmen, dass gerade umgekehrt

ihre Vorliebe für Höhlen Lemnius die Identifizierung mit den

klassischen Nymphen erleichtert hat.
Eine Wechselbeziehung zwischen Dialensage und Flurname

eröffnet noch eine weitere Perspektive: Da Flurnamen etwas sehr Beständiges

sind und «Diale» als ein in der romanischen Sprache altverwurzeltes

Wort anzusehen ist, hindert nichts, beide Eigenschaften wenigstens

auch auf die Struktur einer Sage zli übertragen, in der sich ein mit
Dialen verknüpfter Flurname spiegelt. Jene Wechselbeziehungen
übernehmen damit die Funktion von Texten im Sinne der modernen
Sagenforschung.61

Nymphen, Fänggen und Dialen
Wie die in der «Chrestomathie» überlieferte und — wie wir

annehmen möchten - bereits für das 16. Jahrhundert gesicherte Sage

im Detail zu Lemnius' Zeiten erzählt wurde, verschweigen uns die vier



Gian Andrea Caduff 282

lateinischen Verse; die Übereinstimmung beschränkt sich auf die
Grundstruktur. Dass es aber genau darauf ankommt, hat die struktu-
ralistische Richtung in der Erzählforschung überzeugend nachgewiesen.62

Das gemeinsame Handlungsschema ist einfach: Eine Vorzeit, in
der sich dem Menschen noch numinose Wesen zeigen, findet ihr Ende.

Die Fassung der «Chrestomathie» liefert zusätzlich noch die Information,

dass diese Vorzeit so etwas wie ein Goldenes Zeitalter gewesen sein

muss, helfen die Dialen doch den Bauern bei der Arbeit, und dass

menschliches Verschulden sie beendet hat. Das Motiv von den hilfreichen

Wesen dürfen wir an sich nicht ohne weiteres auch für Lemnius
beanspruchen, denn insbesondere Traditionen ausserhalb des

Münstertals wissen auch von Dialen, die Menschen entführen können.63 Ein
derart schillernder und ambivalenter Charakter ist typisch für Wesen
einer mythischen Vorzeit, die der Mensch als das «Andere» in einer
Antithese zu dem ihm Bekannten sieht und sich damit einen primitiven
historischen Raster zur Welterfassung schafft. Aus erzähltechnischen
Gründen müssen die Figuren der entsprechenden Sagen in erster Linie
einen solchen Gegensatz überhaupt versinnbildlichen können; das

«Wie» ist gewissermassen zweitrangig und steht in einer Wechselbeziehung

mit demjenigen Motiv, das ihr Verschwinden begründet.64 Dafür
sind aber eigentlich nur zwei Erklärungen denkbar. Die Dialen könnten

vertrieben worden sein - was zur Folge hat, dass die Sage sie, um
diesen Akt zu rechtfertigen, als dem Menschen feindliche Wesen zeichnen

muss -, oder sie gehen aus eigenem Antrieb weg wie in den
Münstertaler Sagen. So wie sich nun im ersten Fall das Motiv der
Feindlichkeit aus dem der Vertreibung ergibt, bietet uns die Münstertaler

Tradition als Gegenstück zur «Vertreibung feindlicher Wesen»

gemäss dem antithetischen Denken der Sage den «Auszug freundlicher
Wesen».

Das Denken in Antithesen prägt die Struktur der Sage noch in
einem weiteren Punkt: Dem Gegensatz zwischen paradiesischer Urzeit
und realer Jetztzeit entspricht der Umschlag von hilfreichen zu strafenden

und sich dem Menschen entziehenden Wesen. Die bekannteste

derartige Sage in Graubünden ist wohl in der «Canzun de Sontgia
Margriatha» enthalten. Die Nebenüberlieferung, fassbar in einer

Gruppe von Sagen, die zum Teil wenigstens echte Volkstraditionen
beinhalten, bietet denn auch nicht überraschend eine «diala» oder auch

Varianten wie «dialda» oder «dieulda» für die heilige Margareta.65
Jener Umschlag geschieht nicht ohne Ursache, sondern setzt eine
auslösende Handlung des Menschen voraus, ein Vergehen meist, das

als Vertrauensbruch gewertet wird. Dabei stellt die Stmktur das

Elementare dar, die Motive, die sie sichtbar machen, sind jedoch
variationsfähig, gegeneinander austauschbar und von der jeweiligen
gesellschaftlichen Wirklichkeit bestimmt. So kann das Motiv von der zu-



Dialen bei Simon Lemnius 283

rückbehaltenen Gabel in der «Chrestomathie» nicht besonders
altertümlich sein, weil Essgabeln in der Schweiz erst nach dem Ende des

Mittelalters in Gebrauch kamen.66

Was bedeuten diese Überlegungen nun in bezug auf Lemnius?
Die blosse Erwähnung vorzeitlicher Wesen in Verbindung mit der

Information, dass sie früher - aber jetzt nicht mehr - von den Bauern
gesehen wurden, genügt, um hier einen dem eben besprochenen Sagentyp

zugehörigen Motivkomplex zu erkennen. Unter Berufung auf die
diesem Sagentyp zugrundeliegende Struktur können wir vor dem

Hintergrund der übrigen Münstertaler Dialensagen, in denen ein «Nicht-
mehr-gesehen-werden» jeweils fest mit gutartigen Dialen verknüpft ist,
zwei Dinge für Lemnius erschliessen:67 Einerseits sind in den von ihm
erwähnten Dialen hilfreiche Wesen zu sehen, und andererseits muss
die ihm bekannte Tradition noch von einem menschlichen Vergehen
an ihnen gewusst haben. Die uns für das 16. Jahrhundert fehlenden
Motive bleiben folglich nur in bezug auf ihre Ausgestaltung
unbekannt, nicht aber im Hinblick auf ihre erzähltechnische Funktion.

Das hier verwendete Denkmodell ist bei der Analyse mythischer
Erzählungen entwickelt worden und hat sich dort bewährt. Seine

Übertragung auf die Münstertaler Dialensagen rechtfertigt sich
aufgrund der Tatsache, dass wir es in diesen Sagen mit Gestalten zu tun
haben, die mit dem Adjektiv «mythisch» verbunden werden dürfen;
Dialen und ihr Pendant aus Deutschbünden, die Fängginnen, gehören
nämlich zweifelsohne in die urtümlichsten Schichten der Bündner
Sagenwelt. «Madrisa», der Name der wohl bekanntesten Fänggin,
hängt mit einer ganzen Grappe von Flurnamen zusammen, deren
ältester Vertreter bereits für das 12. Jahrhundert bezeugt ist, und geht
auf das lateinische «mater» (Mutter) zurück;68 als aitiologische Sage

lässt sich die Prättigauer Madrisa-Tradition demnach nicht von einem

altbezeugten Flurnamentypus trennen. Da weiter der Inhalt der Sage

zur etymologischen Übersetzung von «Madrisa» mit «Alpmutter»
passt, spricht alles gegen eine junge Konstraktion, auch wenn Jecklins
Quellenangabe letztlich etwas dubios bleibt.69

Sontgia Margriatha und den hilfreichen Dialen vergleichbar ist
Madrisa um das Wohlergehen des Alpviehs besorgt, was für eine
bäuerliche Gesellschaft einen zentralen Wert darstellt. Eine Erzählung,
in der die einer Gemeinschaft wichtigen Werte derart deutlich verbali-
siert sind, fällt eindeutig unter die Definition von «Mythos».70 «Dialen»

müssen bereits nach traditionellen Kriterien als «mythische» Wesen

gelten: Ihr Name leitet sich von «diabola» her, dem Femininum zu
«diabolus» (Teufel), wobei zusätzlich die romanischen Wörter für
«Gott» und «Göttin» die Lautgestalt beeinflusst haben mögen.71

Mythen haben mit Elementarem zu tun, und so ist es nicht
erstaunlich, wenn zwischen verschiedenen mythologischen Systemen



Gian Andrea Caduff 284

immer wieder überraschende Übereinstimmungen festgestellt werden
können. In unserem Fall deckt sich die mit den Dialen verbundene
Motivwelt weitgehend mit dem, was man im Altertum von den Nymphen

erzählte; in dieser Hinsicht trifft Lemnius' Gleichsetzung ins
Schwarze. Nymphen gelten nämlich wie die Dialen grundsätzlich als

menschenfreundlich, unter Umständen schaden sie dem Menschen
aber auch.72 Es ergeben sich zum Teil wirklich frappante Motivparallelen;

zwei davon seien hier angeführt: Den Nymphen und Neraiden,
die im heutigen Griechenland das Erbe der antiken Nymphen angetreten

haben, wird nicht allein die Entführung von Menschen zugeschrieben,

sondern auch die ursprünglich alleinige Kenntnis des Käsens,
einer Kunst, welche die Prättigauer ihrerseits den Fänggen abgeschaut
haben sollen.73

Was das Verhältnis zur real existierenden Welt betrifft, besteht
insofern eine Gemeinsamkeit, als diese Wesen alle einer irrealen
Gegenwelt zuzurechnen sind; allerdings lassen sich nun auch gewisse
Unterschiede feststellen. Diese Gegenwelt denken sich die entsprechenden

Sagen nämlich auf zwei verschiedene Weisen: einerseits als eine zur
real existierenden Jetztzeit parallele Welt des Ausserordentlichen,
andererseits kann sich dieser Gegensatz in einer chronologischen Staffelung

der beiden Welten widerspiegeln. So stellen für die Griechen - die
alten ebenso wie die modernen — die Nymphen/Neraiden Verkörperungen

der sie umgebenden Natur dar, die als eine Art Naturgeister
potentiell jederzeit im menschlichen Bereich präsent sind.74 Fängginnen

und Fänggen hingegen gehören in der Regel einer vergangenen
Urzeit an, und deswegen begründet ein Grossteil der mit ihnen verbundenen

Traditionen, wieso sie sich aus dem Bereich menschlicher Kultur

zurückgezogen haben und den Menschen nicht mehr erscheinen.75

Bei den Dialen und Fängginnen weiss die Sage vielfach von einem
Vertrauens- oder Tabubruch, den der Mensch begeht und dadurch
diese hilfreichen Wesen aus dem Münstertal, dem Unterengadin oder
dem Prättigau vertreibt; höchst selten erfüllt eine an sich gutgemeinte
Handlung diese Funktion.76 Neben den Fängginnen, deren schillerndes
Wesen sich darin zeigt, dass die Sage «Hilfsbereitschaft» manchmal
auch mit «teuflisch» assoziiert, stehen ihre männlichen Gegenstücke,
die Fänggen, Wesen von nicht minder ambivalentem Charakter.77 Die
Überlieferung zeichnet sie insgesamt jedoch negativer als die Fängginnen;

sie können sich nämlich — so eine Erzählung aus Schuders - als

eigentliche Schadedämonen entpuppen und sich der Etablierung der
Kultur der Jetztzeit widersetzen; entsprechend den oben ausgeführten
Überlegungen zur Struktur derartiger Sagen werden sie denn auch von
den Menschen aus ihrem Lebensraum vertrieben.78 Insbesondere Nicolin

Sererhard, der in seinem 1742 erschienenen Buch «Einfalte Delineation

aller Gemeinden gemeiner dreyen Bünden» die gleiche Tradition



Dialen bei Simon Lemnius 285

mit Furna verbindet, beschreibt die Fänggen als eigentliche Gegenbilder

zum zivilisierten Menschen.79

Die Fänggen liessen sich im übrigen viel leichter als ihre weiblichen

Entsprechungen in jeder Hinsicht stimmig mit Figuren aus der
antiken Mythologie gleichsetzen. Die diesbezüglich geeigneten Wesen
wären die Teichinen; obwohl ihnen keine Aufnahme in den Kanon der
«Klassischen Sagen» zuteil geworden ist, sind es ebenfalls Wesen einer

vergangenen Urzeit und wie die Fänggen von ambivalentem Charakter,

der sie teils als Entdecker kultureller Fertigkeiten, teils aber auch
als Schadedämonen agieren lässt.80 Da weibliche Teichinen jedoch
unbekannt sind, war es Lemnius grundsätzlich unmöglich, in der
antiken Mythologie eine Figur zu finden, die einer Diale in jeder
Hinsicht vollkommen entsprochen hätte.

Für Lemnius haben die Dialen und Nymphen gemeinsamen
Züge, die sie als in innigster Verbindung mit der Natur lebende Wesen
einer Gegenwelt qualifizieren, das Trennende offenbar bei weitem
überwogen. Dass sich die rätischen Erzählungen von den Dialen in
bezug auf ihre Struktur erheblich von dem unterscheiden, was die
Antike über die Nymphen zu berichten wusste, das glaubte im übrigen
nicht nur Lemnius vernachlässigen zli dürfen. In diesem Punkt trifft er
sich nämlich mit Sererhard, der ebenfalls ganz selbstverständlich und

Lingeachtet ihrer andersartigen äusseren Erscheinung die Fänggen in
eine Reihe mit den verschiedensten Wesen aus antiker Tradition stellt,
darunter auch den Nymphen.81

Prinzipiell sind Gleichsetzungen von mythischen Figuren
problematisch, denn sie führen kein Eigenleben, sondern existieren ursprünglich

nur als Handlungsträger innerhalb eines erzählerischen Kontexts
mit einer bestimmten Struktur. Löst man sie aus diesem heraLis, werden

sie zu frei verfügbaren Chiffren für bestimmte Vorstellungen.
«Nymphen» sind für Lemnius - wie im Schlussteil dieser Arbeit zu
zeigen sein wird — so etwas wie ein Symbol, das die Tradition der in
der Antike fussenden Bukolik anklingen und das Münstertal zum
Schauplatz einer arkadischen Hirtenidylle werden lässt. Keinesfalls
will Lemnius nämlich mit der Gleichsetzung von Dialen und Nymphen
etwa in der Nachfolge eines Herodot die Gemeinsamkeit religiöser
Vorstellungen beweisen. Ebenso können Fänggen wie der «Wilde
Mann» auf mittelalterlichen Wandmalereien «als eine Art <Gegenfigur>

zum üblichen Alltag, zur festgefügten gesellschaftlichen Ordnung, zur
Eingeengtheit des damaligen Menschen» zum «Modell eines natürlichen,

paradiesischen Lebens, eines Lebens in naturhafter Nähe und
Freiheit» werden.82 Vor dem Hintergrund von Sagen, die «Wildmann-
li» und Fänggen als Kindsentführer kennen, wirkt eine derartige
Symbolik allerdings etwas merkwürdig.83 Die mittelalterlichen Malereien
widerspiegeln jedoch auch dieses Motiv konsequenterweise unter dem-



Gian Andrea Caduff 286

selben Aspekt, nämlich dem der Belustigung in der Wildnis. Schliesslich

will auch die Überlieferung, dass das Auftreten von Fänggen
Naturkatastrophen ankündige, nicht recht zur Vorstellung von Fänggen

als Wesen einer Goldenen Zeit passen.84
Diese interpretierende Umsetzung von Sagenmotiven in

symbolträchtige Innenraumdekorationen lässt nichts mehr von der schillernden

Ambivalenz der mit Fänggen und Wilden Männern verbundenen
Volkssagen verspüren. Die Verabsolutierung gewisser Sagenvarianten

- Fänggen und Wilde Männer als freundliche Helfer der Menschen -
und die damit verbundene Unterdrückung entgegengesetzter Motive
tangiert die Sagenstruktur allerdings nicht, denn die Zugehörigkeit
derartiger Wesen zu einer antithetischen Urzeit wird nicht wie bei

Lemnius übergangen, und Vorstufen menschlicher Kultur können ja,
wie oben angedeutet wurde, immer unter zwei Aspekten gesehen
werden: als paradiesische Zeit, bevölkert von den hilfreichen Wilden
Männern, oder als menschenfeindliche Wildnis, zu der die mit dem
Erscheinen von Fänggen verbundenen Naturkatastrophen immer wieder

aufs neue zurückführen können. Beide Aspekte stehen in einem
antithetischen Verhältnis zur Jetztzeit und sind mithin einfach zwei
verschiedene Ausprägungen des «Andern».85 Was Fänggen und Dialen
betrifft, korrespondieren mit diesem Denkmodell auf der Ebene der

Sage die beiden äquivalenten Motive «Auszug» und «Vertreibting».
Wären alle Sagen bloss Projektionen der Hoffnungen und

Befürchtungen der sog. kleinen Leute, liesse sich diese beinahe konstruiert

wirkende systematische Berücksichtigung beider Aspekte in ein
und demselben Sagenkomplex nur schwer erklären.86 Die Hypothese
einer in freier Entfaltung Geschichten erfindenden menschlichen Phantasie

bedingt doch eigentlich, dass Sagen, die eine leidlose Traumwelt
entwerfen, und solche mit eher unheimlicher Thematik unkoordiniert
und beziehungslos nebeneinanderstehen. Allen Sagen von Fänggen und
Dialen ist jedoch die gleiche Struktur eigen, in der wir nun zum einen
das Primäre sehen, zum andern etwas, das nicht aus dem Bereich der

Sage stammt. Die von dieser Struktur geprägte Sagenüberlieferung
würde sich damit als Sekundärprodukt auf der Ebene der Sprache
erweisen.

Wir folgen hier der sog. «myth-and-ritual»-Theorie, die in manchen

Volkserzählungen sprachliche Spiegelungen ritueller Gebräuche
erkannt und deren Struktur vom jeweiligen dahinterstehenden
Handlungsprogramm abgeleitet hat.87 Auch Erzählungen von der Art der

Fänggen- und Dialengeschichten eignen sich für die Anwendung dieser

Betrachtungsweise, denn sie lassen sich mit Maskenbräuchen
zusammenbringen, in denen die von wilden Wesen — im sizilischen Tyndaris
dringen maskierte Hirten in die Stadt ein! - geprägte Urzeit im Spiel
wiederholt wird; die Rückkehr zum Alltag erfolgt dann durch den



Dialen bei Simon Lemnius 287

Auszug der Masken aus dem Bereich der menschlichen Gesellschaft.88

Derartige Umzüge haben sich nicht nur in der Schweiz bis in die
Neuzeit gehalten; nicht selten wurde und wird dabei ein Mensch oder
eine Puppe mitgeführt, ganz in grünes Laub oder Tannenäste
eingebunden, ebenso wie der Davoser Wilde Mann noch heute an Umzügen
auftritt.89 Im antiken Tyndaris verhielten sich diese Masken im übrigen

sehr ambivalent: In ihren Liedern versprachen sie den Leuten
Segen, allerdings nur denjenigen, die ihnen etwas gaben; die andern
hatten mit allerlei Schabernack zu rechnen. Die Volkskunde hat derartige

Bräuche deshalb unter dem Begriff «Heischebräuche» subsumiert;
ist es wirklich blosser Zufall, wenn einige der Fänggen-Sagen gerade

von der Speisung dieser Wesen handeln?90 Weiter darf das Erscheinen
Wilder Leute als Vorzeichen einer kommenden Katastrophe nicht vom
Auftreten sog. «homines pilosi» (haarreiche Menschen) im Prodigien-
buch des Lycosthenes getrennt werden;91 beides knüpft an diese Bräuche

an. Die im Ritual ein Hirschgeweih tragenden Hirten Siziliens
unterbrechen die Normalität nicht anders als die Unheil verheissenden
Wilden Leute mit tierischer Behaarung. Eine manchmal überzeichnet
wirkende, «wilde» Fellkleidung tragen nicht selten auch die Hirten auf
Fresken byzantinischen Stils mit Darstellungen der Geburt Christi, die
dadurch in einen Bereich ausserhalb der etablierten menschlichen
Gesellschaft verlegt wird.92

Lang ist der Weg, den die Fänggen bei ihrem Aufstieg zur
Wanddekoration herrschaftlicher Häuser zurückgelegt haben; ihre
Verwurzelung im Volkstümlich-Wilden ist weit hinter ihnen geblieben.

Verloren ging dabei die unheimliche Zweideutigkeit der Motive.
Der Prozess der Instrumentalisierung, d.h. die Umwandlung zum Symbol

für gewisse Wertvorstellungen, beraubt die Sage ihrer Mehrdimen-
sionalität.

Lemnius und die Volkssage
Zu fragen bleibt noch, wie ein Humanist, ein Angehöriger der

damaligen Bildtingselite also, überhaupt dazu kommt, eine Volkssage
zu zitieren. Die neuere Sagenforschung neigt ja dazu, gerade in den

Fänggen- und Dialenerzählungen «Schöpfungen populärer Phantasie- \ l

tätigkeit» zu sehen, die uns «vielfältige Informationen über Lebensweise

und Mentalität der Unterschichten» liefern.93 Wieso spielt Lemnius \

in einem Text, der sich ausschliesslich an den des Lateins kundigen
Kenner antiker Literatur richtet, an ein derartiges «Unterschicht-
Produkt» an? Wie es sich in den auf die Einleitung folgenden Versen

zeigt, ist die Erwähnung der Dialen Lemnius offenbar so wichtig
gewesen, dass er deswegen sogar eine Härte im Aufbau des Gedichts
in Kauf genommen hat.



Gian Andrea Caduff 288

Derjenige der beiden Hirten, der nach einer kurzen Überleitung
mit der eigentlichen Totenklage beginnt, ruft zunächst die Nymphen
in den verschiedensten Gegenden Griechenlands auf, sich zu ihm, dem

Sänger, zu begeben und mitzutrauern.94 Dass sich derselbe gemäss der

Einleitung ja im Münstertal befindet, scheint vollständig in Vergessenheit

geraten zu sein; dementsprechend tragen die beiden Hirten und ihr
Schiedsrichter denn auch klassische Namen.95 Natürlich benützt Lemnius

hier die traditionellen Mittel der antiken Bukolik, die seit Vergil
ihre Sprecher in einer idealen und mithin fiktiven Landschaft Griechenlands

agieren lässt; bei Vergil allerdings gilt diese Fiktion von allem

Anfang an.96 Wären Nymphen und Dialen nicht bereits zuvor eingeführt

worden, ergäbe sich wenigstens ein klarer Aufbau: Nach der
einleitenden Beschreibung des Schauplatzes würde die Realität von
einem fiktiven, den Konventionen der Bukolik gehorchenden Geschehen

überlagert, und zwar erst dann, wenn der Brach mit der Realität
sowieso evident wird; Münstertaler Landleute haben nämlich auch zur
Zeit des Bündner Humanismus kaum in lateinischen Hexametern
miteinder gesprochen! Die Einfügung der mit den Dialen identifizierten
Nymphen führt demgegenüber zu der etwas merkwürdigen Vorstellung

von Griechenland als dem Rückzugsgebiet der aus dem Münstertal

weggezogenen Nymphen. Eine ähnliche Härte bringt die zweimalige

Erwähnung des Fauns mit sich: Die Einleitung kennt ihn noch als

frei herumschweifendes Wesen, während er sich nach einer späteren
Stelle aus Trauer über Daphnis' Tod eigentlich schon in seiner Höhle
hätte verkriechen müssen.97 Diese Feststellungen lassen nur den einen
Schluss zu, dass die Verknüpfung der Münstertaler Realität mit mythischen

Figuren Lemnius anscheinend erstrebenswerter erschien als eine

ausgewogene Komposition.
Was mag Lemnius dazu bewogen haben, sein Heimattal über

eine Volkssage mit der klassischen Mythologie zu verknüpfen und
durch diese - wie sich gezeigt hat - eher oberflächliche Übertragung
antiker Begriffe auf die einheimische Überlieferung kühn die romantische

Sagen théorie vorwegzunehmen?98 Zur Klärung dieser Frage
beitragen können die Schlussverse seiner «Raeteis»:99

«O Heimat, o Haus der Götter und Land der Räter,
berühmt durch seine Tapferkeit im Krieg, auf den Weg durch die

Jahrhunderte habe ich deinen Ruhm geschickt,
der lebendig sein wird, solange im All immer wieder neu geboren
werden
die schnellen Pferde des Sonnenwagens, denn durch Vers und

grossartige Dichtung
habe ich deinen Namen unvergänglich gemacht, zu Ruhm und
Ehre



Dialen bei Simon Lemnius 289

habe ich meinem Vaterland verholfen; dank mir wird man die

Epoche loben;
keinen gab es, der dies zu erhoffen wagte, unter den Enkeln
des grossherzigen Rätus; schon hat hilfreich die Muse den Weg
angenehm geebnet; zusammen mit mir wird, o Heimat, dieser

Ruhm dir lebendig bleiben;
es wird eine Zeit kommen, da mich erwähnen wird auf ehrwürdigen

Fluren
die rätische Jugend, wenn sie mit Eifer lernt und es sich aneignet,
und sagen: <Einen Mantuaner haben die heimischen Gefilde mir
geschenkt.)100
Dennoch trete nie, du Räter, in den Wettstreit mit Dichtern,
die das alte Latium hervorbrachte und Medusas Quelle.»101

Nicht ohne Eitelkeit gibt Lemnius hier der Hoffnung Ausdruck,
dass sein Name auch späteren Zeiten noch bekannt sein werde, und

verknüpft sein Nachleben mit der Beachtung, welche die «Raeteis» bei
kommenden Generationen finden wird. Sein Selbstbewusstsein als

Dichter macht sich für den modernen Leser vielleicht etwas allzu

penetrant bemerkbar, insbesondere von einem Bündner würde man
eher gedämpftere Töne erwarten! Es muss jedoch bedacht werden,
dass Lemnius in diesem Punkt antiken Gepflogenheiten folgt.102 Seinen

eigenen Ruhm sieht er zudem - und dafür findet sich in der antiken
Literatur kein Vorbild - in fester Korrelation mit dem Ruhm des

rätischen Volkes, dessen kriegerische Heldentaten an der Calven ihm
den Stoff zu seiner Dichtung geliefert haben. Lemnius macht dem Leser

somit bewusst, dass erst die Leistung des anonymen Kollektivs die des

dichtenden Individuums ermöglicht hat.103 Er ist auch weit davon
entfernt, sich mit der «Raeteis» auf Kosten von Namenlosen einen

Namen zu machen — dafür werden zu viele herausragende Persönlichkeiten

der damaligen Zeit namentlich erwähnt. Diese Tatsachen
verbieten es, die Entstehung der «Raeteis» lediglich dem persönlichen
Ehrgeiz eines Gelehrten zuzuschreiben, dem es bloss darum gegangen
wäre, an einem beliebigen Stoff seine Virtuosität in der Meisterung der

epischen Form unter Beweis zu stellen. Die Entscheidung, die Ereignisse

von 1499 in einem Epos darzustellen, und die ambitiöse Titelwahl
— Anklang an Vergils «Aeneis» - müssen anders gedeutet werden:

Einzig im antiken Heldenepos finden die zu verherrlichenden Taten die
ihnen gemässe Form.104

Ebenfalls um die Verwendung antiker Motive zur Überhöhung
von etwas Überindividuellem, in diesem Fall nicht einer kriegerischen
Leistung, sondern einer Volkstradition, geht es in der zur Diskussion
stehenden Ekloge. Wiederum sollten wir jedoch in Lemnius nicht
allein den gelehrten Humanisten sehen, sondern auch den Münster-



Gian Andrea Caduff 290

taler mit intensiven Beziehungen zu seiner heimatlichen Kultur. Wie
käme er sonst dazu, einen Stoff zu benützen, der im eigentlichen Sinne
des Wortes eine «Volkssage» darstellt, da nach seinem eigenen Zeugnis
der Begriff «Dialen» ja aus der Sprache der anonym bleibenden «Bauern»

stammt? In bezug auf die mit ihnen verknüpften Erzählungen ist
eingetreten, was sich Lemnius für die «Raeteis» erst erhoffen kann: Sie

sind bereits Gemeingut geworden, Gemeingut anonymen Ursprungs
allerdings, während der Inhalt der «Raeteis» auch nach einer Popularisierung

fest mit Lemnius' Namen verbunden bleiben sollte.
Des Dichters Hoffnungen haben sich nur teilweise erfüllt: Einzelne

Episoden seines bekanntesten Werkes haben in der Folge die Barriere

der lateinischen Sprache zwar durchaus überwunden, sich dabei
aber von ihrem Gestalter emanzipiert und sind zum Gemeingut, dem

Mythos von Benedikt Fontana, geworden. Dem Schreibenden war die
Fontana-Legende bekannt, lange bevor er etwas von einem Humanisten

namens Simon Lemnius gehört hatte! Wie sehr Lemnius' Fontanabild

der offenbar archetypischen Vorstellung vom Helden entspricht,
haben die meiner Erinnerung nach zum Teil heftigen Polemiken in den

Leserbriefspalten der Bündner Presse nach dem Erscheinen von Claudio

Willis geschichtsmythenkritischer Dissertation gezeigt.105 All dies

zeigt, dass eine Erzählung dann als mythisch bezeichnet werden kann,
wenn sie die «Wellenlänge» des Volkes so genau trifft, dass sich ihr
Inhalt und nicht ein illustrer Autor in seinem Bewusstsein festsetzt und
sich letzterem als etwas einprägt, das man sich nur ungern nehmen
lässt. Insofern handelt es sich beim alles dominierenden Interesse der
modernen Erzählforschung an der Person des Erzählers und der
gleichzeitigen Geringschätzung des Mythischen um keine willkürliche
Konstellation: Mythos ist nämlich «per definitionem» das Überindividuelle,

das sich der Verfügbarkeit durch den einzelnen entzieht, sogar wenn
er in schriftlicher Form vorliegt. Der Dichter, gestaltet er einen Stoff
mythischer Struktur, ist gewissermassen bloss derjenige, der dem
Mythos Flügel verleiht, so dass dieser den engen Bereich seiner Verwurzelung

im Kultisch-Riuiellen überwindet und wie ein geflügeltes Wort
selbständiger, als «gewöhnliche» Literatur es tun würde, bekannt
bleibt.106 Wer ist sich schon bewusst, dass Gustav Schwabs «Klassische

Sagen des Altertums» weithin nicht «Volkssagen», sondern
Zusammenfassungen literarischer Werke sind? Der Dichter ist mithin zum
Mythologen im platonischen Sinne geworden.107

Fontanas Entwicklung zum Volkshelden, zum Kristallisationspunkt

von Wertvorstellungen späterer Generationen also, setzt die
militärische Leistung anderer ebenso voraus, wie sie ohne Lemnius'
dichterische Leistung unmöglich gewesen wäre. Die «Raeteis» befindet
sich aber nicht nur in dem einen Spannungsfeld, das sich aus den

Gegensätzen zwischen Individuum und Kollektiv ergibt. Mit diesem



Dialen bei Simon Lemnius 291

Spannungsfeld verschränkt ist ein zweites, nämlich dasjenige zwischen
einem in erster Linie unter lokalem Aspekt bedeutenden Ereignis und
— wie schon erwähnt — der Einbindung in die Dichtungstradition des

europäischen Humanismus.108 Bezeichnenderweise spricht Lemnius

nur von der rätischen Jugend, die sich seine lateinischen Verse aneignen

werde; zumal von der deutschen Jugend konnte kaum erwartet
werden, dass sie die Urheber der Niederlage des «letzten Ritters»
Maximilian I. verehren würde.109

Dieselben Spannungsfelder lassen sich nun auch in der vorliegenden

Ekloge beobachten, obgleich hier Tod nicht in glanzvollen Sieg,
sondern in Ungewissheit umschlägt. Dabei fällt auf, wie in der Ekloge
erst die mythische Überhöhung den Gegensatz zwischen Individuum
und Kollektiv voll zur Entfaltung bringt. Die beiden Hirten, die den

Tod von Daphnis, d.h. von Franz I., betrauern, sollen nämlich nicht als

Individuen gesehen werden, sondern durch sie sprechen für die ganze
Natur deren mythische Personifikationen. Wenn Lemnius die ganze
Natur darniederliegen lässt, so greift er in diesem Punkt übrigens auf
ein mythisches Motiv zurück, das ihm wohl aus der «Odyssee»
bekannt war: Als eine Art Seele des Landes beeinflusst der König den

Zustand der Natur.110 Die Hirten trauern zwar zusammen mit dem
Faun in der Nähe von Lemnius' väterlichem Gut, doch die europäische
Dimension der Politik und damit des Todes von Franz I. bleibt nicht
ausgeklammert.111 Das Lokalereignis, das die Italienpläne einer Grossmacht

stört, in der «Raeteis» einerseits, andererseits das Ereignis im
fernen Frankreich, das auf die Natur des Münstertales zurückwirkt -
diese für Lemnius' Denken charakteristischen Motivkompositionen
sollten nicht getrennt voneinander betrachtet werden.112 In beiden
Werken begegnen wir der Kontrastierung lokaler Beschränktheit mit
dem europäischen Grossraum, ein Gegensatz, der dtirch die Verwendung

des supranationalen Lateins noch zusätzlich akzentuiert wird.
Lemnius macht das Münstertal - andernorts auch andere Regionen der
Ostschweiz — gewissermassen zur europäischen Literaturlandschaft.

Lemnius' «Eklogen» sind ein Teil der Wirkungsgeschichte Vergils,

auf den er sich in der «Ad legatos» betitelten Einleitung ja auch
beruft.113 Die meisten nachvergilischen Bukoliker lassen ihre Hirten
allerdings nicht in einer geographisch lokalisierbaren Landschaft
auftreten, sondern folgen ihrem Vorbild Vergil, und dementsprechend
spielt bei ihnen die Handlung in einer rein poetischen Szenerie, im
idealisierten und dadurch in die Irrealität erhobenen Arkadien.114 Mit
der Schilderung einer real existierenden Örtlichkeit reiht sich Lemnius
deshalb eher in der Tradition der «Euböischen Idylle» von Dion
Chrysostomos oder Basileios' Beschreibung seiner Einsiedelei ein.115

Die vierte Ekloge ist - wie die «Raeteis» geprägt vom Gegensatz
«regional-europäisch» — keinesfalls nur gelehrte humanistische Spiele-



Gian Andrea Caduff 292

rei, die — positiv ausgedrückt — in einem supranationalen Arkadien,
negativ gesprochen aber in einer künstlichen Gelehrtenwelt zu lokalisieren

wäre. Insbesondere handelte es sich um eine unzulässige
Vereinfachung des Sachverhalts, wenn Lemnius' Vorliebe für Nymphen
allein darauf zurückgeführt würde. Diesbezüglich hebt er sich nämlich
von dem in der bukolischen Tradition Üblichen ab, denn Nymphen
begegnen bei seinen Vorbildern Theokrit und Vergil eher seltener.
Zunächst darf Lemnius' Beeinfhissung durch Horaz nicht vernachlässigt

werden, einen weiteren Liebhaber nymphenbelebter Landschaften,
obwohl seine Dichtungen nicht zum bukolischen Genos zu zählen
sind.116 Ferner muss die Möglichkeit erwogen werden, unser Dichter
habe ein traditionelles Motiv exzessiv ausgeschlachtet. Konstruktionen

wie jene aus der dritten Ekloge, nach der Diana mit Hilfe der

Nymphen in der Taminaschlucht im Thermalwasser gebadet habe,
wirken selbstverständlich verdächtig.117 Die Tatsache indes, dass in
der vierten Ekloge die mythischen Nymphen mit einer Volkstradition
gleichgesetzt werden, weist in eine andere Richtung. Wie sich gezeigt
hat, ist das «Volk» bei Lemnius ein zu bedeutsames Motiv, als dass

man den an sich überflüssigen Hinweis als gelehrte Konstruktion
abtun könnte. Wenn hinter Lemnius' Nymphen aber Volksüberlieferungen

stehen, so heisst das, dass sich in seiner Vorliebe für Nymphenmotive

ganz generell der Reichtum an einheimischen Erzählungen von
Dialen und Fänggen widerspiegelt, mögen im einzelnen Fall konkrete
Anknüpfungspunkte auch fehlen.

Die Beziehung, die LemniLis zwischen muttersprachlich erfahrenen

und durch die humanistische Bildung vermittelten Traditionen
herstellt, führt einerseits zu dem bereits erwähnten, etwas merkwürdigen

Kontrast, dass Ableitungen von einheimischen Namen wie «Pisa»

neben genuin antiken Begriffen stehen. Andererseits verleiht Lemnius
seiner bukolischen Dichtung dadtirch ein drittes Spannungsfeld, dessen

Pole aber zu einer beziehungsreichen Harmonie finden. Indem er
seine heimatliche Landschaft mit Motiven verbindet, welche der Bukolik

sonst dazu dienen, einen idealistischen, vollständig von der Realität
abgesetzten Raum zu schaffen, lässt er Idealität und Realität ineinander

übergehen. Bezeichnend ist, dass die mit den Dialen gleichgesetzten
Nymphen aus dem Tal verschwunden sind, nicht aber der Faun, den

Lemnius wohl nach dem Vorbild von Horaz als Beschützer der Herden
immer noch auf die «Aua da Pisch» hinunterschauen lässt.118 Anders
als andere Bukoliker schafft er nicht wie Vergil «ein Zwischenland
zwischen Mythos und Wirklichkeit» und auch kein «Zwischenland
zwischen den Zeiten, ein jenseitiges Diesseits» und bietet keine Allegorie

oder Gesellschaftskritik in Form einer Utopie.119 Das Münstertal
wird zu einem real existierenden Arkadien, der Unterschied zwischen
Realität und Irrealität zu einer Frage des Aspekts und die Ekloge, die



Dialen bei Simon Lemnius 293

das aufzeigt, zu einem Bekenntnis von Lemnius zu seiner Heimat.
Diese anhand von Lemnius' Umgang mit Mythischem gewonnene

Interpretation wird durch ein früheres Ergebnis gestützt: Schon das

Spannungsfeld «regional-europäisch» verdankt seine Existenz ja der

Tatsache, dass Lemnius, als Humanist in europäischen Dimensionen
denkend, trotzdem immer wieder sein Heimattal ins Zentrum seines

Schaffens stellt. Nicht minder deutlich zu erkennen ist diese Intention
jedoch an Lemnius' bewusster Verwendung von klassischem Mythos
und Volkssage, am Zusammenspiel der beiden: Kennt diese Dialen als

Wesen der Vergangenheit, so sind jenem die fiktiv in der Gegenwart
angerufenen Nymphen entliehen. Infolge ihrer Gleichsetzung mit den

Dialen trifft sich die Volkssage als Münstertaler (Glaubens-)Realität
mit der Irrealität des nach bukolischen Konventionen symbolhaft, d.h.
instrumentalisiert verwendeten Mythos. Indem die griechische Namen
tragenden Hirten «Libethrides», «Dryades», «Napeae», «Naiades»
und andere Nymphengattungen als gegenwärtige anrufen, leben sie

gewissermassen auf der Ebene des Goldenen Zeitalters gemäss der

Münstertaler Volksüberlieferung.120 Inwiefern letztere auch für Lemnius

eine (Glaubens-)Realität darstellte, ist in unserem Zusammenhang

irrelevant.121 Die Konvergenz zwischen Arkadien und Münstertal
wird davon ebensowenig berührt wie die ihr zugrundeliegende dichterische

Leistung, die darin besteht, dass Lemnius, indem er antike und
heimatliche Traditionen miteinander vereinigt, den Symbolwert der

Nymphen dazu benutzt, sein Heimattal zu adeln.
Wie das Beispiel der «Raeteis» zeigt, kann Dichtung durchaus ins

Allgemeingut übergehen, doch ist ein derartiger Prozess bei der Dialen-

sage von Müstair nicht eingetreten, denn sie wird für uns als von
Lemnius offensichtlich unbeeinfhisste Volkssage erst wieder in der
«Chrestomathie» greifbar.

C. Lévi-Strauss, Das wilde Denken, Frankfurt am Main 1973 (Erstpublikation Anmerkungen
1962), S. 27-9. Für eine erste Orientierung über den sttukturalistischen Ansatz in
der Mythenforschung: W. Burkert, Structure and History in Greek Mythology
and Ritual, Betkeley-Los Angeles-London 1979, S. 10-4; F. Graf, Griechische
Mythologie: Eine Einführung, München-Zürich 1985, S. 47-52.
J. Pouillon, Die mythische Funktion, in: Mythos ohne Illusion, aus dem Französischen

von U. Bokelmann, Frankfurt am Main 1984 (Erstpublikation 1980), S. 70.
Graf (wie Anm. 1), S. 15-38; L. Röhrich, Sage, 2. Auflage Stuttgart 1971,
S- 58-73; M. Lüthi, Märchen, 5. Auflage Stuttgart 1974, S. 62-82.
22a—c; hierzu G.A. Caduff, Antike Sintflutsagen, Göttingen 1986, S. 143/4.
Staat 350e, 377c; Timaios 23a; vgl. Phaidros 275c. E. Mensching, in: Der Kleine
Pauly, Bd. 3, Sp. 866-8.



Gian Andrea Caduff 294

U. Brunold-Bigler, Quellenkritische Studie zu Arnold Buchlis Volkserzählungssammlung

«Mythologische Landeskunde von Graubünden», in: Bündner
Monatsblatt 1985, S. 263/4. P- Egloff, Da bucca a bucca? Entginas observaziuns e

remarcas davart las relaziuns denter raquent oral e litteratura scretta, in: Annalas
98 (1985), S. 153/4; Sagen der Schweiz, hrsg. von P. Keckeis. Graubünden.
Vorwort von P. Egloff, Zürich 1986, S. 19. Zitat von Schenda in: Sagenerzähler
und Sagensammler der Schweiz. Studien zur Produktion volkstümlicher
Geschichte und Geschichten vom 16. bis zum frühen 20. Jahrhundert, hrsg. von
R. Schenda unter Mitarbeit von H. ten Doornkaat, Stuttgart 1988, S. 18. Vgl.
D. Fehhng, Amor und Psyche: Die Schöpfung des Apuleius und ihre Einwirkung
auf das Märchen, eine Kritik der romantischen Märchentheorie, Mainz—Wiesbaden

1977, S. 99.
Fehhng (wie Anm. 6), S. 40-3, 46; vgl. derselbe, Die alten Literaturen als Quelle
der neuzeitlichen Märchen, in: Antiker Mythos in unseren Märchen, hrsg. von
W. Siegmund, Kassel 1984, S. 79—92; anders ebenda W. Burkert zur Überlieferung

des Märchens «Von dem Machandelboom», S. 113.
Rätorom. Chrestomathie, Bd. 1, S. 262-8; vgl. Egloff (wie Anm. 6, 1985), S. 158
mit Anm. 21.
Vgl. Schenda in: «Sagenerzählet» (wie Anm. 6), S. 111; anders Keckeis (wie
Anm. 6), S. 330.
Vgl. Egloff (wie Anm. 6, 1986), S. 21; Brunold-Bigler (wie Anm. 6), S. 263.
Dazu K. Hübner, Die Wahrheit des Mythos, München 1985.
Doderer in: Über Märchen für Kinder von heute: Essays zu ihrem Wandel und
ihrer Funktion, hrsg. von K. Doderer, Weinheim-Basel 1983, S. 12/3.
V. Käst, Märchen als Therapie, München 1989, S. 9; B. Bettelheim, Kinder
brauchen Märchen, Stuttgart 1977, S. 29/30. Vgl. Schenda in: «Märchen» (wie
Anm. 12), S. 30, 40.
Siegmund in: «Antiker Mythos» (wie Anm. 7), S. 9.
Mythos und Moderne: Begriff und Bild einer Rekonstruktion, hrsg. von K.H.
Bohrer, Frankfurt am Main 1983, S. 7.
A. Buchli, Mythologische Landeskunde von Graubünden: Ein Bergvolk erzählt,
Bd. 1, zweite, erweiterte Auflage mit einer Einleitung von U. Brunold-Bigler,
Disentis 1989, S. XIV.
Vgl. Siegmunds Übersicht über die verschiedenen Auffassungen in: «Antiker
Mythos» (wie Anm. 7), S. 5/6.
Burkert (wie Anm. 1), S. 23.
Pouillon (wie Anm. 2), S. 75.
Wie Anm. 16.

664a und d, 84ob/c. Vgl. P. Egloff, in: Bündner Monatsblatt 1988, S. 137.
Anerkennung des Mythischen aus literarischer Tradition und Skepsis gegenüber
einer mündlichen Überlieferung bei Fehling (wie Anm. 7).
Vgl. F. Graf (wie Anm. 1), S. 56. Zitat aus: Brunold-Bigler (wie Anm. 6), S. 263.
Vgl. Schenda in: «Sagenerzähler» (wie Anm. 6), S. 17/8.
Egloff (wie Anm. 6, 1985), S. 163; vgl. ten Doornkaat in: «Sagenerzähler» (wie
Anm. 6), S. 577.
Egloff (wie Anm. 6), 1985, S. 153/4, T55—62., und 1986, S. 19.
Vgl. Burkert (wie Anm. 1), S. 5/6.
Ein Beispiel bei D. Jecklin, Volksthümliches aus Graubünden, Teil I, Zürich 1874

Zürich 1980), S. 1 Keckeis (wie Anm. 6), S. 200/1. L. Schmidt, Die
Volkserzählung: Märchen, Sage, Legende, Schwank, Berlin 1963 (Erstpublikation
1952), S. 141-4; vgl. Röhrich (wie Anm. 3), S. 46/7. Zum kultischen Hintergrund:

Burkert in: «Antiker Mythos» (wie Anm. 7), S. 117.
Vgl. Schenda in: «Sagenerzähler» (wie Anm. 6), S. 50.
Bei Schenda in: «Sagenerzähler» (wie Anm. 6), S. 38, liegt wohl ein Irrtum vor,
denn nicht hinter jedem «Lemm» steht der Humanist; vgl. D. Jecklin,
Volksthümliches aus Graubünden, Teil II, Chur 1876 Zürich 1980), S. 55/6
Keckeis (wie Anm. 6), S. 284—6; N. Sererhard, Einfalte Delineation aller Gemeinden

gemeiner dreyen Bünden [1742]. Neu bearbeitet von O. Vasella, Chur 1944,



Dialen bei Simon Lemnius 295

S. 241; P. Merker, Simon Lemnius: Ein Humanistenleben, Strassburg 1908,
S. 3/4.
Rätorom. Chrestomathie, Bd. X 2, S. 1093, Nr. 8; zur Quellenfrage R. Klinkert-
B. Büsser in: «Sagenerzähler» (wie Anm. 6), S. 425—7.
Dicziunari Rumantsch Grischun, Bd. 5, S. 208. Vgl. Handwörterbuch des
deutschen Aberglaubens, Bd. 2, Sp. 193; W. Lynge, Dialen, Unifrauen und Vilen:
Motivgeschichtliches zu den weiblichen Sagengestalten mit Tierfüssen im Alpen-
und Karstbereich, in: Österreichische Zeitschrift für Volkskunde, Neue Serie
Bd. 11 (1957), S. 199-206, 210. Überlegt werden musste, inwiefern die Ziegenfüs-
se der Dialen mit ihrer Fähigkeit, sich behende auch in unwegsamem Gelände zu
bewegen, zusammen gesehen werden mussten; die Leichtfüssigkeit der Ziegen ist
im Romanischen eine geläufige Metapher: Dicziunari Rumantsch Grischun,
Bd. 3, S. 517; vgl. Keckeis (wie Anm. 6), S. 183/4.
Hilfreiche Hinweise zur Übersetzung verdanke ich J.C. Arquint. Deutsche
Kurzfassung bei: L. Bardill-Juon, Las Dialas — die guten Feen, in: Terra Grischuna 40
(1981), Nr. 6, S. 398. Vgl. Keckeis wie Anm. 32; D. Jecklin, Volksthümliches aus
Gtaubünden, Teil III, Chur 1878 Zürich 1980), S. 54/5; zu Jecklins Quellen
S. Danczkay-König in: «Sagenerzähler» (wie Anm. 6), S. 366-9. Die Quellenangabe

zu dieser Dialensage (ein mit «T.» gezeichneter Beitrag im Bündner Monatsblatt

1857, S. 167/8) meint demnach wohl Christian Tester in Chur. Die Sage
erscheint auch in der Rätorom. Chrestomathie, Bd. X 2, S. 1092, I.
Simon Lemnius, Bucolicorum Aeglogae quinque, Basel [1551]. Merker (wie
Anm. 30), S. 96/7; vgl. G. FJlinger, Simon Lemnius als Lyriker, in: Festgabe
Friedrich von Bezold, Bonn—Leipzig 1921, S. 231; L. Mundt, Von Wittenberg
nach Chur: zu Leben und Werk des Simon Lemnius in den Jahren ab 1539, in:
Daphnis 17 (1988), S. 183. «Diela» in der Bedeutung «Gottheit» erstmals in der
Bifrunschen Bibelübersetzung (1560): Dicziunari Rumantsch Grischun, Bd. 5,
S. 223; vgl. Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. 2, Sp. 193.
Erasmus von Rottetdam, Klage des Friedens. Unter Beigabe einer geschichtlichen
Einleitung übers, von R. Liechtenhan, Bern-Leipzig 1934, S. 15, 17. Vgl. Lemnius,

Eklogen 4, 181 und 190.
Zur Konstruktion vgl. Ausonius, Mosella 20.
«Pisa» als Latinisierung der «Aua da Pisch» wird von Lemnius in Anlehnung an
das Romanische als Maskulinum verwendet, vgl. die Verse 7 und 31 sowie
Raeteis 1,130 (Simon Lemnius, Die Raeteis. Schweizerisch-deutscher Krieg von
1499. Epos in IX Gesängen, hrsg. von P. Plattner, Chur 1874). Inwiefern die
romanische Grundbedeutung mit gehött werden soll, bleibt offen, vgl. P. Wies-

mann, Simon Lemnius, in: Bedeutende Bündner aus fünf Jahrhunderten,
Festschrift zum hundettjähtigen Jubiläum det Graubündner Kantonalbank, Chur
1970, S. 118.
«Arethusas Hirt» meint den sizilischen Dichter Theokrit; dass der Name jener
berühmten Quelle, die in Syrakus entspringt, für Sizilien steht, ist ganz geläufig.
In der Praefatio zu den Eklogen nennt ihn Lemnius einmal den «sizilischen
Hirten» (Vers 145) und ein andermal «syrakusanischen Ochsentreiber» (Vers
173). In seinem Vergleich kombiniert Lemnius wohl Theokrit 1,7/8 sowie 8,72
und 78 miteinander.
«Has quoque corrupta dixerunt voce Diales.»
Zur Lokalisierung vgl. Plattner (wie Anm. 37), S. IV; Merker (wie Anm. 30),
S. 4/5; A. Thaler, Der Lemniushof in Münster, in: Bündner Monatsblatt 1943,
S. 190/1.
Merker (wie Anm. 30), S. 1. «Val Pisch»: Landeskarte der Schweiz; «Val da
Pisch»: Rätisches Namenbuch, Bd. 1 (2. Aufl.), S. 367.

1,128-31 Plattner (wie Anm. 37).
Zum Genus von «Pisa» Anm. 37.
Ortskundig dazu Thaler (wie Anm. 40), S. 190.
«descendit» / «in praeceps cadit» / «deducit».
Vgl. Verse 3/4 und 8/9.
Vgl. 3. Idyll. Nachzuprüfen wäre, inwiefern Lemnius auch sonst in seinen



Gian Andrea Caduff 296

Werken ein Gliederungsprinzip benutzt, das auf Vielfachen von drei beruht. Für
die neun Bücher der «Raeteis» kann auf die neun Musen, aber auch auf die nach
ihnen benannten neun Bücher des Geschichtswerks von Herodot verwiesen
werden.
Vgl. etwa Cicero, De oratore 1,28/9, wo sich die Teilnehmer eines philosophischen

Gesprächs in den Schatten einer mächtigen Platane setzen in Erinnerung an
die Szenerie in Piatons Phaidros (229a/b).
Theokrit 8,72 und 93, vgl. 1,7/8 mit 8,78.
Ilias 6,420; 16,182/3; vgl. W. Fauth, in: Der Kleine Pauly, Bd. 1, Sp. 620, und H.
Hertet, ebenda, Bd. 4, Sp. 208.

19,27; vgl. Anm. 34.
Die in Vers 15 enthaltene Ortsbezeichnung ist auf die Schilderung des «Val Pisch»

am Anfang der Ekloge zu beziehen. Die Beschreibung der Münstettaler
Landschaft witd durch den Vergleich unterbrochen.
Bd. 1 (2. Aufl.), S. 366.
Für die Beschaffung dieser Information danke ich meinem Schüler David Spinnler
aus Santa Maria. Bardill-Juon (wie Anm. 33): «Zwischen Sielva und Müstair».
Brunold-Bigler (wie Anm. 6), S. 263.
F. Pieth, Bündnergeschichte, Chur 1945 1982), S. 284.

13,103-12; vgl. 347-50.
Vgl. Vers 53.
Bd. 2, S. 120, 126, 147; vgl. Dicziunari Rumantsch Grischun, Bd. 6, S. 512/3.
Rätorom. Chrestomathie, Bd. X 2, S. 1091, Nr. 7.
Vgl. Dicziunari Rumantsch Grischun, Bd. 5, S. 209, und K. Haiding, Wildfrauen-
Sagen in Österreich, in: Probleme der Sagenforschung, hrsg. von L. Röhrich,
Freiburg im Breisgau 1973, S. 196.
Dazu Burkert wie Anm. 27; Graf (wie Anm. 1), S. 52/3.
Rätorom. Chrestomathie, Bd. X 1, S. 652/3, Nr. 33; Bd. X 2, S. 1093, Nr. 9.
Caduff (wie Anm. 4), S. 232/3; S. Golowin, Lustige Eid-Genossen, Zürich 1972,
S. 11/2. Vgl. Dicziunari Rumantsch Grischun, Bd. 5, S. 208/9.
Rätorom. Chrestomathie, Bd. II/III, S. 238—40; G. Gadola, Detgas e praulas
alpestras ch'audan tier la legenda de s. Margretta, in: Il Glogn 15 (1941), S. 4-16;
vgl. Die Kirche im Gletscher: Rätoromanische Sagen aus der Surselva. Ausgewählt,

übersetzt und mit einem Nachwort versehen von P. Egloff, Zürich 1982,
S. 116—9, IZ7' Golowin (wie Anm. 64), S. 26.

W. Meyer, Hirsebrei und Hellebarde: Auf den Spuren des mittelalterlichen
Lebens in der Schweiz, Olten-Freiburg i.Br. 1985, S. 198.
Rätorom. Chrestomathie, Bd. X 2, 1092 L, 1093, Nr. 8; Jecklin und Keckeis wie
Anm. 33.
Rätisches Namenbuch, Bd. 2, S. 740. Die Sage bei Jecklin (wie Anm. 28), S. 19/20

Keckeis (wie Anm. 6), S. 254; im Rätischen Namenbuch weist A. Schorta
zudem auf eine Tradition aus Peist hin. Die bei Keckeis (S. 253) mit «Madrisa»
untertitelte Abbildung lehnt sich an Zeichnungen an in: C. Lycosthenes, Prodi-
giorum ac ostentorum chronicon, Basel [1557], S. 4, 14, 498, wo jedoch an allen
drei Stellen jegliche Bezugnahme auf die Bündner Sage fehlt.
«Bündner Volksblatt»; zu dieser Quelle Danczkay-König (wie Anm. 33), S. 362.
Vgl. Jecklin (wie Anm. 28), S. 13 Keckeis (wie Anm. 6), S. 240.
Wie Anm. 18/9.
Dicziunari Rumantsch Grischun, Bd. 5, S. 209; vgl. Rätisches Namenbuch, Bd. 2,
S. 126.
Das Material bei H. Herter (wie Anm. 50), Sp. 212. Vgl. Lynge (wie Anm. 32),
S. 198.
Entführung: a) durch Nymphen: Plutarch, Aristeides 11,4; hierzu W. Burkert, in:
Gnomon 35 (1963), S. 238/9. b) durch Neraiden: V. Noulas — N. Zbinden,
Aromunische Hirtenerzählungen aus dem Pindusgebirge: Von Neraiden, Moi-
ren, Dämonen, Drachen, Toten und Träumen, Zürich 1981, z.B. S. 14/5. c)
durch Dialen: wie Anm. 63. Kenntnis des Käsens: a) durch Nymphen: Diodor
4,81,2. b) durch Neraiden: Noulas-Zbinden (a.a.O.), S. 34. c) durch Fänggen:



Dialen bei Simon Lemnius 297

Jecklin (wie Anm. 28), S. 21/2. Zu Nymphen und Neraiden: Herter (wie
Anm. 50), Sp. 209.
Herter wie Anm. 72; Noulas-Zbinden (wie Anm. 73), S. 80.

Fänggen jeweils in der schneefreien Jahreszeit sichtbar: Buchli (wie Anm. 16),
S. 341.
Rätorom. Chrestomathie, Bd. X 2, S. 1092/3; Bd. XI, S. 203-5. Jecklin und
Keckeis wie Anm. 68; ferner Keckeis S. 181-7, 257.
Keckeis (wie Anm. 6), S. 182; vgl. S. 255 mit 257.
Jecklin (wie Anm. 33), S. 67; vgl. Keckeis (wie Anm. 6), S. 331.
Sererhard (wie Anm. 30), S. 182/3; vgl- Schenda (wie Anm. 6), S. 40.
Dazu Caduff (wie Anm. 4), S. 234/5.
Wie Anm. 30, S. 183.
J.E. Schneider — J. Hanser, Mittelalterliche Wandmalerei in Zürich, in: TURI-
CUM (Vierteljahresschrift für Kultur, Wissenschaft und Wirtschaft), Sommer
1986, S. 15—8 Wandmalerei im Alten Zürich, Zürich—Egg 1986, S. 19—21.
Zitate nach Keckeis (wie Anm. 6), S. 332. Vgl. Röhrich (wie Anm. 3), S. 20/1.
Jecklin (wie Anm. 28), S. 29; Buchli (wie Anm. 16), S. 283/4 ur>d 341; vgl. Keckeis
(wie Anm. 6), S. 230/1 und 255 Jecklin a.a.O., S. 30/1; ferner Anm. 63. Hierzu
Röhrich (wie Anm. 3), S. 22/3; Golowin (wie Anm. 64), S. 12.
Hans Ardüser's Rätische Chronik. Nebst einem historischen Commentar von
J. Bott, Chur 1877 Walluf bei Wiesbaden 1973), S. 117.
Caduff wie Anm. 64.
Röhrich (wie Anm. 3), S. 20, rechnet mit «oberschichtlich mittelalterlichen
Vorstellungen von den Wilden Leuten». Vgl. Anm. 16.

Wie Anm. 23.
M.P. Nilsson, Griechische Feste von religiöser Bedeutung mit Ausschluss der
attischen, Leipzig 1906 Darmstadt 1957), S. 199—206. Vgl. F. Graf, Das
Götterbild aus dem Taurerland, in: Antike Welt 10 (1979), Heft 4, S. 38-40.
Hierzu K. Metili, Gesammelte Schriften, Basel 1975, Bd. 1, S. 90; R. Weiss,
Volkskunde der Schweiz, 2. Auflage Zürich 1978, S. 168/9. Griechische Heischelieder.

Übersetzt und besonders aus deutschem Brauchtum erklärt von O. Schön-
berger, Meisenheim am Gian 1980.
Keckeis (wie Anm. 6), S. 62 Jecklin (wie Anm. 28), S. 25, ferner 20,25 («Uzy»).
Wie Anm. 84 und 68; vgl. Sererhard (wie Anm. 30), S. 182.
Ein Beispiel in: A. und J.A. Stylianou, The Painted Churches of Cyprus: Treasures

of Byzantine Art, London 1985, S. in (Abb. 52).
Brunold-Bigler wie Anm. 6.

Verse 49-54.
Damon, Alcon und Damoetas.
Vgl. B. Snell, Arkadien: Die Entdeckung einer geistigen Landschaft, in: Die
Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung des europäischen Denkens bei
den Griechen, 3. Auflage Hamburg 1955 (Erstpublikation 1945), S. 372/3.
Vers 107, vgl. 124. Das Motiv, dass sich der Faun verkriecht, wohl aus Andreas
Naugerius, Lusus 20, übersetzt in: Die Hirtenflöte: Bukolische Dichtungen von
Vergil bis Gessner, hrsg. von H.C. Schnur und R. Kössling, Leipzig 1978, S. 147;
vgl. dazu Lemnius, Ad legatos, Vers 157, und Ellinger (wie Anm. 34).
Vgl. ten Doornkaat in: «Sagenerzähler» (wie Anm. 6), S. 556. Gleichsetzungen
der Diale «Sontga Margriata» mit Figuren aus antiker und altorientalischer
Tradition bei M. Lichtenthai, La Canzun de Sontga Margriata: Das Epos im
Spiegel interdisziplinärer Forschung, in: Bündner Monatsblatt 1984, S. 182—4;
hierzu A. Schorta, Eine kritische Stellungnahme zum Buch «Die rätische Sprache

- enträtselt» von Linus Brunner und Alfred Toth, in: Bündner Monatsblatt 1988,
S. 249.
9,1093—1106 Plattner (wie Anm. 37).
Im Originaltext steht «Andinum»; «Andinus» ist das Adjektiv, das zum Namen
eines Dorfes in der Umgebung von Mantua gehört. Aus Mantua stammte Vergil,
an dessen «Aeneis» sich Lemnius mit der Bezeichnung «Raeteis» angelehnt hat.
Gemeint ist die Quelle «Hippokrene» am griechischen «Dichtetberg» Helikon,



Gian Andrea Caduff 298

die nach einem Hufschlag des aus dem Blute der Medusa entstandenen Pegasos

entsprungen sein soll.
102 Vgl. etwa Horaz, Oden 3,30.
103 Vgl. Amores 4,2,17-28 (Simon Lemnius, Amorum libri IV - Liebeselegien in vier

Büchern, hrsg. und übersetzt von L. Mundt, Bern 1988).
10* Vgl. Merker (wie Anm. 30), S. 101/2; J. Michel, Die Quellen zur Raeteis des

Simon Lemnius, in: Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden 43 (1913), S. 103/4, 109/10.

105 C. Willi, Calvenschlacht und Benedikt Fontana. Historia raetica 1, Chur 1971,
S. 77; vgl. Merker (wie Anm. 30), S. 104; ferner Egloff wie Anm. 21.

106 Hierzu E. Howald, Der Mythos als Dichtung, Zürich—Leipzig o.J.
107 Wie Anm. 21.
108 Vgl. Willi (wie Anm. 105), S. 43-7.
109 Vers 1103.
110 Vgl. Lemnius, Eklogen 4,91-107 mit Homer, Odyssee 19,109-14; hierzu Caduff

(wie Anm. 4), S. 269/70.
111 Verse 107, 125—93.
112 Zu den politischen Verhältnissen Willi (wie Anm. 105), S. 22/3.
113 Verse 139—42. Hierzu: Europäische Bukolik und Georgik, hrsg. von K. Garber,

Darmstadt 1976; «Die Hirtenflöte» (wie Anm. 97); B. Effe- G. Binder, Die antike
Bukolik: Eine Einführung, München-Zürich 1989.

114 Eine Ausnahme bildet etwa Johann Christian Alois (Quirinus) Mickls Ekloge
über Prag, in: «Die Hirtenflöte» (wie Anm. 97), S. 235—41 mit Kommentar auf
S. 413-7. Snell (wie Anm. 96), S. 373.

113 Dion Chrysostomos (ca. 40-120 n. Chr.), Euböische Idylle, Übersetzung und

Einführung von H. Hommel, Zürich-Stuttgart 1959, vgl. insbesondere S. 31.
Basileios (ca. 330-379 n. Chr.), 14. Brief (Bd. 32, Sp. 276/7 Migne); vgl. dazu
Hans Freiherr von Campenhausen, Griechische Kirchenvätet, 4. Auflage Stuttgart

1967, S. 90/1. Auf diesen Punkt geht Ellinger (wie Anm. 34) nicht ein; vgl.
dazu Anm. 97.

116 Vgl. G. Sieveking, Aus den Gedichten des Simon Lemnius, in: Rätia 6 (1942/43),
S. 195; Anm. 118.

117 Vers 100; hierzu Sieveking (wie Anm. 116), S. 196. Vgl. auch etwa Verse 121,
128/9.

118 Eklogen 4,22/3, vgl. 124. Horaz, Oden 1,17 und 3,18; vgl. aber auch Vergil,
Aeneis 8,314.

119 Snell (wie Anm. 96), S. 392; vgl. Effe-Binder (wie Anm. 113), S. 168—71.
120 Verse 49, 59/60.
121 Dazu Schenda in: «Sagenerzähler» (wie Anm. 6), S. 14/5, grundsätzlich Pouillon

(wie Anm. 2), S. 71—4.

Dr. Gian Andrea Caduff, Rangsstrasse 29, 7205 Zizers Adresse des Autors


	Dialen bei Simon Lemnius : zur Frage einer mündlichen Sagenüberlieferung

