Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1990)

Heft: 1

Artikel: Kreuzestheologie und Kaisermythos : zur geistigen Herkunft der Zilliser
Bilderdecke

Autor: Blanke, Huldrych

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-398508

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

19

Huldrych Blanke

Kreuzestheologie und
Kaisermythos

Zur geistigen Herkunft der Zilliser Bilderdecke

Dass Konige in der Zilliser Bilderdecke eine wichtige Rolle
spielen, ist nicht zu tibersehen. Das grosse Innenfeld der Decke, das in
98 Bildern die Geschichte von Jesu Geburt, Kindheit, Wirken, Predigen
und Leiden erzahlt, beginnt mit drei koniglichen Bildern — David,
Salomon, Rehabeam, die Vorfahren Christi aus dem Alten Bund — und
schliesst mit den drei koniglichen Bildern des Leidenden und Dornge-
kronten. Ungewohnlich breit — in 15 Bildern — ist die Geschichte der
Drei Konige aus dem Morgenland erzihlt, ihre Begegnung mit dem
bosen Konig Herodes und vor allem mit dem koniglichen Kind im
Schosse der Maria. Auch in der an den Jesuszyklus anschliessenden
Martinsgeschichte erscheint ein Konig: der koniglich-verfihrerisch
verkleidete Satan respektive Antichristus. Nicht zu vergessen sind
schliesslich die beiden Kronen, die neben den Sibyllen im Maiander
unterhalb der Decke an der Wand zu finden sind.

Diese konigliche Gewichtung ist, wie hier begriindet werden soll,
nicht zufillig, sondern hat ihren tieferen Sinn. Zwei Konige werden in
Zillis proklamiert: der Christus-Konig in erster Linie, dann aber auch
derjenige, der sein «irdischer Stellvertreter» ist: Kaiser Friedrich I.
Barbarossa.

JEsus, DER CHRISTUS

«Mitherrschen maochten alle gern, doch
nicht mitleiden» Bernhard von Clairvaux

Der dorngekronte Konig

Zunachst ist darauf hinzuweisen, dass dem Zilliser Bildwerk ein
Bild der Welt als Grundstruktur gegeben ist: die Welt als Platte, die
vom Meer umflossen ist. Das ist die mittelalterliche Weltvorstellung.
Zu ihr gehort, dass wie die Erde auch das Meer bewohnt ist. In seinem
Abgrund wohnen die Dimonen — erschreckende Zwitterwesen —, die
die Erde bedrohen und belagern. Doch miissen die Erdbewohner sich
nicht furchten. Ins Koordinatensystem des Festlands ist eingetragen,
wer zum Herrn der Welt bestimmt ist — Jesus, der Christus — und wie
der Mensch an seinem Siege teilnimmt.




Huldrych Blanke 20

b

b

Wie das erste der Evangelien, Matthdus, beginnt auch das Zilli- Abb. 1.

ser Evangelium mit Jesu respektive Josefs Stammbaum, aus dem drei Drei Vorfahren

Reprasentanten herausgegriffen werden: David, Salomon, Rehabeam. Christi aus dem

. . . . . Alten Bund:

(Abb. 1) Das ist der Prolog: Der, der da kommt, ist Konig, ja der seit Anfang des

uralten Zeiten verheissene Retter und Friedeftirst. Zilliser
Bevor diesem Gedanken nachgegangen werden kann, ist auf eine  Jesus-Zyklus.

neuere Deutung der drei Konige kurz einzugehen. Susanne Brugger-

Koch vertritt (in ihrer hilfreichen Dissertation zur Zilliser Decke) die

Meinung, dass diese bei der Wiederherstellung der Decke — 1938—40

durch Erwin Poeschel — nicht an den rechten Ort geraten seien, son-

dern eigentlich zur Geschichte der heiligen Drei Konige gehorten, als

die drei Magier vor dem Aufbruch. Dieser These, die sich wegen der

ausseren Ahnlichkeit der beiden koniglichen Trios nahezulegen

scheint, widersprechen aber mehrere Griinde: 1. Das erste der Evange-

lien, deren Erzdhl-Ordnung der Meister — Schwerpunkte setzend —

folgt, beginnt ebenfalls mit dem Stammbaum Jesu. 2. Die Tkonogra-

phie der heiligen Drei Konige kennt m.W. keine Darstellung, die sie auf

Thronen sitzend zeigt. Zu ihrem Wesen gehort das Unterwegssein. So

erscheinen sie schon im Bild des Aufbruchs als Stehende, die vom Stern

aufgerufen sind. 3. Es fehlt der in dieser Szene obligate Stern, der sie

als heilige Drei Konige auszeichnete. Andererseits konnen die Messer,

die sie in Handen halten, eine einleuchtende Erklarung finden: als

Opfer- oder Beschneidungsmesser, Symbole des alten Bundes. 4. Es ist

nicht zu tibersehen, dass den drei Kénigen ein «vierter Konig» zugehort

(der etwas spater im Bild erscheint), der ihnen sehr dhnlich ist: Josef.

Koniglich thront er wie sie, das Messer in der Hand, in der andern den

Stab, der Bliten treibt (vgl. Evangelium de nativitate Mariae). So ist er

offensichtlich als das letzte und wichtigste Glied in der erhabenen

Ahnenreihe bezeichnet, als «zweiter David» (Bernhard). Durch ihn,

~der das neugeborene Kind annimmt und aufnimmt in das Geschlecht

des grossen Ahnen, kommt die alte Verheissung des davidischen Mes-




Kreuzestheologie und Kaisermythos 21

siaskonigs zu ihrer Erfiillung. (Abb. 2 ) 5. Der dritte der drei Konige
— der eigentlich an die zweite Stelle gehorte — ist eindeutig als Salomon,
der Turm- und Tempelbauer, zu identifizieren, wie aus den ihm beige-
gebenen Zeichen Turm und Winde (dem Hebeinstrument des mittelal-
terlichen Bauwesens) hervorgeht.

Es durfte also im Sinne der urspriinglichen Bilderordnung sein,
wenn die drei Konige heute als Einleitung des Zilliser Evangeliums
erscheinen. Dass der, der da kommt, ein Konig ist, ja der lingst
verheissene Retter der Welt, ist ihre Botschaft.

Im Folgenden wird nun gezeigt, wie dieser Konig zu verstehen
ist. Er ist kein Konig wie die Konige dieser Welt. Sein Reich ist nicht
von der Art dieser Welt. Es besteht nicht in Glanz und Gewalt, sondern
in Liebe und Opfer.

Dieser Grundgedanke ist zunichst dadurch zum Ausdruck ge-
bracht, dass das Zeichen dieses Konigs tiber der Welt aufgerichtet,
beziehungsweise als bestimmende Leitkoordinaten in sie «eingewo-
ben» ist. Die beiden Bilderreihen, die die Langs- und Querachse der
Decke bilden, sind durch doppelte Ornamentleisten begrenzt, was

Abb. 2.

Josef, das
Beschneidungs-
messer in der
Hand, thronend
wie seine konig-
lichen Vorfahren.




Huldrych Blanke 22

geheimnisvoll das Zeichen des Kreuzes ergibt. Damit will gesagt sein:
Unter diesem Zeichen — dem Zeichen der Hingabe bis in den Tod —
steht dieses Konigs Wirken, von Anfang an.

Dieses Thema geht nun als cantus firmus durch das Ganze und
ist im Einzelnen immer wieder zu entdecken: schon im Bilde der
Geburt, wo die Krippe einem Sarge gleicht (vgl. Auferweckung des
Lazarus), dann in der Darbringung, im Kindermord ... Wir greifen
hier die Bilder der Mitte und des Schlusses heraus.

Im Schnittpunkt des Kreuzes steht das Bild der dritten Versu-
chung. (Auch wenn dies nicht sein urspriinglicher Platz gewesen sein
sollte, bringt es den zentralen Gedanken der Decke doch besonders
klar zum Ausdruck.) Satan zeigt mit der linken Hand auf einen Berg
(auf den er nach Mt. 4,8—10 Christus gefiihrt hat), mit der Rechten auf
eine schwarze, runde Tafel, die zwischen ithm und Christus aufgestellt
ist: die Erdscheibe. Auf dieser sind wie auf einem Prasentierteller alle
Herrlichkeiten der Welt ausgelegt: Geldstiicke — Pokale — Hauser,

Abb. 3.

Die dritte
Versuchung; im
Schnittpunkt des
Kreuzes, das der
Zilliser Decke
geheimnisvoll
eingewoben ist.




Kreuzestheologie und Kaisermythos 23

Burgen, Tirme. «Dies alles will ich dir geben», sagt Satan, «wenn du
vor mir niederfillst und mich anbetest». Christus aber hat die rechte
Hand zur schroff abweisenden Geste erhoben; in der Linken halt er —
so angespannt, dass sich jeder Finger unter dem Mantel abzeichnet —
die Buchrolle, das heisst das Gotteswort, das ihn leitet. Er ist ein
anderer Konig; er ist nicht gekommen zu herrschen, sondern zu dienen,
ja sein Leben hinzugeben fiir viele. (Abb. 3)

Besonders nachdriicklich kommt dieser Grundgedanke am
Schluss des Zilliser Evangeliums zum Ausdruck. Es schliesst, wie es
begonnen hat, mit drei koniglichen Bildern: Illustrationen zu drei
Texten der Passionsgeschichte, in denen von Jesu Koénigtum die Rede
ist. (Abb. 4) 1. Jesus vor Pilatus, der mit dem Finger auf ihn zeigt und
fragt: «Bist du der Konig der Juden?» (Mt. 27,11—14) 2. Jesus, der von
den romischen Soldaten verspottet und geschlagen wird, wobei einer
die Hand zum Grusse erhebt: «Sei gegriisst, Konig der Juden.» (Mt.
27,27—31) 3. Jesus, mit Dornen gekront. «Da seht den Menschen...»,
sagt Pilatus, «seht euren Konig.» (Joh. 19,1-6)

Schon in den evangelischen Texten geht es hier darum zu zeigen,
dass dieser — gerade dieser, der wie ein Sklave und Verbrecher behan-
delt wird — der Konig ist. Darum bewahrt er in allem Leiden etwas
Wiirdevolles, ganz besonders im Johannesevangelium. Ja, dass im
Kreuz seine Herrlichkeit zu finden ist, bringt dieses Evangelium mit
besonderer Deutlichkeit zum Ausdruck (weshalb es — nach Bultmann
— das offizielle Osterereignis auch nur mit Vorbehalt tiberliefert; Joh.
20,29).

Diese evangelische Theologie wird in der Zilliser Decke akzentu-
iert. Dieser ist euer Konig: der Leidende, Arme. Sucht keinen andern.
Dazu ist ihm in seinen drei letzten Bildern — auf dreierlei Weise, formal
und inhaltlich — in aller Erniedrigung etwas Wiirdevolles, ja Majestati-
sches gegeben. 1. Durch die frontale Darstellung. War Christus bisher

Abb. 4.

Der dorngekronte
Koénig; Abschluss
des Zilliser
Jesus-Zyklus.




Huldrych Blanke 24

immer im Dreiviertelsprofil zu sehen (ausser als Verklarter), erscheint
er jetzt erstmals en face, was in der mittelalterlichen Bildsprache
Majestat bedeutet. 2. Der Stock, der Christus von den Soldaten nach
Matthdus spottend als Zepter in die Hand gegeben wird, ist zum
Palmzweig, dem eindeutigen Siegeszeichen, geworden. Die andere
Hand ist segnend erhoben. 3. Die hinweisenden Gesten des Prokura-
tors und der Soldaten enthalten — gewissermassen filmisch — eine
Steigerung. Immer hoher erheben sich die Hande, vom «Bist du .. .?»
tber das «Sei gegriisst . . .» bis zum «Da seht .. .». — Das ist der sehr
bewusst gesetzte und gestaltete Schluss der Jesuserzahlung. Ja man
kann sagen: Hier liegt der Kern des Ganzen, sein Schliissel. Hier ist
Christi Proklamation auf ihren Begriff gebracht. Der verheissene Ret-
terkonig aus David Geschlecht ist dieser. Seine Herrlichkeit ist Nied-
rigkeit und Armut. Als Konig, der das Kreuz im Banner hat, sucht er
sein Gefolge.

Dieser Schluss ist untiberhorbar als ein Aufruf zu verstehen, als
Ruf zur Busse und Entscheidung. In hoc signo vinces. In diesem
Zeichen siege! Folgerichtig schliesst sich deshalb jetzt in sieben Bildern
die exemplarische Geschichte des Kirchenpatrons Martin an. Er ist der
rechte miles Christi. Wie er Christus gefolgt ist, soll nun der Betrachter
sein Leben mit Christi Leben und Sterben verbinden. Mit Martin wird
er zum wahren, ihm von Gott bestimmten Leben auferstehen. Und so
sieht diese Vita aus: Sie ist Leben in der Liebe (Mantelteilung), in der
Demut (Weihe zum Exorzisten statt zum Bischof) und in der Auferste-
hungskraft des Geistes, die Tote zum Leben erweckt und, vor allem,
den Satan oder Antichristus zu entlarven und vertreiben vermag.

Bernhard von Clairvaux

Die Zilliser Decke hat ihren Sinn in sich, ist nicht unvollstandig,
wie hie und da vermutet wurde und wird (verbunden etwa mit dem
Hinweis auf eine «verlorene Oster-Fortsetzung» im ehemaligen roma-
nischen Chor). Sie ist nicht mit der Biblia Pauperum des 13. und 14.
Jahrhunderts zu verwechseln, die die biblischen Ereignisse von A bis
Z berichtet. Wie die andern grossen romanischen Kunstwerke (zum
Beispiel die Galluspforte am Basler Miinster und der Hortus Deliciar-
um der Herrad von Landsberg) ist sie einem Grundgedanken unterge-
ordnet, und dieser lautet hier: Christi Herrlichkeit ist im Kreuz zu
finden. Der Kreuzweg ist der Weg des Lebens. Es gibt keinen anderen.

Mit diesem Versuch, die Zilliser Decke als in sich schlissig zu
verstehen, betreten wir kein Neuland. Schon Markus Jenny hat 1967
— in seinem Aufsatz «Unter dem Siegeszeichen des Kreuzes» — in diese
Richtung gewiesen. Neuerdings wurden auch Vorschliage zur Begriin-
dung des eigenwilligen Zilliser Gedanken gemacht: Carl Haegler




Kreuzestheologie und Kaisermythos 25

glaubt, eine Erklarung in der Verbindung des Werks mit dem Altarsa-
krament zu finden; Dieter Rudloff sucht sie in der Theologie Joachim
di Fiores (dessen Ideen aber erst ab 1200 in die Offentlichkeit gelan-
gen). In der hier vorgelegten Arbeit geht es darum, das Zilliser Thema
im Zusammenhang der geistesgeschichtlichen Entwicklung des Hoch-
mittelalters zu begreifen.

Bereits im 11. Jahrhundert zeigen sich inmitten der festen Ord-
nung der benediktinischen Kloster Zeichen der Unruhe. Das ausserli-
che Halten der Regel und Beten des Chorgebets gentigt nicht mehr. Ein
starkes Bediirfnis nach lebendiger, personlicher Glaubenserfahrung ist
erwacht. Das Leben des Eremiten wird wieder aktuell. Wanderpredi-
ger ziehen durch die Lande. Radikal erneuerte Monchsorden (Vallom-
broser 1or2, Kartiduser 1084, Zisterzienser 1098, Primonstratenser
1120) versuchen, dem klosterlichen Leben mehr geistige Intensitat zu
geben. Gemeinsam ist allen diesen Bewegten und Bewegungen das
starke Interesse am irdischen, menschlichen Heiland und seinem Lei-
den; ja das Mitleid und Mitleiden mit Christi Kreuzesleiden wird
immer mehr zum zentralen Inhalt der Glaubenserfahrung. Und diese
findet in der Pilgerschaft zum Heiligen Grab und im Kreuzrittertum
auch ihre populiren Ausdrucksformen. Spater werden aus ihr noch die
Humiliaten, Waldenser und Franziskaner hervorgehen.

Die neue, gefiihlsbetonte Glaubensweise ist deutlich auch in den
kiinstlerischen Ausserungen der Zeit abzulesen, insbesondere in der
Cruzifixus-lkonographie. Im 11. und r2. Jahrhundert (am einen Ort
frither, am andern spater) vollzieht sich eine Anderung in der Darstel-
lung der Kreuzigung. Wurde das Leiden des Gekreuzigten bisher eher
ausgeklammert und Christus — germanischem Empfinden folgend — als
der «vom Kreuz her herrschende Gott» gezeigt oder doch als «hoheits-
voller Dulder», so wird er jetzt vermehrt als der Leidende gesehen. Ein
frihes Zeugnis dieses Leidens-Realismus — der seinen Hohepunkt im
Schmerzensmann der Gotik finden wird — erscheint schon in der
zweiten Halfte des 1o. Jahrhunderts: das Gerokreuz im Dom von Kéln,
960—65.

In diesen Zusammenhangen ist auch die Zilliser Decke zu sehen.
Und wenn sie, wie hier zu zeigen versucht wurde, die teologia crucis
in einer besonders akzentuierten Form zum Ausdruck bringt, so
kommt auch dies nicht von ungefihr, sondern ist dem Einfluss eines
besonders ausgepriagten Vertreters des hochmittelalterlichen Geistes
zuzuschreiben: Bernhard von Clairvaux (ro9o—1153).

Bernhard von Clairvaux, der den jungen Zisterzienserorden
wegweisend mitgestaltete, darf dariiber hinaus als geistiger Vater
seines Zeitalters — des spater nach ihm benannten, sog. «Bernhardini-
schen», 1124—1153 — bezeichnet werden. Tiefinnerlich beteiligt an den
religiosen Strebungen seiner Zeit, ist er es, der sie in Worte fasst und




Huldrych Blanke 26

so den Zeitgenossen erst recht ins Bewusstsein hebt und auch kirchlich
legitimiert.

Bernhards Theologie ist kein scholastisches Lehrsystem, son-
dern ist als eine Theologie der Erfahrung zu bezeichnen, die ihrem
Horer oder Leser den heilvollen Weg der Selbst- und Gotteserkenntnis
zu weisen sucht. Dieser Weg beginnt mit der Betrachtung des fleisch-
gewordenen Worts. Der Mensch kann nur erkennen, was irdisch,
oder wie Bernhard sagt, «fleischlich» ist. Darum ist ihm Gott im
Fleische entgegengekommen. Hier — und nur hier — ist deshalb die
enge Pforte des Heils zu finden. Es gilt, «dem irdischen Leben Jesu auf
allen seinen Wegen, vor allem seinem Kreuze im Geiste nachzuge-
hen». Sehr bewusst wird Ostern von Bernhard deshalb in den Hinter-
grund gerlickt. Zunichst sind in der Nachfolge des dorngekrdénten
Konigs die ersten und unumginglichen Schritte auf dem Weg des
Heils zu tun. «Das ist einstweilen meine hochste Philosophie: Jesus zu
kennen, und zwar als Gekreuzigten. Ich frage nicht wie die Braut, wo
er am Mittag ruhe (Hohelied 1,6); halte ich ihn doch froh umfangen,
wie er an meinem Busen weilt. Ich frage nicht, wo er am Mittag
weide; schaue ich ihn doch als Erléser am Kreuze. Mag jenes
erhabener sein, dieses ist lieblicher. Jenes ist Brot, dieses ist Milch.
Dieses erquickt das Herz der Kinder, dieses fiillt die Briste der
Miitter; und deshalb soll es an meinem Busen weilen» (aus der 43.
Ansprache uber das Hohelied).

Es ist anzuftigen, dass bernhardinische Anliegen in Zillis nicht
nur in der Kreuzestheologie, sondern auch in andern Themen zu finden
sind (die hier nur angefiihrt werden konnen): im Gewicht, das neben
dem Kreuz der Krippe, der Menschwerdung Christi, zukommt; in der
besonderen Rolle, die Josef, dem «zweiten David», hier zugewiesen ist;
in der reformerischen Anklage kirchlichen Reichtums [Sequenz der
Tempelreinigung, zu der auch die beiden Leviten respektive Kleriker
(Bild-Nr. 130) gehoren]; in der Martinserzahlung; in der Eschatologie.
Vor allem wire auch das generelle Schwergewicht der evangelischen
Thematik zu beachten.

Wie aber kommt zisterziensische Theologie nach Zillis, in eine
«kleine Land- und Bergkirche»? Dies ist aus verschiedenen Grunden
nicht abwegig. Auf die Verbreitung von Bernhards Gedanken im
Abendland des 12. Jahrhunderts wurde hingewiesen; dass sie an Zillis
nicht vortbergingen, hat einen Grund zunichst darin, dass seine
Kirche keineswegs unbedeutend war, sondern als Talkirche (des
Schams, Avers und ausseren Rheinwald) das wichtigste Gotteshaus an
der Nordflanke zweier vielbegangener Passe (Splugen und Mons
Avium/Vogelberg, heute San Bernardino). Als solche diente sie nicht
nur den Talbewohnern, sondern auch den Voriiberziechenden —
Kreuzpilgern und -rittern, Handlern und Kriegern —, die im ge-




Kreuzestheologie und Kaisermythos 27

fahrlichen Gebirge, insbesondere zwischen den gefahrvollen Schluch-
ten Via Mala und Rofla, gern ihre Stoss- und Dankgebete zum Himmel
sandten.

Bischof Adalgott 7

Bernhards Einfluss in Zillis erscheint aber erst recht naheliegend,
wenn man einen Blick auf die Liste der Zilliser Kirchenherren — die
Churer Bischofe — im 12. Jahrhundert wirft. Es ist hier vor allem ein
Bischof, der sogleich ins Auge fallt: Adalgott, ein Zisterzienser, der
noch personlicher Schiiler Bernhards in Clairvaux war und nun sein
Bistum mit Tatkraft in des Meisters Sinn und Geist verwaltet (r150—
1160).

Erstes Anliegen ist ihm, «zum Nutzen der Kloster und zur Pflege
der Armen» zu wirken. Mit starker Hand stellt er in den Frauenklo-
stern Cazis — einer «Satanssynagoge» — , Mistair, Schanis die nach
seiner Meinung vernachlissigte klosterliche Ordnung wieder her und
verflgt die endglltige Aufhebung des Stifts in Mistail. Er kiimmert sich
ideel und materiell um das junge Benediktinerkloster Marienberg,
wobei er in Ulrich III. von Tarasp eine grossziigige Stifterpersonlich-
keit zur Seite hat. 1160 weiht er dort die wenig spater mit einer
prachtvollen endzeitlichen Epiphanie ausgemalte Krypta. Vor allem
stehen ihm die strengen Pramonstratenser von St. Luzi in Chur nahe.
Ihnen anvertraut er die Armenpflege der Stadt, wozu er sie mit Gutern
ausstattet. Aber auch «die Herde» der Laien liegt ihm am Herzen.
Adalgott ist es, der den Grundstein zum Bau der dritten Churer
Kathedrale legt. Adalgott ist es ohne Zweifel auch, der im Blick auf die
wachsenden Pilgerscharen die Dringlichkeit einer Vergrosserung der
Zilliser Kirche erkennt und ihren Neubau veranlasst.

Es ist verschiedenes, das in Zillis auf Adalgott als ersten Bau-
herrn hinweist. Wie in Chur gibt es in Zillis den — typisch zisterziensi-
schen — geraden Chorabschluss (des ehemals romanischen Chors). Wie
dort wird hier auf Einfachheit und Klarheit des Baus und seiner
Ausstattung Wert gelegt. Die Winde bleiben unverputzt; ein einziges,
grosses, evangelisch bestimmtes Bildwerk soll der Verktindigung, nicht
dem Schmucke in erster Linie, dienen.

Vor allem ist auf die erstaunliche Themenverwandtschaft zwi-
schen den Kapitelskulpturen im (1178 von einem Zisterzienser Bischof
geweihten) Chor der Churer Kathedrale und dem Zilliser Bildpro-
gramm hinzuweisen. Auch dort nimmt — an den Kapitellen des kleinen
Chorbogens, dem Eingang zum Marienaltar — die Geschichte der
Menschwerdung breiten Raum ein: Maria und Gabriel; Maria, das
Gewand raffend, das heisst den Schoss verschliessend, in der rechten
Hand die Frucht der Empfangnis tragend (eine Illustration zu Bern-




Huldrych Blanke 28

hard: «O Jungfrau, heilig hehres Reis . . ., du allein warst wiirdig, des
Heiles Frucht zu tragen!»); Maria mit dem Kind, dem sie eine Blume
darbietet («Fiithrwahr, eine Blume ist der Sohn der Jungfrau»); der in
Gedanken versunkene Josef; die Drei Konige. Auch in Chur sind — im
Altarhaus — vier Eckengel zu finden. Mit je einer Hand stiitzen sie das
Gewdlbe; das heisst (Offbg. 7,1 leicht variierend): Sie tragen — vor-
laufig noch — den Kosmos. Einer halt ein Kreuz an seine Brust, als
wolle er sagen: Das Kreuz ist der Weg zu Gott. An zwei Kapitellen
erscheint zudem ein Ritter: der miles Christi, der, wie Martin in Zillis,
dem Ruf der Kreuznachfolge gehorcht. Einer greift mit der Hand zum
Schwert, mit der Linken zeigt er nach oben. (Abb. 5) Auch in Chur
ist — an den Kapitellen des grossen Chorbogens — die Bedrohung des
Menschen durch die Sendlinge Satans dargestellt; statt Jonas ist es
Daniel, der ihren Zugriff Gberwindet (siidliches Chorbogenkapitell);
anstelle des rettenden Kirchen-Schiffes erscheint ein Bischof (Adal-
gott?), der nach oben weist. Schliesslich sollte auch in Chur «von
Anfang an» — im Kreuzaltar des Schiffes — das Kreuz im Zentrum
stehen, wie tiberhaupt (nach Poeschel und Miiller) das Ganze einem
anfinglichen Plane folgt: dem Entwurfe Adalgotts, eines bernhardi-
nisch kultivierten Bischofs.

Hier stellt sich eine Frage, die nicht tibergangen werden darf. Hat
Bernhard nicht in seiner gegen den Kunstluxus der Cluniazenser ge-
richteten Apologie (um 1124/25) die kirchlichen Bilder und Skulptu-
ren, «die das Brot der Armen verschwenden», streng verurteilt, insbe-
sondere «jene lacherlichen Ungeheuer», die nichts anderem als «nichti-
ger Neugier» dienen? Wurde dieses Urteil nicht vom Zisterzienser
Generalkapitel 1134 zum statutarischen Gebot erhoben?

Dazu ist dreierlei zu sagen. 1. Das zisterziensische Bilderverbot
fand nur eine begrenzte Anwendung (weshalb es auch immer wieder
erneuert werden musste). Besonders deutlich ist dies an der Miniatur-
kunst abzulesen, wo die seit 1134 vorgeschriebene Einfarbigkeit und
Bildlosigkeit der codices keineswegs eingehalten wurde. Neben Hand-
schriften, die dem Gebote folgen, gehen aus denselben Abteien (sogar
aus Clairvaux und noch zu Lebzeiten Bernhards) auch andere, zum
Teil reich minierte hervor. Seit der zweiten Halfte des 12. Jahrhun-
derts gibt es auch wieder solche, die Bestiarien enthalten (Bibel von
Morimondo). 2. Bernhards Urteil von 1125 und die nachfolgenden
Statuten betrafen klosterliche Bauten und Handschriften zu klo-
sterlichem Gebrauch. Zwar muss dem Monch das Wort und innere
Bild genligen, doch kann dies vom Stand der Laien nicht erwartet
werden. In der Apologie hat Bernhard deshalb Bischofskirchen von
seinem Bilderverbot ausdriicklich ausgenommen. «Koérperliche Dar-
stellungen», die dem Heiligen dienen, sind hier zur Unterrichtung der
«Einfaltigen» gestattet. 3. Sowohl in Chur wie in Zillis dient die




Kreuzestheologie und Kaisermythos 29

Kunst der Botschaft, nicht der «Schaulust». Die Monster, die da wie
dort erscheinen, haben keinen Selbstzweck (fast keinen?), sondern
sind integrierter Bestandteil eines Bildkosmos, in dem die Darstellung
des Bosen — an seinem begrenzten und eingegrenzten Platz — nicht
fehlen durfte (wie es auch in den bildhaften Texten Bernhards nicht

fehlt).

Abb. b.

Ergreife das
Kreuz, bevor die
Welt einstlirzt,
verkiuindet der
Engel im Altar-
haus der Churer
Kathedrale. Zu
seiner Rechten
der miles Christi,
der dem Ruf
«nach oben»
folgt. (Eine von
vier ahnlichen
Eckskulpturen,
vor 1178.)




Huldrych Blanke 30

KA1sErR FRIEDRICH [. BARBAROSSA

«Wenn erst Mailand besiegt ist,
haben wir mit Gottes Hilfe alles
gewonnen» Burchard, Kapellan

Friedrich Barbarossa

Uniibersehbar ist ins Koordinatensystem der Zilliser Welt einge-
tragen, wer zu ihrem Herrn bestimmt ist: Christus, der dorngekronte.
Verschlusselt — dennoch klar genug — wird aber noch ein zweiter «Herr
der Welt» verkilindet: Kaiser Friedrich I. Barbarossa.

Zwei Indizien weisen in diese Richtung: das Gewicht, das der
Geschichte der Drei Konige aus dem Morgenland im Zilliser Evangeli-
um zukommt; die Sibyllen und Kronen im Maander, der das Bild der
Welt umrahmt.




Kreuzestheologie und Kaisermythos 31

Die heiligen Drei Konige

Gewiss haben die heiligen Drei Konige in der Ikonographie der
Geburtsgeschichte Jesu seit je einen wichtigen Platz. Die Ausfiihrlich-
keit, mit der sie in Zillis erscheinen — 15 der 98 Evangelienbilder sind
ihnen gewidmet —, ist aber aussergewohnlich und durfte ihren beson-
deren Grund haben. (Abb. 6)

Hier ist zunachst an die besondere Rolle zu denken, die die
alttestamentlichen Konige in der Kunst des 12. Jahrhunderts als «sa-
krales Legitimationsinstrument» spielen. Als Vorfahren Christi, «Chri-
sti Verwandte», stehen sie in besonderer Christusnahe und illustrieren
so die gottliche Mission des irdischen Konigtums, nicht selten im Blick
auf eine bestimmte Dynastie (vgl. das Konigsportal von Chartres).
Ware eine ahnliche Funktion auch der heiligen Drei Konige in Zillis
denkbar? Ein geschichtliches Jahrhundertereignis durfte dafir die Be-
statigung erbringen.

1158 zieht Kaiser Friedrich 1. Barbarossa tiber die Alpen zur
Bestrafung des aufrithrerischen Mailand. Am 6. August beginnt die
Belagerung. Es kommt zu einer ersten Unterwerfung, 1162, nach er-
neutem Aufstand, zu einer zweiten, die bedingungslos ist. Die Bevolke-
rung muss Mailand verlassen, die Stadt selber wird gepliindert und fast
ganz zerstort. Die wertvollste Beute, die Barbarossa in die Hande fillt,
sind die Reliquien der heiligen Drei Konige aus St. Eustorgius. 1164
schenkt er sie seinem hochgeschitzten Ratgeber und Kanzler Rainald

Abb. 6.

Die ausfiihrliche
Zilliser Drei-
konigsgeschichte.




Huldrych Blanke 32

von Dassel, Erzbischof von Koln. Dieser tiberfiihrt sie noch im selben
Jahr vom kaiserlichen Hoflager in Pavia (iiber Vercelli, Turin, den Mt.
Cenis, Vienne, Burgund, Lothringen) nach Kéln, wo sie am 23. Juli mit
ungemessener Freude empfangen und grossten Ehrbezeugungen als
«Reichsheilige» beigesetzt werden.

Dank einer minuziosen historischen Untersuchung (Hans Hof-
mann) fallt seit kurzem kliarendes Licht auf dieses bisher in manchen
Punkten noch ungeklarte Sakralereignis. Thr Ergebnis, das die hier
zitierte traditionelle Uberlieferung erganzt und korrigiert, kann folgen-
dermassen zusammengefasst werden.

— Es ist in Mailand vor 1158 keine Verehrung der Dreikonigsreliquien
nachzuweisen. Es gibt keine frithere Mailinder Quelle, die davon
berichtet, und es gibt keine Mailinder Stimme, die in der Folge den
Verlust beklagt. Die berithmte Legende «Vita Eustorgii», die einge-
hend zu schildern weiss, wie Bischof Enstorgius die Reliquien im 4.
Jahrhundert als ein Geschenk Kaiserin Helenas vom Orient nach
Mailand brachte, stammt nicht aus Mailand und nicht aus dem 11.
oder 9. Jahrhundert (wie bisher angenommen wurde), sondern ist
hochstwahrscheinlich zwischen 1158 und 64 im kaiserlichen Hoflager
in Pavia entstanden und hat ihre endglltige Fassung am Ende des
Jahrhunderts in Koln gefunden.

—Einen Dreikonigskult gibt es im Abendland erst seit der Uberfiithrung
der Reliquien nach Kéln. Gewiss sind die Drei Magier oder Konige als
Motiv der Kunst seit je geschatzt, aber erst jetzt beginnt ihre kultische
Verehrung. Jetzt entsteht in Koln ihr aktives Kultzentrum mit Prozessi-
on, Dreikonigsspiel und -bruderschaft und erhdlt Epiphanias als Fest
der heiligen Drei Konige seine Hauptbedeutung.

— Es war vor allem Rainald von Dassel, der die Verehrung der
Dreikonigsreliquien forderte, und er hatte dafiir seine guten Griinde.
Mit Barbarossa war der alte Streit, wer der Erste sei vor Gott und
Mensch, Kaiser oder Papst, neu entflammt, und das Papsttum hatte
in Alexander IIl. seinen starken Mann gefunden. In diese Aus-
einandersetzung, die schon zum schismatischen Zwiespalt eska-
liert war, setzte Dassel die Dreikonigsreliquien als ein Mittel der
Politik ein. Die heiligen Drei Konige waren von Christus selbst
bestatigte Konige. Auch das Konigtum war also Gott-unmittelbar.
Der Konig respektive Kaiser stand deshalb Christus so nahe wie der
Papst und brauchte diesen nicht als Vermittler. Als Reliquienbesitzer
hatte er erst recht Anteil an der Wiirde und Christusnahe der drei
grossen Heiligen. Er war nun gewissermassen der Vierte in ihrem
Bund.

— Dassel darf, kurz gesagt, als Macher des Dreikonigskults bezeichnet
werden. Er hat einen jungen und noch unbekannten Kult einer Maildn-
der Kirche aufgegriffen und zum Zwecke der Erhohung Friedrichs




Kreuzestheologie und Kaisermythos 33

aufgebauscht; oder, was wahrscheinlicher ist: er hat das Ganze selbst
erfunden und inszeniert.

— Dassels Werk war von Erfolg gekront. Das Echo, das die Reliquien-
translation fand, kann heute kaum noch ermessen werden. «Mit einem
Schlag riickten sie in den Mittelpunkt des allgemeinen christlichen
Interesses . . . Bis Polen und England, ja bis Island drang die Kunde
von diesem fiir die damalige Zeit unerhorten Ereignis.» Sie fand ihren
Niederschlag auch in der Kunst, wo die bisher «massvoll» ausgemalte
Geschichte von nun an haufig «in ausgedehnter Form» erscheint. Zillis
ist dafur ein frihes Beispiel (Reallexikon zur Deutschen Kunstge-
schichte).

Es war Christoph Simonett, der als erster eine Verbindung zwi-
schen Zillis und Kaiser Friedrich 1. Barbarossa vermutete (1954).
Durch die hier rapportierten Fakten diirfte der weitblickende Gedanke
nun eine nachdrtickliche Bestiatigung gefunden haben. Die ausfiihrli-
che Dreikonigsdarstellung in Zillis ist als ein Echo des spektakuldren
koniglichen Sakralereignisses zu begreifen; ja wahrscheinlich ist mehr
darin zu sehen: eine bewusste Huldigung fiir den «gottbegnadeten»
Kaiser und Reliquienbesitzer.

Zur Stitzung dieser These sei noch auf ein Parallelereignis hinge-
wiesen, das, ebenfalls von Dassel inszeniert, ebenfalls hohe Wellen
warf und Ratien nicht unberthrt liess: die Annektion des in Frankreich
aufgeblihten Karlskultes fiir Friedrich. War die Spitze des Dreikonigs-
kults gegen das Papsttum gerichtet, so soll derjenige Karls nun die
imperialen Anspriiche Frankreichs und Byzanz’ bezwingen helfen.
1165 kann Dassel seinen seit langem gehegten Plan realisieren: Im
Marienmiunster in Aachen werden die Gebeine Karls des Grossen
feierlich erhoben und konsakriert. Damit ist Karl als Friedrichs Vor-
fahre und Vor-Bild auf dem Kaiserthrone proklamiert. Der Glanz von
Karls Glorie fallt nun auf ihn. Im deutschen Friedrich, in keinem
andern, ist der legitime Nachfolger des romischen Kaisertums zu
finden. — Eine Aktion, die grosstes Aufsehen erregte und auch in
Graubiinden ein beifilliges Echo fand: in einem Karlsmonument zu
Ehren Friedrichs in Mustair (s. unten und Abb. 8). Da sie im Namen
des Gegenpapstes vollzogen war, sollte sie schliesslich allerdings keine
kanonische Giltigkeit erlangen.

Vier Sibyllen

Es gibt ein weiteres wichtiges Indiz, das in die Richtung Fried-
richs weist. Direkt unterhalb der Decke zieht sich an der Wand ein
prachtvoller Maander hin, der Erinnerungen an Ornamente in antiken
Monumenten, Pompeji zum Beispiel, weckt. Doch ist der Fries hier
nicht eine der vielen, eher zufilligen «romanischen» Reminiszenzen in




Huldrych Blanke 34

der romanischen Kunst, sondern hat ecinen tieferen Sinn. Viermal
erscheinen auf Bildflichen, die ihn unterbrechen, Biisten von weibli-
chen Gestalten in Toga und Tunika, die offensichtlich der heidnischen
Antike entstammen: die Sibyllen. Erwin Poeschel hat sie erstmals als
solche gedeutet und hat sie stilistisch, also auch zeitlich, im Zusam-
menhang des Gesamtkunstwerks geschen. Zweien dieser Sibyllen,
jenen der Stidwand, sind auf zwei weiteren Bildflachen Kronen (genau-
er: Diademe, Kronreife) beigegeben (identifizierbar ist heute nur noch
eine, vgl. Poeschel), worin sich ohne Zweifel eine geheimnisvolle
Botschaft verbirgt. (Abb. 7)

Wer sind die Sibyllen? Vor allem: Wie kommen sie nach Zillis?
Es diirfte hilfreich sein, zu ihrem Verstandnis etwas auszuholen. Sie
sind, wie bekannt ist, die Seherinnen des griechischen Altertums. Seit
dem 8. Jahrhundert v. Chr. erscheinen sie auf den Marktplatzen der
Stadte — zuerst in Eritrea im griechischen Kleinasien —, «mit rasendem
Mund» (Heraklit) Heil oder Unbeil verkiindend. Thre Weissagungen
(«Sibyllinen») wurden gesammelt und an heiligen Stitten (spiter auch
romischen) aufbewahrt, wo sie in Notzeiten wieder hervorgenommen
und neu ausgelegt wurden. Vom zweiten vorchristlichen Jahrhundert
an erfuhren sie auch jiidische Bearbeitung (im Sinne spatjudischer
Endzeiterwartung), vom zweiten Jahrhundert n.Chr. an christliche.
Hier wurden die Sibyllen den alttestamentlichen Propheten zur Seite
gestellt, und wurde ihnen die Verheissung des Christus Jesus in den
Mund gelegt. In diesem Sinne fanden sie Aufnahme auch in der Kunst

Abb. 7.
Sibylle . ..




Kreuzestheologie und Kaisermythos ) 35

(seit dem 11. Jahrhundert, St. Angelo in Formis), wo sie vor allem in
Renaissance und Friuhbarock grosse Schatzung erfahren sollten (Mi-
chelangelo in der Sixtina).

Aus der christlich-sibyllinischen Literatur ist im 4. Jahrhundert
in Byzanz die Tiburtinische Sibylle hervorgegangen. Vor dem Ende der
Tage wird ein gewaltiger Kaiser erstehen, verkiindet sie. Dieser wird
Rom und Byzanz wieder in einem Reich vereinen und ein weltweites,
herrliches — dem biblischen 1000jdhrigen Reich vergleichbares — Reich
des Friedens und der Harmonie herauffithren. Darauf wir er nach
Jerusalem ziehen und Gott sein Diadem (dies der Ausdruck der Sibylle)
auf Golgatha zu Fussen legen. Zwar wird nun, durch diesen umfassen-
den Sieg des Christlichen provoziert, der Antichristus sich erheben und
zum Widerstande schreiten, doch ist es sein letzter und er ist kurz.
Christus, der zum Gericht erscheint, wird ihn endgiiltig tiberwinden
und vernichten.

Wie dhnliche Weissagungsliteratur zuvor taucht diese im 11.
Jahrhundert im Abendlande auf und findet hier ein ausserordentliches
Echo. «So unkanonisch und heterodox die sibyllinischen Weissagun-
gen auch waren, libten sie doch einen gewaltigen Einfluss aus, und
vermutlich waren sie neben der Bibel und den Werken der Kirchenva-
ter die einflussreichsten Schriften im mittelalterlichen Europa .. .» In
Kommentaren und Bearbeitungen wurden sie neu ausgelegt, oft auch
erganzt und dabei hiaufig mit den herrschenden Konigshausern, franzo-
sischen und deutschen, in Verbindung gebracht. «Und so gab es kaum

... und Diadem
im Maander.




Huldrych Blanke 36

einen neuen Monarchen, den seine Untertanen nicht im Glanze jenes
Endzeitalters zu sehen suchten . . .» (Cohn).

Damit diirfte ein klirendes Licht auch auf die Zilliser Sibyllen
fallen. Mit ihren Diademen sind sie eindeutig als «Tiburtinische» zu
verstehen, also als Tragerinnen der besonderen Weissagung eines
endzeitlichen kaiserlichen Friedeftirsten. — Wer aber ist in Zillis als
dieser Verheissene gemeint? Kein anderer Name legt sich hier naher als
Friedrich I. Barbarossa.

Diese Annahme sei durch ein paar Hinweise allgemeiner und
besonderer Art untermauert. Zunichst soll die von der Sibylle mitge-
nahrte endzeitliche Gestimmtheit des 12. Jahrhunderts noch etwas
deutlicher gemacht werden (A). Dann wird an ein paar Beispielen
dargestellt, wie diese Stimmung zur Erhéhung und Verklarung Fried-
richs eingesetzt wurde (B).

A. Die ersten Stimmen mittelalterlich-eschatologischer Naher-
wartung erheben sich im 1o. Jahrhundert. Thre Botschaft findet jedoch
nicht schon an der Jahrtausendwende ihren Hohepunkt, wie vielfach
angenommen wird, sondern wird erst nachher breit zum Durchbruch
kommen und das ganze spatere Mittelalter begleiten und pragen. Einer
der ersten, der deutlich den nahen Jiingsten Tag verkiindet, ist Odo,
der zweite Abt von Cluny (927—42). Im Blick auf das baldige Gericht
gilt es in Kirche und Welt «Ordnung zu schaffen», wofiir die cluniazen-
sische Klosterreform ein Beispiel sein soll. Um 950 versucht Adso,
Monch und spaterer Abt von Montier-en-Der, mit einer Trostschrift
(«Uber den Ursprung und die Zeit des Antichristus») der Angst der
franzosischen Konigin Gerbera vor dem Weltuntergang entgegenzutre-
ten. Solange es frankische Konige gibt — zu denen Gerberas Gatte und
Bruder, Ludwig IV. und Otto der Grosse, gehoren — ist es noch nicht
so weit; auch wird zuvor ein frankischer Konig zum weltbeherrschen-
den Friedenskaiser erwahlt werden. Die endzeitlichen Stimmen meh-
ren sich im Zusammenhang der aufbrechenden Armutsbewegung im
11. und 12. Jahrhundert. Petrus Damiani (1007—1072), Vorsteher der
Eremitengenossenschaft von Fonte Avellana in Umbrien, nimmt in
einer Predigt iber das Gleichnis von den anvertrauten Pfunden (Lk.
19,11 ff.) ein Thema auf, das spater von andern Predigern, auch von
Bernhard, noch oft variiert wird: «Handelt, bis dass Er wieder-
kommt ... Und glaubt nicht, dass jener Tag ferne sei!» Norbert von
Xanten (etwa 1080—1134), Stifter des Pramonstratenserordens und
Erzbischof von Magdeburg, ist, wie Bernhard von Clairvaux tiberlie-
fert, «ganz gewiss, dass der Antichristus noch wihrend der Dauer der
gegenwartigen Generation offenbar werden misse». Bernhard selber,
zunachst zweifelnd, glaubt immer deutlicher zu erkennen, dass die
«bestia» und ihr «Herold» (Offbg. 13) bereits erschienen sind: in
Anaklet II., dem Gegenpapst des Schismas r130—35, und in Petrus




Kreuzestheologie und Kaisermythos 37

Abilard, dem Schopfer der dialektisch-kritischen Methode in der
mittelalterlichen Theologie. Mit Sorge lauscht der grosse Abt auch der
Sibylle und versucht ihr ahnliche Identifizierungsmoglichkeiten abzu-
gewinnen (Radcke). Schliesslich sei aus vielen Stimmen noch Joachim
di Fiore (1130—1202) herausgegriffen, der mit seiner berithmten Drei-
Zeiten-Lehre die Naherwartung — zunachst unter den Franziskaner-
Spiritualen — neu beflugelt.

Auch die Kunst des hohen und spaten Mittelalters ist von der
grossen endzeitlichen Vision erfiillt. Die Majestas Domini, der Chri-
stus der Herrlichkeit, der seit frihen Zeiten am zentralen Ort der
Kirche, im Apsisgewolbe, thront, bekommt immer starker richterli-
chen Charakter (nach Offbg. 1 und 4/5). Mit seiner erhobenen Rechten
grusst er — nun auch in den Tympana — die Seinen, die in sein Reich
eingehen diirfen; in der Linken halt er das Buch, in dem ihre Namen
aufgezeichnet sind. Oft ist ihm das Kreuz, das Zeichen des Heils und
der Errettung, beigegeben.

Dass es wahrscheinlich ein Bildnis dieser Art war, das auch den
romanischen Chor der Zilliser Kirche erfullte, sei hier angemerkt; ja,
es darf wohl als einzig sinnvolle Erganzung des an sich endzeitlich
gepragten Bildwerks des Schiffs bezeichnet werden. Die vier Engel, die
an seinen Ecken — den Ecken der Erde — stehen, sind Gerichtsengel.
Schon bauschen die zerstérerischen Winde, die am Ende der Tage tiber
die Welt hereinbrechen, ihre Gewiander, werden fiir eine Gnadenfrist
von ithnen aber noch zurtickgehalten (Offbg. 7,1). Machtvoll blasen sie
in ihre Tuben und verleihen der Botschaft des Werkes Nachdruck: Es
ist hochste Zeit, auf den Ruf des dorngekronten Konigs zu horen und
ihm nachzufolgen.

B. Die Zeugnisse, die Friedrich 1. Barbarossa in endzeitlichem
Lichte sehen, erhéhen und verklaren, sind zahlreich. Wir greifen als
erstes das «Spiel vom Antichrist» heraus, das im Auftrag des staufi-
schen Hofes um 1160 im Kloster Tegernsee entstanden ist (Staehelin)
und eindeutig sibyllinische Ziige tragt. Durch Botschaften, zum Teil
auch durch Waffengewalt erreicht es der Kaiser, dass ihm der Konig
der Franzosen, der Konig der Griechen und der Konig von Jerusalem
huldigen. Nachdem so die ganze Christenheit unter dem Kaiser als
dem einen Herrn geeinigt ist, zieht er nach Jerusalem, besiegt den
Ko6nig von Babylon (das Heidentum) und legt, nachdem auch das
Judentum sich zu Christus bekehrte, auf dem Altar des Tempels (der
Grabeskirche) Diadem und Zepter nieder. Wie es geweissagt ist, tritt
nun der Antichristus auf den Plan. Doch wird dies sein letzter Auftritt
sein. Er wird durch einen Donnerschlag getroffen und im Schoss der
Kirche kann unter Lobgesang das Gottesreich beginnen.

Mit besonders deutlichem — namentlichem — Bezug zu Friedrich
treten uns solche Erwartungen entgegen, wenn wir einen Blick auf




Huldrych Blanke 38

seine nachste Umgebung werfen. Zwei der geistlichen Fursten, die ihn
umgaben, berieten und erhohten, sind hier vor allem zu nennen: Otto,
Erzbischof von Freising, Friedrichs Onkel und Chronist (gest. 1158),
und — selbstverstindlich wiederum — Rainald von Dassel, Friedrichs
unentbehrlicher Berater und Kanzler (gest. 1167).

Als Otto in den Jahren 1143—46 seine «Weltchronik» schrieb,
stand er unter dem Eindruck, dass die Welt sich unaufhaltsam und
ohne Lichtblick ihrem Ende entgegenneige. Nun aber, seit Friedrich
Kaiser geworden ist, bricht sich — in seinem neuen Werk, den «Taten
Friedrichs» (1156—58) — die Uberzeugung Bahn, dass ein <herrliches
Zeitalter» angebrochen sei. Friedrich wird als der von Gott gesandte
und inspirierte Furst geschildert, der zum Heil des ganzen Erdkreises
eine wunderbare Friedenszeit herauffuhrt, «nichts als Licht und
Glanz».

Ganz besonders erfiillt von solcher Hochstimmung war Fried-
richs Hof — und auch er selber — vor allem in einem Momente seines
kaiserlichen Wirkens: 1162, nach dem Fall Mailands. Nun war das
Haupt des antiimperialen Aufruhrs iberwunden; nun war, wie Fried-
rich selber glaubte, «alles gewonnen». Erstmals tragt er an der Festpro-
zession in Pavia die Kaiserkrone wieder, die er seit Jahren nicht mehr
getragen hat. Nun steht dem Imperium, das weltumspannend sein
wird wie das romische und auch Byzanz einschliesst und Jerusalem,
nichts mehr im Weg. Nun ist, wie er verspricht, eine «neue goldene
Friedenszeit» begriindet (vgl. Giesebrecht; zum Thema «Weltherr-
schaft» auch Engels).

Ein besonders sprechendes Zeugnis dieser Hochstimmung ist der
«Kaiserhymnus», den der sogenannte Archipoeta — der Hofdichter des
Archicancellarius und Archiepiscopus (des Erzkanzlers und Erzbi-
schofs) Rainald von Dassel — im August 1162 vor dem Kaiser in
Novara vortrug. Es handelt sich um ein Jubellied auf die Zerstorung
des michtigen Mailand und eine Verherrlichung Friedrichs als Welten-
herrscher. «Salve mundi domine, Caesar noster ave» beginnt der
34strophige Lobpreis. «Er durchbohrt die Aufrithrer mit rachender
Lanze ... Er ist Karl (der Grosse) mit der siegreichen Rechten . . .»
Dann wird der Kaiser als Herr der Erde neben den Herrn des Himmels
gestellt, sein Kaisertum damit begriindet, dass Gott selbst ihn zu
seinem Stellvertreter auf Erden eingesetzt hat. Ja, er ist «christus
domini», der Gesalbte des Herrn. «Der Erzkanzler hat ihm den Weg
bereitet, die Dornen gerodet . . . Nun zieht der Friede ein in die Lander
mit lieblicher Gestalt. . .»

Die Zilliser Sibyllen als eine Ehrenbezeugung fiir den siegreichen
Kaiser zu begreifen, durfte nun naheliegend scheinen. Derjenige, der
das Diadem des Friedefiirsten tragt, dem die Weltherrschaft gehort, ist
angetreten, ist ihre Botschaft. Es ist der, der der Vierte im Bunde der




Kreuzestheologie und Kaisermythos 39

heiligen Drei Konige ist: Friedrich I. Barbarossa, erganzt die ausfiihrli-
che Dreikonigsgeschichte in der Decke.

Dass es vier Sibyllen sind, die in Zillis erscheinen (statt einer oder
der klassischen zehn u.a.), hat wohl einen tieferen Sinn. Vier ist in der
mittelalterlichen Zahlensymbolik eine kosmologische Ziffer: Es gibt
vier Winde, vier Weltrichtungen, vier Elemente, vier Jahreszeiten . . .
Sie dirfte hier besagen; die sibyllischen Verheissungen betreffen den
Kosmos — die ganze Welt (wie sie dem grossen Bild als «Infrastruktur»
ja auch zugrundegelegt ist). Der, der da kommt, respektive gekommen
ist, ist Herr der Welt. — Und die zwei Diademe? Sind sie ein Fingerzeig
auf Rainald von Dassel, Friedrichs Alter ego und Mitregenten?

Bischof Egino

Eine Frage, die sich bereits bei Bernhard stellte, stellt sich nun
hier mit einen neuen Namen neu: Wie kommt Friedrich I. Barbarossa
nach Zillis?

Auch dies hat seine guten Grunde. Die Bundner Pisse wurden
von Friedrich als Lebensadern seines Reiches hoch geschatzt und
dementsprechend behiitet und gepflegt. Sie waren nicht nur der kiirze-
ste Weg zwischen seiner schwibischen Hausmach und der Lombardei
(der Gotthard war noch nicht begehbar). Sowohl die Passe der Westal-
pen wie jener im Osten, der Brenner, lagen in exponierten Einfluss-
sphiren. So war es ein Anliegen seiner Politik, die Biindner Uberginge
und ihre nordlichen und sudlichen Einzugsgebiete unter direkte Kon-
trolle, wenn moglich eigene Verwaltung zu bringen. Chiavenna, das er
1158 dem Herzogtum Schwaben inkorporierte, ist dafiir ein Beispiel,
nicht zuletzt auch sein Bemiithen, mit den ratischen Bischofen und
Passklostern (Disentis, Miustair, Marienberg) gute Beziehungen zu
unterhalten.

Zwar dienten die Bundner Passe Friedrich vor allem als sichere
Verbindungswege fiir Truppennachzug, Warennachschub, Beutetrans-
porte usw., wurden aber, so wie sie seinem Reiseprogramm gelegen
waren, auch von ihm selbst benutzt, wie die neuere Erforschung seines
Itinerares nachweist. Wir greifen daraus die Jahre 1158—-64 heraus.

1158 tritt Friedrich I. Barbarossa seinen zweiten Italienzug an,
den Strafzug gegen Mailand. Auf simtlichen Pissen zwischen Friaul
und Grossem St. Bernhard uberquert sein Heer die Alpen. Ein Teil der
Franken und Schwaben — mit ihnen auch der Churer Bischof — ziehen
tiber Chiavenna, das heisst iiber den Julier, Septimer und Spliigen. Er
selber reitet von Augsburg aus tiber den Brenner. 1162, nach Mailands
Fall, wird eine «Zwischenreise» notig. Von Turin reist er tiber den Mt.
Cenis nach Burgund, wo er in einem Treffen mit dem franzosischen
Konig eine Losung des Schismas zu finden hofft. 1163 kehrt er von




Huldrych Blanke 40

Augsburg aus nach Norditalien zurtick: nach Biuttner und Muller
«tiber die Bundner Passe», nach Opll, der die besseren Griinde zu
haben scheint, tiber den Brenner. Eindeutig steht fest, dass er 1164 fiir
seine, von ihm selbst «ruhmreich» genannte Heimkehr — mit seiner
Gattin und zahlreichem Gefolge — den Lukmanier benltzte. Am o.
Oktober 1164 bestdtigt er in der Abtei Disentis den «Herren und
Capitanei von Locarno» das Recht eines Monatsmarktes in Locarno.
Anschliessend durfte er dem ratischen Oberhirten in Chur einen Be-
such abgestattet haben.

Die Mitteilung Crollalanzas, dass Barbarossa die alten, verfalle-
nen Verkehrswege tber Spligen und Vogelberg wieder passierbar
machen liess, ist leider (wie so vieles andere in seiner lebendigen
«Storia di Chiavenna») quellenmaissig nicht nachgewiesen. Auch bei
Fossati, der in seinem «Codice diplomatico della Rezia» Crollalanzas
Quellen neben anderen veroffentlicht, ist ein Beleg nicht zu finden.

Zillis lag also an einem Heerweg Friedrichs, der ihm bekannt
und wichtig war und von seinen Getreuen oft begangen wurde. We-
sentlicher ist, dass er mit dem Zilliser Kirchenherrn, dem Bischof von
Chur, in guter, ja freundschaftlicher Beziehung stand.

«Salomon, von Bischofen umgeben» konnte ein Bild in Herrad
von Landsbergs Bilder-Lehrbuch «Paradiesgarten» (um 1175) tber-
schrieben werden. Die Abtissin, deren Kloster Hohenburg nicht nur
auf Friedrichs Grund, sondern auch in seiner Gunst stand, hat es ohne
Zweifel aus der Anschauung gegriffen. Bestindig war Friedrich (wie
die anderen mittelalterlichen Kaiser) von kirchlichen Fiirsten, grosse-
ren und kleineren, umgeben: Erzbischofen, Bischofen, Abten, was
nicht zuletzt auch eine demonstrative Bedeutung hatte. Der Kaiser war
gottbestellter Herr der Kirche, als Trager des weltlichen Schwertes
dem Papste, dem Trager des geistlichen, mindestens gleichgestellt,
wenn nicht tibergeordnet (vgl. etwa Friedrichs Praxis bei der Besetzung
der Bischofsamter).

In Ratien sind es zwei Bischofe, bei denen enge Beziehungen zu
Friedrich deutlich nachzuweisen sind: Adalgott (1150—1160) und sein
Nachfolger Egino (r160—1170).

Hie und da erscheint Adalgott als Zeuge auf Urkunden Fried-
richs, zum Beispiel auf jener wichtigen des Konstanzer Hoftags 1153,
in der der zukiinftige Kaiser seine Sicht vom Verhaltnis Sacerdotium —
Imperium darlegte. Adalgott kann also als ein Vertrauter Friedrichs
bezeichnet werden, der mit seinen Ideen korrespondierte. 1158 war er
mit vielen andern Bischofen zugegen bei der Belagerung von Mailand.
Vor einem schweren Konflikt blieb er — wie sein zisterziensischer
Mitbruder Otto von Freising — durch den Tod bewahrt, als sich im
Schisma von 1159—77 das zisterziensische Generalkapitel fiir Friedrichs
Gegner Alexander III. entschied.




Kreuzestheologie und Kaisermythos 41

|

it s i e

In Friedrichs Nihe und Gunst stand dann erst recht Egino,
Adalgotts Nachfolger. Wahrscheinlich von Friedrich selber, vielleicht
ohne Befragung des Domkapitels, eingesetzt, wurde er erst 1167 konsa-
kriert, als auch der zustandige Mainzer Erzbischof durch einen Freund
Friedrichs und seines Papstes ersetzt war. Besonders deutlich wird die
Verbindung zwischen Egino und dem Kaiser in einem Vertrag uber die
Schirmvogtei Chur vom Jahre r170. Egino tbertragt sie dem Sohne
Friedrichs, Herzog Friedrich von Schwaben, als Lehen und wird zum
Dank fiir diesen und andere guten Dienste «princeps noster» genannt
und von allen Hof- und Reichsdiensten befreit. Ein weiteres, fir uns

Abb. 8.

Karl der Grosse in
der Klosterkirche
St. Johann in
Mistair
(zwischen 1165
und 1170).
Monument zu
Ehren Friedrich I.
Barbarossas, der
sich als ein Kaiser
nach dem Bilde
Karls verstanden
wissen wollte.




Huldrych Blanke 42

besonders interessantes Zeugnis seiner Kaiserverbundenheit ist im
Kloster Mustair zu finden, das ihm als eine Art Vintschgauer Verwal-
tungsmittelpunkt und Bischofspfalz diente. Dort liess er nach Karls
Kanonisierung 1165 in der Kirche eine Karlsstatue errichten, die, nach
Buttner und Muller, als ein «betontes Bekenntnis zur Politik Fried-
richs» zu verstehen ist. (Abb. 8) — Der Schluss, in Egino den Urheber
auch der beiden Zilliser Kaiser-Huldigungen zu sehen, scheint sich
damit fast aufzudriangen.

Zusammenfassung

Zusammenfassend sei nun die folgende «Rekonstruktion» der
Zilliser Decke versucht. Wie in Chur steht auch in Zillis am Anfang des
dritten Kirchenbaues Bischof Adalgott, 1150—-1160. Die Bedeutung der
Zilliser Kirche ist ihm bewusst. Sie ist als Talkirche das wichtigste
Gotteshaus nordlich der Alpen an zwei vielbegangenen Alpentibergan-
gen und dient als geistlicher Rastort nicht nur den kaiserlichen Trup-
pen, sondern auch den Kreuzpilgern und Kreuzrittern, die seit dem 11.
Jahrhundert in immer grosseren Scharen tiber den Mons Avium ziehen
(Bascape). Ein umfassender und erweiterter Neubau (anstelle der alten
karolingischen Kirche) ist deshalb dringend und wird wahrscheinlich
schon anfangs der flunfziger Jahre in Angriff genommen. Die Kirche
soll — wie viele andere damals — eine bemalte Holzdecke erhalten: ein
Bild im Dienste des Evangeliums, das wahrscheinlich durch einen
Stifter seine grossziigige Forderung erfihrt. Adalgott, der Schiiler
Bernhards, legt das durch und durch zisterziensisch bestimmte Bild-
programm fest — die Bedeutung der Kreuznachfolge in ihrem tiefsten
Sinn —, das wahrend der Jahre — vielleicht ein bis zwei Jahrzehnte —
dauernden Ausfiihrung im grossen ganzen giiltig bleiben wird. Dann
tritt an Adalgotts Stelle Egino, 1160-1170, €¢in Mann von Friedrichs
Gnaden. Thm diirften — vielleicht mit Anregungen und finanzieller
Unterstiitzung aus Friedrichs Kreis — die Friedrich-Ergianzungen zu
verdanken sein: die Erweiterung der — in der Geburtsgeschichte an sich
bedeutsamen — Dreikonigsgeschichte, insbesondere der Maander mit
den Sibyllen und Diademen.

Damit ist nun vielleicht auch jener innere Widerspruch erklart,
den eingehende Betrachtung in der Zilliser Decke nicht ubersehen
kann. Wie kann der dorngekronte Christus als Konig proklamiert
werden und zugleich als sein irdischer Stellvertreter ein Caesar, der mit
allen Mitteln sein Reich zu bauen suchte? Die Spannung durfte im
Blick auf die beiden bischoflichen Auftraggeber ihre Losung finden.
Adalgott war es, der den Schwerpunkt der Kreuzestheologie setzte; der
Kaisermythos kam unter Egino dazu. — Aber vielleicht sollte zwischen
den beiden bischoflichen Seelen nicht so grundlegend unterschieden




Kreuzestheologie und Kaisermythos 43

werden. Beide Elemente, Kreuz und Caeser, konnten durchaus auch in
einer Seele verbunden sein. Otto von Freising, Zisterzienser und Fride-
rizianer in einem, ist dafur ein Beispiel, und wahrscheinlich muss
Adalgott als Mann von seiner Art verstanden werden; ein Zwiespalt ,
der auch «aufgeklarteren» Seelen nicht fremd ist.

Basiswerke

— E. Poeschel, Die romanischen Deckengemailde von Zillis, Ziirich 1941

— S. Brugger-Koch, Die romanische Bilderdecke von St. Martin in Zillis, Stil und
Ikonographie, Diss. Basel 1981

Der dorngekronte Konig:

— Evangelia apocrypha, hgg. von G. Tischendorf, Leipzig 1876. — Den Hinweis, die
Knoten des Josefstabs als «stilisierte Bliiten» zu begreifen, verdanke ich — neben
wertvollen andern — Frau Anna-Katharina Simonett-Alioth.

Bernhard von Clairvaux:

— M. Jenny, Unter dem Siegeszeichen des Kreuzes. Eine theologische Deutung der
Zilliser Bilderdecke, NZZ vom 26. Mirz 1967

— C. Haegler, Die Zilliser Kirche — Losung eines Ratsels, Grub 1986

— D. Rudloff, P. Heman, Zillis, Die romanische Bilderdecke der Kirche St. Martin, Basel
1989

— R.W. Southern, Geistes- und Sozialgeschichte des Mittelalters. Das Abendland im 11.
und 12. Jahrhundert, Stuttgart 1980

— H. Grundmann, Religiose Bewegungen im Mittelalter, Hildesheim 1961

— W. von den Steinen, Der Kosmos des Mittelalters, Bern 1959

— G. Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst, Band 2: Die Passion Jesu Christi,
Glitersloh 1968

— Bernhard von Clairvaux, Die Botschaft der Freude, Texte uber Askese, Gebet und
Liebe ausgewihlt und eingeleitet von P.]. Leclercq OSB., Einsiedeln 1953

— Die Schriften des «Honigfliessenden Lehrers» Bernhard von Clairvaux, tbertragen
von M. Agnes Wolters S.0. Cist., hgg. von P.E. Friedrich S.0.Cist., Wittlich 1934 ff.
Von den geplanten 11 Binden sind 6 erschienen.

— J. Ries, Das geistliche Leben in seinen Entwicklungsstufen nach der Lehre des hl.
Bernhard, Freiburg i.B. 1906

— J. von Walter, Die Sonderstellung Bernhards von Clairvaux in der Geschichte der
Mystik, in: Theologische Festschrift fiir G.N. Bonwetsch, Leipzig 1918

— St. Gilson, Die Mystik des heiligen Bernhard von Clairvaux, Wittlich 1936

— Bernhard von Clairvaux, Monch und Mystiker. Internationaler Bernhardkongress
Mainz 1953, hgg. von J. Lortz, Wiesbaden 1955

— U. Kopf, Religiose Erfahrung in der Theologie Bernhards von Clairvaux, Tiibingen
1980

— H. Blanke, Der Zilliser Josef, in: Leben und Glauben, Laupen 11. Dez 1987

Bischof Adalgott:
— 1. Miller, St. Adalgott (1160), ein Schiiler des hl. Bernhard und Reformbischof von
Chur, in: Analecta Sacri Ordinis Cisterciensis XVI, Rom 1960

Literaturangaben

Weitere Literatur
und Quellen in der
Reihenfolge ihrer
Benutzung




Huldrych Blanke 44

J.G. Mayer, Geschichte des Bistums Chur, 1. Bd., Stans 1907

A. Wyss, Die Sicherungsarbeiten an der Martinskirche in Zillis, «unverputzte Wand»,
in: Unsere Kunstdenkmailer, Band 24, Bern 1973

E. Poeschel, Die Kunstdenkmaler des Kantons Graubiinden, Bd. VII, Chur und der
Kreis der fiinf Dorfer, Basel 1948

G. Vasella, Die Kathedrale von Chur («Kleine Kunstfithrer»), Miinchen 1982
Bernhard von Clairvaux, Apologia ad Guillelmum abbatem, Editio Migne, Patrologia
Latina 182, 895—918, Paris 1844—55

M. Ferrari, Biblioteche e scrittoi Benedettini nella storia culturale della Diocesi
Ambrosiana: appunti ed episodi, in: Ricerche storiche sulla Chiesa Ambrosiana IX,
Milano 1980

A.R. Natale, Miniatura e codici cisterciensi del sec. XII, in: Aevum XXXII, Milano
1958

G. Plotzek, Buchmalerei in Zisterzienserklostern, in: Die Zisterzienser. Ordensleben
zwischen Ideal und Wirklichkeit. Eine Ausstellung des Landschaftsverbandes Rhein-
land, Rheinisches Museumsamt, Braunweiler, Kéln 1980.

H. Rittimann, Der Bau- und Kunstbetrieb der Zisterzienser unter dem Einflusse der
Ordensgesetzgebung im 12. und 13. Jahrhundert, Diss. Fribourg 1911

G. Duby, Der hl. Bernhard und die Kunst der Zisterzienser, Stuttgart 1981

Die heiligen Drei Konige:

W. Sauerldnder, Das Konigsportal von Chartres, Frankfurt a.M. 1981

R. Teuteberg, Die «heiligen Drei Konige» — Geschichte und Legende in der Literatur
und der bildenden Kunst, Manuskript eines Volkshochschulkurses, Liestal 1988. —
Dieser Arbeit und miindlichen Auskiinften des Autors verdanke ich manch wertvollen
Hinweis auf Zilliser Zusammenhinge.

H. Hofmann, Die heiligen drei Konige. Zur Heiligenverehrung im kirchlichen, gesell-
schaftlichen und politischen Leben des Mittelalters, Bonn 1975

H. Kehrer, Die heiligen Drei Konige in Literatur und Kunst, zwei Binde, Leipzig
1908/09

J. Michael, Retgs a tgavals an la baselgia da Ziran, in: Calender per mintga gi 1989,
Chur 1988

Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte, Band IV, «Drei Kénige», Stuttgart 1958
Ch. Simonett, Die Viamala, alte und neue Ergebnisse zu ihren geschichtlichen Proble-
men, in: Biindner Monatsblatt Nr. 6, Chur 1954

Vier Sibyllen:

E. Sackur, Sibyllinische Texte und Forschungen. Pseudomethodius, Adso und die
Tiburtinische Sibylle, Halle 1898

A. Kurfess, Sibyllinische Weissagungen, Miinchen 1951

B. Topfer, Das kommende Reich des Friedens. Zur Entwicklung chiliastischer Zu-
kunftshoffnungen im Hochmittelalter, Berlin 1964

Lexikon der christlichen Ikonographie, hgg. von E. Kirschbaum, Band IV, «Sibyllen»,
Freiburg i.B. 1972

F. Kampers, Die deutsche Kaiseridee in Prophetie und Sage, Miinchen 1896

N. Cohn, Das Ringen um das Tausendjiahrige Reich, Bern 1961

E. Staehelin, Die Verkiindigung des Reiches Gottes in der Kirche Jesu Christi.
Zeugnisse aus allen Jahrhunderten und allen Konfessionen, Bd. II: Von der Christiani-
sierung der Franken bis zum ersten Kreuzzug, Bd. III: Von Bernhard von Clairvaux
bis zu Girolamo Savonarola, Basel 1953 und 1955

F. Radcke, Die eschatologischen Anschauungen Bernhards von Clairvaux, Langen-
salza 1915




Kreuzestheologie und Kaisermythos 45

— G. Schiller, «Majestas», Bd. 2, s.o.

— Das Spiel vom Antichrist, Lateinisch/Deutsch, Stuttgart 1968

— E. Bernheim, Der Charakter Ottos von Freising und seiner Werke, in: Mitteilungen
des Instituts fiir Osterreichische Geschichtsforschung, Bd. VI, Innsbruck 1885

— W. von Giesebrecht, Geschichte der deutschen Kaiserzeit, 5. Band: Neuer Auf-
schwung des Kaisertums unter Friedrich I., Braunschweig 1880

— O. Engels, Die Staufer, Stuttgart 1984

— Die Lieder des Archipoeta, Lateinisch/Deutsch, Stuttgart 1965

— K. Langosch, Profile des lateinischen Mittelalters, Kapitel «Primas und Archipoeta»,
Darmstadt 1965

Bischof Egino:

— H. Biittner, Die Alpenpasspolitik Friedrich Barbarossas bis zum Jahre 1164/65, in:
Vortrage und Forschungen, Darmstadt 1962

— O. Engels, «Biindner Passe», s.o.

— H. Biittner, Churritien im 12. Jahrhundert, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Ge-
schichte, 13. Jgg. , Ziirich 1963

— F. Opll, Das Itinerar Kaiser Friedrich Barbarossas (r152—1190), Wien 1978

— 1. Muller, Disentiser Klostergeschichte, 1. Band: 700—1512, Einsiedeln 1942

— Biindner Urkundenbuch, I. Band, 5. Lieferung r161—1186, «Monatsmarkt», Chur
1950

— G.B. di Crollalanza, Storia del contado di Chiavenna, Milano 1897

— F. Fossati, Codice diplomatico della Rezia, in: Periodico della Societa Storica per la
provincia e antica diocesi di Como, Como 1883ff.

— U. Affeltranger, Die Bischofe von Chur in der Zeit von 1122 bis 1250, Diss. Chur 1976

— I. Muller, Mistair-Minster, «Kleine Kunstfithrer», Minchen 1986

— G.C. Bascapgé, Le vie dei pellegrinaggi attraverso le Alpi centrali e la pianura lombar-
da, in: Archivio storico della Svizzera Italiana 11, Milano 1936

— Abb. 1—4. 6: Swiss effects, Ziirich
— Abb. 5: Clemens Ribert, Chur

— Abb. 7: Jakob Menolfi, Tamins
— Abb. 8: Eduard Widmer, Ziirich

Huldrych Blanke, Pfarrer, 7432 Zillis

Bildernachweis

Adresse des Autors




	Kreuzestheologie und Kaisermythos : zur geistigen Herkunft der Zilliser Bilderdecke

