
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1990)

Heft: 1

Artikel: Kreuzestheologie und Kaisermythos : zur geistigen Herkunft der Zilliser
Bilderdecke

Autor: Blanke, Huldrych

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


19

Huldrych Blanke

Kreuzestheologie und
Kaisermythos
Zur geistigen Herkunft der Zilliser Bilderdecke

Dass Könige in der Zilliser Bilderdecke eine wichtige Rolle
spielen, ist nicht zu übersehen. Das grosse Innenfeld der Decke, das in
98 Bildern die Geschichte von Jesu Geburt, Kindheit, Wirken, Predigen
und Leiden erzählt, beginnt mit drei königlichen Bildern - David,
Salomon, Rehabeam, die Vorfahren Christi aus dem Alten Bund - und
schliesst mit den drei königlichen Bildern des Leidenden und
Dorngekrönten. Ungewöhnlich breit - in 15 Bildern - ist die Geschichte der

Drei Könige aus dem Morgenland erzählt, ihre Begegnung mit dem
bösen König Herodes und vor allem mit dem königlichen Kind im
Schosse der Maria. Auch in der an den Jesuszyklus anschliessenden

Martinsgeschichte erscheint ein König: der königlich-verführerisch
verkleidete Satan respektive Antichristus. Nicht zu vergessen sind
schliesslich die beiden Kronen, die neben den Sibyllen im Mäander
unterhalb der Decke an der Wand zu finden sind.

Diese königliche Gewichtung ist, wie hier begründet werden soll,
nicht zufällig, sondern hat ihren tieferen Sinn. Zwei Könige werden in
Zillis proklamiert: der Christus-König in erster Linie, dann aber auch

derjenige, der sein «irdischer Stellvertreter» ist: Kaiser Friedrich I.
Barbarossa.

Jesus, der Christus
«Mitherrschen möchten alle gern, doch
nicht mitleiden» Bernhard von Clairvaux

Der dorngekrönte König
Zunächst ist darauf hinzuweisen, dass dem Zilliser Bildwerk ein

Bild der Welt als Grundstruktur gegeben ist: die Welt als Platte, die

vom Meer umflossen ist. Das ist die mittelalterliche Weltvorstellung.
Zu ihr gehört, dass wie die Erde auch das Meer bewohnt ist. In seinem

Abgrund wohnen die Dämonen — erschreckende Zwitterwesen —, die
die Erde bedrohen und belagern. Doch müssen die Erdbewohner sich
nicht fürchten. Ins Koordinatensystem des Festlands ist eingetragen,
wer zum Herrn der Welt bestimmt ist - Jesus, der Christus - und wie
der Mensch an seinem Siege teilnimmt.



Huldrych Blanke 20

a

-f T'ai08. «JU! ì

•

7

4»M~iJ +*+a?*'m,i?'i *_ # »-.r i.... r ti -

Wie das erste der Evangelien, Matthäus, beginnt auch das Zilliser

Evangelium mit Jesu respektive Josefs Stammbaum, aus dem drei

Repräsentanten herausgegriffen werden: David, Salomon, Rehabeam.

(Abb. 1) Das ist der Prolog: Der, der da kommt, ist König, ja der seit
uralten Zeiten verheissene Retter und Friedefürst.

Bevor diesem Gedanken nachgegangen werden kann, ist auf eine

neuere Deutung der drei Könige kurz einzugehen. Susanne Brugger-
Koch vertritt (in ihrer hilfreichen Dissertation zur Zilliser Decke) die

Meinung, dass diese bei der Wiederherstellung der Decke - 1938-40
durch Erwin Poeschel - nicht an den rechten Ort geraten seien,
sondern eigentlich zur Geschichte der heiligen Drei Könige gehörten, als

die drei Magier vor dem Aufbruch. Dieser These, die sich wegen der
äusseren Ähnlichkeit der beiden königlichen Trios nahezulegen
scheint, widersprechen aber mehrere Gründe: 1. Das erste der Evangelien,

deren Erzähl-Ordnung der Meister - Schwerpunkte setzend —

folgt, beginnt ebenfalls mit dem Stammbaum Jesu. 2. Die Ikonographie

der heiligen Drei Könige kennt m.W. keine Darstellung, die sie auf
Thronen sitzend zeigt. Zu ihrem Wesen gehört das Unterwegssein. So

erscheinen sie schon im Bild des Aufbruchs als Stehende, die vom Stern

aufgerufen sind. 3. Es fehlt der in dieser Szene obligate Stern, der sie

als heilige Drei Könige auszeichnete. Andererseits können die Messer,
die sie in Händen halten, eine einleuchtende Erklärung finden: als

Opfer- oder Beschneidungsmesser, Symbole des alten Bundes. 4. Es ist
nicht zu übersehen, dass den drei Königen ein «vierter König» zugehört
(der etwas später im Bild erscheint), der ihnen sehr ähnlich ist: Josef.

Königlich thront er wie sie, das Messer in der Hand, in der andern den

Stab, der Blüten treibt (vgl. Evangelium de nativitate Mariae). So ist er
offensichtlich als das letzte und wichtigste Glied in der erhabenen
Ahnenreihe bezeichnet, als «zweiter David» (Bernhard). Durch ihn,
der das neugeborene Kind annimmt und aufnimmt in das Geschlecht
des grossen Ahnen, kommt die alte Verheissung des davidischen Mes-

Abb. 1.
Drei Vorfahren
Christi aus dem
Alten Bund;
Anfang des
Zilliser
Jesus-Zyklus.



Kreuzestheologie und Kaisermythos 21

f 1
îi

Y
iL,**&•

-,*

5
-.-o.''

ij*

¦

'.'

fe

Oft

O^
ans<

I *'# N *, \t -
^*»*«¦

e:

;
t

J3 KT*WT-tyr^

* 7 1

Pì

Abb. 2.
Josef, das
Beschneidungs-
messer in der
Hand,thronend
wie seine königlichen

Vorfahren.

siaskönigs zu ihrer Erfüllung. (Abb. 2)5. Der dritte der drei Könige

- der eigentlich an die zweite Stelle gehörte - ist eindeutig als Salomon,
der Turm- und Tempelbauer, zu identifizieren, wie aus den ihm
beigegebenen Zeichen Turm und Winde (dem Hebeinstrument des
mittelalterlichen Bauwesens) hervorgeht.

Es dürfte also im Sinne der ursprünglichen Bilderordnung sein,

wenn die drei Könige heute als Einleitung des Zilliser Evangeliums
erscheinen. Dass der, der da kommt, ein König ist, ja der längst
verheissene Retter der Welt, ist ihre Botschaft.

Im Folgenden wird nun gezeigt, wie dieser König zu verstehen
ist. Er ist kein König wie die Könige dieser Welt. Sein Reich ist nicht
von der Art dieser Welt. Es besteht nicht in Glanz und Gewalt, sondern
in Liebe und Opfer.

Dieser Grundgedanke ist zunächst dadurch zum Ausdruck
gebracht, dass das Zeichen dieses Königs über der Welt aufgerichtet,
beziehungsweise als bestimmende Leitkoordinaten in sie «eingewoben»

ist. Die beiden Bilderreihen, die die Längs- und Querachse der
Decke bilden, sind durch doppelte Ornamentleisten begrenzt, was



Huldrych Blanke 22

c 4

X

l Ä

\ p

m & hd t¦f. SR¦aal
':

a^Ì^ 0.9 585SXiS? t^£ Z

<V

f-jfjf s
kv

7,' ^ s^ös Kii.^3 s
*.4S^ ^ 1k .ISHMS^S

w'j

¦X.'

Abb. 3.
Die dritte
Versuchung; im
Schnittpunkt des
Kreuzes, das der
Zilliser Decke
geheimnisvoll
eingewoben ist.

geheimnisvoll das Zeichen des Kreuzes ergibt. Damit will gesagt sein:

Unter diesem Zeichen — dem Zeichen der Hingabe bis in den Tod —

steht dieses Königs Wirken, von Anfang an.
Dieses Thema geht nun als cantus firmus durch das Ganze und

ist im Einzelnen immer wieder zu entdecken: schon im Bilde der

Geburt, wo die Krippe einem Sarge gleicht (vgl. Auferweckung des

Lazarus), dann in der Darbringung, im Kindermord Wir greifen
hier die Bilder der Mitte und des Schlusses heraus.

Im Schnittpunkt des Kreuzes steht das Bild der dritten
Versuchung. (Auch wenn dies nicht sein ursprünglicher Platz gewesen sein

sollte, bringt es den zentralen Gedanken der Decke doch besonders
klar zum Ausdruck.) Satan zeigt mit der linken Hand auf einen Berg
(auf den er nach Mt. 4,8—10 Christus geführt hat), mit der Rechten auf
eine schwarze, runde Tafel, die zwischen ihm und Christus aufgestellt
ist: die Erdscheibe. Auf dieser sind wie auf einem Präsentierteller alle
Herrlichkeiten der Welt ausgelegt: Geldstücke — Pokale — Häuser,



Kreuzestheologie und Kaisermythos 23

ff-ff- ¦ff

7 ^
* "Xq

4 ¦-ff

4
4 yy 4ÄrSfSi»fT

7

Burgen, Türme. «Dies alles will ich dir geben», sagt Satan, «wenn du

vor mir niederfällst und mich anbetest». Christus aber hat die rechte
Hand zur schroff abweisenden Geste erhoben; in der Linken hält er -
so angespannt, dass sich jeder Finger unter dem Mantel abzeichnet —

die Buchrolle, das heisst das Gotteswort, das ihn leitet. Er ist ein
anderer König; er ist nicht gekommen zu herrschen, sondern zu dienen,
ja sein Leben hinzugeben für viele. (Abb. 3)

Besonders nachdrücklich kommt dieser Grundgedanke am
Schluss des Zilliser Evangeliums zum Ausdruck. Es schliesst, wie es

begonnen hat, mit drei königlichen Bildern: Illustrationen zu drei
Texten der Passionsgeschichte, in denen von Jesu Königtum die Rede

ist. (Abb. 4) 1. Jesus vor Pilatus, der mit dem Finger auf ihn zeigt und
fragt: «Bist du der König der Juden?» (Mt. 27,11-14) 2. Jesus, der von
den römischen Soldaten verspottet und geschlagen wird, wobei einer
die Hand zum Grusse erhebt: «Sei gegrüsst, König der Juden.» (Mt.
27,27—31) 3. Jesus, mit Dornen gekrönt. «Da seht den Menschen...»,
sagt Pilatus, «seht euren König.» (Joh. 19,1—6)

Schon in den evangelischen Texten geht es hier darum zu zeigen,
dass dieser - gerade dieser, der wie ein Sklave und Verbrecher behandelt

wird — der König ist. Darum bewahrt er in allem Leiden etwas
Würdevolles, ganz besonders im Johannesevangelium. Ja, dass im
Kreuz seine Herrlichkeit zu finden ist, bringt dieses Evangelium mit
besonderer Deutlichkeit zum Ausdruck (weshalb es — nach Bultmann
— das offizielle Osterereignis auch nur mit Vorbehalt überliefert; Joh.
20,29).

Diese evangelische Theologie wird in der Zilliser Decke akzentuiert.

Dieser ist euer König: der Leidende, Arme. Sucht keinen andern.
Dazu ist ihm in seinen drei letzten Bildern - auf dreierlei Weise, formal
und inhaltlich - in aller Erniedrigung etwas Würdevolles, ja Majestätisches

gegeben. 1. Durch die frontale Darstellung. War Christus bisher

Abb. 4.
Der dorngekrönte
König; Abschluss
des Zilliser
Jesus-Zyklus.



Huldrych Blanke 24

immer im Dreiviertelsprofil zu sehen (ausser als Verklärter), erscheint
er jetzt erstmals en face, was in der mittelalterlichen Bildsprache
Majestät bedeutet. 2. Der Stock, der Christus von den Soldaten nach
Matthäus spottend als Zepter in die Hand gegeben wird, ist zum
Palmzweig, dem eindeutigen Siegeszeichen, geworden. Die andere
Hand ist segnend erhoben. 3. Die hinweisenden Gesten des Prokurators

und der Soldaten enthalten - gewissermassen filmisch - eine

Steigerung. Immer höher erheben sich die Hände, vom «Bist du .?»

über das «Sei gegrüsst...» bis zum «Da seht...». — Das ist der sehr
bewusst gesetzte und gestaltete Schluss der Jesuserzählung. Ja man
kann sagen: Hier liegt der Kern des Ganzen, sein Schlüssel. Hier ist
Christi Proklamation auf ihren Begriff gebracht. Der verheissene

Retterkönig aus David Geschlecht ist dieser. Seine Herrlichkeit ist
Niedrigkeit und Armut. Als König, der das Kreuz im Banner hat, sucht er
sein Gefolge.

Dieser Schluss ist unüberhörbar als ein Aufruf zu verstehen, als

Ruf zur Busse und Entscheidung. In hoc signo vinces. In diesem
Zeichen siege! Folgerichtig schliesst sich deshalb jetzt in sieben Bildern
die exemplarische Geschichte des Kirchenpatrons Martin an. Er ist der
rechte miles Christi. Wie er Christus gefolgt ist, soll nun der Betrachter
sein Leben mit Christi Leben und Sterben verbinden. Mit Martin wird
er zum wahren, ihm von Gott bestimmten Leben auferstehen. Und so
sieht diese Vita aus: Sie ist Leben in der Liebe (Mantelteilung), in der
Demut (Weihe zum Exorzisten statt zum Bischof) und in der
Auferstehungskraft des Geistes, die Tote zum Leben erweckt und, vor allem,
den Satan oder Antichristus zu entlarven und vertreiben vermag.

Bernhard von Clairvaux
Die Zilliser Decke hat ihren Sinn in sich, ist nicht unvollständig,

wie hie und da vermutet wurde und wird (verbunden etwa mit dem
Hinweis auf eine «verlorene Oster-Fortsetzung» im ehemaligen
romanischen Chor). Sie ist nicht mit der Biblia Pauperum des 13. und 14.
Jahrhunderts zu verwechseln, die die biblischen Ereignisse von A bis

Z berichtet. Wie die andern grossen romanischen Kunstwerke (zum
Beispiel die Galluspforte am Basler Münster und der Hortus Deliciar-
um der Herrad von Landsberg) ist sie einem Grundgedanken untergeordnet,

und dieser lautet hier: Christi Herrlichkeit ist im Kreuz zu
finden. Der Kreuzweg ist der Weg des Lebens. Es gibt keinen anderen.

Mit diesem Versuch, die Zilliser Decke als in sich schlüssig zu
verstehen, betreten wir kein Neuland. Schon Markus Jenny hat 1967
— in seinem Aufsatz «Unter dem Siegeszeichen des Kreuzes» - in diese

Richtung gewiesen. Neuerdings wurden auch Vorschläge zur Begründung

des eigenwilligen Zilliser Gedanken gemacht: Carl Haegler



Kreuzestheologie und Kaisermythos 25

glaubt, eine Erklärung in der Verbindung des Werks mit dem
Altarsakrament zu finden; Dieter Rudioff sucht sie in der Theologie Joachim
di Fiores (dessen Ideen aber erst ab 1200 in die Öffentlichkeit gelangen).

In der hier vorgelegten Arbeit geht es darum, das Zilliser Thema
im Zusammenhang der geistesgeschichtlichen Entwicklung des

Hochmittelalters zu begreifen.
Bereits im 11. Jahrhundert zeigen sich inmitten der festen

Ordnung der benediktinischen Klöster Zeichen der Unruhe. Das äusserli-
che Halten der Regel und Beten des Chorgebets genügt nicht mehr. Ein
starkes Bedürfnis nach lebendiger, persönlicher Glaubenserfahrung ist
erwacht. Das Leben des Eremiten wird wieder aktuell. Wanderprediger

ziehen durch die Lande. Radikal erneuerte Mönchsorden (Vallom-
broser 1012, Kartäuser 1084, Zisterzienser 1098, Prämonstratenser
1120) versuchen, dem klösterlichen Leben mehr geistige Intensität zu
geben. Gemeinsam ist allen diesen Bewegten und Bewegungen das

starke Interesse am irdischen, menschlichen Heiland und seinem
Leiden; ja das Mitleid und Mitleiden mit Christi Kreuzesleiden wird
immer mehr zum zentralen Inhalt der Glaubenserfahrung. Und diese

findet in der Pilgerschaft zum Heiligen Grab und im Kreuzrittertum
auch ihre populären Ausdrucksformen. Später werden aus ihr noch die

Humiliaten, Waldenser und Franziskaner hervorgehen.
Die neue, gefühlsbetonte Glaubensweise ist deutlich auch in den

künstlerischen Äusserungen der Zeit abzulesen, insbesondere in der

Cruzifixus-Ikonographie. Im n. und 12. Jahrhundert (am einen Ort
früher, am andern später) vollzieht sich eine Änderung in der Darstellung

der Kreuzigung. Wurde das Leiden des Gekreuzigten bisher eher

ausgeklammert und Christus - germanischem Empfinden folgend — als

der «vom Kreuz her herrschende Gott» gezeigt oder doch als «hoheitsvoller

Dulder», so wird er jetzt vermehrt als der Leidende gesehen. Ein
frühes Zeugnis dieses Leidens-Realismus — der seinen Höhepunkt im
Schmerzensmann der Gotik finden wird - erscheint schon in der
zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts: das Gerokreuz im Dom von Köln,
960-65.

In diesen Zusammenhängen ist auch die Zilliser Decke zu sehen.

Und wenn sie, wie hier zu zeigen versucht wurde, die teologia crucis
in einer besonders akzentuierten Form zum Ausdruck bringt, so

kommt auch dies nicht von ungefähr, sondern ist dem Einfiuss eines
besonders ausgeprägten Vertreters des hochmittelalterlichen Geistes
zuzuschreiben: Bernhard von Clairvaux (1090-1153).

Bernhard von Clairvaux, der den jungen Zisterzienserorden
wegweisend mitgestaltete, darf darüber hinaus als geistiger Vater
seines Zeitalters — des später nach ihm benannten, sog. «Bernhardini-
schen», 1124—1153 — bezeichnet werden. Tiefinnerlich beteiligt an den

religiösen Strebungen seiner Zeit, ist er es, der sie in Worte fasst und



Huldrych Blanke 26

so den Zeitgenossen erst recht ins Bewusstsein hebt und auch kirchlich
legitimiert.

Bernhards Theologie ist kein scholastisches Lehrsystem,
sondern ist als eine Theologie der Erfahrung zu bezeichnen, die ihrem
Hörer oder Leser den heilvollen Weg der Selbst- und Gotteserkenntnis

zu weisen sucht. Dieser Weg beginnt mit der Betrachtung des

fleischgewordenen Worts. Der Mensch kann nur erkennen, was irdisch,
oder wie Bernhard sagt, «fleischlich» ist. Darum ist ihm Gott im
Fleische entgegengekommen. Hier — und nur hier — ist deshalb die

enge Pforte des Heils zu finden. Es gilt, «dem irdischen Leben Jesu auf
allen seinen Wegen, vor allem seinem Kreuze im Geiste nachzugehen».

Sehr bewusst wird Ostern von Bernhard deshalb in den Hintergrund

gerückt. Zunächst sind in der Nachfolge des dorngekrönten
Königs die ersten und unumgänglichen Schritte auf dem Weg des

Heils zu tun. «Das ist einstweilen meine höchste Philosophie: Jesus zu
kennen, und zwar als Gekreuzigten. Ich frage nicht wie die Braut, wo
er am Mittag ruhe (Hohelied 1,6); halte ich ihn doch froh umfangen,
wie er an meinem Busen weilt. Ich frage nicht, wo er am Mittag
weide; schaue ich ihn doch als Erlöser am Kreuze. Mag jenes
erhabener sein, dieses ist lieblicher. Jenes ist Brot, dieses ist Milch.
Dieses erquickt das Herz der Kinder, dieses füllt die Brüste der

Mütter; und deshalb soll es an meinem Busen weilen» (aus der 43.
Ansprache über das Hohelied).

Es ist anzufügen, dass bernhardinische Anliegen in Zillis nicht
nur in der Kreuzestheologie, sondern auch in andern Themen zu finden
sind (die hier nur angeführt werden können): im Gewicht, das neben
dem Kreuz der Krippe, der Menschwerdung Christi, zukommt; in der
besonderen Rolle, die Josef, dem «zweiten David», hier zugewiesen ist;
in der reformerischen Anklage kirchlichen Reichtums [Sequenz der

Tempelreinigung, zu der auch die beiden Leviten respektive Kleriker
(Bild-Nr. 130) gehören]; in der Martinserzählung; in der Eschatologie.
Vor allem wäre auch das generelle Schwergewicht der evangelischen
Thematik zu beachten.

Wie aber kommt zisterziensische Theologie nach Zillis, in eine
«kleine Land- und Bergkirche»? Dies ist aus verschiedenen Gründen
nicht abwegig. Auf die Verbreitung von Bernhards Gedanken im
Abendland des 12. Jahrhunderts wurde hingewiesen; dass sie an Zillis
nicht vorübergingen, hat einen Grund zunächst darin, dass seine

Kirche keineswegs unbedeutend war, sondern als Talkirche (des

Schams, Avers und äusseren Rheinwald) das wichtigste Gotteshaus an
der Nordflanke zweier vielbegangener Pässe (Splügen und Mons
Avium/Vogelberg, heute San Bernardino). Als solche diente sie nicht

nur den Talbewohnern, sondern auch den Vorüberziehenden -
Kreuzpilgern und -rittern, Händlern und Kriegern -, die im ge-



Kreuzestheologie und Kaisermythos 27

fährlichen Gebirge, insbesondere zwischen den gefahrvollen Schluchten

Via Mala und Rofla, gern ihre Stoss- und Dankgebete zum Himmel
sandten.

Bischof Adalgott
Bernhards Einfiuss in Zillis erscheint aber erst recht naheliegend,

wenn man einen Blick auf die Liste der Zilliser Kirchenherren - die
Churer Bischöfe — im 12. Jahrhundert wirft. Es ist hier vor allem ein

Bischof, der sogleich ins Auge fällt: Adalgott, ein Zisterzienser, der
noch persönlicher Schüler Bernhards in Clairvaux war und nun sein

Bistum mit Tatkraft in des Meisters Sinn und Geist verwaltet (1150—

1160).
Erstes Anliegen ist ihm, «zum Nutzen der Klöster und zur Pflege

der Armen» zu wirken. Mit starker Hand stellt er in den Frauenklöstern

Cazis - einer «Satanssynagoge» - Müstair, Schanis die nach
seiner Meinung vernachlässigte klösterliche Ordnung wieder her und

verfügt die endgültige Aufhebung des Stifts in Mistail. Er kümmert sich
ideel und materiell um das junge Benediktinerkloster Marienberg,
wobei er in Ulrich III. von Tarasp eine grosszügige Stifterpersönlichkeit

zur Seite hat. 1160 weiht er dort die wenig später mit einer

prachtvollen endzeitlichen Epiphanie ausgemalte Krypta. Vor allem
stehen ihm die strengen Prämonstratenser von St. Luzi in Chur nahe.

Ihnen anvertraut er die Armenpflege der Stadt, wozu er sie mit Gütern
ausstattet. Aber auch «die Herde» der Laien liegt ihm am Herzen.
Adalgott ist es, der den Grundstein zum Bau der dritten Churer
Kathedrale legt. Adalgott ist es ohne Zweifel auch, der im Blick auf die
wachsenden Pilgerscharen die Dringlichkeit einer Vergrösserung der
Zilliser Kirche erkennt und ihren Neubau veranlasst.

Es ist verschiedenes, das in Zillis auf Adalgott als ersten
Bauherrn hinweist. Wie in Chur gibt es in Zillis den — typisch zisterziensi-
schen — geraden Chorabschluss (des ehemals romanischen Chors). Wie
dort wird hier auf Einfachheit und Klarheit des Baus und seiner

Ausstattung Wert gelegt. Die Wände bleiben unverputzt; ein einziges,

grosses, evangelisch bestimmtes Bildwerk soll der Verkündigung, nicht
dem Schmucke in erster Linie, dienen.

Vor allem ist auf die erstaunliche Themenverwandtschaft
zwischen den Kapitelskulpturen im (1178 von einem Zisterzienser Bischof
geweihten) Chor der Churer Kathedrale und dem Zilliser Bildprogramm

hinzuweisen. Auch dort nimmt - an den Kapitellen des kleinen
Chorbogens, dem Eingang zum Marienaltar - die Geschichte der

Menschwerdung breiten Raum ein: Maria und Gabriel; Maria, das

Gewand raffend, das heisst den Schoss verschliessend, in der rechten
Hand die Frucht der Empfängnis tragend (eine Illustration zu Bern-



Huldrych Blanke 28

hard: «O Jungfrau, heilig hehres Reis du allein warst würdig, des

Heiles Frucht zu tragen!»); Maria mit dem Kind, dem sie eine Blume
darbietet («Führwahr, eine Blume ist der Sohn der Jungfrau»); der in
Gedanken versunkene Josef; die Drei Könige. Auch in Chur sind — im
Altarhaus - vier Eckengel zu finden. Mit je einer Hand stützen sie das

Gewölbe; das heisst (Offbg. 7,1 leicht variierend): Sie tragen -
vorläufig noch - den Kosmos. Einer hält ein Kreuz an seine Brust, als

wolle er sagen: Das Kreuz ist der Weg zu Gott. An zwei Kapitellen
erscheint zudem ein Ritter: der miles Christi, der, wie Martin in Zillis,
dem Ruf der Kreuznachfolge gehorcht. Einer greift mit der Hand zum
Schwert, mit der Linken zeigt er nach oben. (Abb. 5) Auch in Chur
ist - an den Kapitellen des grossen Chorbogens - die Bedrohung des

Menschen durch die Sendlinge Satans dargestellt; statt Jonas ist es

Daniel, der ihren Zugriff überwindet (südliches Chorbogenkapitell);
anstelle des rettenden Kirchen-Schiffes erscheint ein Bischof
(Adalgott?), der nach oben weist. Schliesslich sollte auch in Chur «von
Anfang an» - im Kreuzaltar des Schiffes — das Kreuz im Zentrum
stehen, wie überhaupt (nach Poeschel und Müller) das Ganze einem
anfänglichen Plane folgt: dem Entwürfe Adalgotts, eines bernhardi-
nisch kultivierten Bischofs.

Hier stellt sich eine Frage, die nicht übergangen werden darf. Hat
Bernhard nicht in seiner gegen den Kunstluxus der Cluniazenser
gerichteten Apologie (um 1124/25) die kirchlichen Bilder und Skulpturen,

«die das Brot der Armen verschwenden», streng verurteilt,
insbesondere «jene lächerlichen Ungeheuer», die nichts anderem als «nichtiger

Neugier» dienen? Wurde dieses Urteil nicht vom Zisterzienser
Generalkapitel 1134 zum statutarischen Gebot erhoben?

Dazu ist dreierlei zu sagen. 1. Das zisterziensische Bilderverbot
fand nur eine begrenzte Anwendung (weshalb es auch immer wieder
erneuert werden musste). Besonders deutlich ist dies an der Miniaturkunst

abzulesen, wo die seit 1134 vorgeschriebene Einfarbigkeit und
Bildlosigkeit der codices keineswegs eingehalten wurde. Neben
Handschriften, die dem Gebote folgen, gehen aus denselben Abteien (sogar
aus Clairvaux und noch zu Lebzeiten Bernhards) auch andere, zum
Teil reich minierte hervor. Seit der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts

gibt es auch wieder solche, die Bestiarien enthalten (Bibel von
Morimondo). 2. Bernhards Urteil von 1125 und die nachfolgenden
Statuten betrafen klösterliche Bauten und Handschriften zu
klösterlichem Gebrauch. Zwar muss dem Mönch das Wort und innere
Bild genügen, doch kann dies vom Stand der Laien nicht erwartet
werden. In der Apologie hat Bernhard deshalb Bischofskirchen von
seinem Bilderverbot ausdrücklich ausgenommen. «Körperliche
Darstellungen», die dem Heiligen dienen, sind hier zur Unterrichtung der

«Einfältigen» gestattet. 3. Sowohl in Chur wie in Zillis dient die



Kreuzestheologie und Kaisermythos 29

I

i .J m f

::- 4.jr-*^

7
7 "777;mdfi

m
\.y

£'*

i î • ¦>

l i : ¦:;;

S4. 7-

¦ 4'JJff

,1
• ¦ \ ' rÂ 7 V

7. *i « \
»

Abb. 5.
Ergreife das
Kreuz, bevor die
Welt einstürzt,
verkündet der
Engel im Altarhaus

der Churer
Kathedrale. Zu
seiner Rechten
der miles Christi,
der dem Ruf
«nach oben»
folgt. (Eine von
vier ähnlichen
Eckskulpturen,
vor 1178.)

Kunst der Botschaft, nicht der «Schaulust». Die Monster, die da wie
dort erscheinen, haben keinen Selbstzweck (fast keinen?), sondern
sind integrierter Bestandteil eines Bildkosmos, in dem die Darstellung
des Bösen - an seinem begrenzten und eingegrenzten Platz - nicht
fehlen durfte (wie es auch in den bildhaften Texten Bernhards nicht
fehlt).



Huldrych Blanke 30

t0^ffî:^"ff^&§^ \ wsf*- ¦ * '*
Jw-wF»

n'¦-•¦ .l|V.3r 9:»¦f= j

V:* '-"i, tf' W.
ff:

7• y m¦fff ff >

:ff ; •:

tmjikWi^
WWW- 4'm aS. a'if.V ..at***S?>¦;..; fest*~

KL*
_ rf>. i i Vé- y\î^ fl 8HJ2

o
e

ri» » ATssa < ^% ^.i...^., iiy^:sì~A/^ZT*ì s ^T«TF *àTy ?,<e 3F »WX'T.

mmMM4$

m

in
VJ

Kaiser Friedrich I. Barbarossa
«Wenn erst Mailand besiegt ist,
haben wir mit Gottes Hilfe alles

gewonnen» Burchard, Kapellan
Friedrich Barbarossa

Unübersehbar ist ins Koordinatensystem der Zilliser Welt
eingetragen, wer zu ihrem Herrn bestimmt ist: Christus, der dorngekrönte.
Verschlüsselt - dennoch klar genug - wird aber noch ein zweiter «Herr
der Welt» verkündet: Kaiser Friedrich I. Barbarossa.

Zwei Indizien weisen in diese Richtung: das Gewicht, das der
Geschichte der Drei Könige aus dem Morgenland im Zilliser Evangelium

zukommt; die Sibyllen und Kronen im Mäander, der das Bild der
Welt umrahmt.



Kreuzestheologie und Kaisermythos 31

¦

SiSS£3iü£/* '

-

"¦

tf ¦

J

'¦

NMBHMMP-..

Abb. 6.
Die ausführliche
Zilliser
Dreikönigsgeschichte.

Die heiligen Drei Könige
Gewiss haben die heiligen Drei Könige in der Ikonographie der

Geburtsgeschichte Jesu seit je einen wichtigen Platz. Die Ausführlichkeit,

mit der sie in Zillis erscheinen — 15 der 98 Evangelienbilder sind
ihnen gewidmet —, ist aber aussergewöhnlich und dürfte ihren besonderen

Grund haben. (Abb. 6)

Hier ist zunächst an die besondere Rolle zu denken, die die
alttestamentlichen Könige in der Kunst des 12. Jahrhunderts als
«sakrales Legitimationsinstrument» spielen. Als Vorfahren Christi, «Christi

Verwandte», stehen sie in besonderer Christusnähe und illustrieren
so die göttliche Mission des irdischen Königtums, nicht selten im Blick
auf eine bestimmte Dynastie (vgl. das Königsportal von Chartres).
Wäre eine ähnliche Funktion auch der heiligen Drei Könige in Zillis
denkbar? Ein geschichtliches Jahrhundertereignis dürfte dafür die

Bestätigung erbringen.
1158 zieht Kaiser Friedrich I. Barbarossa über die Alpen zur

Bestrafung des aufrührerischen Mailand. Am 6. August beginnt die

Belagerung. Es kommt zu einer ersten Unterwerfung, 1162, nach

erneutem Aufstand, zu einer zweiten, die bedingungslos ist. Die Bevölkerung

muss Mailand verlassen, die Stadt selber wird geplündert und fast

ganz zerstört. Die wertvollste Beute, die Barbarossa in die Hände fällt,
sind die Reliquien der heiligen Drei Könige aus St. Eustorgius. 1164
schenkt er sie seinem hochgeschätzten Ratgeber und Kanzler Rainald



Huldrych Blanke 32

von Dassel, Erzbischof von Köln. Dieser überführt sie noch im selben

Jahr vom kaiserlichen Hoflager in Pavia (über Vercelli, Turin, den Mt.
Cenis, Vienne, Burgund, Lothringen) nach Köln, wo sie am 23. Juli mit
ungemessener Freude empfangen und grössten Ehrbezeugungen als

«Reichsheilige» beigesetzt werden.
Dank einer minuziösen historischen Untersuchung (Hans

Hofmann) fällt seit kurzem klärendes Licht auf dieses bisher in manchen
Punkten noch ungeklärte Sakralereignis. Ihr Ergebnis, das die hier
zitierte traditionelle Überlieferung ergänzt und korrigiert, kann
folgendermassen zusammengefasst werden.

- Es ist in Mailand vor 1158 keine Verehrung der Dreikönigsreliquien
nachzuweisen. Es gibt keine frühere Mailänder Quelle, die davon
berichtet, und es gibt keine Mailänder Stimme, die in der Folge den

Verlust beklagt. Die berühmte Legende «Vita Eustorgii», die eingehend

zu schildern weiss, wie Bischof Enstorgiüs die Reliquien im 4.

Jahrhundert als ein Geschenk Kaiserin Helenas vom Orient nach
Mailand brachte, stammt nicht aus Mailand und nicht aus dem 11.
oder 9. Jahrhundert (wie bisher angenommen wurde), sondern ist
höchstwahrscheinlich zwischen 1158 und 64 im kaiserlichen Hoflager
in Pavia entstanden und hat ihre endgültige Fassung am Ende des

Jahrhunderts in Köln gefunden.

- Einen Dreikönigskult gibt es im Abendland erst seit der Überführung
der Reliquien nach Köln. Gewiss sind die Drei Magier oder Könige als

Motiv der Kunst seit je geschätzt, aber erst jetzt beginnt ihre kultische
Verehrung. Jetzt entsteht in Köln ihr aktives Kultzentrum mit Prozession,

Dreikönigsspiel und -bruderschaft und erhält Epiphanias als Fest

der heiligen Drei Könige seine Hauptbedeutung.

- Es war vor allem Rainald von Dassel, der die Verehrung der

Dreikönigsreliquien förderte, und er hatte dafür seine guten Gründe.
Mit Barbarossa war der alte Streit, wer der Erste sei vor Gott und
Mensch, Kaiser oder Papst, neu entflammt, und das Papsttum hatte
in Alexander III. seinen starken Mann gefunden. In diese

Auseinandersetzung, die schon zum schismatischen Zwiespalt eskaliert

war, setzte Dassel die Dreikönigsreliquien als ein Mittel der

Politik ein. Die heiligen Drei Könige waren von Christus selbst

bestätigte Könige. Auch das Königtum war also Gott-unmittelbar.
Der König respektive Kaiser stand deshalb Christus so nahe wie der

Papst und brauchte diesen nicht als Vermittler. Als Reliquienbesitzer
hatte er erst recht Anteil an der Würde und Christusnähe der drei

grossen Heiligen. Er war nun gewissermassen der Vierte in ihrem
Bund.

- Dassel darf, kurz gesagt, als Macher des Dreikönigskults bezeichnet
werden. Er hat einen jungen und noch unbekannten Kult einer Mailänder

Kirche aufgegriffen und zum Zwecke der Erhöhung Friedrichs



Kreuzestheologie und Kaisermythos 33

aufgebauscht; oder, was wahrscheinlicher ist: er hat das Ganze selbst

erfunden und inszeniert.

- Dassels Werk war von Erfolg gekrönt. Das Echo, das die
Reliquientranslation fand, kann heute kaum noch ermessen werden. «Mit einem

Schlag rückten sie in den Mittelpunkt des allgemeinen christlichen
Interesses Bis Polen und England, ja bis Island drang die Kunde

von diesem für die damalige Zeit unerhörten Ereignis.» Sie fand ihren
Niederschlag auch in der Kunst, wo die bisher «massvoll» ausgemalte
Geschichte von nun an häufig «in ausgedehnter Form» erscheint. Zillis
ist dafür ein frühes Beispiel (Reallexikon zur Deutschen
Kunstgeschichte).

Es war Christoph Simonett, der als erster eine Verbindung
zwischen Zillis und Kaiser Friedrich I. Barbarossa vermutete (1954).
Durch die hier rapportierten Fakten dürfte der weitblickende Gedanke

nun eine nachdrückliche Bestätigung gefunden haben. Die ausführliche

Dreikönigsdarstellung in Zillis ist als ein Echo des spektakulären
königlichen Sakralereignisses zu begreifen; ja wahrscheinlich ist mehr
darin zu sehen: eine bewusste Huldigung für den «gottbegnadeten»
Kaiser und Reliquienbesitzer.

Zur Stützung dieser These sei noch auf ein Parallelereignis
hingewiesen, das, ebenfalls von Dassel inszeniert, ebenfalls hohe Wellen
warf und Rätien nicht unberührt liess: die Annektion des in Frankreich
aufgeblühten Karlskultes für Friedrich. War die Spitze des Dreikönigskults

gegen das Papsttum gerichtet, so soll derjenige Karls nun die

imperialen Ansprüche Frankreichs und Byzanz' bezwingen helfen.

1165 kann Dassel seinen seit langem gehegten Plan realisieren: Im
Marienmünster in Aachen werden die Gebeine Karls des Grossen
feierlich erhoben und konsakriert. Damit ist Karl als Friedrichs
Vorfahre und Vor-Bild auf dem Kaiserthrone proklamiert. Der Glanz von
Karls Glorie fällt nun auf ihn. Im deutschen Friedrich, in keinem
andern, ist der legitime Nachfolger des römischen Kaisertums zu
finden. - Eine Aktion, die grösstes Aufsehen erregte und auch in
Graubünden ein beifälliges Echo fand: in einem Karlsmonument zu
Ehren Friedrichs in Müstair (s. unten und Abb. 8). Da sie im Namen
des Gegenpapstes vollzogen war, sollte sie schliesslich allerdings keine
kanonische Gültigkeit erlangen.

Vier Sibyllen
Es gibt ein weiteres wichtiges Indiz, das in die Richtung Friedrichs

weist. Direkt unterhalb der Decke zieht sich an der Wand ein

prachtvoller Mäander hin, der Erinnerungen an Ornamente in antiken
Monumenten, Pompeji zum Beispiel, weckt. Doch ist der Fries hier
nicht eine der vielen, eher zufälligen «romanischen» Reminiszenzen in



Huldrych Blanke 34

eàpwt.'

1 -«ViSal '

:»

'

yf^ - y4*J5J* 'JlS

av-.;•-;.

Ï®
7' ///¦if Ml

11?

71:
m* i -, ""y ¦

fiP^iKit¦¦;>

Abb. 7.
Sibylle

der romanischen Kunst, sondern hat einen tieferen Sinn. Viermal
erscheinen auf Bildflächen, die ihn unterbrechen, Büsten von weiblichen

Gestalten in Toga und Tunika, die offensichtlich der heidnischen

Antike entstammen: die Sibyllen. Erwin Poeschel hat sie erstmals als

solche gedeutet und hat sie stilistisch, also auch zeitlich, im
Zusammenhang des Gesamtkunstwerks gesehen. Zweien dieser Sibyllen,

jenen der Südwand, sind auf zwei weiteren Bildflächen Kronen (genauer:

Diademe, Kronreife) beigegeben (identifizierbar ist heute nur noch

eine, vgl. Poeschel), worin sich ohne Zweifel eine geheimnisvolle
Botschaft verbirgt. (Abb. j)

Wer sind die Sibyllen? Vor allem: Wie kommen sie nach Zillis?
Es dürfte hilfreich sein, zu ihrem Verständnis etwas auszuholen. Sie

sind, wie bekannt ist, die Seherinnen des griechischen Altertums. Seit

dem 8. Jahrhundert v. Chr. erscheinen sie auf den Marktplätzen der

Städte - zuerst in Eritrea im griechischen Kleinasien -, «mit rasendem

Mund» (Heraklit) Heil oder Unheil verkündend. Ihre Weissagungen

(«Sibyllinen») wurden gesammelt und an heiligen Stätten (später auch

römischen) aufbewahrt, wo sie in Notzeiten wieder hervorgenommen
und neu ausgelegt wurden. Vom zweiten vorchristlichen Jahrhundert

an erfuhren sie auch jüdische Bearbeitung (im Sinne spätjüdischer

Endzeiterwartung), vom zweiten Jahrhundert n.Chr. an christliche.

Hier wurden die Sibyllen den alttestamentlichen Propheten zur Seite

gestellt, und wurde ihnen die Verheissung des Christus Jesus in den

Mund gelegt. In diesem Sinne fanden sie Aufnahme auch in der Kunst



Kreuzestheologie und Kaisermythos 35

-**¦
«£-»

7

•As'» t-y- -yy^ffffff

•\

'SL-JEk •

Ä
v:y..;':,;-'Ì ' -' :

: - M

und Diadem
im Mäander.

(seit dem ii. Jahrhundert, St. Angelo in Formis), wo sie vor allem in
Renaissance und Frühbarock grosse Schätzung erfahren sollten
(Michelangelo in der Sixtina).

Aus der christlich-sibyllinischen Literatur ist im 4. Jahrhundert
in Byzanz die Tiburtinische Sibylle hervorgegangen. Vor dem Ende der

Tage wird ein gewaltiger Kaiser erstehen, verkündet sie. Dieser wird
Rom und Byzanz wieder in einem Reich vereinen und ein weltweites,
herrliches — dem biblischen 1000jährigen Reich vergleichbares — Reich
des Friedens und der Harmonie heraufführen. Darauf wir er nach

Jerusalem ziehen und Gott sein Diadem (dies der Ausdruck der Sibylle)
auf Golgatha zu Füssen legen. Zwar wird nun, durch diesen umfassenden

Sieg des Christlichen provoziert, der Antichristus sich erheben und

zum Widerstände schreiten, doch ist es sein letzter und er ist kurz.
Christus, der zum Gericht erscheint, wird ihn endgültig überwinden
und vernichten.

Wie ähnliche Weissagungsliteratur zuvor taucht diese im 11.

Jahrhundert im Abendlande auf und findet hier ein ausserordentliches
Echo. «So unkanonisch und heterodox die sibyllinischen Weissagungen

auch waren, übten sie doch einen gewaltigen Einfiuss aus, und
vermutlich waren sie neben der Bibel und den Werken der Kirchenväter

die einflussreichsten Schriften im mittelalterlichen Europa ...» In
Kommentaren und Bearbeitungen wurden sie neu ausgelegt, oft auch

ergänzt und dabei häufig mit den herrschenden Königshäusern, französischen

und deutschen, in Verbindung gebracht. «Und so gab es kaum



Huldrych Blanke 36

einen neuen Monarchen, den seine Untertanen nicht im Glänze jenes
Endzeitalters zu sehen suchten .» (Cohn).

Damit dürfte ein klärendes Licht auch auf die Zilliser Sibyllen
fallen. Mit ihren Diademen sind sie eindeutig als «Tiburtinische» zu
verstehen, also als Trägerinnen der besonderen Weissagung eines

endzeitlichen kaiserlichen Friedefürsten. - Wer aber ist in Zillis als
dieser Verheissene gemeint? Kein anderer Name legt sich hier näher als

Friedrich I. Barbarossa.
Diese Annahme sei durch ein paar Hinweise allgemeiner und

besonderer Art untermauert. Zunächst soll die von der Sibylle
mitgenährte endzeitliche Gestimmtheit des 12. Jahrhunderts noch etwas
deutlicher gemacht werden (A). Dann wird an ein paar Beispielen
dargestellt, wie diese Stimmung zur Erhöhung und Verklärung Friedrichs

eingesetzt wurde (B).

A. Die ersten Stimmen mittelalterlich-eschatologischer
Naherwartung erheben sich im 10. Jahrhundert. Ihre Botschaft findet jedoch
nicht schon an der Jahrtausendwende ihren Höhepunkt, wie vielfach

angenommen wird, sondern wird erst nachher breit zum Durchbruch
kommen und das ganze spätere Mittelalter begleiten und prägen. Einer
der ersten, der deutlich den nahen Jüngsten Tag verkündet, ist Odo,
der zweite Abt von Cluny (927—42). Im Blick auf das baldige Gericht
gilt es in Kirche und Welt «Ordnung zu schaffen», wofür die cluniazen-
sische Klosterreform ein Beispiel sein soll. Um 950 versucht Adso,
Mönch und späterer Abt von Montier-en-Der, mit einer Trostschrift
(«Über den Ursprung und die Zeit des Antichristus») der Angst der
französischen Königin Gerbera vor dem Weltuntergang entgegenzutreten.

Solange es fränkische Könige gibt — zu denen Gerberas Gatte und
Bruder, Ludwig IV. und Otto der Grosse, gehören — ist es noch nicht
so weit; auch wird zuvor ein fränkischer König zum weltbeherrschenden

Friedenskaiser erwählt werden. Die endzeitlichen Stimmen mehren

sich im Zusammenhang der aufbrechenden Armutsbewegung im
11. und 12. Jahrhundert. Petrus Damiani (1007—1072), Vorsteher der

Eremitengenossenschaft von Fonte Avellana in Umbrien, nimmt in
einer Predigt über das Gleichnis von den anvertrauten Pfunden (Lk.
19,11 ff.) ein Thema auf, das später von andern Predigern, auch von
Bernhard, noch oft variiert wird: «Handelt, bis dass Er wiederkommt

Und glaubt nicht, dass jener Tag ferne sei!» Norbert von
Xanten (etwa 1080—1134), Stifter des Prämonstratenserordens und
Erzbischof von Magdeburg, ist, wie Bernhard von Clairvaux überliefert,

«ganz gewiss, dass der Antichristus noch während der Dauer der

gegenwärtigen Generation offenbar werden müsse». Bernhard selber,
zunächst zweifelnd, glaubt immer deutlicher zu erkennen, dass die
«bestia» und ihr «Herold» (Offbg. 13) bereits erschienen sind: in
Anaklet IL, dem Gegenpapst des Schismas 1130-35, und in Petrus



Kreuzestheologie und Kaisermythos 37

Abälard, dem Schöpfer der dialektisch-kritischen Methode in der
mittelalterlichen Theologie. Mit Sorge lauscht der grosse Abt auch der

Sibylle und versucht ihr ähnliche Identifizierungsmöglichkeiten
abzugewinnen (Radcke). Schliesslich sei aus vielen Stimmen noch Joachim
di Fiore (1130-1202) herausgegriffen, der mit seiner berühmten Drei-
Zeiten-Lehre die Naherwartung — zunächst unter den Franziskaner-

Spiritualen — neu beflügelt.
Auch die Kunst des hohen und späten Mittelalters ist von der

grossen endzeitlichen Vision erfüllt. Die Majestas Domini, der Christus

der Herrlichkeit, der seit frühen Zeiten am zentralen Ort der

Kirche, im Apsisgewölbe, thront, bekommt immer stärker richterlichen

Charakter (nach Offbg. 1 und 4/5). Mit seiner erhobenen Rechten

grüsst er — nun auch in den Tympana — die Seinen, die in sein Reich

eingehen dürfen; in der Linken hält er das Buch, in dem ihre Namen
aufgezeichnet sind. Oft ist ihm das Kreuz, das Zeichen des Heils und
der Errettung, beigegeben.

Dass es wahrscheinlich ein Bildnis dieser Art war, das auch den
romanischen Chor der Zilliser Kirche erfüllte, sei hier angemerkt; ja,
es darf wohl als einzig sinnvolle Ergänzung des an sich endzeitlich
geprägten Bildwerks des Schiffs bezeichnet werden. Die vier Engel, die

an seinen Ecken - den Ecken der Erde - stehen, sind Gerichtsengel.
Schon bauschen die zerstörerischen Winde, die am Ende der Tage über
die Welt hereinbrechen, ihre Gewänder, werden für eine Gnadenfrist
von ihnen aber noch zurückgehalten (Offbg. 7,1). Machtvoll blasen sie

in ihre Tuben und verleihen der Botschaft des Werkes Nachdruck: Es

ist höchste Zeit, auf den Ruf des dorngekrönten Königs zu hören und
ihm nachzufolgen.

B. Die Zeugnisse, die Friedrich I. Barbarossa in endzeitlichem
Lichte sehen, erhöhen und verklären, sind zahlreich. Wir greifen als

erstes das «Spiel vom Antichrist» heraus, das im Auftrag des staufischen

Hofes um 1160 im Kloster Tegernsee entstanden ist (Staehelin)
und eindeutig sibyllinische Züge trägt. Durch Botschaften, zum Teil
auch durch Waffengewalt erreicht es der Kaiser, dass ihm der König
der Franzosen, der König der Griechen und der König von Jerusalem
huldigen. Nachdem so die ganze Christenheit unter dem Kaiser als

dem einen Herrn geeinigt ist, zieht er nach Jerusalem, besiegt den

König von Babylon (das Heidentum) und legt, nachdem auch das

Judentum sich zu Christus bekehrte, auf dem Altar des Tempels (der
Grabeskirche) Diadem und Zepter nieder. Wie es geweissagt ist, tritt
nun der Antichristus auf den Plan. Doch wird dies sein letzter Auftritt
sein. Er wird durch einen Donnerschlag getroffen und im Schoss der
Kirche kann unter Lobgesang das Gottesreich beginnen.

Mit besonders deutlichem - namentlichem — Bezug zu Friedrich
treten uns solche Erwartungen entgegen, wenn wir einen Blick auf



Huldrych Blanke 38

seine nächste Umgebung werfen. Zwei der geistlichen Fürsten, die ihn
umgaben, berieten und erhöhten, sind hier vor allem zu nennen: Otto,
Erzbischof von Freising, Friedrichs Onkel und Chronist (gest. 1158),
und — selbstverständlich wiederum - Rainald von Dassel, Friedrichs
unentbehrlicher Berater und Kanzler (gest. 1167).

Als Otto in den Jahren 1143-46 seine «Weltchronik» schrieb,
stand er unter dem Eindruck, dass die Welt sich unaufhaltsam und
ohne Lichtblick ihrem Ende entgegenneige. Nun aber, seit Friedrich
Kaiser geworden ist, bricht sich - in seinem neuen Werk, den «Taten
Friedrichs» (1156—58) - die Überzeugung Bahn, dass ein «herrliches
Zeitalter» angebrochen sei. Friedrich wird als der von Gott gesandte
und inspirierte Fürst geschildert, der zum Heil des ganzen Erdkreises
eine wunderbare Friedenszeit heraufführt, «nichts als Licht und
Glanz».

Ganz besonders erfüllt von solcher Hochstimmung war Friedrichs

Hof - und auch er selber - vor allem in einem Momente seines

kaiserlichen Wirkens: 1162, nach dem Fall Mailands. Nun war das

Haupt des antiimperialen Aufruhrs überwunden; nun war, wie Friedrich

selber glaubte, «alles gewonnen». Erstmals trägt er an der Festprozession

in Pavia die Kaiserkrone wieder, die er seit Jahren nicht mehr

getragen hat. Nun steht dem Imperium, das weltumspannend sein

wird wie das römische und auch Byzanz einschliesst und Jerusalem,
nichts mehr im Weg. Nun ist, wie er verspricht, eine «neue goldene
Friedenszeit» begründet (vgl. Giesebrecht; zum Thema «Weltherrschaft»

auch Engels).
Ein besonders sprechendes Zeugnis dieser Hochstimmung ist der

«Kaiserhymnus», den der sogenannte Archipoeta — der Hofdichter des

Archicancellarius und Archiepiscopus (des Erzkanzlers und
Erzbischofs) Rainald von Dassel — im August 1162 vor dem Kaiser in
Novara vortrug. Es handelt sich um ein Jubellied auf die Zerstörung
des mächtigen Mailand und eine Verherrlichung Friedrichs als
Weltenherrscher. «Salve mundi domine, Caesar noster ave» beginnt der
34strophige Lobpreis. «Er durchbohrt die Aufrührer mit rächender
Lanze Er ist Karl (der Grosse) mit der siegreichen Rechten ...»
Dann wird der Kaiser als Herr der Erde neben den Herrn des Himmels
gestellt, sein Kaisertum damit begründet, dass Gott selbst ihn zu
seinem Stellvertreter auf Erden eingesetzt hat. Ja, er ist «christus

domini», der Gesalbte des Herrn. «Der Erzkanzler hat ihm den Weg
bereitet, die Dornen gerodet Nun zieht der Friede ein in die Länder
mit lieblicher Gestalt...»

Die Zilliser Sibyllen als eine Ehrenbezeugung für den siegreichen
Kaiser zu begreifen, dürfte nun naheliegend scheinen. Derjenige, der
das Diadem des Friedefürsten trägt, dem die Weltherrschaft gehört, ist

angetreten, ist ihre Botschaft. Es ist der, der der Vierte im Bunde der



Kreuzestheologie und Kaisermythos 39

heiligen Drei Könige ist: Friedrich I. Barbarossa, ergänzt die ausführliche

Dreikönigsgeschichte in der Decke.
Dass es vier Sibyllen sind, die in Zillis erscheinen (statt einer oder

der klassischen zehn u.a.), hat wohl einen tieferen Sinn. Vier ist in der
mittelalterlichen Zahlensymbolik eine kosmologische Ziffer: Es gibt
vier Winde, vier Weltrichtungen, vier Elemente, vier Jahreszeiten
Sie dürfte hier besagen; die sibyllischen Verheissungen betreffen den

Kosmos - die ganze Welt (wie sie dem grossen Bild als «Infrastruktur»
ja auch zugrundegelegt ist). Der, der da kommt, respektive gekommen
ist, ist Herr der Welt. — Und die zwei Diademe? Sind sie ein Fingerzeig
auf Rainald von Dassel, Friedrichs Alter ego und Mitregenten?

Bischof Egino
Eine Frage, die sich bereits bei Bernhard stellte, stellt sich nun

hier mit einen neuen Namen neu: Wie kommt Friedrich I. Barbarossa
nach Zillis?

Auch dies hat seine guten Gründe. Die Bündner Pässe wurden

von Friedrich als Lebensadern seines Reiches hoch geschätzt und
dementsprechend behütet und gepflegt. Sie waren nicht nur der kürzeste

Weg zwischen seiner schwäbischen Hausmach und der Lombardei
(der Gotthard war noch nicht begehbar). Sowohl die Pässe der Westalpen

wie jener im Osten, der Brenner, lagen in exponierten Einflusssphären.

So war es ein Anliegen seiner Politik, die Bündner Übergänge
und ihre nördlichen und südlichen Einzugsgebiete unter direkte
Kontrolle, wenn möglich eigene Verwaltung zu bringen. Chiavenna, das er

1158 dem Herzogtum Schwaben inkorporierte, ist dafür ein Beispiel,
nicht zuletzt auch sein Bemühen, mit den rätischen Bischöfen und
Passklöstern (Disentis, Müstair, Marienberg) gute Beziehungen zu
unterhalten.

Zwar dienten die Bündner Pässe Friedrich vor allem als sichere

Verbindungswege für Truppennachzug, Warennachschub, Beutetransporte

usw., wurden aber, so wie sie seinem Reiseprogramm gelegen

waren, auch von ihm selbst benutzt, wie die neuere Erforschung seines

Itinerares nachweist. Wir greifen daraus die Jahre 1158-64 heraus.

1158 tritt Friedrich I. Barbarossa seinen zweiten Italienzug an,
den Strafzug gegen Mailand. Auf sämtlichen Pässen zwischen Friaul
und Grossem St. Bernhard überquert sein Heer die Alpen. Ein Teil der
Franken und Schwaben — mit ihnen auch der Churer Bischof — ziehen
über Chiavenna, das heisst über den Julier, Septimer und Splügen. Er
selber reitet von Augsburg aus über den Brenner. 1162, nach Mailands
Fall, wird eine «Zwischenreise» nötig. Von Turin reist er über den Mt.
Cenis nach Burgund, wo er in einem Treffen mit dem französischen

König eine Lösung des Schismas zu finden hofft. 1163 kehrt er von



Huldrych Blanke 40

Augsburg aus nach Norditalien zurück: nach Büttner und Müller
«über die Bündner Pässe», nach Opll, der die besseren Gründe zu
haben scheint, über den Brenner. Eindeutig steht fest, dass er 1164 für
seine, von ihm selbst «ruhmreich» genannte Heimkehr - mit seiner
Gattin und zahlreichem Gefolge - den Lukmanier benützte. Am 9.
Oktober 1164 bestätigt er in der Abtei Disentis den «Herren und
Capitanei von Locarno» das Recht eines Monatsmarktes in Locarno.
Anschliessend dürfte er dem rätischen Oberhirten in Chur einen
Besuch abgestattet haben.

Die Mitteilung Crollalanzas, dass Barbarossa die alten, verfallenen

Verkehrswege über Splügen und Vogelberg wieder passierbar
machen liess, ist leider (wie so vieles andere in seiner lebendigen
«Storia di Chiavenna») quellenmässig nicht nachgewiesen. Auch bei

Fossati, der in seinem «Codice diplomatico della Rezia» Crollalanzas
Quellen neben anderen veröffentlicht, ist ein Beleg nicht zu finden.

Zillis lag also an einem Heerweg Friedrichs, der ihm bekannt
und wichtig war und von seinen Getreuen oft begangen wurde.
Wesentlicher ist, dass er mit dem Zilliser Kirchenherrn, dem Bischof von
Chur, in guter, ja freundschaftlicher Beziehung stand.

«Salomon, von Bischöfen umgeben» könnte ein Bild in Herrad
von Landsbergs Bilder-Lehrbuch «Paradiesgarten» (um 1175)
überschrieben werden. Die Äbtissin, deren Kloster Hohenburg nicht nur
auf Friedrichs Grund, sondern auch in seiner Gunst stand, hat es ohne
Zweifel aus der Anschauung gegriffen. Beständig war Friedrich (wie
die anderen mittelalterlichen Kaiser) von kirchlichen Fürsten, grösseren

und kleineren, umgeben: Erzbischöfen, Bischöfen, Äbten, was
nicht zuletzt auch eine demonstrative Bedeutung hatte. Der Kaiser war
gottbestellter Herr der Kirche, als Träger des weltlichen Schwertes
dem Papste, dem Träger des geistlichen, mindestens gleichgestellt,
wenn nicht übergeordnet (vgl. etwa Friedrichs Praxis bei der Besetzung
der Bischofsämter).

In Rätien sind es zwei Bischöfe, bei denen enge Beziehungen zu
Friedrich deutlich nachzuweisen sind: Adalgott (1150-1160) und sein

Nachfolger Egino (1160—1170).
Hie und da erscheint Adalgott als Zeuge auf Urkunden Friedrichs,

zum Beispiel auf jener wichtigen des Konstanzer Hoftags 1153,
in der der zukünftige Kaiser seine Sicht vom Verhältnis Sacerdotium —

Imperium darlegte. Adalgott kann also als ein Vertrauter Friedrichs
bezeichnet werden, der mit seinen Ideen korrespondierte. 1158 war er
mit vielen andern Bischöfen zugegen bei der Belagerung von Mailand.
Vor einem schweren Konflikt blieb er - wie sein zisterziensischer
Mitbruder Otto von Freising - durch den Tod bewahrt, als sich im
Schisma von 1159—77 das zisterziensische Generalkapitel für Friedrichs
Gegner Alexander III. entschied.



Kreuzestheologie und Kaisermythos 41

I

\

¦y

fff

- : ¦-/ ff. V
.¦.;,«¦:!

a
M^/

^
.1

y.

m t

.«.„

Abb. 8.
Karl der Grosse in
der Klosterkirche
St. Johann in
Müstair
(zwischen 1165
und 1170).
Monument zu
Ehren Friedrich I.
Barbarossas, der
sich als ein Kaiser
nach dem Bilde
Karls verstanden
wissen wollte.

In Friedrichs Nähe und Gunst stand dann erst recht Egino,
Adalgotts Nachfolger. Wahrscheinlich von Friedrich selber, vielleicht
ohne Befragung des Domkapitels, eingesetzt, wurde er erst 1167 konsa-
kriert, als auch der zuständige Mainzer Erzbischof durch einen Freund
Friedrichs und seines Papstes ersetzt war. Besonders deutlich wird die

Verbindung zwischen Egino und dem Kaiser in einem Vertrag über die

Schirmvogtei Chur vom Jahre 1170. Egino überträgt sie dem Sohne

Friedrichs, Herzog Friedrich von Schwaben, als Lehen und wird zum
Dank für diesen und andere guten Dienste «princeps noster» genannt
und von allen Hof- und Reichsdiensten befreit. Ein weiteres, für uns



Huldrych Blanke 42

besonders interessantes Zeugnis seiner Kaiserverbundenheit ist im
Kloster Müstair zu finden, das ihm als eine Art Vintschgauer
Verwaltungsmittelpunkt und Bischofspfalz diente. Dort liess er nach Karls
Kanonisierung 1165 in der Kirche eine Karlsstatue errichten, die, nach
Büttner und Müller, als ein «betontes Bekenntnis zur Politik Friedrichs»

zu verstehen ist. (Abb. 8) - Der Schluss, in Egino den Urheber
auch der beiden Zilliser Kaiser-Huldigungen zu sehen, scheint sich
damit fast aufzudrängen.

Zusammenfassung
Zusammenfassend sei nun die folgende «Rekonstruktion» der

Zilliser Decke versucht. Wie in Chur steht auch in Zillis am Anfang des

dritten Kirchenbaues Bischof Adalgott, 1150-1160. Die Bedeutung der
Zilliser Kirche ist ihm bewusst. Sie ist als Talkirche das wichtigste
Gotteshaus nördlich der Alpen an zwei vielbegangenen Alpenübergängen

und dient als geistlicher Rastort nicht nur den kaiserlichen Truppen,

sondern auch den Kreuzpilgern und Kreuzrittern, die seit dem 11.

Jahrhundert in immer grösseren Scharen über den Mons Avium ziehen

(Bascapè). Ein umfassender und erweiterter Neubau (anstelle der alten
karolingischen Kirche) ist deshalb dringend und wird wahrscheinlich
schon anfangs der fünfziger Jahre in Angriff genommen. Die Kirche
soll — wie viele andere damals - eine bemalte Holzdecke erhalten: ein
Bild im Dienste des Evangeliums, das wahrscheinlich durch einen
Stifter seine grosszügige Förderung erfährt. Adalgott, der Schüler
Bernhards, legt das durch und durch zisterziensisch bestimmte

Bildprogramm fest — die Bedeutung der Kreuznachfolge in ihrem tiefsten
Sinn —, das während der Jahre — vielleicht ein bis zwei Jahrzehnte -
dauernden Ausführung im grossen ganzen gültig bleiben wird. Dann
tritt an Adalgotts Stelle Egino, 1160—1170, ein Mann von Friedrichs
Gnaden. Ihm dürften — vielleicht mit Anregungen und finanzieller
Unterstützung aus Friedrichs Kreis - die Friedrich-Ergänzungen zu
verdanken sein: die Erweiterung der — in der Geburtsgeschichte an sich
bedeutsamen - Dreikönigsgeschichte, insbesondere der Mäander mit
den Sibyllen und Diademen.

Damit ist nun vielleicht auch jener innere Widerspruch erklärt,
den eingehende Betrachtung in der Zilliser Decke nicht übersehen
kann. Wie kann der dorngekrönte Christus als König proklamiert
werden und zugleich als sein irdischer Stellvertreter ein Caesar, der mit
allen Mitteln sein Reich zu bauen suchte? Die Spannung dürfte im
Blick auf die beiden bischöflichen Auftraggeber ihre Lösung finden.

Adalgott war es, der den Schwerpunkt der Kreuzestheologie setzte; der

Kaisermythos kam unter Egino dazu. — Aber vielleicht sollte zwischen
den beiden bischöflichen Seelen nicht so grundlegend unterschieden



Kreuzestheologie und Kaisermythos 43

werden. Beide Elemente, Kreuz und Caeser, konnten durchaus auch in
einer Seele verbunden sein. Otto von Freising, Zisterzienser und Fride-
rizianer in einem, ist dafür ein Beispiel, und wahrscheinlich muss

Adalgott als Mann von seiner Art verstanden werden; ein Zwiespalt,
der auch «aufgeklärteren» Seelen nicht fremd ist.

Basiswerke
E. Poeschel, Die romanischen Deckengemälde von Zillis, Zürich 1941
S. Brugger-Koch, Die romanische Bilderdecke von St. Martin in Zillis, Stil und

Ikonographie, Diss. Basel 1981

Literaturangaben

Der dorngekrönte König: Weitere Literatur
Evangelia apocrypha, hgg. von G. Tischendorf, Leipzig 1876. — Den Hinweis, die und Ouellen in der
Knoten des losefstabs als «stilisierte Blüten» zu begreifen, verdanke ich — neben „ r

n 7 ,- a „ e- Ai- 1 Reihenfolge ihrer
wertvollen andern - Frau Anna-Katharina Simonett-Ahotn. _

°
Benützung

Bernhard von Clairvaux:
M. Jenny, Unter dem Siegeszeichen des Kreuzes. Eine theologische Deutung der

Zilliser Bilderdecke, NZZ vom 2.6. März 1967

C. Haegler, Die Zilliser Kirche - Lösung eines Rätsels, Grub 1986
D. Rudioff, P. Heman, Zillis, Die romanische Bilderdecke der Kirche St. Martin, Basel

1989

R.W. Southern, Geistes- und Sozialgeschichte des Mittelalters. Das Abendland im 11.

und 12. Jahrhundert, Stuttgart 1980

H. Grundmann, Religiöse Bewegungen im Mittelalter, Hildesheim 1961

W. von den Steinen, Der Kosmos des Mittelalters, Bern 1959
G. Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst, Band 2: Die Passion Jesu Christi,
Gütersloh 1968
Bernhard von Clairvaux, Die Botschaft der Freude, Texte über Askese, Gebet und
Liebe ausgewählt und eingeleitet von P.J. Leclercq OSB., Einsiedeln 1953
Die Schriften des «Honigfliessenden Lehrers» Bernhard von Clairvaux, übertragen

von M. Agnes Wolters S.O. Cist., hgg. von P.E. Friedrich S.O.Cist., Wittlich 1934 ff.

Von den geplanten 11 Bänden sind 6 erschienen.

J. Ries, Das geistliche Leben in seinen Entwicklungsstufen nach der Lehre des hl.

Bernhard, Freiburg i.B. 1906

J. von Walter, Die Sonderstellung Bernhards von Clairvaux in der Geschichte der

Mystik, in: Theologische Festschrift für G.N. Bonwetsch, Leipzig 1918
St. Gilson, Die Mystik des heiligen Bernhard von Clairvaux, Wittlich 1936
Bernhard von Clairvaux, Mönch und Mystiker. Internationaler Bernhardkongress
Mainz 1953, hgg. von J. Lortz, Wiesbaden 1955
U. Köpf, Religiöse Erfahrung in der Theologie Bernhards von Clairvaux, Tübingen
1980
H. Blanke, Der Zilliser Josef, in: Leben und Glauben, Laupen 11. Dez 1987

Bischof Adalgott:
I. Müller, St. Adalgott (1160), ein Schüler des hl. Bernhard und Reformbischof von
Chur, in: Analecta Sacri Ordinis Cisterciensis XVI, Rom 1960



Huldrych Blanke 44

J.G. Mayer, Geschichte des Bistums Chur, i. Bd., Stans 1907
A. Wyss, Die Sicherungsarbeiten an der Martinskirche in Zillis, «unverputzte Wand»,
in: Unsere Kunstdenkmäler, Band 24, Bern 1973
E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, Bd. VII, Chur und der

Kreis der fünf Dörfer, Basel 1948
G. Vasella, Die Kathedrale von Chur («Kleine Kunstführer»), München 1982
Bernhard von Clairvaux, Apologia ad Guillelmum abbatem, Editio Migne, Patrologia
Latina 182, 895—918, Paris 1844—55

M. Ferrari, Biblioteche e scrittoi Benedettini nella storia culturale della Diocesi
Ambrosiana: appunti ed episodi, in: Ricerche storiche sulla Chiesa Ambrosiana IX,
Milano 1980

A.R. Natale, Miniatura e codici cisterciensi del sec. XII, in: Aevum XXXII, Milano
1958

G. Plotzek, Buchmalerei in Zisterzienserklöstern, in: Die Zisterzienser. Ordensleben
zwischen Ideal und Wirklichkeit. Eine Ausstellung des Landschaftsverbandes Rheinland,

Rheinisches Museumsamt, Braunweiler, Köln 1980.

H. Rüttimann, Der Bau- und Kunstbetrieb der Zisterzienser unter dem Einflüsse der

Ordensgesetzgebung im 12. und 13. Jahrhundert, Diss. Fribourg 1911
G. Duby, Der hl. Bernhard und die Kunst der Zisterzienser, Stuttgart 1981

Die heiligen Drei Könige:
W. Sauerländer, Das Königsportal von Chartres, Frankfurt a.M. 1981

R. Teuteberg, Die «heiligen Drei Könige» - Geschichte und Legende in der Literatur
und der bildenden Kunst, Manuskript eines Volkshochschulkurses, Liestal 1988. -
Dieser Arbeit und mündlichen Auskünften des Autors verdanke ich manch wertvollen
Hinweis auf Zilliser Zusammenhänge.
H. Hofmann, Die heiligen drei Könige. Zur Heiligenverehrung im kirchlichen,
gesellschaftlichen und politischen Leben des Mittelalters, Bonn 1975
H. Kehrer, Die heiligen Drei Könige in Literatur und Kunst, zwei Bände, Leipzig
1908/09
J. Michael, Retgs a tgavals an la baselgia da Ziràn, in: Calender per mintga gi 1989,
Chur 1988

Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte, Band IV, «Drei Könige», Stuttgart 1958

Ch. Simonett, Die Viamala, alte und neue Ergebnisse zu ihren geschichtlichen Problemen,

in: Bündner Monatsblatt Nr. 6, Chur 1954

Vier Sibyllen:
E. Sackur, Sibyllinische Texte und Forschungen. Pseudomethodius, Adso und die

Tiburtinische Sibylle, Halle 1898

A. Kurfess, Sibyllinische Weissagungen, München 1951
B. Töpfer, Das kommende Reich des Friedens. Zur Entwicklung chiliastischer

Zukunftshoffnungen im Hochmittelalter, Berlin 1964
Lexikon der christlichen Ikonographie, hgg. von E. Kirschbaum, Band IV, «Sibyllen»,

Freiburg i.B. 1972
F. Kampers, Die deutsche Kaiseridee in Prophétie und Sage, München 1896

N. Cohn, Das Ringen um das Tausendjährige Reich, Bern 1961

E. Staehelin, Die Verkündigung des Reiches Gottes in der Kirche Jesu Christi.
Zeugnisse aus allen Jahrhunderten und allen Konfessionen, Bd. II: Von der Christianisierung

der Franken bis zum ersten Kreuzzug, Bd. III: Von Bernhard von Clairvaux
bis zu Girolamo Savonarola, Basel 1953 und 1955
F. Radcke, Die eschatologischen Anschauungen Bernhards von Clairvaux, Langensalza

1915



Kreuzestheologie und Kaisermythos 45

G. Schiller, «Majestas», Bd. 2, s.o.
Das Spiel vom Antichrist, Lateinisch/Deutsch, Stuttgart 1968

E. Bernheim, Der Charakter Ottos von Freising und seiner Werke, in: Mitteilungen
des Instituts für österreichische Geschichtsforschung, Bd. VI, Innsbruck 1885

W. von Giesebrecht, Geschichte der deutschen Kaiserzeit, 5. Band: Neuer
Aufschwung des Kaisertums unter Friedrich I., Braunschweig 1880

O. Engels, Die Staufer, Stuttgart 1984
Die Lieder des Archipoeta, Lateinisch/Deutsch, Stuttgart 1965

K. Langosch, Profile des lateinischen Mittelalters, Kapitel «Primas und Archipoeta»,
Darmstadt 1965

Bischof Egino:
H. Büttner, Die Alpenpasspolitik Friedrich Barbarossas bis zum Jahre 1164/65, in:

Vorträge und Forschungen, Darmstadt 1962

0. Engels, «Bündner Pässe», s.o.
H. Büttner, Churrätien im 12. Jahrhundert, in: Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte, 13. Jgg. Zürich 1963
F. Opll, Das Itinerar Kaiser Friedrich Barbarossas (1152-1190), Wien 1978
1. Müller, Disentiser Klostergeschichte, 1. Band: 700-1512, Einsiedeln 1942
Bündner Urkundenbuch, I. Band, 5. Lieferung 1161-1186, «Monatsmarkt», Chur

1950
G.B. di Crollalanza, Storia del contado di Chiavenna, Milano 1897
F. Fossati, Codice diplomatico della Rezia, in: Periodico della Società Storica per la

provincia e antica diocesi di Como, Como 1883IÏ.
U. Affeltranger, Die Bischöfe von Chur in der Zeit von 1122 bis 1250, Diss. Chur 1976
I. Müller, Müstair-Münster, «Kleine Kunstführer», München 1986
G.C. Bascapé, Le vie dei pellegrinaggi attraverso le Alpi centrali e la pianura lombarda,

in: Archivio storico della Svizzera Italiana 11, Milano 1936

Abb. 1-4. 6: Swiss effects, Zürich
Abb. 5: Clemens Räberf, Chur
Abb. 7: Jakob Menolfi, Tamins
Abb. 8: Eduard Widmer, Zürich

Bildernachweis

Huldrych Blanke, Pfarrer, 7432 Zillis Adresse des Autors


	Kreuzestheologie und Kaisermythos : zur geistigen Herkunft der Zilliser Bilderdecke

