
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1989)

Heft: 5

Artikel: Frühere Formen kollektiver Arbeit in ländlichen Gemeinden

Autor: Niederer, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398498

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


307

Arnold Niederer

Frühere Formen kollektiver
Arbeit in
ländlichen Gemeinden

Im Zentrum des traditionellen Gemeindelebens in historischer
Zeit steht die brauchmässig geregelte Arbeit als unerlässliche
Grundbedingung der kommunalen Existenz. Im folgenden soll von den
konkreten Erscheinungsformen solcher Arbeit die Rede sein, welche
dazu beigetragen hat, die grossartige wilde Natur unserer Berge in jene
bewunderungswürdige Kulturlandschaft zu verwandeln, die jedem
Besucher unvergesslich bleibt. Mit «Gemeinde» ist hier nicht so sehr
die politisch-administrative Einheit gemeint als vielmehr soziologisch
die Gesamtheit von Nachbarn1 und deren Verhältnis zueinander sowie
die damit verbundenen Pflichten und Rechte, die auf dem allgemeinen
Prinzip der Gegenseitigkeit beruhen. Vorausgesetzt wird das subjektive

Gefühl der Zusammengehörigkeit. Es bildet sich durch die persönlichen

Beziehungen der Gemeindemitglieder untereinander, durch häufige

Kontakte und gegenseitige Hilfe. Die ländliche Gemeinde in historischer

Zeit war ein genossenschaftliches Gebilde und eine moralische
Verantwortungseinheit, und dies über alle Spannungen, persönlichen
Reibereien und Rivalitäten hinweg.

Ein hoher Grad von konkreter Solidarität äusserte sich in der
Form der Anteilnahme und Hilfe bei besonderen Familienereignissen
und deren Folgen. Bei der damaligen Bedrohung und Unsicherheit des

Lebens, Krankheiten, Seuchen, Bränden, feindlichen Einfällen war das

Aufeinandergewiesensein in der Not selbstverständlich, und der Nachbar

war der typische Nothelfer. Dabei darf man nicht vergessen, dass
die durchschnittliche Lebensdauer in der Vergangenheit weit kürzer
war als heute und dass der Tod in jedem Lebensalter zuschlug und
nicht — wie heutzutage meist — erst im fortgeschrittenen Alter. Er war
gemeinschaftsbedrohend wegen des Ausfalls von Menschen im
produktiven Lebensalter, die für das Funktionieren und den Bestand der
Gemeinschaft wichtig waren. Um so unentbehrlicher waren hier die
verwandtschaftlichen und nachbarschaftlichen Beziehungen, denen
eine weitaus wichtigere Bedeutung zukam als heute.2 Es stand nicht
das einzelne Ego im Zentrum allen Denkens und Handelns, vielmehr



Arnold Niederer 308

spielten konstante Gruppierungen wie Familie, Verwandtschaft,
Nachbarschaft, Dorfschaft die entscheidende Rolle. Der Kreis der
Verwandten zum Beispiel, die zur Unterstützung Bedürftiger herbeigezogen

wurden, war so gross, dass der Einzelne nur wenig belastet
wurde. So sah das Walliser Kantonalgesetz zur Armenunterstützung
von 1898 vor, dass Verwandte und Verschwägerte bis zum 8. Grad
(nach römischer Berechnung) zur Unterstützung herbeigezogen werden

konnten.

Träger von kollektiven Aktionen im Sinne der Wohltätigkeit, der

damaligen Caritas, war manchmal die ganze Dorfgesellschaft, manchmal

eine bestimmte Altersgruppe, etwa so, dass die Ernte einer Witwe
in Gemeinschaftsarbeit der dörflichen Knabenschaft eingebracht wurde,

wie es Gottfried Keller in seinem Gedicht «Sommernacht» schildert,

wo es heisst:

«Das sind die Bursche jung und wacker,
Die sammeln sich im Feld zuhauf
Und suchen den gereiften Acker
Der Witwe oder Waise auf,
Die keines Vaters, keiner Brüder
Und keines Knechtes Hilfe weiss.

Ihr schneiden sie den Segen nieder,
Die reinste Lust ziert ihren Fleiss.»3

Das wissenschaftliche Interesse für genossenschaftliche Ordnungen

war zu Ende des letzten Jahrhunderts von den sozialen Bewegungen

jener Zeit angeregt worden. So befasst sich der russische Gelehrte
und politische Anarchist Peter Kropotkin (1842-1921) in einer breit
vergleichenden Studie, die sich auf deutsche, englische, französische
und russische Veröffentlichungen stützt, mit historischen Genossenschaften

in der Perspektive einer universalen Strukturgeschichte der

Gegenseitigkeit.4 Bemerkenswert ist bei Kropotkin, dass er in seiner

Darstellung auch das Wettbewerbsmoment einschliesst, weil er einsah,
dass Kooperation und Wettbewerb Verhaltensweisen sind, die einander

nicht ausschliessen, sondern oftmals ergänzen.
Dem Phänomen der unmittelbaren, geselligen Kooperation hat

auch der Volkswirtschafter Karl Bücher (1847-1930) Aufmerksamkeit
geschenkt, wobei er deren durch Takt, Gesang und Musik befördertes
Lustmoment in den Vordergrund stellte.5

In der Schweiz hat vor allem der aus Tamins stammende Theologe

Leonhard Ragaz (1868-1945) in seinen Vorlesungen an der Zürcher
Universität des öfteren die vorkapitalistische Dorfgesellschaft positiv
beurteilt, so zum Beispiel in der Vorlesung «Christentum und soziale

Frage» vom Sommersemester 1909, wo er sagte: «Es gab eine ganze



Formen kollektiver Arbeit 309

grosse Epoche im Leben der Menschheit, wo wirtschaftliches Leben
nicht durch den Gedanken an den Profit beherrscht war Das ganze
Mittelalter war von einem andern wirtschaftlichen Prinzip beherrscht;
ich möchte es kurzweg das Genossenschaftsprinzip nennen.»6

Nicht nur die eher theoretisch und wissenschaftlich, sondern
auch die politisch orientierten Schriften jener Zeit neigen zur
sozialromantischen Idealisierung bäuerlich-genossenschaftlicher Ordnungen.

Während die Konservativen die überkommenen traditionalen
Ordnungen verteidigten, wollten die Sozialisten die alten Werte der
Solidarität in der neuen industriellen Gesellschaft in die Wirklichkeit
umsetzen. Auch die Volkskunde war lange in der Idealisierung
bäuerlich-gemeinschaftlicher Lebensformen befangen, die für die Zeit
rascher Industrialisierung typisch war; dies gilt besonders für die deutsche

Volkskunde. Nach der nationalsozialistischen Perversion wurde
sie diesbezüglich nüchterner und wendet sich heute ideologiefreieren
Fragestellungen, zum Beispiel den Problemen des sozio-kulturellen
Wandels, zu.

Trotz des vorher erwähnten romantischen Bildes in Gottfried
Kellers «Sommernacht» soll die Dorfgemeinschaft nicht als eine von
Nächstenliebe und Hilfsbereitschaft überfliessende Welt dargestellt
werden. Die Beziehungen der einzelnen Mitglieder zueinander waren
wohl persönlich, aber durchaus unsentimental. Es gab immer auch
clanhafte Familienverbindungen, Machtkonzentrationen und
unversöhnliche Feindschaften. Selbst scheinbar so egalitäre Institutionen wie
das Gemeinwerk, von dem ich nachher sprechen werde, erweisen sich

nicht selten als Instrumente struktureller Ungleichheit, wenn zum
Beispiel die wirtschaftlich Mächtigeren von der Gratisarbeit der
Habenichtse profitieren.7

Abgesehen von den alltäglichen Arbeiten der Familie in Haus
und Hof gibt es vier immer wiederkehrende Arbeitsformen, die fast
überall in den ländlichen Gemeinden Europas und darüber hinaus
vorkamen und zum Teil noch vorkommen, allerdings in unterschiedlicher

Dichte und Ausprägung.
Da ist erstens das Gemeinwerk als die von einem lokalen Kollektiv

unentgeltlich geleistete Arbeit zugunsten der Gemeinde oder einer
anderen öffentlich-rechtlichen oder auch privaten Körperschaft wie
zum Beispiel einer geschlossenen Alpkorporation oder einer dörflichen
Schützenzunft, die über Grundbesitz verfügt;

— zweitens der sogenannte Reihendienst, bei uns auch Kehrordnung

oder Rod genannt, bei dem nach einer bestimmten Ordnung
befristete Ämter und Dienstleistungsverpflichtungen von Person zu
Person weitergegeben werden (rotieren), derart, dass jede von ihnen

nur während einer festgelegten Frist den Dienst zu leisten hat und nach



Arnold Niederer 31 0

Ablauf dieser Frist von der in der Reihe auf ihn folgenden Person

abgelöst wird, wie zum Beispiel beim Wachtdienst. Der Reihendienst
bezieht sich nicht nur auf Einzelpersonen, sondern auch auf Höfe,
Weiler, Strassen usw., die jeweils nacheinander «drankommen»;

- drittens die Bittarbeit. Man versteht darunter die
gemeinschaftlich unter Freunden, Nachbarn, Verwandten und Bekannten

freiwillig ausgeführten Arbeiten, wie zum Beispiel das Dreschen, das

Hinauftragen der Erde vom unteren Ackerrand usw. Sie kommt vor
allem dort zum Zuge, wo die Kräfte des eigenen Hausstandes nicht
genügen, wenn es darum geht, dringliche oder besonders schwere
Arbeiten innert nützlicher Frist auszuführen;

- viertens die gesellige Arbeit, von der man nicht sagen kann,
dass sie die Kräfte des eigenen Hausstandes übersteigt. Es handelt sich
vielmehr um Zusammenkünfte zur Ausführung langwieriger und
mechanischer Arbeiten wie etwa das Flachsbrechen, das Ausschälen von
Maiskolben oder das Spinnen, wobei das Bedürfnis nach Unterhaltung,

Scherz, Gesang und auch Erotik im Vordergrund stand, da ja die

Möglichkeit allabendlicher privater Unterhaltung durch Radio und
Fernsehen noch nicht gegeben war.

Das Gemeinwerkf von dem zuerst die Rede sein soll, ist eine
durch Recht und Brauch geregelte Form des kollektiven Arbeitsaufwandes

einer grösseren oder kleineren organisierten Gruppe, sei es

eine Bürger- oder Einwohnergemeinde, eine Korporation oder eine
Genossenschaft. Die in der Regel unentgeltlichen oder mit einer nur
bescheidenen Entschädigung vergüteten Arbeiten kommen der jeweiligen

Gruppe als Gesamtheit zugute. Richard Weiss sagt dazu, dass das

Gemeinwerk «erhaltend und bewahrend auf die genossenschaftlich
geformte Talgemeinschaft mit ihrem Selbständigkeitsdrang einwirkt».
Nirgends hat sich das Gemeinwerk so stark und so lange gehalten wie
in den inneralpinen Selbstversorgungsgebieten mit bedeutendem
Gemeinbesitz.

In seiner Autobiographie beschreibt der Theologe Leonhard
Ragaz (1868—1945) das Gemeinwerk in seinem Heimatdorf Tamins:
«Der ganze umfassende Gemeinbesitz musste auch gemeinsam verwaltet

werden. Das geschah durch gemeinsame Arbeit, welche <Gemein-
werk> hiess. Es erstreckte sich besonders auf die Anlage und Pflege von
Alp- und Waldwegen auf den Bau von Wuhren gegen die Gefahr
der Wildbäche sowie auf Ausrodung und Anpflanzung von Wald. Zu
diesem Gemeinwerk wurden die Männer am Abend vorher durch
Ausrufen aufgeboten. Auch die Frauen hatten sich, wenn die Männer
fehlten, daran zu beteiligen.»9

Im Anschluss an die Schilderung des Gemeinwerks tritt Ragaz
der Auffassung entgegen, wonach auf die Verwaltung von Gemeingut



Formen kollektiver Arbeit 311

und die Arbeit dafür nicht der nötige Eifer und die nötige Gewissenhaftigkeit

aufgewendet würden. «Die Erfahrungen mit unserem
Dorfkommunismus», schreibt Ragaz, «widerlegen diese Annahme ganz gründlich.

Bei uns war das Gegenteil der Fall. Es war selbstverständlich, dass

an das Gemeingut und die Gemeinarbeit viel mehr Eifer und Treue
gewendet wurde als an das eigene Gut und die eigene Arbeit.» - Eine

Aussage freilich, die sich nicht verallgemeinern lässt, denn allzu
zahlreich sind die dorfamtlichen Ermahnungen an die Gemeinwerkpflichtigen,

sich pünktlich einzufinden und fleissig zu arbeiten, und die
Sanktionen, die über die Säumigen verhängt wurden, gingen von Bussen,
die in Wein oder Geld zu entrichten waren, bis zur Viehpfändung.
Gefängnisstrafen kamen bei der wegen Auswanderung zumeist knappen

Zahl von Arbeitskräften nicht in Frage, denn wer hätte das Feld
des Schuldhaften bestellen sollen, wenn nicht die Nachbarn?

Natürlich war es Ragaz klar, dass die Taminser Idylle seiner

Jugendzeit (der achtziger Jahre des vergangenen Jahrhunderts) nicht
ewig weiterbestehen konnte. Er sah im Aufkommen der kapitalistischen

Wirtschaftsform die Zerstörung der vorindustriellen
gemeinwirtschaftlichen Lebensform, aber auch eine notwendige
Entwicklungsstufe, über die der Gang der Geschichte führen musste.10 Das

Gemeinwerk, romanisch «lavur cumina» beziehungsweise «lavur cu-
müna», ist aufs engste verbunden mit dem landwirtschaftlichen
Charakter der Gemeinde und hat sich als zentrale Einrichtung zum Überleben

in ökologisch schwierigen und bargeldarmen Regionen am längsten

erhalten, so im ganzen Alpengebiet und den Deichgebieten auf der
schleswig-holsteinischen Nordseeküste. Es ist weniger ein rechtlicher
als ein durch die natürliche Umwelt bedingter Zwang, der Anlass zu
dieser regelmässigen Zusammenfassung der kollektiven Arbeitskraft
der Gemeinden gibt. Im alpinen Raum steht das Gemeinwerk im engen
Zusammenhang mit dem Gemein-Eigentum an Weideflächen und
Wäldern. Für Graubünden wurde das Gemeinwerk von dem Juristen
Erwin Durgiai aus rechtsgeschichtlicher und verwaltungsrechtlicher
Sicht dargestellt.

Nach Durgiai erfolgte das Aufgebot zum Gemeinwerk durch ein
Glockenzeichen; aus jeglichem Haus nahm daran ein Vertreter teil, alle

waren mit dem nötigen Werkzeug bewaffnet. Der Dorfmeister stellte
die An- oder Abwesenheit fest und betraute kleine Gruppen mit einzelnen

Aufgaben. Da war zum Beispiel die Forststrasse instandzustellen,
es waren die Wuhren am Dorfbach auszubessern, es mussten die
Gemeindewiesen eingefriedet, gesäubert und allenfalls bewässert werden

oder es musste das Brennholz für den Pfarrer und die Gemeindeschule

geschlagen und ins Dorf geführt werden.11

Eine besondere Bedeutung kam den ausserordentlichen Gemeinwerken

zu, die bei drohenden Naturereignissen wie Erdrutsch, Lawi-



Arnold Niederer 312

/%U«wr**¦**»**? ut**+r *t***~- ^%t##**-**«i»W-"*^*^«'.

fi :. ZJK :::t- - W*t

sis F T A /• H V t VI

^ty^ X**^X /"^ /"S f*» ^*2P*

^tX ^X ^2»-/ Vh-6f*ì' **^r • **»»**7^W^
WV*9

snnZZff"

nenniedergang, Hochwasser usw. angeordnet wurden. Bei den
ausserordentlichen Gemeinwerken wurden im Lötschental nicht nur je ein
Mann aus jeder Haushaltung aufgeboten, sondern der ganze «Mannstand»,

d. h. alle Männer im Alter von i6 bis 6o Jahren. Der ganze
«Mannstand» trat nicht nur im Katastrophenfall in Aktion, sondern
auch bei grösseren Unternehmungen zugunsten der Gemeinde oder der
Pfarrei wie beispielsweise beim Bau von Kanälen zur künstlichen
Bewässerung, von Gemeindehäusern, Schulhäusern, Backhäusern,
Alpkäsereien oder Kirchen und Kapellen.12 Durgiai erwähnt in seiner

Dissertation den Bau eines neuen Kirchturms durch die Nachbarn der

Aufgebot zum
Gemeinwerk
(Kippel,
Lötschental,
um 1905).



Formen kollektiver Arbeit 31 3

Gemeinden von Tartar und Sarn, wobei diese Gemeinschaftsarbeit zur
feldarbeitsarmen Zeit durchgeführt wurde.13

Es ist nicht so, dass in allen Fällen die ganze Gemeinwerkmannschaft

in corpore aufgeboten werden muss; es gibt Arbeiten, die von
einer kleinen Gruppe besorgt werden können. Welche Haushaltungen
dazu jeweils aufgeboten werden, bestimmt das Los. Im Lötschental
gab es die sogenannten Gemeindelose; das waren Holztötzchen — heute
durch Loszettel ersetzt -, auf denen die Hauszeichen der einzelnen
Familien aufgezeichnet sind. Beim Verlosen der jeweils Aufzubietenden

nimmt der Präsident die Schachtel mit den Losen und hält sie ein

wenig in die Höhe, dann greift er die nötige Anzahl Lose heraus.

Diejenigen, denen diese Lose gehören, müssen dann die betreffende
Gemeindearbeit verrichten. Die so gezogenen Lose werden getrennt
aufbewahrt, damit bei einer späteren Verlosung nicht wieder dieselben

Haushaltungen betroffen werden.14

Zur zweckmässigen Durchführung der Gemeinwerk-Arbeiten
wurde die Gemeinde in besondere Gemeinwerkbezirke (romanisch
«quadras» genannt) eingeteilt.

Es gibt eine Anzahl von Gemeinwerkarbeiten, welche jungen
Teilnehmern die Gelegenheit geben, sich im Wettbewerb zu messen.
Beim Mähen der Gemeindewiesen versuchen die Burschen, einander
«auszumähen», d. h. aus der Reihe der Mähder zu verdrängen, wobei
der so Verdrängte die Neckereien der Kameraden einstecken muss.15

Manche Arbeiten, wie das Räumen der Alpweiden oder das

Ausbessern von Waldwegen, geben freilich den jungen Leuten keine
Gelegenheit, ihre Kraft und ihre Geschicklichkeit untereinander zu
messen. Der Ehrgeiz als wichtige Triebkraft für überdurchschnittliche
soziale Leistungen fällt damit weg, und allerlei Possen und Neckereien
kommen zum Zuge. Gemeinwerke waren immer auch Orte der
Kommunikation, d. h. der Umschlagsplatz für Dorfneuigkeiten.16

Im übrigen gilt für das Gemeinwerk, was Richard Weiss in seiner
«Volkskunde der Schweiz» mit Bezug auf den traditionellen Arbeitsstil
schreibt: «Das Übliche und Volkstümliche einer gesunden Kultur ist
viel eher das gemässigte Arbeiten mit Dreiviertelskraft, ohne moderne
städtische Hetze».17 Das Gemeinwerk, so kann man sagen, sorgt eher
für weniger intensive Verausgabung von Kraft — es sei denn, es finde
wettbewerbsorientiert unter jungen Leuten statt.

Die Dienstleistungen im Gemeinwerk bestehen in körperlicher
Tätigkeit; es handelt sich um Arbeiten, die jeder normale Mensch
leisten kann, zu deren Leistung er keiner besonderen Fähigkeit bedarf.
Bei zweckmässiger Organisation der Gemeinwerk-Unternehmungen
wird der verantwortliche Leiter (der Dorfvogt, Cauvitg, Arbeitsmeister

oder wie er jeweils hiess) indessen jeweils den richtigen Mann an
den richtigen Ort stellen. In das Bild einer durch Arbeitsprozess und



Arnold Niederer 314

S **i

/»•»^'»^•^f^rf* 'y. * f<
:.;,'

»1

\

i ¦
k 4f 5

>: ••-^Xf >XX:*X,-- i-i« V ^*. "'3- ;.*-¦=.ta

/^>ct.. ^
,»:

5?
•a« »v 1 ¦>¦;*•'C" *< ,j s-p .¦»"

'*^.- ^ •'¦-*^?-/- ' --^a--^ÏUR5i i

J$j*<f LA*
>¦•

^x»y*<f\i «^^ *, *

«tesn^*.^ ra V*

berufliche Gleichgerichtetheit gut integrierten Landgemeinde passten
über lange Zeit einzig der Pfarrer und der Lehrer nicht, weil sie zum

Wegbau, zur Wuhrarbeit oder zum Holzschlagen ungeeignet waren
oder von den andern für ungeeignet gehalten wurden. Ihnen wurde

zumeist einseitige und unentgeltliche Hilfe zugestanden. Jede weitere
berufliche Differenzierung im Dorfverband löst die enge Verbindung
zwischen beruflicher Tätigkeit und Gemeinwerk auf, und die
Nachbarschaftshilfe wird ausgehöhlt.

Verhältnismässig früh war der Grundbesitz der einzelnen ge-

meinwerkpflichtigen Haushaltungen mitbestimmend für den Umfang
der Gemeinwerkpflicht. Dies ist heute zumeist der Fall bei den Alpwerken,

wo die Gemeinwerkpflicht sich nach der Anzahl der von den

einzelnen Besitzern zur Sommerung aufgetriebenen Kühe richtet. Wo
dies nicht der Fall ist, zieht der wirtschaftlich stärkere Besitzer einen

grösseren Nutzen aus der Gemeinschaftsarbeit; solche Verletzungen
der Reziprozität erregten in der Vergangenheit viel Unmut. Sie trugen
nicht zur Arbeitsmoral bei, sondern waren einer der Gründe für die

Auflösung des Gemeinwerkes.18

Interessant ist die festliche Überhöhung des Gemeinwerks. Man
kann hier die schon zu Zeiten der Grundherrschaft vielfach übliche

Gemeindereben
von St. Jean.



Formen kollektiver Arbeit 315

~ <f".
1? "¦¦? *

X
v

¦.

t
¦*

¦-.:i*

4
-, :-

" - -
¦y

Musikbegleitung bei Fronarbeiten erwähnen. Dafür finden sich

einige Belege bei Karl Bücher. So arbeitete im Zürichgau die Mannschaft

wohl nach der Musik eines Geigers, und in einer Verordnung
aus dem Taunus hiess es: «Wenn die Junker ihr Korn schneiden lassen,

so sollen sie einen Pfeifer haben, der den Schnittern pfeife, und wenn
die Sonne noch baumeshoch steht, so sollen sie tanzen, bis es Nacht
wird.»19

Bekannt sind die Rebwerke der Gemeinden des Val d'Anniviers,
welche von Pfeifern und Trommlern angeführt früh morgens in die
Gemeindereben bei Siders ziehen, wo sie unter fortwährender
Musikbegleitung arbeiten.20

Die alten Bürgergemeinden mit ihren unentgeltlich zu leistenden

Gemeinwerken, ihren Gemeintrünken, feierlichen Aufnahmen ins
Bürgerrecht, ihren Bürgerhäusern und Burgerreben waren keine blossen

Zweckverbände, sondern erfassten irgendwie den ganzen Menschen.

Rebwerk der
Anniviarden bei
Sierre, begleitet
von Pfeifer und
Trommler.

Eine weitere verbreitete Form der traditionellen Arbeitsorganisation

ist der Reihendienst, auch Kehrordnung oder Rod genannt.21 Es

handelt sich dabei um Ämter und Dienstleistungen, welche in einer
geschlossenen Gruppe von gleichberechtigten Personen in einem vor-



Arnold Niederer 31 6

bestimmten Umlauf von Person zu Person weitergegeben werden, und

zwar derart, dass jede nur eine festgelegte Frist den Dienst zu leisten
hat und nach Ablauf dieser Frist von der in der Reihe auf sie folgenden
Person abgelöst wird.

Solchen Reihendienst gibt es auf den verschiedenen Stufen des

gesellschaftlichen Aufbaus, wobei man von der Vermutung ausgeht,
die Verpflichteten seien untereinander leistungsgleich. Dies entspricht
demokratisch-egalitärer Gepflogenheit. Die Bauern nahmen ihre
Ämter nur ehrenamtlich und nebenberuflich wahr, da sie ziemlich
rasch rotierten und nicht erblich waren. So konnten sie sich auch nicht
personal verfestigen. Grundsätzlich kam jeder Haushaltvorsteher einmal

an die Reihe. Es wurden übrigens nicht alle Reihendienste als

gehobene Pflichten empfunden. Viele bedeuteten eine Last, eine Bürde
ohne besonderen Glanz. Sie waren persönliche Hingabe an die
Gemeinde und Keimboden des Pflicht- und Sorgegedankens. Gewisse
Ämter verliehen ihrem Träger auch Machtbefugnisse, selbst gegenüber
Höhergestellten, wie z. B. beim militärischen Wachdienst, wo die
Wachehabenden Vorgesetzte aller Militärpersonen sind. Richard
Weiss befasst sich in seinem grundlegenden Werk über das Alpwesen
Graubündens eingehend mit dem rotierenden Amt des Alpmeisters,
romanisch «chau d'alp» oder «cautégia» (caput de vico), das von Haus
zu Haus reihum geht. Dieses «von Haus zu Haus» ist eine Reihenfolge,
die jedem bekannt ist, weil gewöhnlich auch allerlei andere Ämter und

Verpflichtungen im Häuserturnus verteilt werden.22

Der Turnus kann anstatt von Einzelperson zu Einzelperson oder

von Einzelfamilie zu Einzelfamilie auch von einer Gruppe zur andern
gehen; dazu ein Beispiel aus dem Neuen Testament, das den Reihendienst

von Gruppen erkennen lässt. Es ist die Geschichte von Zacharias

und seiner Begegnung mit dem Engel im Tempel (Lukas i, Vers 8).
Es heisst dort, es sei die Ordnung (gemeint die Dienstklasse) des

Zacharias an der Reihe gewesen, welche das Rauchopfer zu spenden
hatte. So können auch Bevölkerungsgruppen wie die Bewohner von
Weilern, Dorfbezirken oder Strassenzügen zum Reihendienst
verpflichtet sein. Innerhalb dieser Gruppen wird dann der zu Beauftragende

durch ein weiteres Verfahren bestimmt, zum Beispiel durch
Berücksichtigung der Altersreihe, durch Wahl oder durch das Los, wie bei

Zacharias, von dem es heisst, es habe ihn nach dem Brauch der
Priesterschaft das Los getroffen, zu räuchern.

Vielfach gab es besondere Register über die Reihenfolge der

jeweils zum Dienst Verpflichteten. Solche Register wurden im
Oberwallis - nach Max Gmür - so erstellt, dass man die Hauszeichen der
einzelnen Haushaltungen auf einem Stabe von Hartholz nacheinander
einkerbte. Diese Hauszeichen sind allen Ansässigen bekannt. Man
benennt diese Pflichthölzer (oder Tesseln) nach der Art des Dienstes,



Formen kollektiver Arbeit 317

Gemeindeverwaltung
3903 Ferden

10.00

11.00

12.00

13.00

14.00

12.00

13.00

14.00

15.00

STurçcdencjebet am
.Eidg v .Bsj"r.u^d.. ËxuasToq. JG3B.

n.oo )K.W..E;X.<>.T.H.Ä//rA.Y./V\.;.,..Y)

t;.l.âil.P.h.kL.A.l?..rf.K
t.LR.h>:.Ä.X..^.?:.±.^.liIÄ...
X..//..C..V..YA..^..fe.X.S..4-..^..LM

und alle ohne Zeichen und die Pfarreiangehörigen v.Goppenstein

den sie fordern.23 Nach F. G. Stebler sind die Pflichthölzer am stärksten

verbreitet im obersten Rhonetal, im Goms. So zählte er in der
Gemeinde Oberwald im Goms 15 Sorten solcher Pflichthölzer auf. Die
meisten betreffen die Viehhut, aber auch die Ämter des Alpvogts und
des Sakristans kommen vor. Am stattlichsten seien die Nachtwächter-
Tesseln; sie haben mehr als einem Meter Länge. Derjenige, der die
Nachtwache besorgt, klopft während seines Ganges an die Haustüre
desjenigen, der zunächst an die Reihe kommt, und übergibt ihm den
Stab am folgenden Morgen.24 Dieser Stabwechsel ist eine einfache
Form des immer wiederkehrenden Vorganges der Amtsübergabe, die

je nach der Bedeutung der Verrichtung oder des Amtes mehr oder
weniger zeremoniell ausgestattet sein kann. Man denke dabei an
die militärischen Wachaufzüge oder an die Wachablösung vor dem

Buckingham-Palast in London als touristische Sehenswürdigkeit.
Nicht immer ist aber die starre Kehrordnung die geeignetste

Organisationsform. Nehmen wir als Beispiel die Backhaustesseln,
welche die Reihenfolge für die Benutzung des Gemeinde-Backofens
regeln. Es ginge nicht an und wäre ungerecht, wenn der erste auf der
Tessei Vermerkte immer mit dem Backen beginnen musste. Das erste
Anheizen erfordert nämlich viel mehr Holz als die weiteren. Man sorgt

Reihenfolge der
zum Stundengebet

aufgerufenen
Familien, hier
dargestellt durch
ihre Hauszeichen.



Arnold Niederer 31 8

dann für den Wechsel so, dass beim ersten Turnus der erste anfängt,
beim nächsten der zweite, im dritten die Nummer 3 usw.25

Einige Kehrordnungen, die von Fall zu Fall durch das Los
bestimmt werden, sind nur auf Papier aufgezeichnet, so etwa die Reihenfolge

der einzelnen Familien beim Stundengebet in der Kirche. Dabei
bedient man sich noch heute der Hauszeichen. So sah ich noch am
Bettag 1988 an der Kirchentüre von Ferden im Lötschental einen

Anschlag, auf welchem die einzelnen Familien nur mit ihren Hauszeichen

für bestimmte Zeiten zum Stundengebet aufgerufen waren.
In Deutschbünden wird der Reihendienst allgemein als «Rod»

bezeichnet - ein Wort, das sich aus der rätoromanischen Zeit erhalten
hat. Die romanische Bezeichnung ist «roda», «rouda» für <Rad> und
<Reihenfolge> aus lat. «rota» (Rad). Das Schweizerische Idiotikon gibt
unter dem Stichwort «Rod» zahlreiche Belege für Reihendienste in
Graubünden und angrenzenden Gebieten. So bezeichnet Rod zum
Beispiel die Kehrordnung, nach welcher innerhalb einer Transportgenossenschaft

(Porten) den einzelnen Fuhrleuten oder Säumern die

Beförderung eines bestimmten Gewichtes Waren zukam. Wie schon
die Bezeichnung «Rodfuhrleute» besagt, luden dieselben der Rod
d. h. der Reihe - nach die Güter auf, die zu transportieren waren, und
der in jeder Transportgenossenschaft (Portensgemeinde) angestellte
Rodmeister hatte die oft sehr missliche Obliegenheit, darüber zu wachen,

dass kein Portensgenosse in der Reihenfolge übergangen wurde oder
— besondere Fälle vorbehalten - ausser der Tour laden durfte.26

Rod bedeutet auch die festgesetzte Reihenfolge, in der innerhalb
einer Gemeinde oder einer Genossenschaft einzelne oder Abteilungen
zum Gemeinwerk, wie zum Bau und Unterhalt von Wegen, Brücken,
Dämmen, Gräben, Zäunen usw., aufgeboten werden. Rod bezeichnet
weiterhin die einzelnen Abteilungen und Gemeindebezirke, die nach
der festgesetzten Kehrordnung zu Steuern und zum Wehrdienst aufgeboten

wurden oder zu Nutzniessungen berechtigt waren. Daher kommen

auch die Bezeichnungen Inner- und Ausserrhoden. Heute meint
man mit Rod im Kanton Appenzell-Ausserrhoden nur noch die Abteilung

einer Gemeinde.27

Dass auch die Bekleidung des höchsten Gemeindeamtes im Kehr,
d. h. in der Reihenordnung von Haus zu Haus erfolgte, erhellt aus
einem Scherzwort aus dem Oberwallis: «Präsident sin und den Stier
han, lassen sie umgahn» (mit «umgahn» ist hier der Turnus von Haus
zu Haus gemeint).28

Mit Bezug auf das Unterengadin erwähnt Jon Mathieu in seiner

vorzüglichen Geschichte des Unterengadins von 1650—1800 die häufige
Anwendung des Losverfahrens bei der Bestellung des Gemeindeoberhaupts;

dies in der Absicht, Zwietracht zu verhindern «und dem
närrischen Ehrgeiz abzuhelfen, der gewöhnlich bei der Ämterbeset-



Formen kollektiver Arbeit 31 9

zung herrschte». Ausserdem galt — wie Jon Mathieu in diesem
Zusammenhang bemerkt — der Losentscheid als eine Äusserung göttlichen
Willens. Die 1770 redigierten Statuten («Tschantamaints») regelten
das Losverfahren so, dass jeder Bürger im Laufe der Jahre in die

Obrigkeit kam. Dabei blieb es, bis 1843 nach hartnäckigem Kampf die
Volkswahl durchgesetzt wurde.29 Die Bestellung der Obrigkeit im
Rodgang (wie manchenorts im Wallis) oder durch das Losverfahren
hatten den Vorzug der Unparteilichkeit und liessen auch die bescheidenen

Bauern zu Amtsehren gelangen.
Richard Weiss erwähnt das Losen bei der Bestellung des Alpvogtes

(neben dem Häuserturnus, der Rod) als beliebtes und durchaus
objektives Verfahren, das ja auch sonst, zum Beispiel bei der
Molkenverteilung, zum Zuge kam.30

Zu den dörflichen Reihendiensten bzw. Reihenlasten gehörte
auch die gemeindliche Caritas. Armengenössige gingen «nach der
Rod» von Hof zu Hof. Je nach der Zahl der Höfe blieben sie eine

Zeitlang und wechselten dann ihre Versorgungsstelle. In der «Neuen
Zürcher Zeitung» von 1884 liest man dazu folgendes (abgedruckt im
Schweizerischen Idiotikon): «In einzelnen Gemeinden des Kantons
Graubünden bestand bis in die jüngste Zeit der Brauch, dass Arme,
welche befähigt waren, <auf die Rod zu gehen>, von den Bürgern und
Niedergelassenen der Reihe nach zu beköstigen waren. Der Kleine Rat
hat nun in einer grundsätzlichen Entscheidung über den sog. <Rood-

gang> unter dem Hinweis, dass eine solche Versorgung von Armen
inhuman sei, die fernere Verköstigung <auf der Rood> für unzulässig
erklärt.»31

Mit Bezug auf das Oberwallis berichtet Josef Bielander, dass

Armengenössige, die keine Verwandten in der Gemeinde hatten, vielfach

angehalten wurden, entweder je eine Woche oder täglich in der

Kehrordnung bei den Ortsbürgern, wenn nicht gar allen Ansässigen
die Mahlzeiten einzunehmen. Dieses tägliche oder wöchentliche Wechseln

der Kostgeberfamilie heisst für die Armenpflege «z'Balleteile gah».
Und Bielander fügt bei, dass früher der Sennereikäser und der Geisshirt
so verköstigt wurden.32

Was alle diese Reihendienste, Kehrordnungen und Rodordnungen

auszeichnet, ist der Wille zur Gleichheit bis in die geringsten
Einzelheiten hinein. Dies geht Hand in Hand mit dem inneralpinen
Erbsystem, welches stets die Realteilung verlangte und auch im Wallis
und im Tessin zur Güterzersplitterung führte, im Wallis auch zur
Aufteilung der Wohn- und Wirtschaftsgebäude.33

Eine weitere Form der traditionellen Arbeitsgesellung ist die
Bittarbeit. Die Bezeichnung stammt von dem Nationalökonomen Karl
Bücher, dem Verfasser des schon erwähnten Buches «Arbeit und
Rhythmus». Unter Bittarbeit versteht man Gemeinschaftsarbeit unter



Arnold Niederer 320

Freunden, Verwandten und Nachbarn, die nur bei bestimmten, oft
wiederkehrenden Gelegenheiten geleistet wird. Wo die Kräfte des

einzelnen Hausstandes nicht genügen, wo dringliche oder besonders
schwere Arbeiten in nützlicher Frist auszuführen sind (etwa bei der
Heu- und der Getreideernte, beim Pflügen und beim Hausbau)
veranstaltete man Bittarbeit. Ursprünglich wurde die Arbeit nicht entlöhnt,
sondern bei Gelegenheit zurückerstattet. Diese Gegenseitigkeit ist aber

nur möglich, wenn unter den Veranstaltern und den zur Arbeit Geladenen

keine grossen Ungleichheiten des Besitzes bestehen. Im letzteren
Falle bieten die Veranstalter den Arbeitenden in der Regel reichliche

Bewirtung und allenfalls Naturalgaben in der Form von Lebensmitteln,

oder es kommt dahin, dass sich - wie Mathieu für das Unterengadin

berichtet - nur die Bauern des Mittelstandes zu Kooperationsgruppen
zusammenschliessen, während sich die Reichen auf Lohnbasis

helfen liessen.34

Jon Mathieu erwähnt mit Bezug auf das Unterengadin das auch
im Wallis vorkommende Zusammenspannen beim Pflügen («far qua-
dria»). Bei Äckern mit steiler Hanglage musste alle paar Jahre ein Teil
der Erde, die durch Pflügen und den Bodenabtrag durch Wasser und
Schnee am unteren Ende des Ackers abfällt, nach oben getragen werden,

eine Arbeit, die von Chasper Pult im Schweizerischen Archiv für
Volkskunde 1916 beschrieben wurde. Die Arbeit wurde im Unterengadin

und auch im Unterwallis im Arbeitsaustausch und wettbewerbsorientiert

durchgeführt. Die Erde wurde paarweise in Körben vom
unteren Ackerrand nach oben getragen. «Wem es gelang, seinen vollen
Tragkorb auf den noch nicht abgeholten des nächsten Paares zu setzen,
hatte Zwillinge, eine Schmach für die Langsamen, ein Triumph für die
Schnellen».35

Eine häufige Form der Bittarbeit war die Transporthilfe beim
Herbeischaffen von Baumaterial. Bevor Alpstrassen, Jeeps, Seilbahnen
und Helikopter im Gebirge manche der früheren Transportschwierigkeiten

überwanden, bildete der Einsatz gesammelter menschlicher
Arbeitskraft eine wichtige Bedingung, um in höheren Lagen Alphütten
erstellen zu können. Es kam dann zu den sogenannten «Holzträge- vgl- Abb- S. 322/323

nen». Ungefähr 70 bis 80 Männer, die vom Bauherrn verpflegt wurden,
kamen an einigen Orten des Amtes Frutigen (im Berner Oberland)

zusammen, um das im Wald aufgeschichtete Holz auf dem Rücken
bzw. auf der Schulter in die Weid- und Alpregion zu tragen, und zwar
unentgeltlich. Der Gewährsmann von Brülisau (AI) des Atlasses der
schweizerischen Volkskunde berichtet, dass sich nach einer Holzträge
abends alle Männer des Dorfes zu Tanz und Spiel zusammenfinden,
wo dann hauptsächlich der Stärkste gefeiert wird, derjenige, der den

schwersten Balken getragen hat.36



Formen kollektiver Arbeit 321

Bis vor dem Zweiten Weltkrieg war es im Lötschental im Kanton
Wallis so, dass - wenn ein Bergbauer eine neue Alphütte erstellen liess

— ihm das ganze Dorf dabei half, das zugerüstete Bauholz auf die etwa
600 m über dem Dorf gelegene Alpsiedlung zu tragen. Für den Fremden

betrachtet war ein solches Holztragen ein erhebendes Schauspiel,
und ein Basler Finanzmann soll dabei ausgerufen haben: «Lauter
Kommunisten habt Ihr da!» Dem Beobachter konnte es nicht entgehen,
wie die jungen Leute in ihren Leistungen wetteiferten. Jeder Bursche

wollte allein einen schweren Balken tragen, um den Kameraden und
nicht zuletzt den Mädchen zu imponieren. Man hatte dafür im Tal
sogar einen eigenen Ausdruck: «Einärru», d. h. den Balken allein

tragen, denn in der Regel tragen bei diesem Arbeitsbrauch immer vier
zusammen einen Balken, wobei sich je zwei und zwei mit einem Arm
umschlungen halten. Um die Mittagsstunde ist alles Holz
hinaufgeschafft, die Mütter und Schwestern der Holzträger haben Küchlein,

Käseschnitten, Milchreis und Rahm mitgebracht; die
sogenannten Schortenmänner, welche die Gruppen der Träger geleitet
haben, kredenzen den Fendant oder den Muscat, den der Bauherr
alter Ordnung gemäss zu spenden hatte, und der Ortsgeistliche
dankt im Namen des Bauherrn für das Holztragen. Bei Wein und

Gesang sitzt man zusammen und feiert das Holztragen als einen

Höhepunkt des Volkslebens, von dem im Tal jeweils noch lange
geredet wird.37

Von der Bittarbeit, welche unter naturalwirtschaftlichen
Verhältnissen eine Notwendigkeit war, ist zu unterscheiden die gesellige
Arbeit, bei der das vergnügliche Zusammensein in kleinerem Kreis im vgl. Abb. S. 324/325

Vordergrund steht. Im Atlas der schweizerischen Volkskunde hat
Elsbeth Liebl die Verbreitung dieser Anlässe über das ganze Land
kartografisch dargestellt und kommentiert.38 Ich folge hier im wesentlichen

ihrem Kommentar.
Früher war es vor allem die Verarbeitung von Hanf und Flachs,

besonders das Brechen und Schleizen, die Anlass zu solchen geselligen
Arbeitsveranstaltungen gaben, bei denen gesungen, gegessen, getrunken

und am Schluss, wenn Burschen dazukamen, getanzt wurde. Der
Vergangenheit gehören ebenfalls die abendlichen häuslichen
Zusammenkünfte zum gemeinsamen Spinnen an. Frauen und Töchter pflegten

sich im Laufe des Winters bis Lichtmess zum gemeinsamen Spinnen
zu versammeln. Im Lötschental gab es ein Zusammensein der Töchter
zum Spinnen in der Fastnachtszeit während etwa zwei Wochen, wobei
am Schluss jeweils die Burschen dazukamen. Die Verrichtung dieser
Arbeiten im geselligen Kreise diente nicht dazu, die Arbeit zu beschleunigen,

da ja jede Teilnehmerin ihre eigene Wolle oder ihren eigenen
Flachs auf ihrem Spinnrad spann.



Arnold Niederer 322

fffff.

Sf

"

,':•,„„

B# W-U^M
I •*

¦'

"'

31 # %.¦¦ ^7 ">^aaaaaa

*afc»ì </

7

Holztragen im
Dorfverband im
Lötschental.

Träger mit
«Baumträgekissen»,

je zwei und
zwei halten sich
mit einem Arm
fest umschlungen.



Formen kollektiver Arbeit 323

:.-r

ff-K

ry^ xim
7.*..,.-.

¦:'y.f-

a
Z1*»

x

¦

'¦¦¦¦¦¦

¦>

%-i

if aX '
..'-:¦¦'¦

¦».':•;.

Am Ziele
angelangt, werden
Balken, Bretter
und Schindeln
auf dem künftigen

Bauplatz
niedergelegt.

Der Ortspfarrer
lobt die Einigkeit
und Hilfsbereitschaft

der
Teilnehmer am
Holztragen.



Arnold Niederer 324

V
¦•£,--,•.

; '¦;-];

Ì.¦

4 ..-:*

¦4

l' N1

fr-.

¦UK.

m
^.^7»

¦

X 4¦4 hx^

¦̂v JZ

m
4

'7\
&;»-¦

'

-i V

N*.
'¦¦

'.-;

Î&.
'w& t«ir...^''

Betlis (SG): Das Sammeln des trockenen Buchenlaubes in Laubsäcke, in denen
geschlafen wird. Eine gesellige Arbeitsveranstaltung für die ganze Gemeinde.



Formen kollektiver Arbeit 325

1
R

• hl ~ — I**»a*.'d*£\Pi4-i

Vrrv-
T*

«

«iKf

a>*>
w»

BBbKJjLì
<«

v«v
t*feß«t.r-,««ti«S -V

Gkk-è£r.:.-Si,iiiîiAiM

Gemeinsame
Schafschur im
Lötschental.

Die Dorfmädchen
jäten sorgfältig
in den Getreidefeldern

unter
allerlei Gesängen.



Arnold Niederer 326

Später, als diese Arbeitsgemeinschaft meist nur noch dem
Namen nach bekannt war, gab es im Bernbiet Veranstaltungen unter dem

Namen «Spinnet», die zur Hauptsache von Wirten eingeführt und

organisiert wurden - auch dort, wo keine Erinnerungen an den häuslichen

Spinnet mehr lebendig sind. Vereinzelt wurde bei solchen Anlässen

noch gestrickt. Als Veranstaltung in Wirtschaften begegnet uns der

Spinnet schon im letzten Jahrhundert, so bei Gotthelf, der ihn unter
den «Extrahudlete»39 aufzählt.

Im Rheintal und in der Bündner Herrschaft löste man gemeinsam

die Hüllblätter von den Maiskolben. In Zizers hiess die Arbeit
«Türgge mintle». Nachbarn, Bekannte, Verwandte und vor allem
Ledige fanden sich oft wochenlang an Herbstabenden als Helfer ein.
Lezza Uffer erwähnt in «Rätoromanische Märchen und Erzähler» das

Erzählen von Märchen beim gemeinsamen Ausschälen von Maiskolben

und beim Brechen des Hanfes in Surmeir, doch geht dies auf die

Jahrhundertwende zurück.40 In der französischen Schweiz fand man
sich zur «cassée», auf Schweizerdeutsch «Nuss-Chnütschet» zusammen,

also zum Aufknacken von Baumnüssen als Vorarbeit zur Ölbe-

reitung. Auch diese Arbeit gab später Anlass zu Bräuchen, die in
Wirtschaften stattfanden, wobei die Gäste mit Nüssen und gebratenen

Kastanien gratis bewirtet wurden und sich die Tranksame
dazu bestellten. In den Tabakpflanzzonen zwischen Neuenburger-
see und Broye geschah das Anfädeln der Tabakblätter zum Trocknen

in Gruppen von Nachbarn, denen sich je nach Ortschaft
Freunde, Verwandte und selbst irgendwelche Passanten anschlössen.

Da solche Abendsitze wegen der dabei üblichen Bewirtung den
Hausfrauen zuviel Arbeit machten, pflegte man später bezahlte Hilfskräfte
anzustellen.

Die Gemeinschaftsarbeit reicht in viele Schichten des menschlichen

Lebens hinein, so auch — in grösserem Masse, als es der Aussen-
stehende anzunehmen bereit ist — in die Erotik, und bei den abendlichen

Zusammenkünften wurde nicht selten der erste Schritt zur
Anbahnung der Ehe getan, und es waren oft Bauern mit heiratsfähigen
Töchtern, welche die Burschen zur Bauhilfe, zum Mistaustragen, zum
Holztransport usw. einluden, und manch Lediger leistete ein «Ehren-

tagwan» (ein Ehrentagewerk) für einen Bauern, auf dessen Tochter es

der Bursche abgesehen hatte.41

Bei solchen Gemeinschaftsarbeiten gab es Bräuche, welche den

Kontakt zwischen jungen Leuten beiderlei Geschlechts begünstigten
bzw. rechtfertigten. So durfte derjenige, welcher bei der Weinlese eine
Traube pflückte, die eine andere hatte hängen lassen, diese «vergessli-
che» Pflückerin küssen. Einen Brauch, der beim gemeinsamen Gemüserüsten

stattfand, schildert Gottfried Keller im «Grünen Heinrich»
unter dem Titel «Bohnenromanze». Da sitzt Heinrich zusammen mit



Formen kollektiver Arbeit 327

anderen vor einem Berg von grünen Bohnen, denen sie die Fäden
abziehen mussten. «So sassen wir bis um ein Uhr (nachts) um den

grünen Bohnenberg herum und trugen ihn allmählich ab, indem jedes
einen tiefen Schacht vor sich hineingrub Anna, welche mir gegenüber

sass, baute ihren Hohlweg in die Bohnen hinein mit vieler Kunst,
eine Bohne nach der andern hinausnehmend, und grub unvermerkt
einen unterirdischen Stollen, so dass plötzlich ihr kleines Händchen in
meiner Höhle zutage trat. Kathrine (eine ältere anwesende Person)
belehrte mich, dass Anna der Sitte gemäss verpflichtet sei, mich zu
küssen, wenn ich ihre Finger erwischen könne.»42

Dieses unschuldige Spielchen, das Gottfried Keller beschrieben
hat und das im ländlichen Europa unzählige Parallelen kennt, soll
nicht den Eindruck vermitteln, das Leben auf dem Lande sei früher
lauter Eintracht, Spiel und Lust gewesen. Die Intimität des Zusammenlebens

konnte dazu führen, dass getratscht und nachspioniert wurde,
ja dass es zu heftigen Familienfehden kam. Es waren weniger Liebe
und Zuneigung, welche die Haushaltungen und die Gemeinde
zusammenhielten, als vielmehr die Gebote des wirtschaftlichen und biologischen

Fortbestehens. Wie wir gesehen haben, erwies sich das
Gemeineigentum an Wiesen, Weiden und Wäldern sowie an Wasser, der
zentralen Ressource in Trockengebieten, als machtvoller Antrieb, der
die Gemeinden zwang, sich als Kollektiv zu organisieren, und der den
Fortbestand eines gewissen Gemeinschaftsgeistes garantierte. Ein
erster Einbruch in die Dorfgemeinschaften, vor allem diejenigen des

Mittellandes, war die Auflösung der Dreifelderwirtschaft mit ihrem
Flurzwang und die Aufteilung der Allmenden, mit andern Worten der
Übergang von der vorwiegend kollektiven zur individuellen Landwirtschaft.

In den Alpengebieten, wo das Gemeineigentum an Alpweiden,
Wildheuwiesen und Bewässerungsanlagen erhalten blieb, weil diese

Ressourcen manchenorts keine andere als die herkömmliche
genossenschaftliche Nutzung erlauben, konnten sich die Individualisierungsund

Rationalisierungstendenzen nur in beschränktem Masse durchsetzen.

Der Alpnutzen wird weiterhin gemeinsam gewonnen, die Arbeiten
am Gemeinbesitz werden vielfach noch im Gemeinwerk besorgt und
die Alpämter gehen weiterhin von Haus zu Haus.

In den Dörfern, die nicht länger wirtschaftlich gleichgerichtete,
sozial homogene Körperschaften sind, wurden die Vereine die beliebte
Form des gesellschaftlichen Zusammenschlusses. Wenn da und dort
heute noch die von uns hier beschriebenen Formen der Arbeitsorganisation

und der Arbeitsgesellung vorkommen, handelt es sich um
Anachronismen — Überbleibsel einer früheren Zeit, die uns an das

erinnern, was einmal gewesen ist.



Arnold Niederer 328

René König, Grundformen der Gesellschaft: Die Gemeinde, Hamburg 1958 Anmerkungen
Rowohlts deutsche Enzyklopädie, Bd. 79), S. 47 f.

Arthur E. Imhof, Die verlorenen Welten. Alltagsbewältigung durch unsere
Vorfahren - und weshalb wir uns heute so schwer damit tun München 1984,
S. 36 f.
Gottfried Keller, Gesammelte Werke in vier Bänden, Erster Band, Leipzig o. J.,
S. 38 f.
Peter Kropotkin, Gegenseitige Hilfe in der Tier- und Menschenwelt. Autorisierte
deutsche Ausgabe, Leipzig 1923.
Karl Bücher, Arbeit und Rhythmus, Leipzig 1899.
Markus Mattmüller, Leonhard Ragaz und der religiöse Sozialismus. Eine Biographie,

1. Teil, Zollikon 1957, S. 195.
Th. Felber, Soziale Gegensätze im schweizerischen Alpengebiet. In: Jahresbericht
der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft in Zürich pro 1905-1906,
Zürich 1906, S. 33 ff.
Vgl. dazu: Erwin Durgiai, Das Gemeinwerk, Rechtsgeschichtliche und
verwaltungsrechtliche Studie. Zürcher Diss., Disentis 1943. — Arnold Niederer, Gemeinwerk

im Wallis. Bäuerliche Gemeinschaftsarbeit in Vergangenheit und Gegenwart,

Basel 1956 Schriften der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde,
Band 37). - Atlas der schweizerischen Volkskunde, Teil I, 6. Lieferung, Karte I,
94, Kommentar I, S. 524—534 (Walter Escher).
Leonhard Ragaz, Mein Weg, Bd. 1, Zürich 1952, S. 46 f.
Mattmüller (wie Anm. 6), S. 200.
Durgiai (wie Anm. 8), S. 21 f.
Niederer (wie Anm. 8), S. 85.
Durgiai (wie Anm. 8), S. 74 f.
Max Gmür, Schweizerische Bauernmarken und Holzurkunden, Bern 1917
Abhandlungen zum schweizerischen Recht, 77. Heft), S. 75.
Niederer (wie Anm. 8), S. 63, 67, 86 f.
Richard Weiss, Das Alpwesen Graubündens. Wirtschaft, Sachkultur, Recht,
Älplerarbeit und Älplerleben, Erlenbach-Zürich 1941, S. 249, 251.
Richard Weiss, Volkskunde der Schweiz. Grundriss, Erlenbach-Zürich 1946,
S. 184.
Weiss, Alpwesen (wie Anm. 16), S. 250. — Niederer (wie Anm. 8), S. 75—76.
Bücher (wie Anm. 5), S. 244 f.
H. Brockmann-Jerosch, Schweizer Volksleben. Sitten, Bräuche, Wohnstätten.
Bd. 2, Erlenbach-Zürich 1933, S. 44 und Abb. 94, 95.
Schweizerisches Idiotikon, Bd. 6, Frauenfeld 1907, Sp. 589 ff. s.v. Rod.
Weiss, Alpwesen (wie Anm. 16), S. 263 f.
Gmür (wie Anm. 14), S. 80 ff.
F. G. Stebler, Die Hauszeichen und Tesseln der Schweiz, in: Schweizerisches
Archiv für Volkskunde II (1907), S. 165—209.
Stebler (wie Anm. 24), S. 179 f.
Idiotikon (wie Anm. 21), Sp. 591 ff.
Idiotikon (wie Anm. 21), Sp. 597.
Gmür (wie Anm. 14), S. 81.

Jon Mathieu, Bauern und Bären. Eine Geschichte des Unterengadins von 1650 bis

1800, Chur 1987, S. 198.
Weiss, Alpwesen (wie Anm. 16), S. 263 f.
Idiotikon (wie Anm. 21), Sp. 591.
Josef Bielander, Z'Balleteile gah, in: Schweizer Volkskunde 30 (1940), S. 32.
Atlas der schweizerischen Volkskunde, Teil I, Lieferung 7, Karten I, ^ und 100,
Kommentar I, S. 578 ff., 591 f.
Mathieu (wie Anm. 29), S. 48.
Chasper Pult, Volksbräuche und Volkswohlfahrt, in: Schweizerisches Archiv für
Volkskunde 20 (1916), S. 269 f.
Atlas der schweizerischen Volkskunde, Teil I, Lieferung 6, Karte I, 92, Kommentar

I, S. 512 ff. (Bauhilfe, Traghilfe).



Formen kollektiver Arbeit 329

Niederer (wie Anm. 8), S. 63 f.
Atlas der schweizerischen Volkskunde, Teil I, Lieferung 6, Karte I, 89, Kommentar

I, S. 501 ff.

Jeremias Gotthelf, Der Geldstag oder die Wirtschaft nach der neuen Mode.
Sämtl. Werke in 24 Bänden, Band 8, Erlenbach-Zürich 1923, S. 90 f.
Lezza Uffer, Rätoromanische Märchen und ihre Erzähler. Neugesammelte
romanische Märchen. Basel 1945 (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft für
Volkskunde, Band 29), S. 21, 63, 68.
Niederer (wie Anm. 8), S. 67 f.
Gottfried Keller, Gesammelte Werke in vier Bänden. Zweiter Band: Der grüne
Heinrich, S. 194 ff., Bohnenromanze.

S. 312: aus Gmür Max, Schweizerische Bauernmarken und Holzurkunden, Bern 1917
S. 314: aus Brockmann-Jerosch Heinrich, Schweizer Volksleben, Bd. 2, Erlenbach-ZH

1931, Abb. 94
S. 315: Sammlung Prof. Niederer (Foto Nyfeler)
S. 317: Gemeindeverwaltung Ferden
S. 322: oben: aus Brockmann-Jerosch, Bd. 2, Abb. 73

unten: Sammlung Prof. Niederer (Foto Nyfeler)
S. 323: aus Brockmann-Jerosch, Bd. 2, Abb. 76 oben, Abb. 72 unten
S. 324: aus Brockmann-Jerosch, Bd. 1, Abb. 42 und 43
S. 325: oben: aus Brockmann-Jerosch, Bd. 2, Abb. 83

unten: aus Brockmann-Jerosch, Bd. 1, Abb. 126

Bildnachweis

Prof. Dr. Arnold Niederer, Hofwiesenstrasse 63, 8057 Zürich Adresse des Autors


	Frühere Formen kollektiver Arbeit in ländlichen Gemeinden

