Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1989)

Heft: 5

Artikel: Frihere Formen kollektiver Arbeit in landlichen Gemeinden
Autor: Niederer, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-398498

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

307

Arnold Niederer

Fruhere Formen kollektiver
Arbeit In
landlichen Gemeinden

Im Zentrum des traditionellen Gemeindelebens in historischer
Zeit steht die brauchmissig geregelte Arbeit als unerlissliche Grund-
bedingung der kommunalen Existenz. Im folgenden soll von den
konkreten Erscheinungsformen solcher Arbeit die Rede sein, welche
dazu beigetragen hat, die grossartige wilde Natur unserer Berge in jene
bewunderungswiirdige Kulturlandschaft zu verwandeln, die jedem
Besucher unvergesslich bleibt. Mit «Gemeinde» ist hier nicht so sehr
die politisch-administrative Einheit gemeint als vielmehr soziologisch
die Gesamtheit von Nachbarn® und deren Verhaltnis zueinander sowie
die damit verbundenen Pflichten und Rechte, die auf dem allgemeinen
Prinzip der Gegenseitigkeit beruhen. Vorausgesetzt wird das subjekti-
ve Gefithl der Zusammengehorigkeit. Es bildet sich durch die personli-
chen Beziehungen der Gemeindemitglieder untereinander, durch haufi-
ge Kontakte und gegenseitige Hilfe. Die lindliche Gemeinde in histori-
scher Zeit war ein genossenschaftliches Gebilde und eine moralische
Verantwortungseinheit, und dies tiber alle Spannungen, personlichen
Reibereien und Rivalititen hinweg.

Ein hoher Grad von konkreter Solidaritat ausserte sich in der
Form der Anteilnahme und Hilfe bei besonderen Familienereignissen
und deren Folgen. Bei der damaligen Bedrohung und Unsicherheit des
Lebens, Krankheiten, Seuchen, Branden, feindlichen Einfallen war das
Aufeinandergewiesensein in der Not selbstverstandlich, und der Nach-
bar war der typische Nothelfer. Dabei darf man nicht vergessen, dass
die durchschnittliche Lebensdauer in der Vergangenheit weit kiirzer
war als heute und dass der Tod in jedem Lebensalter zuschlug und
nicht — wie heutzutage meist — erst im fortgeschrittenen Alter. Er war
gemeinschaftsbedrohend wegen des Ausfalls von Menschen im pro-
duktiven Lebensalter, die fiir das Funktionieren und den Bestand der
Gemeinschaft wichtig waren. Um so unentbehrlicher waren hier die
verwandtschaftlichen und nachbarschaftlichen Beziehungen, denen
eine weitaus wichtigere Bedeutung zukam als heute.? Es stand nicht
das einzelne Ego im Zentrum allen Denkens und Handelns, vielmehr




Arnold Niederer 308

spielten konstante Gruppierungen wie Familie, Verwandtschaft,
Nachbarschaft, Dorfschaft die entscheidende Rolle. Der Kreis der
Verwandten zum Beispiel, die zur Unterstiitzung Bedurftiger herbeige-
zogen wurden, war so gross, dass der Einzelne nur wenig belastet
wurde. So sah das Walliser Kantonalgesetz zur Armenunterstiitzung
von 1898 vor, dass Verwandte und Verschwigerte bis zum 8. Grad
(nach romischer Berechnung) zur Unterstiitzung herbeigezogen wer-
den konnten.

Trager von kollektiven Aktionen im Sinne der Wohltatigkeit, der
damaligen Caritas, war manchmal die ganze Dorfgesellschaft, manch-
mal eine bestimmte Altersgruppe, etwa so, dass die Ernte einer Witwe
in Gemeinschaftsarbeit der dorflichen Knabenschaft eingebracht wur-
de, wie es Gottfried Keller in seinem Gedicht «Sommernacht» schil-
dert, wo es heisst:

«Das sind die Bursche jung und wacker,
Die sammeln sich im Feld zubauf

Und suchen den gereiften Acker

Der Witwe oder Waise auf,

Die keines Vaters, keiner Briider

Und keines Knechtes Hilfe weiss.

Ibr schneiden sie den Segen nieder,

Die reinste Lust ziert ibren Fleiss.»?

Das wissenschaftliche Interesse fiir genossenschaftliche Ordnun-
gen war zu Ende des letzten Jahrhunderts von den sozialen Bewegun-
gen jener Zeit angeregt worden. So befasst sich der russische Gelehrte
und politische Anarchist Peter Kropotkin (1842—1921) in einer breit
vergleichenden Studie, die sich auf deutsche, englische, franzdsische
und russische Veroffentlichungen stiitzt, mit historischen Genossen-
schaften in der Perspektive einer universalen Strukturgeschichte der
Gegenseitigkeit.* Bemerkenswert ist bei Kropotkin, dass er in seiner
Darstellung auch das Wettbewerbsmoment einschliesst, weil er einsah,
dass Kooperation und Wettbewerb Verhaltensweisen sind, die einan-
der nicht ausschliessen, sondern oftmals erganzen.

Dem Phinomen der unmittelbaren, geselligen Kooperation hat
auch der Volkswirtschafter Karl Blicher (1847-1930) Aufmerksamkeit
geschenkt, wobei er deren durch Takt, Gesang und Musik befordertes
Lustmoment in den Vordergrund stellte.’

In der Schweiz hat vor allem der aus Tamins stammende Theolo-
ge Leonhard Ragaz (1868—1945) in seinen Vorlesungen an der Ziircher
Universitit des ofteren die vorkapitalistische Dorfgesellschaft positiv
beurteilt, so zum Beispiel in der Vorlesung «Christentum und soziale
Frage» vom Sommersemester 1909, wo er sagte: «Es gab eine ganze




Formen kollektiver Arbeit 309

grosse Epoche im Leben der Menschheit, wo wirtschaftliches Leben
nicht durch den Gedanken an den Profit beherrscht war . . . Das ganze
Mittelalter war von einem andern wirtschaftlichen Prinzip beherrscht;
ich mochte es kurzweg das Genossenschaftsprinzip nennen.»®

Nicht nur die eher theoretisch und wissenschaftlich, sondern
auch die politisch orientierten Schriften jener Zeit neigen zur sozial-
romantischen Idealisierung bauerlich-genossenschaftlicher Ordnun-
gen. Wihrend die Konservativen die tiberkommenen traditionalen
Ordnungen verteidigten, wollten die Sozialisten die alten Werte der
Solidaritat in der neuen industriellen Gesellschaft in die Wirklichkeit
umsetzen. Auch die Volkskunde war lange in der Idealisierung bauer-
lich-gemeinschaftlicher Lebensformen befangen, die fiir die Zeit ra-
scher Industrialisierung typisch war; dies gilt besonders fiir die deut-
sche Volkskunde. Nach der nationalsozialistischen Perversion wurde
sie diesbeziiglich niichterner und wendet sich heute ideologiefreieren
Fragestellungen, zum Beispiel den Problemen des sozio-kulturellen
Wandels, zu.

Trotz des vorher erwiahnten romantischen Bildes in Gottfried
Kellers «<Sommernacht» soll die Dorfgemeinschaft nicht als eine von
Naichstenliebe und Hilfsbereitschaft tiberfliessende Welt dargestellt
werden. Die Beziehungen der einzelnen Mitglieder zueinander waren
wohl personlich, aber durchaus unsentimental. Es gab immer auch
clanhafte Familienverbindungen, Machtkonzentrationen und unver-
sOhnliche Feindschaften. Selbst scheinbar so egalitire Institutionen wie
das Gemeinwerk, von dem ich nachher sprechen werde, erweisen sich
nicht selten als Instrumente struktureller Ungleichheit, wenn zum
Beispiel die wirtschaftlich Maichtigeren von der Gratisarbeit der
Habenichtse profitieren.”

Abgesehen von den alltaglichen Arbeiten der Familie in Haus
und Hof gibt es vier immer wiederkehrende Arbeitsformen, die fast
tiberall in den lindlichen Gemeinden Europas und dariiber hinaus
vorkamen und zum Teil noch vorkommen, allerdings in unterschiedli-
cher Dichte und Auspriagung.

Da ist erstens das Gemeinwerk als die von einem lokalen Kollek-
tiv unentgeltlich geleistete Arbeit zugunsten der Gemeinde oder einer
anderen offentlich-rechtlichen oder auch privaten Korperschaft wie
zum Beispiel einer geschlossenen Alpkorporation oder einer dorflichen
Schiitzenzunft, die iiber Grundbesitz verfugt;

— zweitens der sogenannte Reibendienst, bei uns auch Kehrord-
nung oder Rod genannt, bei dem nach einer bestimmten Ordnung
befristete Amter und Dienstleistungsverpflichtungen von Person zu
Person weitergegeben werden (rotieren), derart, dass jede von ihnen
nur wahrend einer festgelegten Frist den Dienst zu leisten hat und nach




Arnold Niederer 310

Ablauf dieser Frist von der in der Reihe auf ihn folgenden Person
abgelost wird, wie zum Beispiel beim Wachtdienst. Der Reihendienst
bezieht sich nicht nur auf Einzelpersonen, sondern auch auf Hofe,
Weiler, Strassen usw., die jeweils nacheinander «drankommen»;

— drittens die Bittarbeit. Man versteht darunter die gemein-
schaftlich unter Freunden, Nachbarn, Verwandten und Bekannten
freiwillig ausgefiihrten Arbeiten, wie zum Beispiel das Dreschen, das
Hinauftragen der Erde vom unteren Ackerrand usw. Sie kommt vor
allem dort zum Zuge, wo die Krifte des eigenen Hausstandes nicht
gentigen, wenn es darum geht, dringliche oder besonders schwere
Arbeiten innert niitzlicher Frist auszufithren;

— viertens die gesellige Arbeit, von der man nicht sagen kann,
dass sie die Krafte des eigenen Hausstandes tibersteigt. Es handelt sich
vielmehr um Zusammenkiinfte zur Ausfiihrung langwieriger und me-
chanischer Arbeiten wie etwa das Flachsbrechen, das Ausschilen von
Maiskolben oder das Spinnen, wobei das Bediirfnis nach Unterhal-
tung, Scherz, Gesang und auch Erotik im Vordergrund stand, da ja die
Moglichkeit allabendlicher privater Unterhaltung durch Radio und
Fernsehen noch nicht gegeben war.

Das Gemeinwerk,® von dem zuerst die Rede sein soll, ist eine
durch Recht und Brauch geregelte Form des kollektiven Arbeitsauf-
wandes einer grosseren oder kleineren organisierten Gruppe, sei es
eine Biirger- oder Einwohnergemeinde, eine Korporation oder eine
Genossenschaft. Die in der Regel unentgeltlichen oder mit einer nur
bescheidenen Entschadigung vergiiteten Arbeiten kommen der jeweili-
gen Gruppe als Gesamtheit zugute. Richard Weiss sagt dazu, dass das
Gemeinwerk «erhaltend und bewahrend auf die genossenschaftlich
geformte Talgemeinschaft mit ihrem Selbstandigkeitsdrang einwirkt».
Nirgends hat sich das Gemeinwerk so stark und so lange gehalten wie
in den inneralpinen Selbstversorgungsgebieten mit bedeutendem Ge-
meinbesitz.

In seiner Autobiographie beschreibt der Theologe Leonhard
Ragaz (1868—1945) das Gemeinwerk in seinem Heimatdorf Tamins:
«Der ganze umfassende Gemeinbesitz musste auch gemeinsam verwal-
tet werden. Das geschah durch gemeinsame Arbeit, welche «Gemein-
werko> hiess. Es erstreckte sich besonders auf die Anlage und Pflege von
Alp- und Waldwegen . . ., auf den Bau von Wuhren gegen die Gefahr
der Wildbache sowie auf Ausrodung und Anpflanzung von Wald. Zu
diesem Gemeinwerk wurden die Manner am Abend vorher durch
Ausrufen aufgeboten. Auch die Frauen hatten sich, wenn die Manner
fehlten, daran zu beteiligen.»’

Im Anschluss an die Schilderung des Gemeinwerks tritt Ragaz
der Auffassung entgegen, wonach auf die Verwaltung von Gemeingut




Formen kollektiver Arbeit 311

und die Arbeit dafiir nicht der notige Eifer und die notige Gewissenhaf-
tigkeit aufgewendet wiirden. «Die Erfahrungen mit unserem Dorfkom-
munismus», schreibt Ragaz, «widerlegen diese Annahme ganz griind-
lich. Bei uns war das Gegenteil der Fall. Es war selbstverstandlich, dass
an das Gemeingut und die Gemeinarbeit viel mehr Eifer und Treue
gewendet wurde als an das eigene Gut und die eigene Arbeit.» — Eine
Aussage freilich, die sich nicht verallgemeinern lisst, denn allzu zahl-
reich sind die dorfamtlichen Ermahnungen an die Gemeinwerkpflichti-
gen, sich plinktlich einzufinden und fleissig zu arbeiten, und die Sank-
tionen, die iiber die Saumigen verhdngt wurden, gingen von Bussen,
die in Wein oder Geld zu entrichten waren, bis zur Viehpfandung.
Gefingnisstrafen kamen bei der wegen Auswanderung zumeist knap-
pen Zahl von Arbeitskriften nicht in Frage, denn wer hitte das Feld
des Schuldhaften bestellen sollen, wenn nicht die Nachbarn?

Natiirlich war es Ragaz klar, dass die Taminser Idylle seiner
Jugendzeit (der achtziger Jahre des vergangenen Jahrhunderts) nicht
ewig weiterbestehen konnte. Er sah im Aufkommen der kapitalisti-
schen Wirtschaftsform die Zerstérung der vorindustriellen gemein-
wirtschaftlichen Lebensform, aber auch eine notwendige Entwick-
lungsstufe, tiber die der Gang der Geschichte fithren musste.’® Das
Gemeinwerk, romanisch «lavur cumina» beziehungsweise «lavur cu-
miina», ist aufs engste verbunden mit dem landwirtschaftlichen Cha-
rakter der Gemeinde und hat sich als zentrale Einrichtung zum Uberle-
ben in 6kologisch schwierigen und bargeldarmen Regionen am lang-
sten erhalten, so im ganzen Alpengebiet und den Deichgebieten auf der
schleswig-holsteinischen Nordseekiiste. Es ist weniger ein rechtlicher
als ein durch die natiirliche Umwelt bedingter Zwang, der Anlass zu
dieser regelmissigen Zusammenfassung der kollektiven Arbeitskraft
der Gemeinden gibt. Im alpinen Raum steht das Gemeinwerk im engen
Zusammenhang mit dem Gemein-Eigentum an Weideflichen und
Wildern. Fiir Graubiinden wurde das Gemeinwerk von dem Juristen
Erwin Durgiai aus rechtsgeschichtlicher und verwaltungsrechtlicher
Sicht dargestellt.

Nach Durgiai erfolgte das Aufgebot zum Gemeinwerk durch ein
Glockenzeichen; aus jeglichem Haus nahm daran ein Vertreter teil, alle
waren mit dem notigen Werkzeug bewaffnet. Der Dorfmeister stellte
die An- oder Abwesenheit fest und betraute kleine Gruppen mit einzel-
nen Aufgaben. Da war zum Beispiel die Forststrasse instandzustellen,
es waren die Wuhren am Dorfbach auszubessern, es mussten die
Gemeindewiesen eingefriedet, gesaubert und allenfalls bewassert wer-
den oder es musste das Brennholz fir den Pfarrer und die Gemeinde-
schule geschlagen und ins Dorf gefithrt werden.!

Eine besondere Bedeutung kam den ausserordentlichen Gemein-
werken zu, die bei drohenden Naturereignissen wie Erdrutsch, Lawi-




Arnold Niederer 312

S gy %/y Fen g A?A,,z:.
“'M Yo Bebuil 4/.:7»3“—.5%

e Jofp e Gl
V. FEZHTH ) WA
B ZHK T L %L
7> vXXYA T
f&-«--f’«y-—-— (R
bV VEV L] ... KFM NI
VA ..
ﬂyﬁr%/&.a‘é
A X TM/-HVTW

/jm/// @/MA Aufgebot zum

Gemeinwerk

Lo G il o (Kinpel.

Lotschental,

44,,7?14/‘» W um 1905).

nenniedergang, Hochwasser usw. angeordnet wurden. Bei den ausser-
ordentlichen Gemeinwerken wurden im Lotschental nicht nur je ein
Mann aus jeder Haushaltung aufgeboten, sondern der ganze «Mann-
stand», d. h. alle Manner im Alter von 16 bis 60 Jahren. Der ganze
«Mannstand» trat nicht nur im Katastrophenfall in Aktion, sondern
auch bei grosseren Unternehmungen zugunsten der Gemeinde oder der
Pfarrei wie beispielsweise beim Bau von Kanilen zur kinstlichen

Bewasserung, von Gemeindehiusern, Schulhdusern, Backhiusern,
Alpkasereien oder Kirchen und Kapellen.*? Durgiai erwihnt in seiner
Dissertation den Bau eines neuen Kirchturms durch die Nachbarn der




Formen kollektiver Arbeit 313

Gemeinden von Tartar und Sarn, wobei diese Gemeinschaftsarbeit zur
feldarbeitsarmen Zeit durchgefiihrt wurde.*

Es ist nicht so, dass in allen Fallen die ganze Gemeinwerkmann-
schaft in corpore aufgeboten werden muss; es gibt Arbeiten, die von
einer kleinen Gruppe besorgt werden konnen. Welche Haushaltungen
dazu jeweils aufgeboten werden, bestimmt das Los. Im Lotschental
gab es die sogenannten Gemeindelose; das waren Holztotzchen — heute
durch Loszettel ersetzt —, auf denen die Hauszeichen der einzelnen
Familien aufgezeichnet sind. Beim Verlosen der jeweils Aufzubieten-
den nimmt der Prasident die Schachtel mit den Losen und halt sie ein
wenig in die Hohe, dann greift er die notige Anzahl Lose heraus.
Diejenigen, denen diese Lose gehoren, missen dann die betreffende
Gemeindearbeit verrichten. Die so gezogenen Lose werden getrennt
aufbewahrt, damit bei einer spateren Verlosung nicht wieder dieselben
Haushaltungen betroffen werden.*

Zur zweckmassigen Durchfiihrung der Gemeinwerk-Arbeiten
wurde die Gemeinde in besondere Gemeinwerkbezirke (romanisch
«quadras» genannt) eingeteilt.

Es gibt eine Anzahl von Gemeinwerkarbeiten, welche jungen
Teilnehmern die Gelegenheit geben, sich im Wettbewerb zu messen.
Beim Mahen der Gemeindewiesen versuchen die Burschen, einander
«auszumahen», d. h. aus der Reihe der Mahder zu verdrangen, wobei
der so Verdringte die Neckereien der Kameraden einstecken muss.!s

Manche Arbeiten, wie das Riumen der Alpweiden oder das
Ausbessern von Waldwegen, geben freilich den jungen Leuten keine
Gelegenheit, ihre Kraft und ihre Geschicklichkeit untereinander zu
messen. Der Ehrgeiz als wichtige Triebkraft fiir tiberdurchschnittliche
soziale Leistungen fillt damit weg, und allerlei Possen und Neckereien
kommen zum Zuge. Gemeinwerke waren immer auch Orte der Kom-
munikation, d. h. der Umschlagsplatz fiir Dorfneuigkeiten.¢

Im ubrigen gilt fiir das Gemeinwerk, was Richard Weiss in seiner
«Volkskunde der Schweiz» mit Bezug auf den traditionellen Arbeitsstil
schreibt: «Das Ubliche und Volkstiimliche einer gesunden Kultur ist
viel eher das gemissigte Arbeiten mit Dreiviertelskraft, ohne moderne
stidtische Hetze».'” Das Gemeinwerk, so kann man sagen, sorgt eher
fiir weniger intensive Verausgabung von Kraft — es sei denn, es finde
wettbewerbsorientiert unter jungen Leuten statt.

Die Dienstleistungen im Gemeinwerk bestehen in korperlicher
Titigkeit; es handelt sich um Arbeiten, die jeder normale Mensch
leisten kann, zu deren Leistung er keiner besonderen Fihigkeit bedarf.
Bei zweckmassiger Organisation der Gemeinwerk-Unternehmungen
wird der verantwortliche Leiter (der Dorfvogt, Cauvitg, Arbeitsmei-
ster oder wie er jeweils hiess) indessen jeweils den richtigen Mann an
den richtigen Ort stellen. In das Bild einer durch Arbeitsprozess und




Arnold Niederer 314

berufliche Gleichgerichtetheit gut integrierten Landgemeinde passten
iiber lange Zeit einzig der Pfarrer und der Lehrer nicht, weil sie zum
Wegbau, zur Wuhrarbeit oder zum Holzschlagen ungeeignet waren
oder von den andern fiir ungeeignet gehalten wurden. Thnen wurde
zumeist einseitige und unentgeltliche Hilfe zugestanden. Jede weitere
berufliche Differenzierung im Dorfverband 16st die enge Verbindung
zwischen beruflicher Tatigkeit und Gemeinwerk auf, und die Nach-
barschaftshilfe wird ausgehohlt.

Verhiltnismassig frith war der Grundbesitz der einzelnen ge-
meinwerkpflichtigen Haushaltungen mitbestimmend fiir den Umfang
der Gemeinwerkpflicht. Dies ist heute zumeist der Fall bei den Alpwer-
ken, wo die Gemeinwerkpflicht sich nach der Anzahl der von den
einzelnen Besitzern zur Sommerung aufgetriebenen Kiihe richtet. Wo
dies nicht der Fall ist, zieht der wirtschaftlich stirkere Besitzer einen
grosseren Nutzen aus der Gemeinschaftsarbeit; solche Verletzungen
der Reziprozitit erregten in der Vergangenheit viel Unmut. Sie trugen
nicht zur Arbeitsmoral bei, sondern waren einer der Griinde fur die
Auflosung des Gemeinwerkes."*

Interessant ist die festliche Uberhohung des Gemeinwerks. Man
kann hier die schon zu Zeiten der Grundherrschaft vielfach ibliche

Gemeindereben
von St. Jean.




Formen kollektiver Arbeit 315

Musikbegleitung bei Fronarbeiten erwahnen. Dafiir finden sich ei-
nige Belege bei Karl Bicher. So arbeitete im Zirichgau die Mann-
schaft wohl nach der Musik eines Geigers, und in einer Verordnung
aus dem Taunus hiess es: «Wenn die Junker ihr Korn schneiden lassen,
so sollen sie einen Pfeifer haben, der den Schnittern pfeife, und wenn
die Sonne noch baumeshoch steht, so sollen sie tanzen, bis es Nacht
wird.»*?

Bekannt sind die Rebwerke der Gemeinden des Val d’Anniviers,
welche von Pfeifern und Trommlern angefiihrt frith morgens in die
Gemeindereben bei Siders ziehen, wo sie unter fortwahrender Musik-
begleitung arbeiten.?®

Die alten Biirgergemeinden mit ihren unentgeltlich zu leistenden
Gemeinwerken, ihren Gemeintrunken, feierlichen Aufnahmen ins Buir-
gerrecht, ihren Burgerhausern und Burgerreben waren keine blossen
Zweckverbande, sondern erfassten irgendwie den ganzen Menschen.

Eine weitere verbreitete Form der traditionellen Arbeitsorganisa-
tion ist der Reibendienst, auch Kehrordnung oder Rod genannt.?* Es
handelt sich dabei um Amter und Dienstleistungen, welche in einer
geschlossenen Gruppe von gleichberechtigten Personen in einem vor-

Rebwerk der
Anniviarden bei
Sierre, begleitet
von Pfeifer und
Trommler.




Arnold Niederer 316

bestimmten Umlauf von Person zu Person weitergegeben werden, und
zwar derart, dass jede nur eine festgelegte Frist den Dienst zu leisten
hat und nach Ablauf dieser Frist von der in der Reihe auf sie folgenden
Person abgelost wird.

Solchen Reihendienst gibt es auf den verschiedenen Stufen des
gesellschaftlichen Aufbaus, wobei man von der Vermutung ausgeht,
die Verpflichteten seien untereinander leistungsgleich. Dies entspricht
demokratisch-egalitirer Gepflogenheit. Die Bauern nahmen ihre
Amter nur ehrenamtlich und nebenberuflich wahr, da sie ziemlich
rasch rotierten und nicht erblich waren. So konnten sie sich auch nicht
personal verfestigen. Grundsatzlich kam jeder Haushaltvorsteher ein-
mal an die Reihe. Es wurden ubrigens nicht alle Reihendienste als
gehobene Pflichten empfunden. Viele bedeuteten eine Last, eine Biirde
ohne besonderen Glanz. Sie waren personliche Hingabe an die Ge-
meinde und Keimboden des Pflicht- und Sorgegedankens. Gewisse
Amter verlichen ihrem Triger auch Machtbefugnisse, selbst gegeniiber
Hohergestellten, wie z. B. beim militarischen Wachdienst, wo die
Wachehabenden Vorgesetzte aller Militarpersonen sind. Richard
Weiss befasst sich in seinem grundlegenden Werk tiber das Alpwesen
Graubiindens eingehend mit dem rotierenden Amt des Alpmeisters,
romanisch «chau d’alp» oder «cautégia» (caput de vico), das von Haus
zu Haus reihum geht. Dieses «von Haus zu Haus» ist eine Reihenfolge,
die jedem bekannt ist, weil gewohnlich auch allerlei andere Amter und
Verpflichtungen im Hauserturnus verteilt werden.??

Der Turnus kann anstatt von Einzelperson zu Einzelperson oder
von Einzelfamilie zu Einzelfamilie auch von einer Gruppe zur andern
gehen; dazu ein Beispiel aus dem Neuen Testament, das den Reihen-
dienst von Gruppen erkennen lasst. Es ist die Geschichte von Zacha-
rias und seiner Begegnung mit dem Engel im Tempel (Lukas 1, Vers 8).
Es heisst dort, es sei die Ordnung (gemeint die Dienstklasse) des
Zacharias an der Reihe gewesen, welche das Rauchopfer zu spenden
hatte. So konnen auch Bevolkerungsgruppen wie die Bewohner von
Weilern, Dorfbezirken oder Strassenziigen zum Reihendienst ver-
pflichtet sein. Innerhalb dieser Gruppen wird dann der zu Beauftragen-
de durch ein weiteres Verfahren bestimmt, zum Beispiel durch Bertick-
sichtigung der Altersreihe, durch Wahl oder durch das Los, wie bei
Zacharias, von dem es heisst, es habe ithn nach dem Brauch der
Priesterschaft das Los getroffen, zu rauchern.

Vielfach gab es besondere Register tiber die Reihenfolge der
jeweils zum Dienst Verpflichteten. Solche Register wurden im Ober-
wallis — nach Max Gmiir — so erstellt, dass man die Hauszeichen der
einzelnen Haushaltungen auf einem Stabe von Hartholz nacheinander
einkerbte. Diese Hauszeichen sind allen Ansassigen bekannt. Man
benennt diese Pflichtholzer (oder Tesseln) nach der Art des Dienstes,




Formen kollektiver Arbeit 317

Gemeindeverwaltung

1 v ey
3903 Ferden Stundengebel om

Eidq..Beirugd . Buasing... 1988,

oo - oo KWEXOTH AAAVML M.
noo - v ALEGOEMPRBLARIK .
200 - o0 e RS A X Va4 201 Y K
s - e X A CNYAABTALTLEM

und alle ohne Zeichen und die Pfarreiangehdrigen v.Goppenstein

den sie fordern.?®* Nach F. G. Stebler sind die Pflichthdlzer am stark-
sten verbreitet im obersten Rhonetal, im Goms. So zihlte er in der
Gemeinde Oberwald im Goms 15 Sorten solcher Pflichtholzer auf. Die
meisten betreffen die Viehhut, aber auch die Amter des Alpvogts und
des Sakristans kommen vor. Am stattlichsten seien die Nachtwachter-
Tesseln; sie haben mehr als einem Meter Lange. Derjenige, der die
Nachtwache besorgt, klopft wihrend seines Ganges an die Haustlire
desjenigen, der zunichst an die Reihe kommt, und tbergibt ihm den
Stab am folgenden Morgen.?* Dieser Stabwechsel ist eine einfache
Form des immer wiederkehrenden Vorganges der Amtsiibergabe, die
je nach der Bedeutung der Verrichtung oder des Amtes mehr oder
weniger zeremoniell ausgestattet sein kann. Man denke dabei an
die militdrischen Wachaufziige oder an die Wachablosung vor dem
Buckingham-Palast in London als touristische Sehenswiirdigkeit.
Nicht immer ist aber die starre Kehrordnung die geeignetste
Organisationsform. Nehmen wir als Beispiel die Backhaustesseln,
welche die Reihenfolge fiir die Benutzung des Gemeinde-Backofens
regeln. Es ginge nicht an und wire ungerecht, wenn der erste auf der
Tessel Vermerkte immer mit dem Backen beginnen miisste. Das erste
Anbheizen erfordert namlich viel mehr Holz als die weiteren. Man sorgt

Reihenfolge der
zum Stundenge-
bet aufgerufenen
Familien, hier
dargestellt durch
ihre Hauszeichen.




Arnold Niederer 318

dann fir den Wechsel so, dass beim ersten Turnus der erste anfangt,
beim nachsten der zweite, im dritten die Nummer 3 usw.*

Einige Kehrordnungen, die von Fall zu Fall durch das Los be-
stimmt werden, sind nur auf Papier aufgezeichnet, so etwa die Reihen-
folge der einzelnen Familien beim Stundengebet in der Kirche. Dabei
bedient man sich noch heute der Hauszeichen. So sah ich noch am
Bettag 1988 an der Kirchentiire von Ferden im Lotschental einen
Anschlag, auf welchem die einzelnen Familien nur mit ihren Hauszei-
chen fir bestimmte Zeiten zum Stundengebet aufgerufen waren.

In Deutschbiinden wird der Reihendienst allgemein als «Rod»
bezeichnet — ein Wort, das sich aus der ratoromanischen Zeit erhalten
hat. Die romanische Bezeichnung ist «roda», «rouda» fiir Rad> und
Reihenfolge> aus lat. «rota» (Rad). Das Schweizerische Idiotikon gibt
unter dem Stichwort «Rod» zahlreiche Belege fiir Reihendienste in
Graubtinden und angrenzenden Gebieten. So bezeichnet Rod zum
Beispiel die Kehrordnung, nach welcher innerhalb einer Transportge-
nossenschaft (Porten) den einzelnen Fuhrleuten oder Saumern die
Beforderung eines bestimmten Gewichtes Waren zukam. Wie schon
die Bezeichnung «Rodfuhrleute» besagt, luden dieselben der Rod =
d. h. der Reihe — nach die Giiter auf, die zu transportieren waren, und
der in jeder Transportgenossenschaft (Portensgemeinde) angestellte
Rodmeister hatte die oft sehr missliche Obliegenheit, dariiber zu wach-
en, dass kein Portensgenosse in der Reihenfolge tibergangen wurde oder
— besondere Fille vorbehalten — ausser der Tour laden durfte.*

Rod bedeutet auch die festgesetzte Reihenfolge, in der innerhalb
einer Gemeinde oder einer Genossenschaft einzelne oder Abteilungen
zum Gemeinwerk, wie zum Bau und Unterhalt von Wegen, Briicken,
Dammen, Graben, Zaunen usw., aufgeboten werden. Rod bezeichnet
weiterhin die einzelnen Abteilungen und Gemeindebezirke, die nach
der festgesetzten Kehrordnung zu Steuern und zum Wehrdienst aufge-
boten wurden oder zu Nutzniessungen berechtigt waren. Daher kom-
men auch die Bezeichnungen Inner- und Ausserrhoden. Heute meint
man mit Rod im Kanton Appenzell-Ausserrhoden nur noch die Abtei-
lung einer Gemeinde.?”

Dass auch die Bekleidung des hochsten Gemeindeamtes im Kehr,
d. h. in der Reihenordnung von Haus zu Haus erfolgte, erhellt aus
einem Scherzwort aus dem Oberwallis: «Prasident sin und den Stier
han, lassen sie umgahn» (mit «umgahn» ist hier der Turnus von Haus
zu Haus gemeint).*®

Mit Bezug auf das Unterengadin erwahnt Jon Mathieu in seiner
vorziiglichen Geschichte des Unterengadins von 1650—1800 die haufige
Anwendung des Losverfahrens bei der Bestellung des Gemeindeober-
haupts; dies in der Absicht, Zwietracht zu verhindern «und dem
narrischen Ehrgeiz abzuhelfen, der gewohnlich bei der Amterbeset-




Formen kollektiver Arbeit 319

zung herrschte». Ausserdem galt — wie Jon Mathieu in diesem Zusam-
menhang bemerkt — der Losentscheid als eine Ausserung gottlichen
Willens. Die 1770 redigierten Statuten («Tschantamaints») regelten
das Losverfahren so, dass jeder Biuirger im Laufe der Jahre in die
Obrigkeit kam. Dabei blieb es, bis 1843 nach hartnackigem Kampf die
Volkswahl durchgesetzt wurde.?® Die Bestellung der Obrigkeit im
Rodgang (wie manchenorts im Wallis) oder durch das Losverfahren
hatten den Vorzug der Unparteilichkeit und liessen auch die bescheide-
nen Bauern zu Amtsehren gelangen.

Richard Weiss erwahnt das Losen bei der Bestellung des Alpvog-
tes (neben dem Hauserturnus, der Rod) als beliebtes und durchaus
objektives Verfahren, das ja auch sonst, zum Beispiel bei der Molken-
verteilung, zum Zuge kam.3°

Zu den dorflichen Reihendiensten bzw. Reihenlasten gehorte
auch die gemeindliche Caritas. Armengenossige gingen «nach der
Rod» von Hof zu Hof. Je nach der Zahl der Hofe blieben sie eine
Zeitlang und wechselten dann ihre Versorgungsstelle. In der «Neuen
Zircher Zeitung» von 1884 liest man dazu folgendes (abgedruckt im
Schweizerischen Idiotikon): «In einzelnen Gemeinden des Kantons
Graubunden bestand bis in die jlingste Zeit der Brauch, dass Arme,
welche befahigt waren, «auf die Rod zu gehen», von den Biirgern und
Niedergelassenen der Reihe nach zu bekostigen waren. Der Kleine Rat
hat nun in einer grundsitzlichen Entscheidung tiber den sog. Rood-
gang> unter dem Hinweis, dass eine solche Versorgung von Armen
inhuman sei, die fernere Verkostigung <auf der Roods fiir unzulassig
erklart.»*!

Mit Bezug auf das Oberwallis berichtet Josef Bielander, dass
Armengenossige, die keine Verwandten in der Gemeinde hatten, viel-
fach angehalten wurden, entweder je eine Woche oder taglich in der
Kehrordnung bei den Ortsbiirgern, wenn nicht gar allen Ansassigen
die Mahlzeiten einzunehmen. Dieses tagliche oder wochentliche Wech-
seln der Kostgeberfamilie heisst fiir die Armenpflege «z’Balleteile gah».
Und Bielander fiigt bei, dass frither der Sennereikiser und der Geisshirt
so verkostigt wurden.??

Was alle diese Reihendienste, Kehrordnungen und Rodordnun-
gen auszeichnet, ist der Wille zur Gleichheit bis in die geringsten
Einzelheiten hinein. Dies geht Hand in Hand mit dem inneralpinen
Erbsystem, welches stets die Realteilung verlangte und auch im Wallis
und im Tessin zur Glterzersplitterung fithrte, im Wallis auch zur
Aufteilung der Wohn- und Wirtschaftsgebaude.

Eine weitere Form der traditionellen Arbeitsgesellung ist die
Bittarbeit. Die Bezeichnung stammt von dem National6konomen Karl
Blicher, dem Verfasser des schon erwahnten Buches «Arbeit und
Rhythmus». Unter Bittarbeit versteht man Gemeinschaftsarbeit unter




Arnold Niederer 320

Freunden, Verwandten und Nachbarn, die nur bei bestimmten, oft
wiederkehrenden Gelegenheiten geleistet wird. Wo die Krifte des
einzelnen Hausstandes nicht gentigen, wo dringliche oder besonders
schwere Arbeiten in nttzlicher Frist auszufiihren sind (etwa bei der
Heu- und der Getreideernte, beim Pfliigen und beim Hausbau) veran-
staltete man Bittarbeit. Ursprunglich wurde die Arbeit nicht entlchnt,
sondern bei Gelegenheit zurtickerstattet. Diese Gegenseitigkeit ist aber
nur moglich, wenn unter den Veranstaltern und den zur Arbeit Gelade-
nen keine grossen Ungleichheiten des Besitzes bestehen. Im letzteren
Falle bieten die Veranstalter den Arbeitenden in der Regel reichliche
Bewirtung und allenfalls Naturalgaben in der Form von Lebensmit-
teln, oder es kommt dahin, dass sich — wie Mathieu fiir das Unterenga-
din berichtet — nur die Bauern des Mittelstandes zu Kooperationsgrup-
pen zusammenschliessen, wihrend sich die Reichen auf Lohnbasis
helfen liessen.>*

Jon Mathieu erwahnt mit Bezug auf das Unterengadin das auch
im Wallis vorkommende Zusammenspannen beim Pfliigen («far qua-
dria»). Bei Ackern mit steiler Hanglage musste alle paar Jahre ein Teil
der Erde, die durch Pfligen und den Bodenabtrag durch Wasser und
Schnee am unteren Ende des Ackers abfillt, nach oben getragen wer-
den, eine Arbeit, die von Chasper Pult im Schweizerischen Archiv fir
Volkskunde 1916 beschrieben wurde. Die Arbeit wurde im Unterenga-
din und auch im Unterwallis im Arbeitsaustausch und wettbewerbs-
orientiert durchgefiihrt. Die Erde wurde paarweise in Korben vom
unteren Ackerrand nach oben getragen. «Wem es gelang, seinen vollen
Tragkorb auf den noch nicht abgeholten des nachsten Paares zu setzen,
hatte Zwillinge, eine Schmach fiir die Langsamen, ein Triumph fiir die
Schnellen» .3

Eine haufige Form der Bittarbeit war die Transporthilfe beim
Herbeischaffen von Baumaterial. Bevor Alpstrassen, Jeeps, Seilbahnen
und Helikopter im Gebirge manche der friheren Transportschwierig-
keiten tberwanden, bildete der Einsatz gesammelter menschlicher
Arbeitskraft eine wichtige Bedingung, um in hoheren Lagen Alphttten
erstellen zu konnen. Es kam dann zu den sogenannten «Holztrage-
nen». Ungefihr 70 bis 80 Minner, die vom Bauherrn verpflegt wurden,
kamen an einigen Orten des Amtes Frutigen (im Berner Oberland)
zusammen, um das im Wald aufgeschichtete Holz auf dem Ricken
bzw. auf der Schulter in die Weid- und Alpregion zu tragen, und zwar
unentgeltlich. Der Gewahrsmann von Brilisau (Al) des Atlasses der
schweizerischen Volkskunde berichtet, dass sich nach einer Holztrige
abends alle Mianner des Dorfes zu Tanz und Spiel zusammenfinden,
wo dann hauptsiachlich der Stiarkste gefeiert wird, derjenige, der den
schwersten Balken getragen hat.?¢

vgl. Abb. S. 322/323




Formen kollektiver Arbeit 321

Bis vor dem Zweiten Weltkrieg war es im Lotschental im Kanton
Wallis so, dass — wenn ein Bergbauer eine neue Alphiitte erstellen liess
— ihm das ganze Dorf dabei half, das zugertistete Bauholz auf die etwa
600 m uber dem Dorf gelegene Alpsiedlung zu tragen. Fiir den Frem-
den betrachtet war ein solches Holztragen ein erhebendes Schauspiel,
und ein Basler Finanzmann soll dabei ausgerufen haben: «Lauter
Kommunisten habt Ihr da!» Dem Beobachter konnte es nicht entgehen,
wie die jungen Leute in ihren Leistungen wetteiferten. Jeder Bursche
wollte allein einen schweren Balken tragen, um den Kameraden und
nicht zuletzt den Midchen zu imponieren. Man hatte dafiir im Tal
sogar einen eigenen Ausdruck: «Einarru», d.h. den Balken allein
tragen, denn in der Regel tragen bei diesem Arbeitsbrauch immer vier
zusammen einen Balken, wobei sich je zwei und zwei mit einem Arm
umschlungen halten. Um die Mittagsstunde ist alles Holz hinauf-
geschafft, die Miitter und Schwestern der Holztriger haben Kiich-
lein, Kaseschnitten, Milchreis und Rahm mitgebracht; die soge-
nannten Schortenmidnner, welche die Gruppen der Trager geleitet
haben, kredenzen den Fendant oder den Muscat, den der Bauherr
alter Ordnung gemadss zu spenden hatte, und der Ortsgeistliche
dankt im Namen des Bauherrn fiir das Holztragen. Bei Wein und
Gesang sitzt man zusammen und feiert das Holztragen als einen
Hohepunkt des Volkslebens, von dem im Tal jeweils noch lange
geredet wird.?’

Von der Bittarbeit, welche unter naturalwirtschaftlichen Ver-
hiltnissen eine Notwendigkeit war, ist zu unterscheiden die gesellige
Arbeit, bei der das vergniigliche Zusammensein in kleinerem Kreis im
Vordergrund steht. Im Atlas der schweizerischen Volkskunde hat
Elsbeth Liebl die Verbreitung dieser Anlidsse tiber das ganze Land
kartografisch dargestellt und kommentiert.*® Ich folge hier im wesent-
lichen ihrem Kommentar.

Friher war es vor allem die Verarbeitung von Hanf und Flachs,
besonders das Brechen und Schleizen, die Anlass zu solchen geselligen
Arbeitsveranstaltungen gaben, bei denen gesungen, gegessen, getrun-
ken und am Schluss, wenn Burschen dazukamen, getanzt wurde. Der
Vergangenheit gehoren ebenfalls die abendlichen hauslichen Zusam-
menkiinfte zum gemeinsamen Spinnen an. Frauen und Tochter pfleg-
ten sich im Laufe des Winters bis Lichtmess zum gemeinsamen Spinnen
zu versammeln. Im Lotschental gab es ein Zusammensein der Tochter
zum Spinnen in der Fastnachtszeit wahrend etwa zwei Wochen, wobei
am Schluss jeweils die Burschen dazukamen. Die Verrichtung dieser
Arbeiten im geselligen Kreise diente nicht dazu, die Arbeit zu beschleu-
nigen, da ja jede Teilnehmerin ihre eigene Wolle oder ihren eigenen
Flachs auf ihrem Spinnrad spann.

vgl. Abb. S. 324/325




Arnold Niederer 322

Holztragen im
Dorfverband im
Lotschental.

Trager mit
«Baumtragekis-
sen», je zwei und
zwei halten sich
mit einem Arm
fest umschlungen.




Formen kollektiver Arbeit

Am Ziele ange-
langt, werden
Balken, Bretter
und Schindeln
auf dem kunfti-
gen Bauplatz nie-
dergelegt.

Der Ortspfarrer
lobt die Einigkeit
und Hilfsbereit-
schaft der Teil-
nehmer am Holz-
tragen.




Arnold Niederer 324

Betlis (SG): Das Sammeln des trockenen Buchenlaubes in Laubsacke, in denen ge-
schlafen wird. Eine gesellige Arbeitsveranstaltung fiir die ganze Gemeinde.

)




Formen kollektiver Arbeit 325

Gemeinsame
Schafschur im
Lotschental.

Die Dorfmadchen
jaten sorgfaltig

in den Getreide-
feldern unter
allerlei Gesangen.




Arnold Niederer 326

Spater, als diese Arbeitsgemeinschaft meist nur noch dem Na-
men nach bekannt war, gab es im Bernbiet Veranstaltungen unter dem
Namen «Spinnet», die zur Hauptsache von Wirten eingefithrt und
organisiert wurden — auch dort, wo keine Erinnerungen an den hausli-
chen Spinnet mehr lebendig sind. Vereinzelt wurde bei solchen Anlas-
sen noch gestrickt. Als Veranstaltung in Wirtschaften begegnet uns der
Spinnet schon im letzten Jahrhundert, so bei Gotthelf, der ihn unter
den «Extrahudlete»® aufzahlr.

Im Rheintal und in der Biindner Herrschaft loste man gemein-
sam die Hullblatter von den Maiskolben. In Zizers hiess die Arbeit
«Turgge mintle». Nachbarn, Bekannte, Verwandte und vor allem
Ledige fanden sich oft wochenlang an Herbstabenden als Helfer ein.
Lezza Uffer erwihnt in «Ratoromanische Mirchen und Erzahler» das
Erzahlen von Marchen beim gemeinsamen Ausschalen von Maiskol-
ben und beim Brechen des Hanfes in Surmeir, doch geht dies auf die
Jahrhundertwende zurtick.*® In der franzosischen Schweiz fand man
sich zur «cassée», auf Schweizerdeutsch «Nuss-Chniitschet» zusam-
men, also zum Aufknacken von Baumniissen als Vorarbeit zur Olbe-
reitung. Auch diese Arbeit gab spiter Anlass zu Brauchen, die in
Wirtschaften stattfanden, wobei die Gdste mit Nissen und gebra-
tenen Kastanien gratis bewirtet wurden und sich die Tranksame
dazu bestellten. In den Tabakpflanzzonen zwischen Neuenburger-
see und Broye geschah das Anfadeln der Tabakblatter zum Trock-
nen in Gruppen von Nachbarn, denen sich je nach Ortschaft
Freunde, Verwandte und selbst irgendwelche Passanten anschlossen.
Da solche Abendsitze wegen der dabei liblichen Bewirtung den Haus-
frauen zuviel Arbeit machten, pflegte man spater bezahlte Hilfskrafte
anzustellen.

Die Gemeinschaftsarbeit reicht in viele Schichten des menschli-
chen Lebens hinein, so auch — in grosserem Masse, als es der Aussen-
stehende anzunehmen bereit ist — in die Erotik, und bei den abendli-
chen Zusammenkiinften wurde nicht selten der erste Schritt zur An-
bahnung der Ehe getan, und es waren oft Bauern mit heiratstihigen
Tochtern, welche die Burschen zur Bauhilfe, zum Mistaustragen, zum
Holztransport usw. einluden, und manch Lediger leistete ein «Ehren-
tagwan» (ein Ehrentagewerk) fiir einen Bauern, auf dessen Tochter es
der Bursche abgesehen hatte.*

Bei solchen Gemeinschaftsarbeiten gab es Brauche, welche den
Kontakt zwischen jungen Leuten beiderlei Geschlechts beglinstigten
bzw. rechtfertigten. So durfte derjenige, welcher bei der Weinlese eine
Traube pfliickte, die eine andere hatte hingen lassen, diese «vergessli-
che» Pfliickerin kiissen. Einen Brauch, der beim gemeinsamen Gemdise-
risten stattfand, schildert Gottfried Keller im «Griinen Heinrich»
unter dem Titel «Bohnenromanze». Da sitzt Heinrich zusammen mit




Formen kollektiver Arbeit 327

anderen vor einem Berg von griinen Bohnen, denen sie die Faden
abziehen mussten. «So sassen wir bis um ein Uhr (nachts) um den
grunen Bohnenberg herum und trugen ihn allmahlich ab, indem jedes
einen tiefen Schacht vor sich hineingrub . .. Anna, welche mir gegen-
Uber sass, baute ihren Hohlweg in die Bohnen hinein mit vieler Kunst,
eine Bohne nach der andern hinausnehmend, und grub unvermerkt
einen unterirdischen Stollen, so dass plotzlich ihr kleines Handchen in
meiner Hohle zutage trat. Kathrine (eine iltere anwesende Person)
belehrte mich, dass Anna der Sitte gemass verpflichtet sei, mich zu
kiissen, wenn ich ihre Finger erwischen konne.»*

Dieses unschuldige Spielchen, das Gottfried Keller beschrieben
hat und das im lindlichen Europa unzahlige Parallelen kennt, soll
nicht den Eindruck vermitteln, das Leben auf dem Lande sei frither
lauter Eintracht, Spiel und Lust gewesen. Die Intimitat des Zusammen-
lebens konnte dazu fiihren, dass getratscht und nachspioniert wurde,
ja dass es zu heftigen Familienfehden kam. Es waren weniger Liebe
und Zuneigung, welche die Haushaltungen und die Gemeinde zusam-
menhielten, als vielmehr die Gebote des wirtschaftlichen und biologi-
schen Fortbestehens. Wie wir gesehen haben, erwies sich das Gemein-
eigentum an Wiesen, Weiden und Wildern sowie an Wasser, der
zentralen Ressource in Trockengebieten, als machtvoller Antrieb, der
die Gemeinden zwang, sich als Kollektiv zu organisieren, und der den
Fortbestand eines gewissen Gemeinschaftsgeistes garantierte. Fin er-
ster Einbruch in die Dorfgemeinschaften, vor allem diejenigen des
Mittellandes, war die Auflésung der Dreifelderwirtschaft mit ihrem
Flurzwang und die Aufteilung der Allmenden, mit andern Worten der
Ubergang von der vorwiegend kollektiven zur individuellen Landwirt-
schaft.

In den Alpengebieten, wo das Gemeineigentum an Alpweiden,
Wildheuwiesen und Bewasserungsanlagen erhalten blieb, weil diese
Ressourcen manchenorts keine andere als die herkommliche genossen-
schaftliche Nutzung erlauben, konnten sich die Individualisierungs-
und Rationalisierungstendenzen nur in beschranktem Masse durchset-
zen. Der Alpnutzen wird weiterhin gemeinsam gewonnen, die Arbeiten
am Gemeinbesitz werden vielfach noch im Gemeinwerk besorgt und
die Alpamter gehen weiterhin von Haus zu Haus.

In den Dorfern, die nicht langer wirtschaftlich gleichgerichtete,
sozial homogene Korperschaften sind, wurden die Vereine die beliebte
Form des gesellschaftlichen Zusammenschlusses. Wenn da und dort
heute noch die von uns hier beschriebenen Formen der Arbeitsorgani-
sation und der Arbeitsgesellung vorkommen, handelt es sich um
Anachronismen — Uberbleibsel einer fritheren Zeit, die uns an das
erinnern, was einmal gewesen ist.




Arnold Niederer 328

10

12

13

15

16

17

18

20

21
22
23
24

25
26
27
28

29

30
31
32

33

34

35

36

René Koénig, Grundformen der Gesellschaft: Die Gemeinde, Hamburg 1958
(=Rowohlts deutsche Enzyklopadie, Bd. 79), S. 47 f.

Arthur E. Imhof, Die verlorenen Welten. Alltagsbewiltigung durch unsere Vor-
fahren — und weshalb wir uns heute so schwer damit tun ..., Miinchen 1984,
S.36f.

Gottfried Keller, Gesammelte Werke in vier Binden, Erster Band, Leipzig o. J.,
S. 38 f.

Peter Kropotkin, Gegenseitige Hilfe in der Tier- und Menschenwelt. Autorisierte
deutsche Ausgabe, Leipzig 1923.

Karl Biicher, Arbeit und Rhythmus, Leipzig 1899.

Markus Mattmiiller, Leonhard Ragaz und der religiose Sozialismus. Eine Biogra-
phie, 1. Teil, Zollikon 1957, S. 195.

Th. Felber, Soziale Gegensatze im schweizerischen Alpengebiet. In: Jahresbericht
der Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft in Ziirich pro 1905—1906, Zii-
rich 1906, S. 33 ff.

Vgl. dazu: Erwin Durgiai, Das Gemeinwerk, Rechtsgeschichtliche und verwal-
tungsrechtliche Studie. Ziircher Diss., Disentis 1943. — Arnold Niederer, Gemein-
werk im Wallis. Bauerliche Gemeinschaftsarbeit in Vergangenheit und Gegen-
wart, Basel 1956 (= Schriften der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde,
Band 37). — Atlas der schweizerischen Volkskunde, Teil I, 6. Lieferung, Karte I,
94, Kommentar I, S. 524—534 (Walter Escher).

Leonhard Ragaz, Mein Weg, Bd. 1, Zirich 1952, S. 46 f.

Mattmuller (wie Anm. 6), S. 200.

Durgiai (wie Anm. 8), S. 21 f.

Niederer (wie Anm. 8), S. 8s.

Durgiai (wie Anm. 8), S. 74 f.

Max Gmiir, Schweizerische Bauernmarken und Holzurkunden, Bern 1917 (=
Abhandlungen zum schweizerischen Recht, 77. Heft), S. 75.

Niederer (wie Anm. 8), S. 63, 67, 86 f.

Richard Weiss, Das Alpwesen Graubiindens. Wirtschaft, Sachkultur, Recht,
Alplerarbeit und Alplerleben, Erlenbach-Ziirich 1941, S. 249, 251.

Richard Weiss, Volkskunde der Schweiz. Grundriss, Erlenbach-Ziirich 1946,
S. 184.

Weiss, Alpwesen (wie Anm. 16), S. 250. — Niederer (wie Anm. 8), S. 75—76.
Biicher (wie Anm. 5), S. 244 f.

H. Brockmann-Jerosch, Schweizer Volksleben. Sitten, Brauche, Wohnstatten.
Bd. 2, Erlenbach-Zirich 1933, S. 44 und Abb. 94, 95.

Schweizerisches Idiotikon, Bd. 6, Frauenfeld 1907, Sp. 589 ff. s.v. Rod.

Weiss, Alpwesen (wie Anm. 16), S. 263 f.

Gmiir (wie Anm. 14), S. 8o ff.

F. G. Stebler, Die Hauszeichen und Tesseln der Schweiz, in: Schweizerisches
Archiv fir Volkskunde II (1907), S. 165—209.

Stebler (wie Anm. 24), S. 179 f.

Idiotikon (wie Anm. 21), Sp. 591 ff.

Idiotikon (wie Anm. 21), Sp. 597.

Gmur (wie Anm. 14), S. 81.

Jon Mathieu, Bauern und Baren. Eine Geschichte des Unterengadins von 1650 bis
1800, Chur 1987, S. 198.

Weiss, Alpwesen (wie Anm. 16), S. 263 f.

Idiotikon (wie Anm. 21), Sp. 591.

Josef Bielander, Z’Balleteile gah, in: Schweizer Volkskunde 30 (1940), S. 32.
Atlas der schweizerischen Volkskunde, Teil I, Lieferung 7, Karten I, 99 und 100,
Kommentar I, S. 578 ff., sor f.

Mathieu (wie Anm. 29), S. 48.

Chasper Pult, Volksbrauche und Volkswohlfahrt, in: Schweizerisches Archiv fir
Volkskunde 20 (1916), S. 269 f.

Atlas der schweizerischen Volkskunde, Teil I, Lieferung 6, Karte I, 92, Kommen-
tar I, S. 512 ff. (Bauhilfe, Traghilfe).

Anmerkungen




Formen kollektiver Arbeit 329

37 Niederer (wie Anm. 8), S. 63 f.

28 Atlas der schweizerischen Volkskunde, Teil I, Lieferung 6, Karte I, 89, Kommen-
tar I, S. sor ff.

32 Jeremias Gotthelf, Der Geldstag oder die Wirtschaft nach der neuen Mode.

Samtl. Werke in 24 Binden, Band 8, Erlenbach-Ziirich 1923, S. 9o f.

Lezza Uffer, Ritoromanische Mirchen und ihre Erzihler. Neugesammelte roma-

nische Mairchen. Basel 1945 (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft fiir

Volkskunde, Band 29), S. 21, 63, 68.

41 Niederer (wie Anm. 8), S. 67 f.

%2 Gottfried Keller, Gesammelte Werke in vier Banden. Zweiter Band: Der griine
Heinrich, S. 194 ff., Bohnenromanze.

40

S. 312: aus Gmiir Max, Schweizerische Bauernmarken und Holzurkunden, Bern 1917  Bildnachweis
S. 314: aus Brockmann-Jerosch Heinrich, Schweizer Volksleben, Bd. 2, Erlenbach-ZH
1931, Abb. 94
. 315: Sammlung Prof. Niederer (Foto Nyfeler)
. 317: Gemeindeverwaltung Ferden
S. 322: oben: aus Brockmann-Jerosch, Bd. 2, Abb. 73
unten: Sammlung Prof. Niederer (Foto Nyfeler)
. 323: aus Brockmann-Jerosch, Bd. 2, Abb. 76 oben, Abb. 72 unten
. 324: aus Brockmann-Jerosch, Bd. 1, Abb. 42 und 43
S. 325: oben: aus Brockmann-Jerosch, Bd. 2, Abb. 83
unten: aus Brockmann-Jerosch, Bd. 1, Abb. 126

w1 »n

wv»n

Prof. Dr. Arnold Niederer, Hofwiesenstrasse 63, 8057 Ziirich Adresse des Autors




	Frühere Formen kollektiver Arbeit in ländlichen Gemeinden

