
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1988)

Heft: 3

Artikel: Die Organisation der Vielfalt : Sprachwandel und Kulturbewegungen in
Graubünden seit dem Ancien Régime

Autor: Mathieu, Jon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398459

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


153

Jon Mathieu

Die Organisation der Vielfalt:
Sprachwandel und
Kulturbewegungen in Graubünden
seit dem Ancien Régime

Seit ungefähr hundert Jahren beschäftigt sich die offizielle Schweiz
recht intensiv mit dem Umstand, dass es hierzulande mehrere Sprachen
gibt. Die «sprachliche und kulturelle Vielfalt» wurde im Laufe dieses

Diskurses, der eine grosse Zahl von journalistischen und essayistischen
Abhandlungen hervorgebracht hat, zu einem wichtigen Teil des nationalen

Selbstverständnisses. Gründliche, empirisch breit abgestützte
Untersuchungen zur Sprachenfrage sind freilich selten geblieben,
vermutlich weil linguistische Konflikte nie von wirklich zentraler Bedeutung

waren. Innerhalb der Schweiz gilt Graubünden als ein Gebiet
besonders ausgeprägter Vielfalt. Mehrere Sprachen und Dialekte -
deutsche, romanische, italienische — drängen sich hier auf engem
Raum. Ausserdem bildet das Bündnerromanische im nationalen Rahmen

einen Sonderfall. Es ist bekanntermassen eine Kleinsprache, die
keinen Rückhalt in einem europäischen Kulturraum besitzt und seit

geraumer Zeit stark an Terrain verliert. Vor fünfzig Jahren erhielt das

Romanische aber den Status einer Landessprache und wurde damit zu
einem Gegenstand der schweizerischen politischen Kultur.

Wir wollen dies zum Vorwand nehmen, um die Beziehungen
zwischen den Bündner Sprachgruppen wieder einmal in ihrer langfristigen

Entwicklung zu überdenken. Dabei muss vieles offenbleiben.
Der Forschungsstand ist nicht geeignet, der historischen Reflexion eine

richtig tragfähige Grundlage zu geben. Eine weitere Schwierigkeit
besteht darin, dass manche Autoren Sprachkultur als eine feststehende
Grösse zu begreifen scheinen. In Wirklichkeit ist sie im wesentlichen
ein Produkt des 19. und 20. Jahrhunderts — gewissermassen ein
ideologisches Gegenstück zur Modernisierung im wirtschaftlichen und
institutionellen Bereich. Die Vielfalt, die wir meinen, entstand nicht aus
sich selber: Sie bedurfte des Bewusstseins, sie brauchte Organisation.
Nach einem Blick auf das schweizerische Umfeld und auf die Bündner
Sprachgruppen sollen die soziokulturellen Verhältnisse und Strömungen

seit dem 18. Jahrhundert daher etwas ausführlicher erörtert werden,

bevor wir uns zum Schluss noch der aktuellen Situation tradi-
tionsbezogener Minderheiten zuwenden.



Jon Mathieu 154

Das Umfeld: die mehrsprachige Schweiz
Im Jahr 1980 bezeichneten 65 Prozent der Wohnbevölkerung in

der Schweiz das Deutsche als Muttersprache, 18 Prozent das Französische,

10 Prozent das Italienische, 1 Prozent das Romanische und 6

Prozent weitere Sprachen. Von den 26 Kantonen gelten 17 offiziell als

deutsch, 4 als französisch, 3 als zweisprachig (deutsch-französisch),
1 als italienisch und 1 als dreisprachig (deutsch-romanisch-italienisch).
Um diese offenbar komplizierte Schweiz zu verstehen, muss man sich

- vielleicht mehr als in andern europäischen Ländern - ihre spätmittelalterliche

und frühneuzeitliche Vorgeschichte vergegenwärtigen.
Die locker verflochtenen Staatsgebilde, die im Laufe des 13. bis

16. Jahrhunderts in der Südwestecke des deutschen Reichs entstanden,
änderten nicht viel an den herkömmlichen Sprachverhältnissen.
Obwohl deren Schwerpunkt, die i3Örtige Eidgenossenschaft, ziemlich
bewusst «deutschen Gezüngs» war, blieben die Untertanengebiete und
Verbündeten im Süden und Westen bei ihren lateinischen Volkssprachen.

Meistens verkehrte man mit ihnen je nach örtlicher Usanz auf
Französisch oder Italienisch. Einzig das Romanische diente aufgrund
einer besonderen Konstellation nicht als politische Sprache und büsste
ansehnliche Gebiete ein. In der frühen Neuzeit kam es zu einer doppelten

Verschiebung: An die Stelle des Reichs trat der politisch-kulturelle
Einfiuss von Frankreich, was seine Sprache bei den eidgenössischen
Eliten aufwertete. Gleichzeitig spalteten sich die herrschenden Orte
und ihre Umgebung in zwei konfessionelle Lager — ein buntscheckiges,
verschachteltes System von Solidaritäten war die Folge. Im 18.

Jahrhundert, als die Wirtschaft einen raschen Modernisierungsprozess
begann, muteten diese Staatsstrukturen altertümlich an. Auch in der
Folge hielt man im allgemeinen recht zäh an den überlieferten Institutionen

fest. Die Industrialisierung und damit verknüpfte administrative

wie politische Faktoren machten freilich eine gewisse Vereinheitlichung

unumgänglich. Die Sprachenfrage trat deshalb stärker in den

Vordergrund (etwas überspitzt könnte man sagen: sie entstand erst in
dieser Epoche), ohne aber zu einem tiefgreifenden, nationalen Problem
zu werden.

Dies zeigte sich unter anderem an der rudimentären Gesetzgebung.

1798, anlässlich der französisch geprägten Helvetischen Revolution,

erklärte man das Französische und Italienische neben dem Deutschen

zu offiziellen Sprachen. In der anschliessenden restaurativen
Phase wurde die amtliche Gleichstellung aufgegeben, um erst 1848
definitiv in die neue Bundesverfassung einzugehen. Wichtiger als der

beiläufige Sprachenartikel war jedoch die Praxis, die zunächst weitgehend

kantonal blieb. Entlang der deutsch-französischen Sprachgrenze

- im Wallis, in Freiburg und Bern — mussten im 19. Jahrhundert neue,
den veränderten Verhältnissen angepasste Regelungen gefunden wer-



Sprachwandel und Kulturbewegungen 155

den. Ein Sprachbewusstsein, das die politische Gliederung überschritt,
machte sich erst gegen 1900 deutlich bemerkbar, nicht zuletzt unter
dem Einfiuss nationalistischer Entwicklungen in den Nachbarländern.
Die «deutsche Schweiz» und die «Suisse française» zeichneten sich nun
schärfer ab. Während des Ersten Weltkriegs sympathisierten sie mit
den sprachlich verwandten Kriegsmächten: Es kam zum bekannten
«Graben» zwischen den beiden Landesteilen. (Manches deutet
allerdings darauf hin, dass diese Trennung - wie überhaupt das Sprach-
und Kulturbewusstsein - in erster Linie das Bildungsbürgertum
berührte.) Auch das italienische Gebiet und die Bündner Romanen
meldeten sich seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert zu Wort und versuchten,

in einer sich zentralisierenden Schweiz Fuss zu fassen.

Unter dem Eindruck von Landesstreik, Wirtschaftskrise und
zunehmender aussenpolitischer Bedrohung nahm die nationale
Integration in der Zwischenkriegszeit einen forcierten Charakter an.
Davon profitierte das Romanische, das anno 1938 in einer symbolischen
Geste zur vierten Landessprache - nicht aber Amtssprache - erhoben
wurde. Mehr als zuvor betonte man nun, dass sich die Schweiz gerade
in ihrer Vielgestaltigkeit vom Ausland abhebe, dass die Mehrsprachigkeit

somit zu ihrem innersten Wesen gehöre. Im rasanten Wandel der

neusten Zeit verblassten diese nationalen Fragen und Wertmuster. Die
Sprachproblematik verschob sich jetzt in die Peripherie. Im Jura
übernahm die Unabhängigkeitsbewegung eine ethnische Betrachtungsweise,

wie sie von Minderheiten anderer Länder verfochten wurde. Die
Kantonsgründung und Lösung von Bern in den siebziger Jahren führte
jedoch zur Spaltung des französischen Gebiets längs der alten
Konfessionsgrenze. In den anderen Gegenden der «lateinischen Schweiz»
fühlte man sich einer zunehmenden Übermacht der deutschschweizerischen

Wirtschaftsmetropolen ausgesetzt, trat aber im allgemeinen weit
gemässigter auf.

Es ist immer wieder - und zu Recht — gesagt worden, dass die

Kleinräumigkeit der politischen Geschichte, dieses kommunale und
bündische Element, den Sprachgruppen in der Schweiz viel Spielraum
gegeben habe. Wie wir im folgenden sehen werden, war Freiheit für
Minderheitssprachen manchmal auch mit Nachteilen verbunden.

Sprachgruppen und Sprachwandel in Graubünden
Die traditionelle Bündner Sprachgeographie lässt sich etwa

folgendermassen umreissen: Romanische Mundarten sprach oder spricht
man im Vorderrheintal (Sursilvan), in Mittelbünden (Sutsilvan, Sur-

miran), im Engadin und Münstertal (Puter, Vallader). Die Bündner
Südtäler — das Misox mit Calanca, das Bergell und Puschlav — kennen
lokal gefärbte italienische Idiome. Das deutschsprachige Gebiet teilt
sich in zwei Dialektgruppen, nämlich das Rheintalische (im Churer



Jon Mathieu 156

•Schiers

©NfKlosters

Davos/ \
lîTamins /#Chur

Flims
omat

\///)\anz (Glion) Scuol
® Arosa

Trun m Villa
Muster

© Mutten ernez
Thusis

Casti
Bravuogn ustairVas

|| 6 J] Zuoz
® /Splügen ïjfcndeer; avognin

S Murezzan

IVIO
IV 1

Avers

esocco

w* /Ctt&Vicosoprano
Castasegna i^iv'^Wi
—"ttBregaglia ffl

Poschiavo

V3
overedo

ENGIADIN' OTA,
Oberengadin
ENGIADINA BASSA,
Unterengadin
val Müstair,
Münstertal
Mesocco/Calanca *>

(Moesano)
Misox und
Calancatal
Bregaglia, Bergell

z cPlaun/Imboden
Tumliasca, Domleschg
Schons, Schams
SURMEIR, Oberhalbstein
mit den Tälern:
Surses, Sutses
(Julierund Albula)
Beiva/Bivio
+ Marmorera/Marmels

QTJ
Bundnerdeutsch [II 2 cd c

ŒMD IV 1 o c
CO TD

V/. Bravuogn/Bergün
II6 Filisur

Rheinische Täler mit
ladinischer Schriftsprache

IV 2 O Ol

cnc& IV 3 Poschiavo
Puschlav o^

Walserdeutsch. 1 Rheinwald,
2 Avers, 3 Murten, 4 Valsertal,
5 Safiental, 6 Obersaxen,
7 Klosters (Prättigau), 8 Davos,
9 Arosa (Schanfigg)

SURSELVA, Oberland
einschließlich der historischen
Gebiete CADI, FOPPA, LUMNEZIA

(Billigmeier, Land und Volk der Rätoromanen, S.38)

Rheintal) und das Walserische (in den um Davos und um das Rheinwald

gelegenen Orten).
Die linguistische Vielfalt Graubündens ist das Resultat eines

langen historischen Prozesses. Eine wichtige Etappe bildete das

Spätmittelalter, als die romanische Bevölkerung des Churer Rheintals zum
Deutschen überging, und als deutschsprachige, ursprünglich aus dem
Wallis stammende Bauern (Walser) verschiedene vorher nur spärlich
genutzte Hochtäler besiedelten. Diese doppelte, von Norden und
Südwesten ausgehende Bewegung erklärt nicht bloss den markanten
Dialektunterschied im Bündnerdeutschen, sie machte auch den romanischen

Sprachraum kleiner und uneinheitlicher. Für die weitere
Entwicklung fiel der Umstand ins Gewicht, dass das Romanische erst nach

Die traditionellen
Sprach- und
Dialektgebiete
Graubündens.



Sprachwandel und Kulturbewegungen 157

1500 allmählich zu verschiedenen Formen von Schriftlichkeit und
amtlichem Gebrauch kam, während das Deutsche eine alte Tradition
als politische Hochsprache besass. Im Freistaat Gemeiner Drei Bünde,
wie das sehr dezentralisierte Staatswesen in der frühen Neuzeit hiess,

galten daher nur das Deutsche und in minderem Mass - für die

Verwaltung der südlichen Untertanenlande - das Italienische als
offizielle Sprachen. Die romanischen Idiome blieben dem Kleinräumigen
verhaftet. Ihre konfessionell geprägten Kodifizierungen (in Katechismen,

Bibeln usw.) verhalfen ihnen zwar zu einem gewissen Prestige,
aber nicht zu einer übergreifenden Vereinheitlichung. In den Südtälern
verstärkte der Gebrauch der italienischen Schriftsprache die linguistischen

Unterschiede gegenüber den romanischen Nachbargebieten im
Norden.

Während sich die Sprachsituation in den Jahrhunderten vor 1800

nur langsam veränderte, war die folgende Zeit von einem beschleunigten

Wandel gekennzeichnet. Am auffälligsten, in quantitativer wie
territorialer Hinsicht, ist der Rückgang des Romanischen. Zwar blieb
die Zahl der Personen romanischer Muttersprache ziemlich konstant
bei ungefähr 37 000, ihr Anteil an der wachsenden Bevölkerung nahm
jedoch rasch ab. Man schätzt, dass er zu Beginn des 19. Jahrhunderts
etwa 50 Prozent betrug (bei 36 Prozent Deutsch- und 14 Prozent
Italienischsprachigen). Bis 1900 sank er auf 35 Prozent, und die neuste

Volkszählung von 1980 wies noch einen Anteil von 22 Prozent aus (bei
60 Prozent Deutsch- und 14 Prozent Italienischsprachigen). Im
gleichen Zeitraum wurde die romanische Bevölkerung in vielen Gemeinden,

namentlich in Mittelbünden und im Oberengadin, in die Minderheit

versetzt, teilweise in einem Ausmass, dass die Germanisierung als

abgeschlossen gelten kann. Das romanische Territorium wurde
dadurch weiter aufgesplittert und in Sprachinseln aufgeteilt, die Kontaktzonen

mit dem Deutschen vervielfachten sich. Aber auch stabilere
Gebiete wie die Surselva und das Unterengadin erlebten einen Diffe-
renzierungsprozess, zur Hauptsache wegen deutschsprachigen Zuzügern,

die nicht bereit waren, das Romanische anzunehmen. Ausserdem

verlagerte sich die Sprachgrenze im 19. und 20. Jahrhundert zunehmend

in die einzelnen Menschen: Heute sind alle Romanen
zweisprachig und bedienen sich neben ihrem herkömmlichen Idiom des

Bündnerdeutschen.
Natürlich erfasste der Wandel auch die Sprache selbst, die sich

langsam den dominanten deutschen Ausdrucksmustern annäherte.
Dasselbe gilt für die traditionellen Mundarten der anderen

Sprachgruppen. Die spezifischen Dialekte des Churer Rheintals und der

Walsergegenden gerieten unter starken Einfiuss der schweizerdeutschen

Umgangssprachen. Die Idiome der Bündner Südtäler scheinen
italienischer geworden zu sein, bekamen aber gleichzeitig den deut-



Jon Mathieu 158

"««* +

>++\
'",

y

Ueberwiegender Sprachanteil

deutsch

romanisch

Italienisch

sehen Druck aus dem Norden zu spüren. Dieser Tendenz zur
Vereinheitlichung oder Angleichung stand eine andere gegenüber, welche die

Sprachgeographie Graubündens in neuerer Zeit wesentlich komplexer
machte. Bei der Volkszählung von 1980 bezeichneten 5 Prozent der

Wohnbevölkerung das Französische, Englische, Türkische, Serbokroatische

usw., also nicht einen traditionellen Bündner Wortlaut, als ihre
Muttersprache. Ausserdem haben sich die Dialekte vermehrt. Im Land
der 150 Täler hört man heute öfters auch das Schweizerdeutsche aus

Zürich, Basel, Bern und weiteren Grossregionen.
Obwohl die Ursachen dieses vielschichtigen Sprachwandels im

einzelnen schwer auszumachen sind und bisher nur an begrenzten
Beispielen genauer dargestellt wurden, zeichnen sich ihre grossen
Linien deutlich ab. Zu nennen sind vor allem ökonomische Faktoren.
Die Landwirtschaft, die wichtigste Stütze der einheimischen Sprachen,
befindet sich seit der marktwirtschaftlichen Öffnung im späteren

19. Jahrhundert in einer Dauerkrise. Sie büsste ihre herkömmliche
Vorrangstellung ein und ist heute mit Bezug auf die Beschäftigung nur
noch von untergeordneter Bedeutung. Dafür nahmen der Tourismus
und andere moderne Wirtschaftssektoren einen zwar nicht gleichmäs-

Die Verkleinerung
des
bündnerromanischen

Sprachgebiets
1860-1980.



Sprachwandel und Kulturbewegungen 159

*¦**+*>

1

Ueberwiegender Sprachanteil rt*^

deutsch

romanisch

Italienisch

sigen, im ganzen aber beachtlichen Aufschwung, mehrheitlich in einer

Form, welche von ausserregionalen Kräften abhing und den Sprachwandel

begünstigte. Gleichzeitig veränderte und beschleunigte sich die
Mobilität: Aus- und Einwanderungen wurden häufiger, gemischtsprachige

Heiraten nahmen zu, der Eisenbahnbau um die Jahrhundertwende
und die Massen-Motorisierung nach dem Zweiten Weltkrieg ver-

grösserten den Bewegungsraum der Bevölkerung. Am Ausbau der
Medien beteiligten sich auch einheimische Sprachgruppen; die Presse

(seit dem 19. Jahrhundert), das Radio (seit den 1920er Jahren) und das

Fernsehen (seit den 1950er Jahren) vermehrten jedoch das Angebot an
anderssprachlichen Mitteilungen in bisher nie dagewesenem Ausmass.
Schliesslich ist an die Zentralisierung des Staatswesens zu erinnern, die
nach dem Anschluss Graubündens an die Schweiz (1803) zuerst langsam,

dann immer schneller voranschritt. Durch die moderne Schule,

Verwaltung, das Militär und andere Kanäle wurde die sprachliche
Vereinheitlichung entschieden gefördert.

Gerade im staatlichen Bereich boten sich den traditionellen
Sprachgruppen freilich schon früh Möglichkeiten zur Einflussnahme.
Hätten sie im Laufe des 19. und 20. Jahrhunderts nicht eigene kultur-

(Dörig, 2l/2sprachige
Schweiz? S. 45, 47)



Jon Mathieu 160

politische Ziele formuliert, so wäre der beschriebene Sprachwandel
zweifellos schneller und gradliniger verlaufen. Wie kam es zu diesem

neuen Bewusstsein?

Von der Konfession zur Sprache: der neue
Traditionsbezug im 19. und 20. Jahrhundert
Die Kulturbewegungen Graubündens — unter denen die romanische

am bekanntesten und einflussreichsten ist - orientierten sich seit
ihren Anfängen an der Tradition, am Sprach- und Kulturgut der
Vorfahren. Sie waren aber ein Produkt der Moderne, eine Reaktion
auf den umfassenden Wandel, und passten die Vergangenheit daher
ihren aktuellen Bedürfnissen an. Um dieses verwickelte Verhältnis von
alt und neu zu verstehen, müssen wir zunächst einen Blick auf die

Situation vor 1800 werfen.
Im Ancien Régime lassen sich auf Bündner Gebiet wie an manchen

andern Orten im wesentlichen drei Kulturschichten oder -formen
unterscheiden: die populäre Kultur der Bauern, die aristokratische der
herrschenden Familien und die religiös-konfessionelle der Kirche. Die
Kulturmuster der drei wichtigsten sozialen Gruppen beeinflussten
einander auf verschiedene, mitunter ganz gezielte Weise. So versuchte
die Kirche, die Lebens- und Ausdrucksformen der bäuerlichen
Bevölkerung nach ihrer Vorstellung umzugestalten. Die Bauern sollten von
den «fleischlichen» Vergnügungen dieser Welt abkommen und nach

höheren, gottgefälligen Werten trachten. Die evangelischen Gebiete,
im alten Freistaat eine kleine Mehrheit, orientierten sich stark am
Protestantismus helvetischer Prägung, namentlich an Zürich. Die
altgläubigen Gegenden waren in den internationalen Katholizismus
eingebettet und vor allem von Italien beeinflusst. Im Laufe der Zeit
unterschieden sich die zwei Konfessionsräume - trotz mancher paralleler

Entwicklung - in den verschiedensten Bereichen, von den religiösen
Bauten über Feste und Bräuche bis hin zum Kalender. Im Gegensatz

zur Kirche, die das Volk erziehen wollte und daher auch seiner Sprache

zur Schrift verhalf (dieser Epoche verdanken wir die klassische
romanische Literatur), war die Aristokratie bewusst elitär. Sie unterstrich
ihre sozioökonomische Stellung durch einen feudalen Lebensstil,
durch kleine Palazzi, vornehme Kleidung, verfeinerte Umgangsformen,
kurz: durch viele Elemente, welche die aristokratische Welt des damaligen

Europa ausmachten. Diese internationale Adelskultur war das

Leitbild für die herrschenden Geschlechter des Landes, was sich unter
anderem darin äusserte, dass sie immer polyglotter wurden und bald
auch im engeren Familienkreis den europäischen Grosssprachen den

Vorzug gaben. Die Bauern waren natürlich stärker im Lokalen verhaftet.

Ihre Lebensweise und ihr kultureller Ausdruck hatten daher fast



Sprachwandel und Kulturbewegungen 161

von Ort zu Ort, sicher aber von Region zu Region ein eigenes Gepräge:
Wo lebte man im engen Dorfverband, wo bildete der allein stehende

Hof den Mittelpunkt der Existenz; wo gab es eine intensive Maiensäss-

wirtschaft, wo konzentrierte sich alles auf das — auch künstlerisch
ausgestaltete — Haus im Dorf. Die zahlreichen Unterschiede solcher
Art verdichteten sich aber nicht zu eigentlichen Kulturräumen mit
genau abgrenzbaren Konturen, sie flössen gleichsam ineinander über
und waren auch dem historischen Wandel unterworfen. Ausserdem
blieb die bäuerliche Welt stets für den Austausch offen. Die Feste, die

man feierte, wiesen viele Gemeinsamkeiten auf mit denjenigen der

umliegenden Länder. Die Erzählungen, mit denen man sich die Zeit
vertrieb, stammten meist direkt oder indirekt aus einer internationalen
Volksliteratur.

Im 19. Jahrhundert, als sich Graubünden durch die von aussen
herangetragene Industrialisierung und die neue schweizerische
Staatszugehörigkeit zu wandeln begann, veränderten sich auch die
herkömmlichen Kulturmuster. So fand - um nur ein Beispiel zu nennen -
das moderne Vereinswesen in Form des Gesangvereins und der Blechmusik

Eingang in die Bauerndörfer. Die Aristokratie öffnete sich den

aufsteigenden bürgerlichen Werten und Eliten, in denen sie schliesslich

aufging. Die konfessionelle Kultur erwies sich als langlebig, verlor
jedoch immer mehr von ihrer prägenden Kraft. Dafür traten andere

Integrationsbewegungen in den Vordergrund. Mehr als früher erinnerte

man nun an den Wert der gemeinsamen Bündner Vergangenheit, die
sich auf glückliche Weise mit der ähnlich freiheitlichen Schweizergeschichte

vereint habe. Trotz seiner historischen Argumentation war
dieser Patriotismus zukunftsbezogen: Er legte das Gewicht auf die
kantonale und eidgenössische Ebene, nicht auf die Gemeinde, welche
seit altersher den primären Rahmen für die politische Zugehörigkeit
gebildet hatte. Getragen wurde dieser neue Patriotismus von grossen
Teilen der aufstrebenden Führungsschicht. Ein Höhepunkt war die
Calvenfeier von 1899, als man mit einem monumentalen Schauspiel
des bündnerischen Siegs im Schwabenkrieg gedachte. Es gehört zu den
recht bezeichnenden Zufällen, dass im selben Jahr der 1. August
offiziell zur eidgenössischen Bundesfeier erklärt wurde.

So wie man - durch Umdeutung - in der alten Staatstradition
einen Bezugsrahmen für die nationale Integration fand, so wurden die
alten Sprachen zum Ausgangspunkt für ein neues Zusammengehörigkeits-Gefühl.

Die Verhältnisse waren hier freilich komplizierter: Wo
beginnt eine Sprachgemeinschaft, und wo hört sie auf? Was bedeutet
sie für die gewöhnlichen Leute? Und wie soll sie sich zum Staatswesen,
zur Wirtschaft, zur Moderne verhalten? Es war ziemlich folgerichtig,
dass sich die Bündner Romanen als grösste und zugleich am meisten
gefährdete Sprachgruppe zuerst mit solchen Fragen beschäftigten. Im



Jon Mathieu 162

frühen 20. Jahrhundert meldeten sich dann auch die Italienisch-Bünd-

ner, in neuerer Zeit die Walser zu Wort. Wir wollen diese drei
Kulturbewegungen in ihrer chronologischen Folge und mit Hauptgewicht auf
den organisatorischen Aspekten kurz skizzieren.

Die romanische Bewegung
Seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert wurde die romanische

Sprache vermehrt zum Gegenstand wissenschaftlicher Erörterung. Sie

erhielt durch die gelehrten Abhandlungen festere Konturen und einen

neuen Namen: Der Begriff «Rätoromanisch» verknüpfte nun den
lateinisch klingenden Wortlaut mit dem sagenhaften Urvolk der Räter. In
der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts zeichnete sich unter dem
Einfiuss der Romantik auch in der Literatur ein neues Sprachbewusstsein
ab. Einheimische Poeten begannen, ihre Muttersprache in modernen
Formen der Dichtung zu verwenden und zu würdigen. Während es

ihnen vorwiegend um den emotionalen Gehalt ging, musste sich die im
romanischen Gebiet seit den 1830er Jahren entstehende Meinungspresse

praktischen Fragen stellen. Dasselbe gilt für das Schulwesen,
welches sich damals am Anfang einer starken Aufwärtsentwicklung
befand. Wie sollte man den Unterricht in sprachlicher Hinsicht gestalten?
Grössere Teile der Lehrerschaft befürworteten eine forcierte Germanisierung.

Sie standen in jener internationalistischen Tradition, welche
die Oberschicht schon im Ancien Régime gepflegt hatte, und die seit
den Revolutionsjahren ansatzweise doktrinäre Gestalt annahm: Das
Bündnerland sollte sich in ökonomischen wie sprachlichen Belangen
der modernen Welt anschliessen. Die allgemeine Hinwendung zu
nationalen und ethnischen Werten liess diese Strömung in der zweiten
Jahrhunderthälfte zunehmend an Boden verlieren. Ihre Auswirkungen
im Bildungsbereich und -bürgertum blieben allerdings bis nach 1900
spürbar.

Mit der Gründung einer Sprachvereinigung in Chur, der «Società

Retorumantscha», wurde anno 1863 ein Versuch unternommen, die

neuen Entwicklungen in Wissenschaft und Kultur zusammenzufassen.
Als wichtigstes Anliegen galt die Schaffung einer romanischen
Einheitssprache — ein Vorhaben, das bald einmal an konfessionell-regio-
nalistischen Widerständen scheiterte. Erst als man das Programm
stärker auf das Bewahrende ausrichtete, auf das Sammeln und Erhalten

einheimischen Sprach- und Kulturguts, gelang es, zu einer dauerhaften

Vereinstätigkeit zu kommen. Auch der dritten Società
Retorumantscha von 1885 war freilich kein umfassender Erfolg beschieden.

In wissenschaftlicher Hinsicht gewann sie zunehmend an Bedeutung.
Davon zeugt neben der kontinuierlich erschienenen Zeitschrift vor
allem das seit der Jahrhundertwende begonnene umfangreiche Idiotikon,

das «Dicziunari Rumantsch Grischun», zu dessen Herausgabe ein



Sprachwandel und Kulturbewegungen 163

festes Institut eingerichtet wurde. Sie konnte aber nicht, wie beabsichtigt,

eine kulturelle Volksbewegung auslösen. Hier setzten die regionalen

Vereinigungen an, die seit 1896 in den verschiedenen Talschaften
entstanden, unabhängig von der Società und mit deutlich konfessionellen

Zielsetzungen. Durch die neue Konkurrenzsituation gewann die

Sprachbewegung zwar eine gewisse Breitenwirkung, sie verlor in
organisatorischer Hinsicht aber fast jede Kohärenz. Es bedurfte der
allgemeinen Aufbruchstimmung nach dem Ersten Weltkrieg, um diesen

Mangel zu beheben. (Das damals proklamierte «Selbstbestimmungsrecht

der Völker» fand in Graubünden im Zusammenhang mit der

Vorarlberger Anschlussbewegung besonderen Widerhall.) Die «Ligia
Romontscha/Lia Rumantscha» (LR), 1919 gegründet, war ein lockerer
Dachverband, der die kulturpolitischen Aktivitäten der Regionalvereine

auf kantonaler und eidgenössischer Ebene fortsetzte. Durch die
Schaffung eines ständigen Sekretariats sollte die Effizienz gesteigert
werden. Dass der Zusammenschluss grössere Kräfte mobilisieren
konnte, zeigte sich 1938, als das Rätoromanische mit geradezu
überwältigendem Stimmenverhältnis zur vierten Landessprache befördert
wurde.

Mittlerweile umfasste die Bewegung, zur Hauptsache stets von
freiwilligen Helfern getragen, ein ansehnliches Tätigkeitsfeld in allen
Kulturbereichen. Die arbeitsteilig gewordene Organisation und die
Ansätze zur Professionalisierung führten dazu, dass die Finanzierung
immer wichtiger wurde. Die beiden zentralen Vereine mussten sich den
Mechanismen bündnerisch-eidgenössischer Subventionspraxis stellen,
was öfters die Frage nach ihrer Legitimität, aber auch nach ihrer
Unabhängigkeit von den Geldgebern aufwarf. Das betraf in erster
Linie die auf Sprachpolitik konzentrierte LR, deren Programme
zeitweise im Blickpunkt der Öffentlichkeit standen. In den 1940er Jahren
versuchte man zum Beispiel eine forschere Gangart einzuschlagen und
die stark germanisierten Gegenden Mittelbündens zu re-romanisieren.
Das ziemlich zwanghafte Unterfangen erwies sich als Misserfolg, aber
der Gedanke eines umfassenden Vorgehens blieb auch in der
Nachkriegszeit lebendig, als man sich der allgemeinen Liberalisierungswelle
anpassen musste. Er führte seit den späten 1970er Jahren zu einem
erweiterten Spracherhaltungsprogramm. Die LR hat nun auch regional

wirkende Mitarbeiter, und sie versucht, eine neue romanische
Einheitssprache einzuführen.

Die italienischbündnerische Bewegung
Die italienischbündnerische Bewegung hatte von Anfang an

einen anderen Charakter als die romanische. Die italienischen
Talschaften konnten sich auf einen grossen Sprachraum beziehen, befanden

sich jedoch in wirtschaftlicher wie kultureller Hinsicht am Rande



Jon Mathieu 164

eines nach Norden ausgerichteten Kantons. Die 1918 in Chur gegründete

«Pro Grigioni Italiano» bezweckte daher eine allgemeine
Besserstellung dieser benachteiligten Gebiete und eine erhöhte Präsenz im
kantonal-eidgenössischen Leben. Es galt, den untereinander praktisch
nicht verbundenen «Valli» ein Gesicht zu geben als italienischsprachig
(aber nicht italienisch), als zur «Svizzera italiana» gehörig (aber nicht
tessinisch) und als bündnerisch (aber weder deutsch- noch romanischsprachig).

Das politische Vorhaben, die mühsamen Kommunikationswege
und das Fehlen einer grösseren Elite machten die Pro Grigioni Italiano
lange Zeit zu einem stark personalisierten Unternehmen mit zentrali-
stischer Struktur. Die Vereinstätigkeit wurde fast nur von Ausgewanderten

getragen, zuerst von der Churer Gruppe, dann auch von den in
Bern und Zürich entstandenen Sektionen. Das hatte gewisse Vorteile:
Man verstand es gut, in den schweizerischen Zentren Finanzbegehren
anzumelden, öfters auch mit dem Hinweis auf die dem Tessin zuflies-
senden Mittel. In den Tälern selbst konnte man jedoch nur langsam
Fuss fassen. Erst die Föderalisierung des Vereins, die sich von 1942 bis

1963 dahinzog, brachte eine verstärkte regionale Aktivität hervor.
Allerdings unter dem Verlust der Einheit: Das protestantische Bergell
gründete die «Società culturale di Bregaglia», die bis 1970 eigene Wege
ging und sich auch während den folgenden fünfzehn Jahren ihre
rechtliche Selbständigkeit vorbehielt. Der Differenzierungsprozess hatte

demnach gewisse Ähnlichkeiten mit der Geschichte der romanischen

Organisationen, ging aber aufgrund der kleinräumigen Verhältnisse

weniger weit.
In neuerer Zeit hat sich die italienischbündnerische Bewegung

von der allgemeinen Politik entfernt und auf die seit langem gepflegten
Kulturaufgaben konzentriert, auf die Herausgabe von Zeitschriften
und Publikationen, die Unterstützung regionaler Kunst und Museen

usw. Seit 1975 hat sie ein festes Sekretariat und koordiniert ihre
Programme stärker mit der LR.

Die Walserbewegung
Die Walserbewegung war bis in die Nachkriegsjahre vornehmlich

Sache der Wissenschaft. Die verstreuten, deutschsprachigen
Bevölkerungsgruppen in Graubünden und in den umliegenden Landschaften

zogen seit dem frühen 19. Jahrhundert die Aufmerksamkeit von
Historikern, Volks- und Sprachkundlern auf sich. Im Vordergrund stand die

Frage nach ihrer Herkunft (seit etwa 1900 gilt die Verbindung mit dem

Wallis als gesichert) und nach der geographischen Verbreitung (bis in
die jüngste Zeit wurden unbekannte Walserorte — manchmal falsche -
entdeckt; die hauptsächlichen Kolonien sind aber seit längerem
bekannt). Wichtig und umstritten war auch das Problem, ob man über



Sprachwandel und Kulturbewegungen 165

den Dialekt hinaus Gemeinsamkeiten finden könne, welche die seit
dem Spätmittelalter getrennt lebenden Gruppen untereinander und mit
der Walliser «Urheimat» verbinden, etwa ein spezifischer Freiheitsdrang,

ein eigener Haustyp oder besondere Körpermerkmale.
Das akademische Interesse machte das «Walser Volkstum» — so

der Titel eines wissenschaftlichen Bestsellers — allmählich zum populären

Begriff. Man sah auch, dass sich die betreffenden Orte rasch
veränderten. Aus dieser Situation entstand i960 in Chur die
«Walservereinigung Graubünden», die sich zum Ziel setzte, die überlieferten
Sprach- und Kulturgüter mit Veranstaltungen und Publikationen zu
erhalten. Fast gleichzeitig versuchte man auch andernorts, namentlich
im Wallis, die alten Verwandtschaften aufleben zu lassen. Zwei
international orientierte Vereine, die sich 1971 unter dem Namen «Vereinigung

für Walsertum» (mit Sitz in Brig) zusammenschlössen, veranstalteten

Treffen für Walser aus dem ganzen Auswanderungsbereich, vom
Piemontesischen bis in den Allgäu. Der locker strukturierte Dachverband

überschritt hier also die nationalen Grenzen - im Zeitalter der

Europäischen Gemeinschaft und der modernen Verkehrsmittel eine

neue Möglichkeit.
Unter dem Einfiuss der andern Kulturorganisationen hat sich die

Bündner Walservereinigung in den letzten Jahren schnell zu einer
halböffentlichen Institution entwickelt. Sie versucht, eine stärkere
regionale Basis heranzubilden, legt das Gewicht vermehrt auf allgemeine
Kulturförderung und hat seit 1984 ein Teilzeit-Sekretariat. Vom Kanton

erhält sie finanzielle Unterstützung.

Zum Schluss wollen wir noch einmal die «histoire de longue
durée» überdenken. Im 19. und 20. Jahrhundert wandelte sich in
Graubünden (wie anderswo) die Einstellung zur Sprache. Während sie

früher mehr zur Markierung sozialer Unterschiede verwendet wurde,
galt sie nun als Zeichen regionaler Verbundenheit und Abgrenzung.
Dabei zielte man von Anfang an über die Sprachgemeinschaft hinaus:
Im 19. Jahrhundert kursierte der Begriff der linguistisch definierten
«Nationen», später sprach man oft von «Völkern», seit einiger Zeit ist
die Rede von «sprachlich-kulturellen Minderheiten». In einem gewissen

Sinn schufen sich diese Begriffe ihre eigene Realität: Es gibt heute
eine Fülle von bewusst rätoromanischen, italienischbündnerischen
oder walserischen Schriften und Veranstaltungen. Es bleibt die Frage
nach der Verbindlichkeit dieser Sprachkultur.



Jon Mathieu 166

Traditionelle Sprachkultur und moderne
Gesellschaft
Von den traditionellen Sprachgruppen Graubündens besitzt

gegenwärtig nur das deutsche Rheintal keine eigene Kulturbewegung.
Seine Mundart entwickelte sich in unserem Jahrhundert - unter
beträchtlichem Einfiuss von deutschschweizerischer Seite - zur grössten
Umgangssprache des Kantons, ja zum modernen Bündnerdeutsch
schlechthin. Die andern Sprachgruppen dagegen sind vorwiegend in
wirtschaftlich schwachen und benachteiligten Regionen zu Hause, ihre
Kulturbewegungen hatten von vornherein defensiven Charakter. Einen
defensiven Charakter wie der Heimatschutz, die Trachtenvereine, die

Denkmalpflege und andere Organisationen, mit denen die Spracherhaltung

oft zusammenarbeitete, sei es in geistiger oder personeller
Hinsicht. Auch mit Bezug auf die historische Konjunktur scheint sich ein
konservativer Grundzug abzuzeichnen: Die romanische Bewegung,
zum Beispiel, hatte in den i88oer, 1930er, 1980er Jahren recht deutliche
Aufschwungsphasen beziehungsweise ein vermehrtes öffentliches Echo

- jedesmal befand sich die Wirtschaft in einem grösseren Wellental und
die Gesellschaft in einer Periode rückwärtsorientierter Stabilisierung.

Dieser Zusammenhang könnte sich bei genauer Abklärung als

viel komplexer herausstellen. Fest steht hingegen, dass die Sprachführer

seit Beginn ein ambivalentes Verhältnis zum wirtschaftlichen
Wachstum und seinen Begleiterscheinungen — Zentralisierung,
Konsumgesellschaft, «Massenkultur» - hatten. Angesichts der Folgen für
die Sprachkultur eine leicht verständliche Haltung. Dabei gab es im
allgemeinen mehrere Strömungen. Auf der einen Seite standen
diejenigen, welche die gesamte Entwicklung zu beeinflussen suchten. Ihnen
schien die wirtschaftliche Unabhängigkeit so wichtig wie die kulturelle.

Auf der andern Seite hielt man den ökonomischen Prozess für
unausweichlich und konzentrierte sich ganz auf die Erhaltung von
Sprach- und Kulturgütern. In Wirklichkeit waren die beiden Strömungen

natürlich nicht klar abgegrenzt. Sie gingen öfters durch einen
Menschen oder erfassten ihn in verschiedenen Lebensphasen. Sie
gaben aber Anlass zu verwickelten Diskussionen: Wie sollte man
beispielsweise mit dem Umstand fertig werden, dass sich die moderne
Kulturindustrie auch der traditionellen Güter bediente und sie als

Folklore auf den Markt brachte? Für die gesellschaftlich engagierten
Kreise diskreditierte der Folklorismus die Tradition und ihre
Eigenständigkeit. Die Vertreter der reinen Spracherhaltung hielten solche

Erscheinungen - obgleich ebenfalls Gegner der «Vermassung» — für ein

geringes Übel, dem sie aus Publizitätsgründen sogar positive Seiten

abgewinnen konnten.
Es ist schwer abzuschätzen, inwiefern die breite Bevölkerung von

derartigen Fragen berührt wurde. Ganz allgemein lässt sich ja feststel-



Sprachwandel und Kulturbewegungen 167

len, dass die Kulturbewegungen von einer gebildeten, häufig auch
ökonomisch bevorzugten Schicht getragen wurden. Am auffälligsten
zeigte sich dies an den immer wieder auftretenden Schwierigkeiten
zwischen den Churer Organisationsspitzen und ihrer regionalen Basis.

Die Randgebiete äusserten öfters ein Missbehagen gegenüber den

im Zentrum ansässigen Wortführern, «die von der Sprache leben»,
während die Aktivisten darauf hinwiesen, dass sie sich mehr als

andere für die «gemeinsame Sache» einsetzten. Wie gemeinsam war
die Sache?

Es steht ausser Zweifel, dass keine der drei Kulturbewegungen
in der Bevölkerung ein sprachliches Zusammengehörigkeits-Gefühl
hervorbrachte, das mit konfessionellen oder gar staatlichen Verbindungen

vergleichbar wäre. Die Bündner Politik wurde bis in unsere
Tage, das heisst auch nach Verblassen der religiösen Kultur, von den
Konfessionen mitbestimmt, während die Sprache eine geringe Rolle
spielte. Trotzdem dürfte das sprachlich-kulturelle Bewusstsein allgemein

beträchtlich zugenommen haben und allmählich zu einer Art
Volksgut geworden sein, zu einem Gut, mit dem man verschieden

umging.
Für die einen — wir wissen nicht für wieviele — war die Pflege der

mütterlichen Kleinsprache eher eine Last. Angesichts der realen

Sprachverhältnisse empfanden sie die von oben vorgetragenen
Erhaltungs-Parolen als etwas Erdrückendes, mehr dazu geeignet, Schuldgefühle

hervorzurufen als den persönlichen Kommunikationsbedürfnissen

gerecht zu werden. Bis in die jüngste Zeit war die Propaganda, am
deutlichsten die rätoromanische, ja von Pathos und Drohgebärden
begleitet. Sprachlicher Wandel wurde stereotyp als Zerfall gedeutet,
sowohl in allgemeiner wie privater Hinsicht. Heute scheinen sich die

freiwilligen Methoden der «Animation» durchzusetzen. Damit
gewinnt (falls dies zutrifft) die andere Seite an Bedeutung, die ebenfalls
den Aufstieg der Sprachkultur begleitete: der Stolz, jemand zu sein. Für
abgelegene Berggebiete, die von der Moderne überrollt beziehungsweise

an den Rand geschoben wurden, war es schwierig, ein geistiges
Gleichgewicht zu wahren. Alles schien darauf hinzudeuten, dass das
Leben hier seinen Sinnzusammenhang verlor. Die bewusste Zugehörigkeit

zu einer kulturellen Gemeinschaft, zu einer traditionsbezogenen
Minderheit, muss diesen Verlust gemildert haben. Ohne die Sprachbewegung

hätte es für diese Bevölkerung kaum ein Bildungsangebot
gegeben, das sich direkt auf sie bezog. Auch für die Ausgewanderten
konnte die Pflege der Muttersprache den Ablösungsprozess erleichtern,

anderseits gelegentlich die Integration erschweren.
An der Basis war das Sprachbewusstsein zu wenig ausgeprägt,

um zu ernsthaften Schwierigkeiten im Kontakt mit andern Gruppen zu
führen. Es gab zwar linguistisch definierte Hierarchien, aber sie waren



Jon Mathieu 168

mehr dialektbezogen, recht oberflächlich und ambivalent («die stolzen,

hochnäsigen Engadiner»). Ebenso diffus nahm sich der
Subventionsneid aus, den man in gewissen Gegenden - oder Medien - hegte,
teilweise aus Unkenntnis über die Kosten einer kleinsprachlichen
Infrastruktur (Bücher, Übersetzungen usw., die im grösseren Kontext
vom Markt getragen werden). Wirkliche Probleme verursachte eigentlich

nur die Schule, in Graubünden weitgehend Sache der Gemeinden.
Welcher Sprache sollte man wieviel Raum gewähren, wenn sich die
Verhältnisse im romanischen Dorf zugunsten des Deutschen verschoben

hatten? Die Rätoromanen, in minderem Mass auch die Italienisch-
Bündner, konnten zu recht darauf hinweisen, dass die deutsche Sprache

ganz allgemein das Bildungswesen dominierte (das Romanische
kann von Gesetzes wegen nur bis ins sechste Schuljahr Unterrichtssprache

bleiben). Etwas weniger brisant, aber ähnlich gelagert war in
den Mischzonen die Wahl der Sprache bei Gemeindeversammlungen.

Auch an der Spitze der Kulturbewegungen kam es selten zu
Konflikten. Natürlich gab es da und dort ein Scharmützel (etwa die
romanisch-walserischen Differenzen bei der Geschichtsdeutung) oder
ein gelegentliches Tauziehen bei Finanzbegehren. Man hatte aber
einen gemeinsamen Feind - den einseitigen Wandel - und mit der Zeit
auch ein gemeinsames Ziel - die Pflege der Verschiedenheit. Damit trat
die Organisation der Sprachkultur gewissermassen in ein neues
Stadium: Sie wurde zur Organisation der Vielfalt.

Für den Staat erwies sich dies als echtes Dilemma. Nach einem
bewusst dreisprachigen Intermezzo im Zeichen der Französischen
Revolution (1794) wurde die Bündner Verfassung erst 1880 durch
einen Artikel ergänzt, der die drei Sprachen als offiziell verbindlich und

gleichwertig anerkannte. Die alte Tradition der deutschen Vorrangstellung

bei gewisser Berücksichtigung des Italienischen blieb jedoch
nach wie vor bestehen. Der Kanton betrieb Realpolitik. In Bereichen,

wo das Romanische seit jeher Bedeutung besass, in der Dorfschule, im
untern Gerichtswesen usw., musste man es in die institutionelle
Modernisierung einbeziehen, besonders als der Druck von seiten der

Kulturbewegung zunahm. Man musste also recht kostspielige
Übersetzungsarbeiten und Druckkosten übernehmen. Man musste mit der

Zeit auch den halböffentlich gewordenen Sprachorganisationen gewisse

Beiträge zukommen lassen. Von einer gezielten Aufwertung und
Gleichstellung der Sprachen konnte aber nicht die Rede sein. Es galt
andere, vornehmlich wirtschaftliche infrastrukturelle Aufgaben an die

Hand zu nehmen. Als der Vielfalts-Gedanke an Gestalt gewann, und
als der Kulturbereich in den Nachkriegsjahren vermehrt zu einem
öffentlichen Interesse wurde, reagierte man zunächst mit der Erhöhung
der Finanzmittel. In jüngster Zeit stand man nun vor dem schwierigen
Problem, seinen Ansprüchen gerecht zu werden: Soll die Vielfalt nicht



Sprachwandel und Kulturbewegungen 169

bloss von privater Seite gepflegt, sondern auch mit staatlichen Mitteln
verordnet werden? Sollen die in der Verfassung genannten Sprachen
aktiv geschützt und aufgewertet werden?

Wie die Diskussion um das Sprachenförderungsgesetz ausgeht,
wie sich traditionelle Sprachkultur und moderne Gesellschaft verbinden

lassen, wird die Zukunft weisen. Es ist nicht die einzige Frage, vor
der sie steht.

Der Beitrag wurde mit Unterstützung der Oertli-Stiftung und der Pro Helvetia für ein Literaturhinweise
Kolloquium geschrieben, welches das Freiburger Institut für Föderalismus im November
1986 unter dem Titel «Die kulturelle Bedeutung von Minderheitssprachen: Der Fall des

Rätoromanischen im Kanton Graubünden» veranstaltete.
Eine umfangreiche Bibliographie zu einem grossen Teil des Themas findet man in
Robert H. Billigmeier, Land und Volk der Rätoromanen. Eine Kultur- und Sprachgeschichte

mit einem Vorwort von Iso Camartin. Frauenfeld 1983, S. 481-496. Ich gebe
hier nur summarische Literaturhinweise.
1. Abschnitt: Ulrich Im Hof, Die Viersprachigkeit der Schweiz. In: Die Schweiz vom Bau
der Alpen bis zur Frage nach der Zukunft. Zürich 1975, S. 446—450; derselbe, Die
Viersprachigkeit der Schweiz als Minoritätenproblem des 19. und zo. Jahrhunderts. In:
Beat Junker et al. (Hrsg.), Geschichte und politische Wissenschaft. Festschrift Erich
Grüner. Bern 1975, S. 57—76; Ernest Weibel, Les rapports entre les groupes linguistiques.
In: Raimund E. Germann et al. (Hrsg.), Handbuch Politisches System der Schweiz.
Band 3. Bern 1985, S. z2.1-2.63.
2. Abschnitt: Billigmeier, Land und Volk der Rätoromanen (wie oben); Heinrich
Schmid, Über die Lage des Rätoromanischen in der Schweiz. Unpubliziertes Gutachten
zuhanden der Regierung des Kantons Graubünden. Zürich 1983; Bernard Cathomas,
Erkundungen zur Zweisprachigkeit der Rätoromanen. Eine soziolinguistische und
pragmatische Leitstunde. Bern 1977; Paul Zinsli, Walser Volkstum in der Schweiz, in
Vorarlberg, Liechtenstein und Piémont. Frauenfeld/Stuttgart 1968; derselbe, «Bündner
Deutsch» — Werden und Wandel. In: Jahresbericht der Walservereinigung Graubünden

1975, S. 11-30; Hans Rudolf Dörig et al., zVisprachige Schweiz? Zustand und Zukunft
des Rätoromanischen und des Italienischen in Graubünden — Abklärungen und Empfehlungen

einer Arbeitsgruppe. Disentis 198z; Friedrich Pieth, Bündnergeschichte. Chur
1945-
3. Abschnitt: Johann Andreas von Sprecher, Kulturgeschichte der Drei Bünde im 18.

Jahrhundert. Bearbeitet und herausgegeben von Rudolf Jenny. Chur3 1976; Silvio
Margadant, Land und Leute Graubündens im Spiegel der Reiseliteratur 1492-1800. Zürich
1978; Jon Mathieu, Bauern und Bären. Eine Geschichte des Unterengadins von 1650 bis
1800. Chur 1987; Peter Egloff, Da bucca a bucca? Entginas observatiuns e remarcas
davart las relaziuns denter raquent oral e litteratura scretta. In: Annalas de la Società
Retorumantscha 98 (1985), 153—17z; Caspar Decurtins (Hrsg.) Rätoromanische
Chrestomathie. 15 Bände. Chur2 198Z-1986 (Materialsammlung); Peter Burke, Popular Culture

in Early Modern Europe. London2 1979 (allgemeine Darstellung) Zur Geschichte
der Sprachbewegungen und -Organisationen: Billigmeier, Land und Volk der Rätoromanen

(wie oben); Rudolf O. Tönjachen, La fundaziun, ils fundatuors e l'istorgia da la
Società retorumantscha. Muster 1937; Heidi Derungs-Brücker, Rätoromanische
Renaissance 1919-1938. Unpublizierte Lizentiatsarbeit an der Universität Freiburg i. Ue.

1974; Rinaldo Boldini, Breve storia della Pro Grigioni Italiano dal 1918 al 1968. Poschiavo

1968; Dörig, z'/isprachige Schweiz? (wie oben); Zinsli, Walser Volkstum (wie oben);
Elisabeth Meyer-Marthaler, Die Walserfrage. Der heutige Stand der Walserforschung.
In: Zeitschrift für Schweizerische Geschichte Z4 (1944), S. 1-Z7; Jahresberichte der
Walservereinigung Graubünden. Chur 1961 ff.; Wir Walser. Halbjahresschrift für
Walsertum. Visp I963ff.



Jon Mathieu 170

4. Abschnitt: Zur neueren Diskussion in chronologischer Folge: Cathomas, Erkundungen

zur Zweisprachigkeit (wie oben); Rudolf Viletta, Abhandlungen zum Sprachenrecht
mit besonderer Berücksichtigung des Rechts der Gemeinden des Kantons Graubünden.
Zürich 1978; Jean-Jacques Furer, Der Tod des Romanischen oder der Anfang vom Ende
für die Schweiz. Sils 1981; Werner Catrina, Die Rätoromanen zwischen Resignation und
Aufbruch. Zürich 1983; Georg Jäger, Die Walser in Graubünden. In: Alfred Cattani et
al. (Hrsg.), Minderheiten in der Schweiz. Toleranz auf dem Prüfstein. Zürich 1984, S.

31-58 (darin auch ein Beitrag von Rudolf Viletta); Iso Camartin, Nichts als Worte? Ein
Plädoyer für Kleinsprachen. Zürich/München 1985; Peter Egloff, Rätoromanen: Freier
Fall ins sprachlich-kulturelle Nichts? In: Tages Anzeiger Magazin Nr. 17, 1986.

Jon Mathieu, Loëstrasse 47, 7000 Chur Adresse des Autors


	Die Organisation der Vielfalt : Sprachwandel und Kulturbewegungen in Graubünden seit dem Ancien Régime

