
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1987)

Heft: 7-8

Artikel: Dr Splügner Pschuuri : Fastnachtsbrauch einer Walsergemeinschaft im
Rheinwald

Autor: Hänzi, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398441

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dr Splügner Pschuuri

Fastnachtsbrauch einer Walsergemeinschaft im Rheinwald

Von Richard Hänzi, Splügen

Inhaltsverzeichnis

Einleitung 214
1. Brauchtum und Quellen 214

i.i. Bräuche im Rheinwald 214
1.2. Der Name «Pschuuri» 215

1.3. Probleme der Quellen 216

1.4. Aus dem Protokollbuch der Knabengesellschaft Splügen 217

1.5. Beschreibungen 219

2. «Dr Pschuuri» in Splügen 220

2.1 Die kleinen «Pschuuribättler» 220

2.2. «Pschuurirolli/Maschggerä 221

2.3. Eierbättier 227

2.4. «Dr Pschuuri» im Wandel der Zeit 228

3. Träger - Sinn - Elemente 231

3.1. Träger 231

3.2. Sinn 232

3.3. Die Brauchelemente im Bild 233

4. «Pschuuri-Mittwucha» in Graubünden 236

4.1. «Dr Pschuuri» im Rheinwald 236

4.2. «Dr Pschuuri» in Graubünden 237

5. Verwandte Bräuche in den ennetbirgischen Kolonien,
am Triesenberg und in den Walserkolonien des Vorarlbergs 240

5.1. In den ennetbirgischen Kolonien 240

5.2. Am Triesenberg und in der Walsertälern des Vorarlbergs 242

Anhang 242
Karte 243
Quellen- und Literaturverzeichnis 244

2'3



Einleitung

Brauchtum ist stetem Wandel unterworfen. In unserer modernen, durch
Technisierung, Mobilität und Innovationen geprägten Zeit, verlieren die Bräuche
ihre Werte. Neue Traditionen können sich kaum entfalten, denn die Geschwindigkeit

unserer Lebensart lässt keine Einwurzelung zu. Was heute noch gilt, ist

morgen überholt.
In den Bergregionen der inneralpinen Welt konnte sich der Fortschritt nicht

in diesem Masse ausbreiten. Die Abgeschiedenheit und die konservative Mentalität

der Bergbevölkerung mögen Gründe für diesen zeitlichen Rückstand
darstellen. So ist es möglich, da und dort auf Formen alten kulturellen Brauchtums
zu stossen. Der Fastnachtsbrauch der Splügner am Aschermittwoch gehört zu
diesen Bräuchen, die sich in ihrer Form und in ihrem Inhalt über Jahrhunderte
erhalten konnten.

Die folgende Arbeit versucht die Vielfalt des Splügner «Pschuuris» zu erfassen,

und ihn im Wandel der Zeit darzustellen.
Diese Arbeit war ein Bestandteil meiner Ausbildung zum Sekundarlehrer an

der Universität Bern, sie wurde von Prof. Dr. R.J. Ramseyer begutachtet.
An dieser Stelle möchte ich allen, die zum Gelingen dieser Arbeit mitgeholfen

haben, meinen herzlichen Dank aussprechen; besonders der Bevölkerung von
Splügen und meinen Gewährspersonen in den Walserregionen in West und Ost.

i. Brauchtum und Quellen

i.i. Bräuche im Rheinwald

Siedler, die der Natur schon seit jeher trotzten, die in einem Hochtal auf 1500
Metern Höhe ihre Heimat, ihre Existenz aufbauten, mussten mit beiden Füssen

auf der Erde stehen. Der lange, kalte Winter hatte bei diesen Menschen an
Geheimnissen verloren, denn wer hier überleben wollte, musste mit ihm umzugehen

wissen. Es genügte nicht, als Ursache der Lawinenniedergänge dunkle
Gewalten zu vermuten, man musste lernen, die zu Tal gleitenden Schneemassen

zu bannen, ihren Weg zu leiten. Der kurze Sommer war der Arbeit gewidmet.
Tal- und Bergheuet verband nicht nur die Natur mit den Menschen, sondern
kittete die Beziehungen unter den Bauern. Die Arbeit musste gemeinsam
verrichtet werden, denn allein konnte hier nicht überlebt werden.

214



Als sich am Ende des 15. Jahrhunderts der Transitverkehr über die Alpen
nicht mehr nur über Julier und Septimer (obere Strasse), sondern auch über

Splügen und San Bernardino (untere Strasse) abwickelte, änderte sich die
Lebensart der Einheimischen. Die Landwirtschaft wurde fortan von Kindern
und Frauen betrieben, während sich die Männer der Säumerei verschrieben. Im
Rheinwald zählte man anno 1780 gegen 400 Rosse.

Diese Männer, die jahraus jahrein die Pässe zu bewältigen hatten, erkannten
die Naturerscheinungen als erklärbare Fakten. Aberglaube war hier nicht
gefragt.

Dieser kleine Exkurs soll dazu dienen, die spärlichen Fastnachtsaktivitäten
und -brauche zu erläutern. Die schnelle Konvertierung der Rheinwalder zum
Protestantismus war für das Brauchtum auch nicht förderlich, ebenfalls ist die

Sagenwelt bis auf eine Erzählung verarmt.
Hingegen ist festzustellen, dass sich die wenigen Bräuche, die

Arbeitsgewohnheiten in ihrem traditionellen Wesen mehr oder weniger nicht geändert
haben.

1.2. Der Name «Pschuuri»

Im Anhang des «Und drnaa, Ofabänkligschichtä us em Riiwaald» erscheint das

Wort «pschuurä» (p sure), das von Erika Börlin-Hössli mit den Bezeichnungen:
dreckig machen, verschmutzen, anschwärzen in die Schriftsprache übersetzt
wird. Die Schreibweise mit dem starken «P» findet sich auch in der Beschreibung

von Dr. Christian Lorez, «Dr Pschuuri in Splügen». Der Schriftsteller Max
Hansen bevorzugte die Lenisierung des «P», verdoppelte das «u» nicht und
schrieb somit «Bschuri». Für meine Arbeit habe ich die Schreibweise von Erika
Börlin-Hössli und Dr. Christian Lorez übernommen, weil diese auch der heutigen

Aussprache entspricht.
Schlägt man im schweizerdeutschen Idiotikon Band VIII Spalte 1208/1209

nach, so findet man folgende Erklärung:
be-schûre11: (das Gesicht) mit Russ (an einem russigen Gegenstand, mit

Kohle) schwärzen. Belustigung der Ledigen in der Fastnachtszeit.
B'schuri-Mittwucha - Aschermittwoch, von Schür-Mittwucha aus gebildet,

das dann die Form b'schuren und B'schuri annahm.
Der Schurtag (Scheuertag) galt als Reinigungstag, zurückzuführen auf

altgenuesisch scurare-scheuern.

215



Die eigentliche Bedeutung von Schur-Mittwuchen (wohl Reinigungstag im
eigentlichen, nicht im kirchlichen Sinne) wurde jedoch vergessen und die
Bezeichnung auf allerlei Bräuche bezogen, die am Aschermittwoch üblich sind.

Von der Bibel her bekannt, ist die kirchliche Variante dieses Brauches, sich
das Haupt an bestimmten Tagen (auch Aschermittwoch) mit geweihter Asche
als Reinigungszeichen zu bestreuen.

1.3. Probleme der Quellen

Wer sich mit Fastnachtsveranstaltungen auseinandersetzt, kommt nicht darum
herum, sich mit dem Wesen der Knabenschaften der entsprechenden Dörfer
und Regionen zu befassen; denn als eine ihrer fünf Grundaufgaben, bzw. eines

ihrer «Grundelemente» (GCa) sei die gesellschaftliche Tätigkeit erwähnt. Die
Knabenschaften sind die eigentlichen Träger der Volkssitte (GCa), d.h. sie

führen auch die Fastnachtsbräuche durch.
Man erwartet somit, dass die Statuten der Knabenschaften in diesem Punkte

Aufschluss geben.
Leider wurden die Statuten der «ehrbaren Knabengesellschaft Splügen» vor

1798 gestohlen. Der neue Entwurf sowie die Statuten von 1811 erwähnen den

Fastnachtsbrauch «Pschuuri» nicht.
Auszug aus dem Entwurf von 1798, verkleinert kopiert. (Original bei Ursula

Zinsli, Splügen)

_J ^.^.^Jé4, -ìt74A _*o

ûa^j^jZLii
"f^y.e v—«fi,.

C-

tihf) ...xfA^/jM f/d-J,- jf4S?^,4,r^/44ß,
*V> t » // f ¦ -, X '/ÌJsÓ ' /fr ¦ /? 's •> /f j7- ' ß -4Û 7

216



Gesetzesvorschlag

Verfassung und Abkommnis einer ehrbaren Knabengesellschaft Splügen,
folgende Gesetzes Einrichtungen und Verordnungen betreffend.

Da wir, eine ehrsame Knabengesellschaft, schon seit Anno 1798, dem Ersten,
so unerwarteten, in unserer Gemeinde ganz überraschend erfolgten Einfuhr der
fränkischen Nation; zugleich der vorher in der Gesellschaft existierenden Gesetze

uns plötzlich beraubt sehen müssen, so.

1.4. Aus dem Protokollbuch der Knabengesellschaft Splügen

Generalversammlung vom 5. Januar 1935: Erstmals wird im Protokollbuch «dr
Pschuuri» erwähnt.

'ß./SriÄM/^r i OALlS$dsy*sGlAM /uSs /dsM4só v/&/fs /VMS S5^'J.

ff/Mffryy^i OäPj-'sa/^ ' Q cf j / ¦>

fUl 'A^yUayv^OJA^ /&^ot Aow4<C f/syMy-A

/A ^ /^^ALÂ fa/ *™ X^ ^mAJ^

<M4vK,

Ähnliche Eintragungen finden sich auch in den Protokollen der Jahre 1936/37/
38.

217



Neuerung im Jahre 1948, die Mädchen sollen eingeladen werden.

Cf. &^ J^rrr**** <2^^- <%*<*£****

fa '^ ^«^ ^^ ^*^ '

Im gleichen Jahr ist auch ein Eintrag über die Masken zu finden, man spricht
sogar von Holzmasken (siehe Roitschäggätä).

Anno 1952 enden die Eintragungen im Protokollbuch der Knabengesellschaft.
Auf eine Neueröffnung der Knabengesellschaft weist ein kleiner Zettel mit dem
Datum 1. September 1956 hin. Darauf sind die Namen der neuen Vorstandsmitglieder

aufgelistet. Die Gesellschaft konnte sich jedoch nicht halten, was auch
das Fehlen jeglicher Eintragungen im Protokollbuch erklärt.

218



Erst 1977 wurde in Splügen wieder eine Vereinigung Jugendlicher gegründet.
Die Jungmannschaft - wie sie auch heute noch heisst - lässt auch Mädchen zu.

In den Statuten dieser Vereinigung ist unter Artikel 2c folgender Wortlaut zu
finden:

«Organisieren des Aschermittwochs (Bschuuri)».
Auch hier bringt das Durchkämmen der Protokollbücher nichts, hingegen

wird man beim Durchlesen der Präsidentenberichte fündig. Jährlich wird die

Durchführung des Pschuuris erwähnt. Die fehlenden Eintragungen im
Protokollbuch zeigen das Wesen des Brauches auf. Es ist nicht nötig alljährlich
während der Generalversammlungen über ihn zu befinden; er gehört zum
Leben, zum Jahreslauf, er wird einfach durchgeführt.

Aus dem Präsidentenbericht 1978:

«. Doch die Krönung unserer Fastnacht ist immer noch der Aschenmittwoch.

Es gab wie immer grosse Verfolgungsjagden. Am Abend um halb Sieben

waren die acht Maskenkerle müde, aber doch zufrieden, denn Kinder und
Fräuleins waren schwarz. Nun ging's ums Eierbetteln. Es wurden genug Eier

gebettelt, um ausreichend Salat und <Resimäda> geniessen zu können. Dann

gegen morgen war so mancher lustig und wackelig auf den Beinen. Wahrscheinlich

vom vielen Tanzen. .»

1.5. Beschreibungen

Im «Neuen Sammler der Gemeinnützigen Gesellschaft des Kantons Graubünden»

des Jahres 1809 entdeckte Kurt Wanner die älteste Beschreibung des

Pschuuris. In seinem Buch «Splügen, ein Dorf- ein Pass - eine Landschaft» hat
er diesen Text des unbekannten Verfassers festgehalten.

«Am Aschermittwoch gehen die Schuljungen in den Häusern umher, jeder
mit einem von Russ und Fett geschwärzten Lumpen in der Hand, und fordern
Eier und Geld, womit sie abends schmausen. Die Mädchen besuchen an diesem

Tag die Schule nicht. Die erwachsenen Knaben feiern ihn durch Maskeraden
und dergleichen.»

Dann folgen fast 150 Jahre der Stille. Trotz aufwendigen Nachforschungen
ist es mir nicht gelungen, weitere Zeugnisse ausfindig zu machen. Erst um die
Mitte unseres Jahrhunderts haben der Maler und Dichter Max Hansen und der
Kantonsschullehrer Dr. Christian Lorez schriftliche Dokumente hinterlassen.
Diese Schilderungen umfassen zwei bis drei Schreibmaschinenseiten. Der Text
von Max Hansen ist im Buch von Kurt Wanner veröffentlicht, der von Dr.
Christian Lorez in «Wir Walser».

219



Das Fehlen weiterer Berichte zwischen 1809 und ca. 1950 birgt einige Probleme

in sich, da die paar Zeilen aus dem «neuen Sammler» von den Beschreibungen

Hansens und Lorez und von dem heutigen Brauch stark abweichen.
Was ist eigentlich passiert? Hat sich in 150 Jahren der Brauch dermassen

geändert? Oder hat der Verfasser dem Fastnachtstreiben in Splügen nie
zugeschaut, hat er seine Informationen aus zweiter Hand bekommen? Ich vermute,
dass die letzte Frage — könnte sie beantwortet werden — den Schlüssel zur
Lösung bieten würde. Diese Beschreibung passt auf den Aschermittwochbrauch
der anderen Talgemeinden, nur nicht auf den der Splügner; denn in Splügen
sind nicht die Schulkinder, sondern die ledigen Burschen für den «Pschuuri»
verantwortlich. Wurde also hier etwas verwechselt? Mit Bestimmtheit ist nichts
zu sagen, wir werden jedoch auf den nächsten Seiten die wesentlichen
Unterschiede zwischen der fragwürdigen Beschreibung und der heutigen Situation
ermitteln können.

2. «Dr Pschuuri» in Splügen

Aschermittwochmorgen in Splügen; «Pschuurimittwucha» flüstern sich die
Schüler in den Bänken zu. Der Lehrer bemerkt eine gewisse Unruhe in seiner
Klasse - wie ich aus eigener Erfahrung mitteilen kann -, der Unterricht läuft
nicht wie sonst ab. Eine Spannung liegt in der Luft, die sich bis zum späten
Abend nicht mehr legen wird.

Die kleinen «Pschuuribättler», die Kinder, die im Vorschulalter sind, beginnen

ihre Runde. Der kleine Rucksack muss bis Mittag gefüllt sein. Der Morgen
gehört ihnen, überall im Dorfe werden sie erwartet.

Ab Mittag treiben dann die Pschuurirolli, die Maskierten oder auch nur
Masken (Maschggerä) genannt, ihr Unwesen. Werden sie alle schwärzen können?

Ledige Mädchen und Schüler?

Am Abend wiederholt sich die erste Tageshälfte; doch nun betteln die

Grossen, die Knaben der Jungmannschaft.

2.1. Die kleinen «Pschuuribättler»

Mütter begleiten die Allerkleinsten, da die Landstrasse, die das Unterdorf
durchquert, etliche Gefahren in sich birgt. Die Mehrfamilienhäuser flankieren
sie, dort fangen viele an. Der grössere Teil der Bevölkerung bewohnt heute das

Unterdorf, vor allem die jungen Familien. Nicht nur da gibt es etwas zu holen,
denn im Oberdorf warten die Älteren. Auch ihre Schalen stehen gefüllt auf dem

220



Stubentisch. Doch die Bettelzeit ist beschränkt. Werden die Kleinen bis zur
Mittagsstunde ins Oberdorf gelangen? Voller Hoffnung, dass sie es noch schaffen,

stehen «Anas» und «Enis» hinter ihren Fenstern und erinnern sich an

vergangene Zeiten, als die Schule den Oberdorfplatz schmückte und belebte.

1880 waren es noch 60 Schüler und etliche Kleinkinder. Jetzt ist das Oberdorf
fast leer, und leer gehen auch ältere Leute aus, die an diesem «Pschuurimittwucha»

die Kleinen nicht beschenken konnten.
Die verwandtschaftlichen Beziehungen haben sich in Splügen geändert.

Zuzüger machen einen grossen Teil der Bevölkerung aus. Junge Mütter stehen

oft an diesem «Pschuurimittwochmorgen» vor den geschlossenen Türen der
alten Walserhäuser und mögen sich fragen: Darf man hier wohl auch betteln?

Aus Unsicherheit werden manche Klinken gar nicht gedrückt. Und drinnen?
Drinnen warten sie, die Älteren, die mit diesem Brauche tief verwurzelt sind,
warten auf die Gelegenheit, eine Handvoll Süssigkeiten in die Taschen der
Kleinen zu stecken.

Die Süssigkeiten ersetzen die Dörrfrüchte, die Kastanien, die Zwetschgen,
die Apfelschnitze, die Nüsse und die Eier, die früher fein säuberlich während
des Jahres auf die Seite gelegt wurden, um an einem bestimmten Tag, am
Pschuurimittwucha für die Kinder bereit zu sein. Der kleine Rucksack, ja
manchmal schon die Plastiktüte haben die alten geflochtenen Körbe und die
«Tschiffärä» ersetzt bzw. verdrängt. Früher standen sie in ihren Alltagskleidern
da, Mutter hatte ihnen mit Kohle einen Schnauz auf das kleine Gesicht gemalt,
und dann konnte es losgehen. Die Jahre 1956/57 haben dieses Bild geändert. Die
Verkleidung kam auf. Ein als Negerli verkleidetes Kind sei mitgelaufen, erzählte

man mir mit wenig Begeisterung. Die Meinungen über diese Maskierungen
gehen auseinander. Man spürt vor allem bei älteren Leuten Ablehnung. Diese

Innovation konnten sie nicht mitvollziehen. Heute sieht das Bild sehr bunt aus.
Der Sheriff und die Zigeunerin gehen Hand in Hand. Und trotzdem findet man
sie noch, die, die wie einst in ihren Alltagskleidern, dem Ruf des Brauches

folgend, in den Stuben stehen und leise und schüchtern den Spruch der grossen
«Pschuuribättler» aufsagen: «Ds Eischi oder das Mai(d)schi» (Das Ei oder das

Mädchen), obwohl sie schon längst statt Eier Schleckwaren erhalten.

2.2. «Pschuurirolli/Maschggerä»

Die Mittagsstunde hat geschlagen. Die Spannung nimmt zu. Der Höhepunkt
wird bald erreicht sein. Jeder horcht, ob er aus den Gassen die Klänge der
Rollen vernehmen kann. Ist das Versteck auch sicher genug? Atem anhalten, sie

221



kommen, die gefürchteten «Maschggerä», auch «Pschuurirolli» genannt. Felle
hüllen ihre Köpfe ein, die alten Lumpen, die als Kleider dienen, verschönern ihr
Aussehen nicht. Um den Körper tragen sie die Rolle, die einst an die Heimkehr
der Säumer erinnerte und die an diesem Mittwoch die Gefahr bedeutet. Doch
das ist nicht alles. Irgendwo haben die Pschuurirolli den Sack. Russ und Fett
wurden dort fein säuberlich gemischt, das Pschuurä kann beginnen. Ledige
Mädchen und Schüler wissen, warum sie alte Kleider angezogen haben.

ymm

^-«»

y¦
j**r*-~,.

•

Die kleinen «Pschuuribättler» am Aschermittwochvormittag im Splügner Oberdorf.

222



So sieht's heute aus. Die Züge scheinen archaisch. Doch werden sie nicht
immer so empfunden. Ältere Leute sehen den Grundzug geändert. Früher war
es eine Ehre, nicht «pschuurät» zu werden. Die Fluchtwege waren erkundet und
führten weit und breit neben dem Dorf. Man erzählt mir von Töchtern, die es

in all ihren Jugendjahren nie erwischt hat, von Knaben, die sich nicht versteckten,

sondern die Masken narrten, und um zu entkommen, es auch nicht
scheuten, durch den Rhein zu waten. «Heute laufen sie den Masken nach», tönt
es traurig von den Lippen der Älteren, und in Gedanken versunken, träumen
sie von vergangenen Zeiten. Die Gedanken wurden in Worte gefasst, ich höre
den begeisterten Erzählern zu.

Im alten Schulhaus auf dem Oberdorfplatz zogen sich die Masken an. Der
Mittwochnachmittag war damals noch nicht schulfrei. Die Schule begann
etwas früher am Nachmittag des Pschuurimittwucha, man wurde aber auch
früher entlassen. Das Schulhaus besass drei Ausgänge, die von den Schülern
gründlich untersucht wurden, denn bei Schulschluss mussten sie ihren Zweck
erfüllen, den Fluchtweg vor den Maschggerä sichern. Nachdem der Lehrer die
Schulaufgaben erteilt hatte, flüchteten sie Hals über Kopf in alle Himmelsrichtungen,

und manch ein Herz klopfte gewaltig, wenn es das schützende Versteck
oder die gute Stube erreicht hatte. Es war den Masken untersagt, die Häuser zu
betreten. Die meisten hielten sich an die Regel, bis auf die üblichen Ausnahmen.
Und all die andern, denen das Verlassen des Schulhauses zum Verhängnis
wurde, sassen abends in der Waschküche und versuchten, mit Seife und Bürste
die schmierigen schwarzen Reste des Russes aus dem Gesicht, aus den Haaren
und aus den Kleidern zu entfernen.

Nicht jeder liebt und versteht die Volksbräuche. Mit Peitsche und Stock
bewaffnet warteten einige Väter auf das Ertönen der Schulglocke, nahmen ihre
Zöglinge an die Hand und führten sie an den Masken vorbei dem gemütlichen
Heime zu.

Kontrovers sind die Aussagen in bezug auf die Rolle der «Knebelgesellen»1

- auch nur «Knebler» genannt - während des Pschuuritreibens. Da scheint sich
im Laufe der Zeit einiges geändert zu haben. Ursprünglich (d.h. anfangs dieses

Jahrhunderts) nutzten sie den Nachmittag, während die Knaben der Gesellschaft

Masken liefen, um Eier2 zu betteln, damit sie ihren eigenen Abend in
einem Hinterstübchen feiern konnten. Ebenfalls sollen sie maskiert gewesen
sein, doch da die Tierfelle fest in der Hand der Knabengesellschaft waren,
blieben ihnen nur die üblichen Fastnachtslarven. Wehe, wenn sie von den
Pschuurirolli oder von anderen Mitgliedern der Knabengesellschaft erwischt
wurden. Dann kam es vor, dass sie brutal zusammengeschlagen oder in den

223



Brunnen geworfen wurden, nicht zu schweigen von den Holzscheiten, die man
nach ihnen warf. Später hat sich die Lage entspannt. 1936 fasst die Generalversammlung

der Knabengesellschaft den Beschluss, die Knebler beim
Eierschmaus am Abend mitmachen zu lassen.

Andere Meinungen tendieren dahin, dass die Knebelgesellen nur am Abend
unerwünscht waren, jedoch am Nachmittag beim Maskenlaufen geduldet wurden.

Wenn Masken ihr Unwesen treiben, so nehmen nicht nur Menschen,
sondern auch Gegenstände Schaden. Die Älteren im Dorfe messen den Schäden

keine grosse Bedeutung zu, denn sie waren immer im Rahmen, und so werde

es auch bleiben. Den Mädchen, die sich im Hause versteckten und somit für die
Masken unerreichbar blieben, wurden die Holzbeigen umgeworfen. Bei diesem

Vorgehen waren auch Schäden an Fenstern und Türen nicht zu vermeiden. Die
Knabengesellschaft musste auch schon Theateraufführungen organisieren, um
für die Schäden aufzukommen. Der Paradefall eines Schadenfalles steht im
Zusammenhang mit einer verheirateten Dame, deren mit Russ und Fett
verschmutzte Kleider die Knabengesellschaft etliches gekostet hatten.

Es gab auch Fälle, bei denen die Pschuurirolli zu unerlaubten Taten angestiftet

wurden. Eine ledige Lehrerin hatte sich in der Wohnung einer Freundin
verschanzt. Einer bot eine gewisse Summe Geld für allfällige Schäden an Türen
und Fenstern, um die Lehrerin aus ihrem Versteck zu holen und danach zu
«pschuurä».

Sehr einfallsreich sind die ledigen Lehrerinnen auch heute noch.

V-1 oV% >*
1,. ¦ ti

T,LtiQJf\9CO9d
«Ï. u6Jne

'
t- exze.y ffssesrma

hojtxâ ou

224



Dieses Foto wurde 1985 im Oberdorf aufgenommen. Die Lehrerin hingegen lag
zitternd bei jedem Rollengeläut in ihrer Wohnung unterm Bett. Die Türe war
offen, die «Maschggerä» fielen auf diesen Trick herein. Böse Zungen im Dorfe
behaupten zwar, dass auch eine «ausgezogene Lehrerin» «pschurät» werden
kann. Die List mit der schwarzen Fingerfarbe hat auch etlichen Damen in
Splügen nichts gebracht, durften sie doch am Abend nebst dem fettigen Russ
auch noch die selber aufgetragene Farbe abwaschen.

Aber all diese Szenen spielen sich heute im Unterdorf ab, der Ort der

Handlung hat sich verlagert. Im Oberdorf, wo zwischen Haus und Stall,
Scheune und Gasse so viele Schlupfwinkel bestehen, suchen nur noch wenige
Schutz.

¦

< ¦
• .-ü

ff. * Sw

-

«feffflit
¦

h

«Pschuurirolli» in Felle gehüllt mit Säumerrolle. Daneben das Opfer, ein lediges Mädchen.

225



«Maschggerä.» Die Burschen der Jungmannschaft haben sich für das Schwärzen vorbereitet.

Ob Unterdorf, ob Oberdorf, die Masken laufen in Splügen seit eh und je.
Ihre Zahl schwankte in all den Jahren. Es gab Zeiten, wo nur eine bis zwei
Masken durch das Dorf schlichen. Diese Zahlenschwankungen sind dadurch zu
erklären, dass sich die jungen Leute nach der Schule auswärts ausbilden lassen

müssen. Die heutigen Verkehrsverbindungen ermöglichen trotz weitem Weg
das Teilnehmen an der Dorfgemeinschaft, am Brauchtum. In den letzten Jahren
liefen zwischen acht bis zehn Masken, denn die jungen Burschen nützen diese

Gelegenheit, sie arbeiten vor oder nach, sie ziehen einen Tag Ferien ein, sie

finden einen Weg, am «Pschuurimittwucha» ihren Arbeitsplatz zu verlassen, um
den Nachmittag unter den zum Teil recht übelriechenden Masken zu verbringen,

mit dem Ziel, ihren Aschensack am Abend leer vorweisen zu können.

226



2.3- «Eierbättier»

Der Abend ist eingebrochen. Schwarzbeschmierte Gestalten befinden sich auf
dem Heimweg. Auch die Töne der Rollen sind verklungen. Es kehrt Ruhe ins

Dorf ein. Die ledigen Mädchen benützen ausgiebig das Badezimmer, der Russ

muss weg. Doch das Gesicht wird nicht unbemalt bleiben, Lippenstift, Wangenrouge

und Augenschminke werden sauber aufgetragen. Der Abend ist keineswegs

beendet.

Die Masken haben die Felle und den Aschensack abgelegt. Auch sie putzen
sich heraus. Die Lumpen werden mit den Sonntagskleidern vertauscht.
Fastnachtslarven verdecken die Gesichter. Das Bild hat sich gründlich geändert. Die
Knaben treffen sich auf dem Dorfplatz, die Partien1 werden ermittelt. Dieses

Jahr waren es neun. Zu einer Partie gehören «ds Männli und ds Wibli», beide

jedoch von Burschen verkörpert. «Ds Männli» trägt die Rolle mit, «ds Wibli»
den Eierkorb. Das Dorf wird in Quartiere eingeteilt. Jeder weiss, wo er die Eier
zu holen hat. Nächster Treff elf Uhr im Hotel Suretta. Wieviel werden es dieses

Jahr sein?

Die Mädchen sitzen in ihren Stuben und wie auch zu Beginn des Nachmittags

horchen sie auf das Gebimmel der Rollen. Die Eltern der ledigen Mädchen
haben die Eier zu entrichten. Es heisst ja, «ds Eischi oder ds Mai(d)schi», doch
das Sprüchlein wird nicht mehr aufgesagt, heute sind die «Eierbättier» stumm.
Sie holen ihre Eier ab, bleiben noch zu einem Trunk, wechseln danach das

Haus. Um elf ist die Zeit verstrichen, am grossen Tisch im Restaurant werden
die Eier gezählt, es sind 475. Jetzt kann der Eierschmaus beginnen. Die Mädchen

halten Einzug. Sie wollen am Eiersalat und am «Resimäda» auch teilhaben.

Zum Tanz wird aufgespielt, und der angebrochene Abend wird erst im
Morgengrauen beendet sein.

Nicht immer war der Rahmen so breit gesteckt. Früher liefen nur drei bis
vier Partien. Der Wert der Eier war wesentlich höher, die Zahlen am Ende

entsprechend geringer. Trotzdem war für jeden genug da, H.S. vertilgte alleine

37 Eier.
Die Häuser der ledigen Töchter zwischen 16 und 80 Jahren waren das

eigentliche Ziel der «Eierbättier», heute sind die ledigen Damen dünn gesät,
also besucht man auch Verwandte und Bekannte.

Zu Beginn des Jahrhunderts sah's noch anders aus. Der Abend gehörte nur
den Knaben, da war kein Platz für Mädchen. Auch das Kraftgetränk «Resimäda»,

ein Hausmittel für Schwache und Kränkliche, tritt erst nach dem Krieg ins
Pschuuribrauchtum ein. Dieses Getränk aus Wein und Eiern, das auch in

227



Häusern anzutreffen war, in denen man den Alkohol sonst mied, stammt aus
dem Süden und ist über das Val San Giacomo ins Rheinwald gelangt.

Neben den Mädchen wurden in diesen Jahren auch die Knebler von der

Abendunterhaltung ferngehalten. Die abenteuerlichen Ereigniserzählungen des

vergangenen Tages waren nur den Ohren der Knaben aus der Gesellschaft

zugänglich.
1936 dann liess man die Knebler zum Eierschmaus zu. Bis anhin waren sie

auch nicht zu kurz gekommen. Ebenfalls maskiert und organisiert, machten sie

den «Partien» der Knabengesellschaft die Beute streitig, und dies führte zu einer

eigenartigen Verteilung der Rollen beim Eierbetteln. Der Kleinere übernahm
die Figur des Mannes, trug somit die Rolle, der Grössere versetzte sich in die
Rolle der Frau, er trug den Eierkorb und hatte ihn auch zu verteidigen. Heute
ist diese Gefahr gebannt, die Knebler gibt's nicht mehr, die Jungmannschaft hat
die Knabengesellschaft ersetzt.

1948 kamen die Mädchen an die Reihe. (Eintrag ins Protokollbuch). Man
will wissen, dass auch schon früher, ab 1938 einzelne Mädchen am Eierschmaus

teilnahmen, es ist jedoch nirgends nachweisbar.
Die Mädchen trafen sich um zehn Uhr auf dem Dorfplatz, sie wurden

anschliessend von den Knaben ins Restaurant geführt. Einige kicherten leise,
und sie hatten Grund dazu. Es war kein Geheimnis, dass die Knaben nebst den

Eiern auch mal eine kräftige Wurst in den Korb bekamen, doch manch einer sah

sich getäuscht, als statt des erhofften Fleisches, Sackmehl unter der Haut zum
Vorschein kam. Zum Tanz wurde nicht aufgespielt, doch kürzer war die Nacht
deshalb nicht. Feste gab's nicht viele, und die wollen gefeiert sein.

2.4. «Dr Pschuuri» im Wandel der Zeit

Bräuche entstehen, Bräuche vergehen. Bräuche sind von der jeweiligen örtlichen
Situation abhängig. Ändert sich diese in kurzer Zeit stark, vergehen Bräuche,
die nicht anpassungsfähig, bzw. einer begrenzten Gemeinschaft eigen sind. Dr
Pschuuri konnte sich erhalten, obwohl viele der Meinung sind, dass seit der

Eröffnung des San Bernardino-Tunnels am 1. Dezember 1967 ein wesentlicher
Bruch stattgefunden hat. Das Hochtal Rheinwald war von da an jederzeit
erreichbar. Der Fremdenverkehr nahm zu, die ersten Wintersportinstallationen
entstanden. Zur Fastnachtszeit fanden viele unserer südlichen Nachbarn den

Weg ins schneesichere Rheinwald, zur Freude der Hoteliers, doch zum Leid des

Brauchtums. Die Intimität wurde gesprengt. Wenn das Brauchtum zur
Touristenattraktion wird, hat es seine Grundzüge bereits verloren. Bräuche meiden

228



...-yJJÉk....r

**Ëk

fcv>
«Partie» am Abend beim Eierbetteln.

229



Zuschauer (ausser die sinnentleerten). Doch auch das Einbeziehen der Auswärtigen

hat seine Tücken, die Reklamationen bezüglich verschmutzter Kleider
haben in letzter Zeit zugenommen, und enden meistens mit einer Entschädigung

für die Reinigung. Auch 1986 beanstandete eine junge Frau das Vorgehen
der Schornsteinfeger in Splügen, die sie überfallen und beschmutzt hatten. Auch
der Eierschmaus, einst der intime Abend der Dorfjugend, hat seinen ursprünglichen

Charakter verloren. Man teilt die zur Verfügung stehenden Räumlichkeiten

mit den Gästen, einige sehen diesem Treiben mit einem weinenden Auge zu.
Doch nicht jede Änderung am Ablauf eines Brauches kann auf Fremdeinflüsse

abgewälzt werden. Es gibt Einheimische, die den heutigen «Pschuuri» als

Schatten von dem, was er war, bezeichnen. Eine eigentliche Vorbereitung
bestehe nicht mehr, die Masken würden bereits im Laufe des Nachmittags
abgezogen, die «Pschuurirolli» gäben sich so zu erkennen; einer der wichtigsten
Grundzüge des «Pschuuris» gehe damit verloren.

Die Kritik mag zum Teil hart ausfallen, so unrecht hat sie nicht. Und doch
müssen wir uns vor Augen halten, dass im Zeitalter der Vereine und des

Fremdenverkehrs ein Anlass wie der «Pschuuri» nicht mehr den Jahreshöhepunkt

bildet, und somit auch an Substanz verliert.
Nicht jeder Wandel hat nur negative Seiten. Nehmen wir als Beispiel die

Zusammensetzung des Russes: Um 1920 wurde die Schmierpaste aus Russ und

Wagenschmierfett verfertigt. Die Folgen blieben nicht aus. Bösartige Hautausschläge

brachten den Talarzt Dr. Linder dazu, diese Mischung kurzerhand zu
verbieten. Er verlangte von der Knabengesellschaft feinen Russ, und mischte
selber die für das «Pschuurä» verwendete Paste. Die Jungmannschaft hat diese

Aufgabe heute wieder selbst in die Hand genommen; die Zusammensetzung
besteht aus feinem Russ, Salatöl, Butter und ein wenig Schuhwichse.

Abschliessend möchte ich den Schülern das Wort geben. Sie stehen auf der
anderen Seite, sie sind die Verfolgten an diesem Mittwoch. Ihre Eindrücke, ihre
Gefühle können wir nicht nachvollziehen. Dank dem Aufsatzunterricht meines

Kollegen Kurt Wanner wurde es möglich, einzelne Ausschnitte festzuhalten:

«... Dort hörten wir das Läuten der Rollen. Wir hatten uns auf einen der

Zäune gesetzt und warteten, bis die Masken verschwunden waren. Wir waren
glücklich, dass wir noch weisse Gesichter hatten. Darum entschlossen wir uns,
um 17 Uhr nach Hause zu gehen. Vorsichtig schlich ich hinter dem Schulhaus
heimwärts.»

«... M. und L. kamen an diesem Tag zu mir zum Mittagessen. Wir waren
schon ganz aufgeregt. Nach dem Essen zogen wir alte Kleider an und cremten
uns dick mit Nivea ein. Es dauerte eine Weile, bis wir uns hinaustrauten. .-

230



Zuerst erwischten sie O. und gleich darauf mich. Nun waren wir kohlschwarz
bis hinter die Ohren. Wir waren froh, dass wir uns nicht im Spiegel sahen.

Endlich konnten wir ohne Angst ins Dorf zotteln. Dort sahen wir noch eine
Weile dem Treiben zu und machten uns dann so gegen fünf Uhr auf den

Heimweg. Ich freue mich schon auf den nächsten <Bschuuri> Mittwoch.»

«... Ich flüchtete und sprang beim Usego von der Brücke herunter und
verstauchte mir den Fuss,. Am Abend kamen die Eierbettler zu uns, und wir
hatten es lustig. Müde und mit Schmerzen an meinem Fuss legte ich mich ins
Bett.»

3. Träger — Sinn — Elemente

3.1. Träger

«Dass die zahlreichsten und vielfältigsten Gebräuche der rätischen Knabenschaften

auf die Karnevalszeit fallen, darf ebensowenig als blosser Zufall
betrachtet werden, wie die Tatsache, dass die Durchführung altüberlieferter
Fastnachtssitten allenthalben zu den wichtigsten Obliegenheiten der
Knabenverbände gehört.» (Caduff)

Auch im Rheinwald waren und sind die Knabenschaften - heute Jungmannschaft

- für das Erhalten des Brauchtums verantwortlich. Überfordert wird die

Jungmannschaft nicht. Aus den seit jeher kargen Bräuchen im Kalenderjahr ist

nur der «Pschuuri» übriggeblieben. Dieser Rest ist aber tief verankert. Die
älteren Leute erzählen mit Begeisterung, Männer und Frauen erinnern sich an
ihre Jugend, und es klingt der Spruch «die gute alte Zeit» in den Ohren mit. Ich
wollte von der Bevölkerung wissen, welcher Sinn diesem Brauch zugesprochen
wird. Dies hingegen konnten sie mir nicht beantworten. Alle waren sie auf
irgendeine Art Träger dieses Brauches gewesen, und trotzdem werden keine
Gedanken über den Sinn vergeudet. Er gehört zu uns, zum Leben, zum Dorf.
Dies soll aber nicht bedeuten, dass dieser Brauch sinnentleert ist. Er wird nicht
als Attraktion für den Fremdenverkehr aufgeführt, kein Sozial- oder
Gewohnheitszwang steht dahinter. Nicht die Form ist wichtig, sondern die Handelnden.
Wer in Splügen dem bunten Treiben der Masken schon zugeschaut hat, spürt
dies auch. Er bemerkt die Ganzheit, die Einheit zwischen Bevölkerung und
Brauch.

«Dr Pschuuri» trägt eine Kumulation entscheidender Brauchelemente in
sich, die an anderen Orten einzeln zu eigenständigen Bräuchen geführt haben:

der Lärm, das Betteln, das Schwärzen und die Masken.

2-31



3-2. Sinn

Es gehört zum Wesen des Brauches, dass er unreflektiert angewandt wird. Die
einzelnen Elemente haben aber einen tieferen Sinn. «Mit den Masken glaubten
die Heiden, die vegetations- und menschenfeindlichen Dämonen verjagen zu
können; diesem Glauben lag die Ansicht zugrunde, dass der Dämon vor seinem

eigenen Gesicht, das er in der Maske findet, fliehe.» (K. Meuli). Unterdessen

haben sich die Masken im Totenkult einen festen Platz gesichert. «Die Masken
sind die wiederkehrenden Toten, sie haben Anspruch auf Opfer und spenden

glückbringende Gaben» (T. Abt). Die wichtigsten Elemente zur Vergegenwärtigung

der Verstorbenen sind das Licht, der Lärm und die Masken. Da die

Masken Anspruch auf Opfer haben, treten sie im Zusammenhang mit einem

Heischegang auf. K. Meuli schreibt: «... und die Heischegänge wären ein Stück

primitiver Totenbrauches, nämlich das Eintreiben einer sühngeldartigen
Entschädigung durch den Toten selbst.» Die «Pschuurimasken» haben eine genaue
Vorstellung ihrer Entschädigung: «Ds Eischi oder ds Mai(d)schi». Der Sprung
vom Totenkult zum Fruchtbarkeitsritus scheint mir nicht allzu gewagt, jedoch

nötig, um den ganzen Inhalt des Pschuuris zu verstehen. In Splügen werden Eier
geheischt, denen man im Volksmund potenzsteigernde Kraft zuspricht. Das
Betteln übernehmen die «Partien», zwei Knaben, die jedoch «ds Männli und ds

Wibli» darstellen. Die Mädchen werden geschwärzt. Der Körperkontakt ist in
dieser Phase sehr wichtig, die altheidnische Berührungsmagie1 lebt in diesem

Teil weiter. Die Kraft der Liebe soll geweckt, übertragen werden. Eine erotische

Ausstrahlung kann den geschwärzten Mädchen nicht abgesprochen werden.
Doch dem Bauern genügen Glück und Fruchtbarkeit im eigenen Haushalt

nicht, ein ertragreiches Landwirtschaftsjahr ist die Grundlage für das Glück im
Heim. Dieser Zug der Fruchtbarkeit geht durch das einseitige Heischen von
Eiern beim Splügner-Pschuuri etwas verloren, wird aber im Ursprung wesentlich

gewesen sein. «Wo immer die Perchten2 hinkommen, ob schöne oder

schiache, überall sind sie hochwillkommen und gern gesehen, denn ihr Erscheinen

verheisst ein segenreiches und fruchtbares Jahr» (K. Meuli). Im Splügner
Pschuuribrauch finden wir Totenkult und Fruchtbarkeitsritus ganz nahe

beisammen, dies wird umso klarer, wenn wir bedenken, dass der Tod vielfach
auch den Ursprung neuen Lebens ermöglicht.

Interessant und erstaunlich ist in Graubünden der Zusammenfall de's heidnischen

«Pschuuri-Mittwucha» mit dem christlichen Aschermittwoch. Im Löt-
schental ziehen die «Roitschäggätä» Fastnachtmontag und -dienstag durch die

Gassen.

232



Der christliche Aschermittwoch in der Fastenzeit, in der Bussenzeit ist ein
Zeichen der Trauer. Mittrauern über das Leben Jesu, über die eigene Sünde.
Die Büssenden streuen sich Asche über den Kopf oder setzen sich in Asche.1 Ein
Brauch, der bereits im Judentum zu finden ist und heute noch in festen
Ausdrücken verwendet wird: Busse tun in Sack und Asche.

3.3. Die Brauchelemente

A

Die Rolle. Saumrolle, wichtiger Bestandteil des «Pschuuri-Kostüms», zeigt den direkten
Zusammenhang der Bevölkerung mit der Säumerei.

Russ. Pasre für das Schwärzen der Schulkinder und der ledigen Mädchen.

2-33



,...,«-..¦

*f>.*

^V.

¦\>¥¦¦ ,\.--4j/.
Kleidung. Man vermutet, dass früher die ganze Kleidung aus Tierfellen besranden har, heure
werden ältere Kleidungsstücke und Lumpen dazu benützt.

"•

«Resimäda». Gerränk aus Wein und Eiern, das während des Eierschmauses am Abend getrunken
wird.

234



"-''' "%>

V

Kopffell. Wahrzeichen der Splügner «Pschuunroi

2.35



4- «Pschuuri-Mittwucha» in Graubünden

4.1. «Dr Pschuuri» im Rheinwald

Warum Splügen als einzige der fünf Talgemeinden diesen Brauch mit der
Vielfalt seiner Elemente besitzt, ist vorläufig nicht erklärbar. «Dr Pschuuri»

gehört keineswegs nur den Splügnern. In allen anderen Talgemeinden sowie in
verschiedenen Tälern des Kantons kann er nachgewiesen werden; seine Form
ist jedoch weit von dem entfernt, was wir bis anhin betrachtet haben, es geht

sogar so weit, dass an gewissen Orten nur noch der Name an einen «Pschuuri-
brauch» erinnert. Das Bild des Brauches ist an Elementen ärmer.

In Nufenen und Hinterrhein führt die Schuljugend den «Pschuuri» durch.
Am Mittwochnachmittag gehen die Schulknaben auf die Suche nach ihren
Mädchen. Die kleinen, weichen Kohlenstücke — Zusätze, wie in Splügen üblich,
werden nicht beigemischt - haben sie bereits für das Schwärzen ihres eigenen
Gesichtes verwendet. Anschliessend sollen diese die Antlitze der Mädchen
verschönern. Masken gibt es nicht. Heute kommen gelegentlich Larven vor, die
nicht das geringste mit den Tierfellen aus Splügen zu tun haben, sondern aus
dem letzten Gang ins Kaufhaus stammen. Betteln und Schwärzen gehen parallel
vor sich. Wer kein Mädchen sieht, bettelt an der nächsten Türe «Käschtnä»

(Kastanien), die am darauffolgenden Sonntag in der Schul- oder in einer privaten

Stube mit «Nidlä» (Rahm) genossen werden.
Knabenschaften können in Hinterrhein und Nufenen nachgewiesen werden,

aber sie sind eine eher lockere Verbindung von Jugendlichen, die für das

Durchführen der Tanzunterhaltungen zuständig sind und nicht wie in Splügen
für das Aufrechterhalten der Bräuche. Obwohl nur wenige Kilometer die
Dörfer Hinterrhein und Nufenen von Splügen trennen, machen sich in der
Mentalität verschiedene Unterschiede bemerkbar. Ein älterer Nufner meint, sie

seien ein anderer Schlag, ihnen fehle der Hang zum Festen.

In Medels sind dieses Jahr keine Kinder mehr auf die Betteltour gegangen.
Die zwei noch Schulpflichtigen mochten nicht mehr, und die drei Ledigen, die
ohnehin ihre ganze Schulzeit in Splügen durchlaufen haben, zogen es vor, mit
ihren Kameraden der Jungmannschaft Splügen, beim Eierbetteln mitzulaufen.
Diesen Zustand erklärt auch der Spruch: «Grüezi Herrä Pschuuribättler Sid ihr
Splügner oder Mädler.»

Wie in Medels ist auch in Sufers vom eigentlichen «Pschuuri» nichts mehr

zu sehen. Das Schwärzen gehört nur noch zum Wortinhalt, und der
«Pschuurimittwucha» ist zu einem Betteltag geworden. Die Kleinen und die Schulkinder

236



sammeln auf ihrer Tour Kastanien, Dörrfrüchte und Süssigkeiten, die sie

anschliessend nach Hause bringen. Ein gemeinsamer Schmaus findet nicht statt.
Die ledigen Burschen und Mädchen formieren am Abend eine einzige grosse

Gruppe, die das dorf nach Eiern durchkämmt. Verkleidet, die Gesichter mit
Larven bedeckt, treffen gegen elf Uhr die Mitglieder der Gruppe im Restaurant
ein, wo sie ihr Sammelgut gemeinsam verzehren. Elemente des Splügner
«Pschuuris» wurden übernommen, jedoch eigenwillig geändert und zu einem

neuen eigenen Brauch umgeformt.
Zusammenfassend ist noch zu erwähnen, dass Bräuche im Tages- bzw. im

Jahreslauf im Rheinwald sehr rar sind. Das Erbe dieser Walser liegt vor allem
in den Formen ihrer Arbeitsweise. Einer dieser wenigen Bräuche ist der Splüg-
ner-Pschuuri am Aschermittwoch. In den anderen Talgemeinden sind abgeänderte

Formen anzutreffen.

4.2. Dr Pschuuri in Graubünden

«Pschuuri, Bschuri, bschürälä, Bschuurrimittwucha» sind Ausdrücke, die man
in vielen Walsergebieten Graubündens heute noch antrifft, bzw. die den älteren
Leuten noch gut in Erinnerung geblieben sind. Damit meinen sie das Schwärzen
mit Russ, das vor allem von Schulkindern durchgeführt wird, andere Elemente
kommen selten dazu. Die Karte am Schluss der Arbeit gibt Auskunft über die

Ergebnisse meiner Untersuchungen in den Walserregionen. Kreise bedeuten,
dass trotz Nachforschungen keine Angaben mehr möglich sind. In einzelnen
Gebieten sind keine Zeichen auffindbar. Da wussten meine Gewährspersonen,
dass ein «Pschuuribrauch» nicht durchgeführt wird, bzw., dass sich im Tal oder
in der Gemeinde niemand daran erinnert; Archive hingegen wurden nicht
durchgearbeitet. (Bsp. Tschiertschen/Langwies/Safien/Obersaxen)

Für die Zusammenfassung der Ergebnisse wähle ich - wo möglich — die
Form des Zitates, das ich aus den schriftlichen Mitteilungen meiner Gewährspersonen

entnehme.

Davoser Unterschnitt:
«Fastnachtsbräuche wie in Splügen kennt man in meiner engsten Heimat,

dem Davoser Unterschnitt, nicht. ../... Im Davoserdeutschen Wörterbuch
findet sich allerdings das Wort <Bschuuri-Midwucha>. Es mag nun sein, dass

man sich einst in Familien oder anderen ganz kleinen Kreisen spasseshalber
<bschuured> hat.» (M.S.)

237



Prättigau:
Seewis/Grüsch:
«Nach wie vor herrscht oder tobt die Seewiser Fastnacht in der Woche des

Aschermittwoch, d.h. während der Herrenfastnacht. Die jungledigen Burschen
verkleiden und maskieren sich. Einer unter ihnen ist der <Rollibock>, d.h. er
schmückt sich zusätzlich mit Schellen. Nachmittags um vier Uhr beginnt das

Maskeradenlaufen im Dorf. Um diese Zeit haben es die Burschen auf die
ältesten Schulmädchen abgesehen. Am Abend ziehen die Maskeraden dann von
Haus zu Haus; sie erhalten dort Geldgaben und etwas zu essen und zu trinken.
Zum Maskenlaufen gehört auch noch der Aschermittwoch und der Schmutzig
Donnstig. Am Aschermittwoch wird mit Russblätzen hantiert, am Schmutzig
Donnstig mischt (oder mischte) man Wagenschmiere dazu. ../... In Grüsch
lebte der Brauch früher ähnlich wie in Seewis.» (St.N.) Die Ähnlichkeit mit dem

Splügner Brauch ist frappant. Die wichtigsten Unterschiede bestehen darin,
dass die Jugendlichen nicht in einem Verein organisiert sind, dass nur die

ledigen Mädchen und nicht die Schulkinder pschuured werden, dass statt
Tierfelle Plastiklarven das Gesicht der Läufer bedecken, wobei noch anzufügen
ist, dass das «Pschuurä» in den letzten Jahren praktisch ausgeblieben ist, so dass

verschiedene vermuten, dass dieser Brauch nicht mehr lange in seiner ursprünglichen

Form durchgeführt wird, was den Aussagen von St.N. entgegengesetzt
ist.

Fideris:
«Das <Bschuuren> ist bei uns eigentlich schon lange in Vergessenheit geraten,
war aber in meiner Jugendzeit noch im Schwung. (Ich bin Jahrgang 1920.)
Viele der ledigen Burschen rüsteten sich an diesem Tag mit einem Bschuuriblätz
aus. Das war ein Fetzen Tuch, der auf der einen Seite zünftig mit Fett und Russ

präpariert wurde. Dieser Blätz im Hosensack war an diesem Tag der ständige
Begleiter. Er hinderte nicht, der täglichen Arbeit nachzugehen, vielfach natürlich

auch nur scheinbar. Die Aufmerksamkeit galt selbstverständlich den ledigen

Töchtern, welche von dieser lauernden Gefahr wussten und sich entsprechend

verhielten. Nicht alle blieben hinter verschlossenen Türen, es gab auch

solche, die sich keck der Gefahr eines Überfalles aussetzten, denen es ein

Vergnügen war, einem Angreifer zu entrinnen und natürlich nicht traurig
waren, wenn sie einen Lack abbekamen. So gab es dann und wann an diesem

Tage ein grosses Geschrei, und immer wieder war ein geschwärztes Gesicht das

Resultat. Sicher war keine, auch nicht die Magd des Pfarrers. Wo das Haus

238



offen stand, konnte es ohne weiteres zu einer geräuschvollen Verfolgungsjagd
durch alle Gemächer kommen. Es wird erzählt, dass bei einem solchen Überfall
die in die Enge getriebene Tochter flink mit der Hand über einen Pfannenboden

strich, und der Bschuurer verliess ebenfalls mit russigem Gesicht den Kampfplatz.

Besonders delikat konnte es sein, wenn etwa eine betagte Jungfrau, die
sich vor solchen Angriffen schon lange sicher fühlen durfte, mit einer schwarzen
Backe von einem Botengang heimkehrte.» (H.S.)

Mutten:
«. .dass der Pschuurmittwoch auch in Mutten bis vor wenigen Jahren tüchtig
begangen wurde. Dabei bestrichen sich die Knaben und Mädchen, oft auch
einzelne Erwachsene, mit Russ oder mit einer Mischung von Russ und Schweinefett

und nicht selten mit schwarzer Schuhwichse.» (G.W.)

Wiesen:
«Nach Auskunft einer 82jährigen Wiesnerin kannte man früher zu ihrer Kindheit

folgendes Treiben am Aschermittwoch; die Kinder haben bunte fastnächtliche

Bekleidungen angezogen, daneben kannte man das Schwärzen mit Kohle.»
(A.P.)

Vais:
«Die Sicherheit der Fastnachtskarawane gegen die angriffslustige, Schneeballen
werfende Jugend verbürgte der <Aeschapudel>. Er steckte in alten, schäbigen
Bauernkleidern und sein Gesicht hinter einer schwarzen Maske aus Papier oder
Leder. Seine Waffe war ein mit Asche gefüllter Sack, den er mehr als reichlich
über die Rücken und Köpfe all derer, welcher er durch List und Gewandtheit
habhaft werden konnte, stäuben liess.» J.J. Jörger, Bei den Waisern des Valser-
tales.

Dieser Brauch zeigt, dass das Schwärzen auch in Vais Spuren hinterlässt, hat
jedoch mit dem Pschuuri nichts zu tun, wird auch nicht so benannt.

Avers:
Im Tale Avers sammelten früher die schulpflichtigen Mädchen Butter und
Mehl, ihre Kameraden Eier. Am Aschermittwoch entstand in irgendeiner Küche
ein Eiergebäck, das von den Jugendlichen verzehrt wurde. Masken kannte man
nicht, und das Schwärzen war eine Seltenheit; es kam erst später auf. Heute
ziehen Unmaskierte mit brandschwarzen Gesichtern umher und sammeln Geld
und Eier.

239



Wie aus den Ausführungen ersichtlich, wird der «Pschuuri» in den Walsergebieten

Graubündens lokal interpretiert. Nebst dem Schwärzen, das in irgendeiner

Form vorkommt, werden die zusätzlichen Fastnachtselemente frei gewählt.
An den meisten Orten gehört «dr Pschuuri» bereits der Vergangenheit an oder

wird nächstens in die Geschichte eingehen. In Splügen und in Seewis erinnert
das Treiben sehr stark an die «Roitschäggätä» des Lötschentales. Die
verwandtschaftliche Beziehung kann nicht eindeutig geklärt werden - obwohl ich davon

überzeugt bin -, denn auf den Einwanderungsrouten der Walser nach Graubünden

sind die Ergebnisse meiner Untersuchung nach «Pschuurimerkmalen» eher

spärlich ausgefallen, wie wir im nächsten Kapitel feststellen werden.

f Verwandte Bräuche in den ennetbirgischen Kolonien, am Triesenberg
und in den Walserkolonien des Vorarlbergs

Dieses Kapitel hat sehr viel Arbeit abgefordert. Nicht nur von mir, sondern
auch von meinen Gewährspersonen. Denn auch sie — kundige Walserkenner -
mussten recherchieren, um auf meine Fragen eine hinreichende Antwort zu
geben. Vor allem in den Südkolonien war es nicht einfach. Die Abwanderung
der Jugend hat schon sehr früh eingesetzt, so dass der eigentliche Träger des

lokalen Brauchtums ausfiel. Die älteren Leute erinnerten sich auch nur zum Teil
an Erzählungen ihrer Vorfahren; die Ergebnisse sehen dementsprechend spärlich

aus.
Das Problem lag auch darin, dass es nicht immer klar war, wonach wir

suchten. Die Grenze, die die einzelnen Elemente von den Verwandtschaften
zum «Pschuuri» trennt, ist schwer zu erkennen, so dass wir uns nicht immer im
klaren waren, was noch zu meiner Arbeit gehört und was nur noch Sammelgut
war. Wir haben uns schliesslich beim Suchen auf das Schwärzen (Pschuuri)
geeinigt (ausser in Bosco Gurin).

5.1. In den ennetbirgischen Kolonien

Gressoney: Der geschwärzte Freitag
«De breämd Frittag. An diesem Tag war es üblich, die Personen, denen man
begegnete, im Gesicht mit Russ oder Holzkohle zu schwärzen. Man trachtete
es aber auch beim Zusammensitzen im Versteckten vorzunehmen. Am
darauffolgenden Tag — der Nasssamstag — wurden dann die geschwärzten Personen

mit Wasser und Schnee gewaschen.» (H.W.)

240



Formazza/Pomatt:
Aristide Baragiola schreibt um 1914, dass es tröstlich sei zu bemerken, dass die

Bevölkerung von Formazza von barbarischen Bräuchen abkomme. «Räkchälä»

war einer dieser Bräuche, der kürzlich verschwunden ist. Einige Tage vor
Fastnachtsbeginn drangen Knaben in die Häuser ein, wo Mädchen waren.
Wenn diese nicht eine bestimmte Anzahl Wollstränge am Ofen hangen hatten,
schleiften sie sie hinaus, warfen sie in den Brunnentrog, banden sie auf Schlitten,

die das Bord hinuntergelassen wurden oder schmierten ihre Gesichter mit
Russ ein.

Baragiola hat sich getäuscht. Von ihren barbarischen Bräuchen waren die

Pomatter nicht so schnell abzubringen. Bei meinem letzten Besuch in Bosco

Gurin und im Formazza (Juli 86) habe ich im Gespräch mit zwei alten Pomat-
tern — schi zället no Ditsch (sie sprechen noch Deutsch) — erfahren, dass der
Brauch «Räkchälä» sich bis nach dem Zweiten Weltkrieg erhalten hat. Die
ledigen Burschen waren mit Reisig bekleidet (siehe «Bunintscha» in Bosco

Gurin) und trugen Rollen (Bezug Lötschental/Splügen). Beim Erzählen lachen

sie, sie haben als junge Burschen auch mitgemacht, so brutal wie Baragiola ihre
Vorfahren schildert, waren sie nicht, aber trotzdem mussten die Mädchen sich

einiges gefallen lassen.

Bosco Gurin: «Bunintscha»
«Früher haben sie hier an der Fastnacht die <Bunintscha> dargestellt. Da gingen
sie in den Wald hinauf und bedeckten sich mit Reisig, und dann kamen sie

durch <t Mettschu» herunter wie Lawinen. Die Kinder, die fürchteten die

<Bunintscha>, denn sie waren böse und frech. Wenn die Kinder unartig waren,
drohte man ihnen: Die <Bunintscha> kommen und holen euch! Einst kamen sie

auch in ein Haus, um zu heischen, sie sollten ihnen dieses geben und jenes
gebeh. wenn sie es ihnen nicht gaben, waren sie so unverschämt, es selbst zu
nehmen, wie sie einmal aus einem Haus das Butterfass forttrugen mitsamt dem
Rahm. Und einmal geschah es, dass die »Bunintscha», frech wie sie waren, hinter
einem Mann her waren. Mit dem waren sie verfeindet. Sie kamen herunter und

gingen zu ihm. Und diesen Mann verprügelten sie derart, dass er beinahe

gestorben wäre.» (E.G.-H.)
Leider war es trotz Nachforschungen nicht möglich für Macugnaga, Alagna,

Rima, Rimella und Saley Ähnlichkeiten ausfindig zu machen.

241



5-2. Am Triesenberg und in den Walsertälern des Vorarlbergs

Am Triesenberg kennt man das Schwärzen auch, dort wird es «Ruassla»

genannt. Die Schulbuben gehen den Schulmädchen nach, die Burschen den
erwachsenen Töchtern. Alexander Frick beschreibt im Liechtensteiner Volksblatt

vom 6.2.86 in der Mundartglosse das «Ruassla» wie folgt: «Mit einer
fettigen (schmotziga) Speckschwarte, die über einen russigen Pfannenboden

gezogen wurde, haben wir Schulbuben uns am »schmotzigen Donschtig» gegenseitig

<gruasslet>. In der Schule war zwar das »Ruassla» streng verboten, aber
kaum einer kam an diesem Tag ohne einen Russfleck im Gesicht nach Hause.»

Nirgends in den Walsertälern des Vorarlbergs sind Gemeinsamkeiten mit
dem «Pschuuri» zu finden, obwohl diese Walsersiedlungen ein reges Fastnachtstreiben

unterhalten.

Anhang

S. 223/r Knebelgesellen: Jugendliche, die die Schulpflicht beendet haben, jedoch noch nicht zur
Knabengesellschaft gehören.

S. 223/2 Es war den Knebelgesellen verboten Eier zu betteln, da dies ein Privileg der Knabengesell-
schafr war.

S. 227/r Partie: So nennen die Splügner das Bettelpaar, das am Abend Eier sammelt.
S. 232/r Berührungsmagie: Glaube, dass durch das Berühren einer Person oder eines Gegenstandes

die Kraft des einen auf den anderen übertragen werden kann.
S. 232/2 Pcrchtcn: Vermummte Gestalten mit geschnitzten Masken. Sie treten in den Alpen wäh¬

rend der Fastnachtszeit auf.
S. 233/1 Jona 3/6 Neues Testament

Hiob 2/8 Altes Testament

Zur Karte:
Für die drei Elemente: Schwärzen, Heischen und Masken habe ich Zeichen
eingeführt. Diese Zeichen dürfen nicht voneinander losgelöst betrachtet werden,

sie geben keine Auskunft über einzelne Bräuche, sondern sie beziehen sich
auf den Pschuuri. Sie geben Orte an, wo ich Verwandtschaften zum «Pschuuri»

ausfindig machen konnte, und geben die Elemente an, die daran erinnern.

242



Karte: Paul Zinsli, Walser Volkstum

Verbreitung
der Walsersiedlungen

Karte 10

— Schwärzen
| Heischen

• Masken
O keine Angaben möglich

v^ DEUTSCHLAND

Batti

-Hackwald I

Ebnit C
üiziirnMeschach SdinuiMi im:

Passwang i'r:,.oi»:;; yllltelburulK^,
_ Zwischenwasser, ijq,
à". j/'LalérnallDÂMUL

rfffllp^ HJIIII! Rh >"¦ "l'iUbersaxanljlll I Hsonnlag
:ì..:;o::oi. «m

^Planken
Buchs Of " y ¦ ¦\| 111 Henzmgerberg-^""

fllESENBERG ^QIHude

I Mai 4^ OSTERREICH
^^ VaniJani^^/- / ^rST" Tachagguna^^*, S ^^frhffBL ~.-_9SI Sallanklrch^l"11"1 f\.ST. ANTONIEN' Vo i y*- i W»

Vilterserberg^ y~->^
^ —/ V""'

¦VEiSSTANNEN-^^.A
¦ fr - _

SI. Margrel 'arthannen-f- Bè/TTUHvalzama
LfTÏSEHTAL latta 4?i.s5ï?nftFurnj.ifl^'i-0 :....¦

Tarnui ftUM
.Kunkels

•¦;.¦••^flflAZ.

Valendas

DAVDS

.rosa'
Serllgfï:n:l, ¦'1Ji:ur-.vJi:t '

IbeVsaxen/teHMIL 0n
llllll'L1" / ìUFtTSCHAPHN*

j-r^ :.ciii

Biumansleln Disella

limiti,; Mompérsch

•î^?ï

CM
'..lir'o-l halKirch

IIILJflS;"?

felli /al »»i

Sffl¦J.'-
Sa« Giacomo?

iMorisc-:.:

¥ fffCune

sÄlffi.«L«

LES ALLA

Mundart

b)heute¦rvmamürf

cj/ieufeyeriusrene Çcgend

:/,.:;•

Walserdeuüd/ einst
Mlgglandone

QRNAVASS
'heodulu

Kt Jaques

'JjJ-U£ "T-"
FRANKREICH Iain pallnC U N F fl

:hr::!;::rff
; GRESSONEY

flflmtt
• SI. Jean

WaUerdeutsd?heute |||| h

-—landergrenze Kmfmsgrenze

':¦:.: ¦¦;¦::¦¦<

issi'me y£5
iJiliW

TALI EN



Quellen- und Literaturverzeichnis

Quellen

Protokollbücher der ehrbaren Knabengesellschaft Splügen
Prorokollbuch der Jungmannschafr Splügen
Präsidentenberichte der Jungmannschaft Splügen

Literatur

Splügen: Ein Dorf, ein Pass, eine Landschaft
Kurt Wanner, Splügen r972.

Folklore die Val Formazza
A. Baragiola, Roma 1914

Macugnaga
Max Waibel, Schw. Gesellschaft für Volkskunde, Bd. 70, Basel 1985

Die Walser im Piémont
Emil Balmer, Bern r949

Walserdeutsch in Saley
Gertrud Frey, Bern 1970

La Valsesia
F. Tonetti, Varallo 1911

Am Lötschberg
F.G. Srebler, Zürich 1907

Aus der Volksüberlieferung von Bosco Gurin
Emily Gersrner-Hirzel, Basel r979

Bosco Gurin
T. Tomamichel, Volkstum der Schweiz, Bd. 9, 1953

Über Masken und Maskengebräuche im Lötschental
L. Rütimeyer, Basel 1907

Altes Volkstum der Schweiz
Hans Georg Wackernagel, Basel r956

Berrelumzüge im Totenkultus, Opferritual und Volksbrauch
Karl Meuli, Basel 1917

Die Knabenschaften Graubündens
Gian Caduff, Chur r932

Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens
HDA Hanns Baerchrold

Volkskunde der Schweiz
Richard Weiss, Zürich r946

Symbol-Fibel
Eine Hilfe zum Betrachten und Deuten mittelalterlicher Bräuche. Klementine Lippfert, Kassel
19er

Fortschritt ohne Seelenverlust
Theodor Abt, Bern

Abkürzungen im Text:

GCa Gian Caduff, erwähntes Werk
K. Meuli - erwähntes Werk
T. Abt. — erwähntes Werk

244


	Dr Splügner Pschuuri : Fastnachtsbrauch einer Walsergemeinschaft im Rheinwald

