
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1986)

Heft: 11-12

Artikel: Segantini und Ziteil

Autor: Frei-Cantieni, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Segantini und Ziteil

Von Walter Frei-Cantieni

Vorbemerkung: Die vorliegende Arbeit war bereits abgeschlossen, als ich durch
Herrn Prof. Dr. Ambros Sonder, Salouf/Zug vernahm, dass die Mutter des

Savogniner Gemeindepräsidenten Peder Spinatsch als Mädchen mit den Segan-
tini-Kindern und deren Eltern einen Ausflug nach Ziteil machen durfte, woran
sie sich rührender Weise erinnerte, weil Frau Beatrice Segantini-Bugatti dort
den Kindern Brot und Schokolade austeilte; es war dies das erste Mal, dass das

Bündner Mädchen Schokolade sah und zu essen bekam.

Wie man weiss, hat Giovanni Segantini die acht glücklichsten Jahre seines
kurzen Lebens, die Zeit von 1886—1894, in der bündnerischen Talschaft Sursés,
im Oberhalbstein, und zwar in Savognin zugebracht. Bei der Eigenart seiner

Geistigkeit hat es weiter nichts Verwunderliches, dass in seinen schriftlichen
Hinterlassenschaften1 nirgends ausdrücklich bezeugt wird, dass er Ziteil, den

mit 2434 m ü.M. höchstgelegenen Wallfahrtsort Europas, gekannt hat. Er hat
jedoch die stille Silhouette, die Piz Curvér und Piz Toissa bergend in den

Himmel zeichnen, so oft gemalt, dass seinem Auge die von ihnen behütete
Marienkirche mit dem Pilgerhaus nicht entgangen sein kann. Sie liegt ja gerade
in jener Fuorcla, welche die beiden Berge schützend um den Ort legen, der den

Leuten im Tal die geheiligte Mitte ihres Lebensraumes ist. Und es ist völlig
undenkbar, dass ihm die einheimische Baba Uffer, die ihm auf so vielen Werken
zum Sinnbild der Bergbewohner geworden ist und die der Familie weit über den
Tod des Meisters hinaus treu gedient hat, dass ihm diese Savogninerin nichts
von der Bedeutung Ziteils gesagt haben sollte. Ja, es gibt in seinem Werk sogar
ein Gemälde, das unverkennbar Segantinis Auseinandersetzung mit dem
Marienwallfahrtsort zeigt, «die schlechten Mütter», 1893/94 entstanden und heute
in der Staatsgalerie in Wien. Um die Deutung dieses Bildes ist es uns hier zu tun.
Dazu aber müssen wir etwas weiter ausholen.

Das Thema der Mütterlichkeit nimmt in Segantinis Werk einen auffallend
breiten Raum ein, sei es, dass ihm Bilder eigens und ganz gewidmet werden,
oder sei es, dass die Gestalt der Mutter in einem weiteren Zusammenhang
erscheine, auch dann jedoch stets an bedeutsame Stellen der Komposition
1 Giovanni Segantinis Schriften und Briefe herausgegeben und bearbeitet von Bianca Segantini

Leipzig 1909.

327



gerückt. Und als er sich mit Tolstois Frage «Was ist die Kunst?» auseinandersetzt,

fasst er die Quellen und den Sinn seines Tuns in die Worte, dass «die

Arbeit, die Liebe, die Mutterschaft, der Tod zum Tröste und zur Erhebung
des Geistes dienen» sollen.2 In der Tat wird man Segantinis Kunst schwerlich
treffender und kürzer charakterisieren können als mit diesen, seinen eigenen
Worten.

Und drei Jahre vor seinem Tod, am 21. Januar 1896, hat er aus Maloja der

Schriftstellerin Anna Radius, bekannt unter dem Pseudonym Neera, über den

kindlichen Anfang seiner Kunst folgende Begebenheit erzählt3: «Das erste Mal,
als ich einen Bleistift zur Hand nahm, um zu zeichnen, war es, weil ich eine Frau
zu ihren Nachbarinnen schluchzend sagen hörte: <Ach, wenn ich doch wenigstens

ihr Bild hätte, sie war so schönb Bei diesen Worten erblickte ich bewegt
das schöne Gesicht einer jungen, verzweifelten Mutter. Eine der anwesenden
Frauen zeigte auf mich und sprach: <Lasst das Bild von diesem Knaben machen,
er ist sehr geschickt.» Die schönen tränenvollen Augen der jungen Mutter
wandten sich zu mir. Sie sprach nichts, ging in die Kammer und ich folgte ihr.
In einer Wiege lag die kleine Leiche eines Mädchens, das nicht viel über ein Jahr
zählen konnte; die Mutter gab mir Papier und Bleistift, und ich begann. Ich
arbeitete mehrere Stunden, die Mutter wollte, dass ich das Kind lebend darstelle.

Ich weiss nicht, ob die Arbeit künstlerisch ausfiel, aber ich erinnere mich, die

Frau einen Augenblick so glücklich gesehen zu haben, dass sie ihren Schmerz

zu vergessen schien. Doch der Bleistift blieb im Hause der armen Mutter und
ich nahm das Zeichnen erst viele Jahre später wieder auf. Dennoch war das

vielleicht der Keim, aus dem sich der Gedanke entwickelte, dass ich durch
dieses Mittel Gefühlen Ausdruck verleihen könne.» Es lässt sich nicht genauer
festlegen, wie alt Segantini damals war. Sicher ist nur, dass das Vorkommnis
in die Zeit vor seinem 12. Lebensjahr fällt, da er zu diesem Zeitpunkt in eine
mailändische Erziehungsanstalt eingeliefert wurde. Und keinem Zweifel untersteht,

dass der geschilderte Vorgang emotionell zurückverweist auf ein schlicht-
hin zentrales Ereignis in seinem Leben, auf den Tod der Mutter, die er verlor,
als er erst 5Jährig gewesen ist. In den «Fragmenten der Selbstbiographie», die
seine Tochter Bianca 10 Jahre nach dem Tod ihres Vaters veröffentlicht hat,
lesen wir gleich im zweiten Abschnitt4: «Ich trage sie im Gedächtnis, meine

Mutter, und wenn es möglich wäre, dass sie jetzt, in diesem Moment, vor
meinen Augen erschiene, so würde ich sie nach einunddreissig Jahren noch

2 a. a. O. S. 43
3 a.a. O.S. 84 f.
4 a.a. O.S. 3

328



recht wohl erkennen. Ich sehe sie wieder mit dem Auge des Geistes, diese hohe

Gestalt, wie sie müde einherschritt. Sie war schön; nicht wie die Morgenröte
oder der Mittag, aber wie ein Sonnenuntergang im Frühling. Als sie starb, war
sie noch nicht neunundzwanzig Jahre alt. .»

Es ist bekannt, dass der Verlust eines Elternteiles besonders während der
frühkindlichen Identitätskrise zur Zeit ungefähr des 4.-6. Lebensjahres oder

später der Pubertät im Seelenleben des Betroffenen unauslöschliche Spuren
zurücklässt. Gleichsam als Fussstapfen dieser Spur haben wir zumal die
Darstellungen der Mütterlichkeit im Werk des Künstlers aufzufassen, der diesen

Zusammenhang selber nachdrücklich geahnt hat, wenn er auf die Frage nach
dem Ursprung seiner künstlerischen Laufbahn antwortet5: «vielleicht musste

man zur Erklärung bis zu den Wurzeln hinabsteigen, um alle Empfindungen
der Seele bis zu ihren ersten, auch den entferntesten Bewegungen der Kindheit
zu studieren und zu analysieren.»

Wer Segantinis Worte über seine Mutter unvoreingenommen und unbefangen

vernimmt, wird die Verliebtheit nicht überhören können, die noch nach

Jahren so fühlbar in ihnen aufflammt; und er wird von daher auch unmittelbar
verstehen, warum Segantini gleichfalls an der um ihr verstorbenes Töchterchen
trauernden Mutter im gegebenen Zusammenhang überraschender Weise ihre
Schönheit betont: es ist der von Erinnerung gelenkte Blick des Künstlers auf das,

was jedes Menschen erste Liebe bleibt, auf die Mutter, von der sich Segantini
umso weniger lösen mochte, als sie ihm so frühzeitig entrissen war.6

In der Tat überwiegt in den ersten Fassungen des Themas, während Segantini

sich als junger Ehemann und bald auch als glücklicher Vater in der Brianza
aufhält, bei weitem der dunkle Gefühlston. Bilder wie «Der Vater ist tot», «Für

unsere Toten», «Die leere Wiege» zeigen immer ungebrochen den Schmerz um
den kaum verwundenen Verlust; und über Werken wie «Heimkehr der beiden

Mütter», «Der Kreuzeskuss» oder «Familienszene» lastet fühlbar jene Schwermut,

die später selbst noch Segantinis heitersten Werken das geheimnisvolle
Gewicht gibt, das die menschliche Grösse seiner Kunst ausmacht. Ja, die einzige
frühe Darstellung einer Geborgenheit bei der Mutter zeigt diese sonst selige
Gefühlsregung in scharfem Kontrast zum jähen Schreck; es handelt sich um eine
der wenigen Arbeiten Segantinis, die sich mit der zunehmenden Technisierung
der Welt auseinandersetzen. Sie trägt den Titel: Die Kürbisernte. Vier Frauen

5 a. a. O. S. 82
6 Es ist hier der Ort, auf Karl Abrahams psychoanalytischen Versuch «Giovanni Segantini» zu

verweisen, der heute am besten zugänglich ist im IL Bd. der von Johannes Cremerius besorgten
Ausgabe der «Psychoanalytischen Studien» in der Conditio-humana-Reihe des Fischer-Verlages,

Frankfurt a. M. 1971, S. 269—328.

329



arbeiten in hügeligem Gelände auf dem Feld, das von der niedergeschlagenen
Rauchfahne eines vorüberfahrenden Zuges vernebelt wird. Ein kleines Mädchen

ist mit dem Ausdruck des Entsetzens auf seinem Gesicht zur Mutter
geflüchtet und hält sie ängstlich umklammert fest. Ein einziges Gemälde wagt
sich an einen glückhaften Austrag des Mutter-Gedankens: «Die Zöglinge» zeigt
zwei Nonnen, die staunend jenseits der Klostermauer im Geäst eines blühenden
Sttauches ein Vogelnest beobachten, in welchem die Brut eben flügge werden

will, ein Genre-Motiv, das im Rahmen von Segantinis steilen Idealen erstaunlich

zurückbleibt. Aber dennoch enthält gerade diese schier abseitige Malerei
den von ihm noch unverstandenen Hinweis auf die künftige Hinwendung zu

jenem hohen Vorwurf, der seinen Namen in der Geschichte der Kunst auszeichnet,

zum Thema der bergenden Natur, die unter günstigem Himmel, als
spendende Erde, die Sterblichen trägt, solange sie dankbar gegen die Freizügigkeit
einer göttlichen Güte ihr Mütterliches schonend hegen.

Dem Tasten und Suchen dieser ersten Periode setzt Segantini ein Ende,
indem er aus der dämmerigen Ebene zur Klarheit des Lichtes in die Bündner
Berge aufsteigt und hier den endlichen Durchbruch dessen erfahren darf, was
sein Eigenstes und Eigentliches ausmacht. Nach vorsichtigen Studien gelingt
das Werk, das Segantini voll in seinem Element zeigt, das «Ave Maria bei der

Überfahrt», das vom Dargestellten her zwar noch die Summe seiner Brianza-
Zeit zieht, in der Helligkeit seiner Farbe aber gänzlich auf jener Höhe steht, die
der Rüstige schon äusserlich kühn erklommen hatte im unbestechlichen Wissen

darum, wo für seine Kunst der geeignete Ort sei. So ist es denn auch von tieferer
Bedeutsamkeit, dass das Thema der Mütterlichkeit in diesem Werk zum ersten
Mal den bloss menschlichen Bereich in seiner ganzen bangen Unerlöstheit
verlässt und den Betrachter erstaunt mit der gerade in neuester Zeit niemals zu

erzwingenden und nur ganz selten sich ergebenden Gestalt des Andachtsbildes.
Eine Barke voller Schafe gleitet zur Zeit, da von einer fern am Horizont sich
abhebenden Kirche das Ave-Geläut ertönt, über die spiegelnde Fläche eines

Sees, von der die Strahlen der scheidenden Sonne sanft reflektiert werden auf
den Fährmann, der seine Hände über den stillgelegten Rudern gefaltet hat, und
auf die Mutter, die sich in inniger Neigung dem sie umarmenden Kind hingibt.
Keine Einzelheit darin ist aus dem Bestand der herkömmlichen Sakralkunsr

entnommen und dennoch ist deren grosse Würde in jedem Zug des Bildes

gegenwärtig bis zur Gebärde der beiden Tiere, die ihre Köpfe über Bord recken,

um zu trinken. Es ist keine dogmatisch festgelegte Andacht, die das Bild erfüllt,
sondern ein freies Frommsein, das sich welthaften Gegebenheiten demütig fügt
in der schlichten Zuversicht, dass eben in solcher Menschwerdung — das

330



Göttliche begegnet. Diese einfache und grosse Religiosität wird künftig jedem
Pinselstrich des Meisters etwas vom Atem der Ewigkeit schenken.
Es ist nun bezeichnend für Segantini, der aus seiner Lebensgeschichte und aus
deren Bedeutung für seine seelische Entwicklung heraus einen persönlichen,
väterlichen Gott nicht kennen konnte, dass er das Göttliche fortan ausschliesslich

im Weiblichen und im glücklichsten Austrag im Mütterlichen sichtbar
macht. In der Savogniner Zeit werden es vornehmlich drei Werke sein, die
diesen zentralen Gedanken umkreisen: 1887/88 Die Frucht der Liebe (gelegentlich

auch Dea Christiana betitelt), 1889 Die beiden Mütter und 1894 Der Engel
des Lebens, der in gewissem Sinn eine zweite, gesteigerte Fassung der Liebesfrucht

darstellt. — Es ist in Segantinis Schaffen auffallend, dass dort, wo ein
Thema in zwei völlig ausgeführten Varianten vorliegt, offenbar eine tiefe,
innere Beunruhigung ihn zur wiederholten Bearbeitung desselben genötigt hat.
Dies mag im vorliegenden Fall der zeitbedingte Tribut an die Strömung des

Symbolismus gewesen sein, der noch verdeutlicht wird dadurch, dass der
Mütterlichkeit der Dea Christiana, dieser symbolistischen Ausformung des alten
Madonnenbildes, die Dea pagana gegenübergestellt wird, das Weib in nazistischer

Lust um der Lust willen. Völlig ins Eigenste seiner persönlichen Welt und
Kunst aufgenommen ist der Gedanke mütterlicher Göttlichkeit jedoch in den
«beiden Müttern», einem Meisterwerk, das bezeichnender Weise erneut in die
Dimension des Andachtsbildes geöffnet ist. Eine junge Mutter ist mit ihrem
Neugeborenen im Arm in der bergenden Stallwärme auf ihrer Stabelle neben
der ruhig fressenden Kuh eingenickt; und zu Füssen des Tieres, das mehr als die
linke Bildhälfte erfüllt, liegt schlafend das eben zur Welt gekommene Kälblein.
Die nahe kreatürliche Verbundenheit der beiden Mütter ist kompositorisch
ausgesagt in der Stellung der Gruppen zueinander: die schlafende Frau mit
ihrem Kinde setzt für das Auge des Betrachters unmittelbar jene perspektivische
Hauptlinie fort, die nahezu quer zu ihm über den mächtigen Rücken des Tieres

zum hell etleuchteten Haupt des Weibes führt und so parallel zum oberen
Bildrand verläuft. Es ist diese malerische Geste vor allem, die dem Gemälde
seine besinnliche Ruhe verleiht; behutsam, ja geradezu wunderbar belebt wird
sie durch den Schein der Laterne, die als das Hellste im Bild das Kind hervortreten

lässt zugleich mit det weichen, aber bestimmten Gebärde der mütterlichen
Arme und Hände, die seinen seligen Schlaf behüten. Die Ampel bildet den

Mittelpunkt einer von links unten nach rechts oben sich unauffällig erhebenden

lyrischen Diagonale, die zumal das Euter des Tieres und die durch das schlafende

Kind keusch verdeckte Brust der Mutter verbindet. Die einfache Grösse des

Werkes gibt einen leisen Wink des Andenkens an den Stall von Betlehem.

331



In der Zeit zwischen 1889, dem Datum, da «die beiden Mütter» vollendet
werden, und 1894, da Segantini nach Maloja umzieht, tritt das Thema zurück.
Es deutet sich in Bildern wie «Maitag im Gebirge» oder «Auf der Weide», vor
allem aber in der «Alpweide» nur noch im rein Kreatürlichen an. Eine
melancholische Verstimmung, wie Segantini sie von der Brianza-Zeit her kannte,
hatte sein Gemüt verdüstert, und es ist bezeichnend für ihn, dass er der

Depression im Innern erneut begegnet mit einem Aufstieg im Äussern, indem
er vorübergehend Wohnung nimmt auf der hochgelegenen Alp Tussagn. Von
dort geht er täglich in mehr als zweistündiger Höhenwanderung an den kleinen
Bergsee von Tigiel auf nahezu 3000 m zur Arbeit an jener «Alpweide», auf der

Segantini die befreiende Weite der Bergwelt entdeckt, die sein Spätwerk ins
Monumentale erhebt. In der Ferne glänzt am Horizont der strahlende Kranz der

Berge in einer von einzelnen Gipfeln leicht bewegten Horizontalen, die da und
dort vom Weiss des letzten Schnees einen schimmernden Akzent erhält und die

am rechten Bildrand ganz in der Nähe von Ziteil endet. Die Hügel des

Mittelgrundes sind von hochgehenden Wolken verschattet, die man auf der gemalten

Himmelspartie nicht mehr sehen kann, die sich aber im kleinen Bergsee wie
in einem gefassten Edelstein spiegeln und mit ihrem Erleuchteten in der Schwermut

etwas Mildes aufscheinen lassen. Ein Teil der Schafe mit ihren Hirten
ziehen dem Tale zu. Im hell besonnten Vordergrund dagegen ist ein Knabe
zurückgeblieben. Die Müdigkeit hat ihn überkommen und er ist in der
mittäglichen Stille sitzend eingeschlummert wie ein Greis, ein Sinnbild der Einsamkeit,

ja man möchte sagen: des Verlassenen, wäre da nicht noch eine behutsam
angedeutete Trostgebärde in dem ihm gegenüber seine zwei Lämmer säugenden
Mutterschaf. Selbst hier, in der letzten Kargheit und in der Einöde des Hochgebirges,

bedeutet dies Zeichen, ist noch Geborgenheit, waltet die Allmacht der
Liebe.

Die «Alpweide» war 1893 in Tigiel begonnen, aber erst 1895 in Maloja
vollendet worden. Während sie bei aller Melancholie im Letzten eine geglückte
Verwindung der Schwermut sichtbar macht, beschäftigt Segantini zwischen
1890 und 1894 das Thema der Mütterlichkeit in zwei Werken von einer bisher
unbekannten Seite: schlechte Mütter werden in ewiger Qual gezeigt. Man darf
sich wahrlich nicht wundern, dass die erste Fassung, betitelt «Die Hölle det
Wollüstigen», anlässlich der internationalen Ausstellung 1891 in Berlin auf
Befremden stiess - und der siegesgewohnte Meister nur mit einer «lobenden
Erwähnung» bedacht wurde. Der Brief Segantinis über diesen Vorfall, den er
von Savognin am 5. August 1891 an seinen Freund und Galeristen Vittore

332.



Grubicy schrieb,7 lässt in seinem beleidigten und gereizten Ton ahnen, dass der
Verletzte wohl so empfindlich reagierte, weil er sich aus dem thematischen
Anliegen heraus persönlich betroffen fühlte. Weit mehr als in der «Liebesfrucht»

und im «Lebensengel» hat Segantini in diesem schwer zugänglichen
Werk den symbolistischen Tendenzen nachgegeben, welche die Unmittelbarkeit

seiner gereiften Kunst fühlbar beengen. Was mochten plötzlich die in
Rückenlage über Gletschern unstet schwebenden Frauengestalten vor der
winterlich verschneiten Bergkette aussagen? Es liess sich zur Not erraten, dass die
Herzenskälte der Wollüstigen, die offenbar ihre Mütterlichkeit verfehlt hatten,
auf diese Weise bestraft werden sollte. Aber wie kam Segantini, dessen Sprache
sonst so direkt und einfach war und dessen Kunst den Betrachter stets für das

Wesenhafte befreit hatte, auf eine solche Bildidee? Der Hinweis, dass er das

Motiv aus der buddhistischen Mythologie übernommen hat, zeigt lediglich
einen vordergründigen Vorgang auf und lässt die zentrale Frage unbeantwortet.
Was hat denn in Segantini selbst auf dieses fremde Motiv so angesprochen, dass

er versucht, es zu seinem eigenen zu machen? Karl Abraham weist sicher zu
recht auf die vetdrängten frühkindlichen Aggressionen gegen die Mutter;8 und
er vermag die einzelnen Züge dieser ersten Fassung aus der Traumsymbolik
durchaus einsichtig zu machen. Doch bleibt auffallend, dass die zweite Darstellung

desselben Bildgedankens, betitelt «Die schlechten Mütter», zwar auf gleich
bleibendem psychischem Hintergrund dennoch menschlich und künstlerisch
weit über den ersten Ansatz hinausreicht und das Werk als einziges der symbolistischen

Bilder in die Reihe von Segantinis grössten Schöpfungen erhebt. Was
hat diesen erstaunlichen Wandel bewirkt?

Die Antwort ergibt sich, wenn wir das Werk einlässlicher betrachten. Der
Vordergrund wird gebildet von einer trostlosen Eiswüste, die alles Leben

erstarren liess. Rechts von der Mitte ragt aus ihr einzig ein schon vor Zeiten
verdorrter Baum heraus, in dessen von Stürmen ins Kärglichste gemindertem
Geäst sich die aufgelösten Strähnen einer Frauengestalt verfangen haben. Sie

hängt von einem Schleier weniger bedeckt als wie von einem Trauerflor
gekennzeichnet schwebend über der Erde, den Winden zum Spiel, indessen hilflos ihr
verlassenes Kind die längst erfrorene Brust sucht. Ihre gequälte Preisgegebenheit

ist ausgesagt in der verkrümmten Biegung des Leibes, im verzweifelten
Ringen der Arme, in dem von Reue verzerrten Antlitz der in erbarmungsloser
Kälte Erstorbenen. Das Drama ihres Versagens aber ist jetzt, gegenüber der

ersten Fassung, Gestalt geworden im Kind, dessen bedürftige Gebärde das ewig

7 a. a. O. S. 184 f.
8 In der in Anm. 6 zitierten Studie S. 300—312.

333



Verpasste sichtbar macht. Die Sprache des Symbols hat sich ins unmittelbar
Einsichtige verdeutlicht und lässt in ihrer grausamen Macht keinen Zweifel
mehr darüber, worum es in dieser verfehlten Mitte geht. Das Schaurige der
Szene wird gesteigert durch die schweigenden Gebirgszüge des Hintergrundes.
Die Sonne ist eben untergegangen und taucht die Gipfel der westlichen Talseite
ins frostig Blaue der bevorstehenden Nacht, während sie ganz in der Ferne die
verschneiten Zacken noch einmal rot aufflammen lässt; selbst die Beleuchtung
der scheidenden Tageszeit ist zur gewaltigen Klage geworden. Auch hier jedoch
fehlt, wie in allen wahren Meisterwerken Segantinis, der zarte Schimmer der

Hoffnung nicht mehr gänzlich. Die einsam Büssende ist nicht allein: in weitem
Bogen zieht ein ganzer Zug von Schicksalsgleichen sühnend im sinkenden
Dunkel dahin. Und der Maler eröffnet die Ahnung über das endliche Ziel dieser
befremdenden Wallfahrt: die schlechten Mütter verlieren sich fern in jener
Fuorcla zwischen Piz Curvér und Piz Toissa, wo im Jahre des Heils 1580 die
Gottesmutter einem sinnenden Hirtenknaben, Giatgen Dietegen de Marmels
aus Salouf, erschienen war. Das milde Licht dieser Erscheinung, das später der

gütige Pater Alexander Lozza, der langjährige plevont von Ziteil, in seinet
rätoromanisch-surmeirischen Poesie aus der Einfalt seines Herzens so innig
zurückstrahlen liess, dieses Licht eines ewig leuchtenden Mutter-Seins, so
bedeutet uns die malerische Geste Segantinis, wird das Eis einer ungelebten
Mütterlichkeit mit ihrem frühlingshaft Unbezwinglichen brechen und im Tau
einer neuen Gnade zur Blüte erwecken und zur Frucht heranreifen lassen.

In der bestehenden Segantini-Literatur ist dieser Hinweis auf Ziteil bisher
stets übersehen worden. Nichts wäre verfehlter, als daraus ein geheimes oder
unbewusstes Verhältnis des Malers zu einer dogmatisch fixierten Kirchlichkeit
erschliessen zu wollen. Die Einzelheit hilft lediglich das Bild der schlechten

Mütter zureichender zu deuten und damit die Einsicht in Segantinis Mutter-
Verhältnis so zu vertiefen, dass daraus das durch und durch Religiöse seiner
Kunst um eine Nuance deutlicher zu uns spricht. Das aber mag willkommen
sein im Hinblick auf das Werk, das in den fünf letzten Lebensjahren des

Meisters entstanden ist: es war ihm vergönnt das, was das Wesen seiner Kunst
ausmacht, in gesammelter Dichte so ins Werk zu setzen, dass endlich im
Triptychon das befreiende Geheimnis der Rückverbindung an die Welt des

Unsagbaren aufscheinen kann in der dem malerischen Handwerk Segantinis
gewährten Möglichkeit, dem sich stets entziehenden Augenblick einer bestimmten

und einmaligen Beleuchtung jene Dauer abzugewinnen, die in La vita, La
morte und La natura oder wie sie später genannt wurden: in Werden - Sein —

Vergehen das Nunc Eternum erkennen lässt.

334


	Segantini und Ziteil

