
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1986)

Heft: 3-4

Artikel: Eimer-Säufer, Nimmer-Nüchtern und Kompagnie : Aspekte der
populären Kultur im Unterengadin des 17. und 18. Jahrhunderts

Autor: Mathieu, Jon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dem jungen Touristen aus Gossau SG gewidmet,
der mich vor einigen Jahren in Ramosch fragte:
«Habt ihr hier auch Brauche?»

Eimer-Säufer, Nimmer-Nüchtern und Kompagnie.
Aspekte der populären Kultur im Unterengadin

des 17. und 18. Jahrhunderts

Von Jon Mathieu

In einem Anflug von Wehmut über die Vergänglichkeit des irdischen Daseins
notierte der Unterengadiner Martin Peider Schmid am 3. September 1773 in sein

Tagebuch:

«Als Kinder war uns alles sehr traut, und die grösste Freude machten uns der
Neujahrsumgang, das Mädchenzwicken am Stefanstag, der Spinnstubentag, die Fastnacht,
der Calenda Mars, Ostern, wo wir nach Baraigla hinuntergingen und verschiedene
Festgebäcke und Ostereier assen, gleicherweise Ostermontag, die Jahresmärkte, das

dazugehörige Essen, alle diese Zeremonien gaben uns das ganze Jahr über zu reden
und als wir ein wenig grösser geworden waren, gingen wir miteinander in einer grossen
Gesellschaft von Burschen, mit Masken und auch mit der Musik, und alle gaben uns
Eier, ein halbes Mass Wein, Butter, Salsiz, und andere gute Sachen, so dass wir Spiegeleier

machen und mehr als einen schönen Tag zusammen verbringen konnten, für Calenda
Mars gingen wir jedes Jahr mit Musik, was neu und etwas Besonderes war, bis wir gross
und erwachsen waren, und sich der eine und andere in den Ehestand begab.» (Original
romanisch)

Martin P. Schmid, damals dreissigjährig, gehörte nicht zu denjenigen, die sich

in den Ehestand begeben hatten. Er hegte zwar ganz konkrete und ehrgeizige
Heiratspläne (die sich nie erfüllen sollten), aber vorderhand vertrieb er sich die
Zeit mit der Abfassung einer «illustrierten rätischen Chronik». In zahlreichen
Einzelartikeln wollte er Geschichte und Gegenwart seiner Familie und seines

Dorfes Ftan aufs genauste beschreiben, um das umfangreiche Werk später dem
Druck zu übergeben (auch dieser Plan schlug fehl). Welch ein nutzloses
Unterfangen! Die Verwandtschaft ermahnte den Hobby-Chronisten eindringlich, er
solle mit dieser extravaganten Tätigkeit aufhören und stattdessen seine
abgebrochene Offizierskarriere in französischen Diensten fortsetzen, wie es sich für
einen Mann seines Standes - er gehörte zur dörflichen Oberschicht - gezieme.

62



Der Historiker, der sich heute mit dem alten Unterengadin beschäftigt, wird
solche Nützlichkeitserwägungen kaum gelten lassen: Die zwei handschriftlichen

Bände, die wir Martin P. Schmid zu verdanken haben, vermitteln uns
Einblicke ins dörfliche Leben des 18. Jahrhunderts, wie man sie aus keiner
andern Quelle entnehmen kann. Im Vergleich dazu sind die Dorfordnungen
bruchstückhaft, die Reisebeschreibungen oberflächlich und die Brauchtumssammlungen

des späten 19. Jahrhunderts nostalgisch. Der folgende Versuch,
einige Aspekte der populären Kultur im alten Unterengadin zu rekonstruieren,
stützt sich daher vornehmlich - allerdings nicht ausschliesslich - auf diese

eigenartige «rätische Chronik». Im Zentrum der Darstellung steht das darin
geschilderte Dorf Ftan; die anderen Ortschaften des Tals werden nur einbezogen,

um die geographische Variationsbreite der volkstümlichen Bräuche und
Belustigungen anzudeuten. «Volkstümliche Bräuche» heisst in unserem
Zusammenhang hauptsächlich bäuerliche Bräuche. Die wenigen aristokratischen
Familien, welche im Unterengadin residierten (und herrschten), besassen ihre
eigenen kulturellen Interessen und Vorlieben, die hier nicht zur Diskussion
stehen. Unser Gewährsmann Martin P. Schmid — das gilt es im folgenden zu

berücksichtigen — befand sich in sozialer Hinsicht zwischen der Aristokratie
und den gewöhnlichen Leuten. Er besass nicht die Mittel1, um an der Adelskultur

teilzuhaben, aber seine Beschreibungen der familiären Feste geben einen
überdurchschnittlichen Lebensstandard wieder. Auch die Perspektive, mit
welcher er die dörflichen Belustigungen schildert, ist geprägt von seiner Zwischenstellung:

Er nahm die Bauern wahr, aber er war keiner.1

«Vor allen Festen gibt es eine ordentliche Vorbereitung», notierte der Chronist
im Dezember des Jahres 1773 als man bei ihm zu Hause in zwei Schüben das

«Weihnachtsbrot» - ein Sortiment von über zehn verschiedenen festlichen
Gebacken — herstellte. Dieser süsse Vorrat (mit dem traditionellen Namen «il

Der Beitrag basiert auf meiner Arbeit: Eine Region am Rand: das Unterengadin 1650-1800.
Studien zur Gesellschaft. Unveröffentlichte Dissertation an der Universität Bern 1983, S.

216-229 (eine gekürzte Buchausgabe ist in Vorbereitung). Für die Einzelbelege verweise ich auf
diesen Text; hier kann ich nur die wichtigsten Quellen und literarischen Beiträge vermerken.
Alle romanischen Zitate sind von mir ins Deutsche übertragen; die beigefügten romanischen
Termini halten sich an die Schreibweise der Vorlage. — Die Chronik von Martin P. Schmid
befindet sich im Staatsarchiv Graubünden Chur A 722 (erster Band) und in der Fundaziun
Planta Samedan AI 1 (zweiter Band). Eine kurze Biographie des Autors und einige Passagen aus
seinem Werk habe ich in den Annalas da la Società Retorumantscha 95 (1982), S. 87-127,
publiziert.

F



setter») war um Weihnachten und Neujahr besonders vonnöten; denn in dieser
Zeit folgten sich die Festlichkeiten in schneller Folge.

Am 23. Dezember: das Spinnstubenessen (fillöz). «Das Spinnstubenessen ist
nichts anderes als Niedel, Ringbrot, grosse Zuckerbrote, Birnbrot und
Weinbeerengebäck-Essen und Branntwein-Trinken, das «Fillöz» wird in unserem

ganzen Engadin bloss in Ftan abgehalten.» 1773 bestand die Gruppe, die
allabendlich in der Stube der Familie Schmid miteinander spann, aus fünf
Frauen; zu ihrem Festessen nahmen sie aber noch einige Verwandte mit, so dass

es im ganzen elf Personen waren, die sich am betreffenden Abend «gut vergnügten,

nicht bloss am Essen, sondern auch beim Schwatzen». Besonders vergnüglich

fanden sie die Erzählung eines Jugendstreichs und einiger etwas anzüglicher
Rätsel.

Ernster ging es an den folgenden Tagen zu, an denen man zu Ehren von
Christi Geburt mehrmals in die Kirche ging. Wenn man vom festlichen Essen

absieht, scheint mit diesem religiösen Anlass kein besonderes Zeremoniell
verknüpft gewesen zu sein: Weihnachtsbäume waren unbekannt, Weihnachtsgeschenke

ebenfalls - auf die Bescherung musste man noch eine Woche warten.
Auch am 26. Dezember hiess es nochmals zur Predigt gehen, aber die

Atmosphäre war jetzt schon lockerer; denn zuvor konnte man noch das «Mü-
davez» miterleben, welches - nach den Worten von Martin P. Schmid - «eine
uralte Sitte ist, die von den Kindern beachtet wird, indem sie am Stefanstag früh
am Morgen vor der Predigt mit schönen, gefärbten und gestreiften Holzhämmern

umhergehen, mit denen die Buben den grossen und kleinen Mädchen
schicklich und höflich auf die Füsse schlagen, diese bezahlen sie mit einer, zwei
oder drei Handvoll gerösteter Gerste aus ...» Ob dieser männliche
Holzhammer-Brauch immer so sanft und gesittet vor sich ging, wie es der galante Offizier
darstellte, darf bezweifelt werden; eines ist allerdings sicher: Die Mädchen
erhielten neben den Schlägen noch die traditionelle Ermahnung, sie sollen

gutartig (prusas) werden.
In der Weihnachts- und Neujahrszeit lebe der «Pöbel gänzlich heidnischen

Vorstellungen und Gebräuchen» nach, meinte unser Chronist mit
christlichaufgeklärter Kennermiene. Beweis: die eigenartigen Methoden, mit denen die
Ftaner Jugend ihre zukünftigen Heiratsgefährten z.B. aus der Stellung eines in
die Luft geworfenen Schuhs ermittelte. Die Orakel-Tricks funktionierten am
besten am Silvesterabend, eine Stunde vor dem Jahreswechsel. In dieser Zeit
gab es aber für die Jugend auch sonst allerhand zu tun. Vom Nachmittag an

waren die Buben und Mädchen auf dem Kirchturm anzutreffen, wo sie mit «den

4 exzellent guten Glocken» zuerst das alte Jahr ausläuteten und dann ab

64



Mitternacht das neue auf gleiche Weise begrüssten. Zwischendurch zog man
während der ganzen Nacht in Gruppen durchs Dorf; wenn sich Gelegenheit zu
einem Streich darbot, liess man sie selten entgehen.

Am Morgen schlug dann die grosse Stunde für die Kinder; sie gingen von
Haus zu Haus, um mit dem üblichen Glückwunsch («Guten Tag, gutes Jahr!
Gebt das Neujahrsgeschenk!») Äpfel, Birnen, Kirschen, Dörrzwetschgen, Nüsse
und verschiedenste Gebäcke einzusammeln. Wenn sie grösser waren, erhielten
sie auch etwa Papier und Federn zum Schreiben; von nahen Verwandten,
besonders aber von den Paten wurden umfangreichere Geschenke - ein neuer
Rock, ein Geldstück u.a. — erwartet. Das kam teuer. Gewöhnlich hielt man
deshalb das Haus geschlossen und liess nur herein, wer einem genehm war bzw.
sein musste; «und diejenigen, welche ihre Türen offen lassen und allen
Neujahrsgeschenke geben, müssen Personen von Rang, grösserer Auszeichnung und
Reichtum sein». Dies umso mehr, als an diesem Morgen — sowie manchmal

einige Tage vorher oder nachher — auch «Leute von niederem Stand und
Bettler» mit dem Gedanken an eine Gabe anklopften. Nach der Predigt gingen
dann die Erwachsenen, «Verwandte, gute Freunde und gute Nachbarn» gegenseitig

zu Besuch, um sich fürs neue Jahr Glück zu wünschen. Am Abend
schliesslich feierte man das Ereignis mit einem ausgiebigen Festessen «wie an
Hochzeiten», und zwar häufig im Haus des Ältesten der Verwandtschaft; «bei

jener Zeremonie sieht man die Leute so fleissig wie sonst das ganze Jahr nicht
ins Wirtshaus gehen, um Neujahrswein zu kaufen», beobachtete Martin P.

Schmid — bisweilen in so grosszügiger Weise, «dass die Kindeskinder und Enkel
viele Male die Schulden ihrer Vorfahren haben begleichen müssen».

Ein ebenfalls kostspieliges Vergnügen der Unverheirateten war in dieser

Festzeit die Ausfahrt mit den grossen Pferdeschlitten, den «Herrn schiitras».
So kamen am Neujahrs-Nachmittag 1773 vier Schlitten mit Ardezer Burschen
nach Ftan. Leider hatten sie nur zwei Mädchen bei sich. Trotzdem fuhr man
mehrmals im Dorf umher und vergnügte sich nachher zusammen mit der

einheimischen Jugend auf einem Tanz, zu dem anscheinend sogar junge Leute

aus Lavin hergefahren waren. Damit das Treiben besser funktionierte, veranstaltete

man in diesen Tagen unter den Ledigen auch eine Art dörfliche Heiratslotterie;

die durch das Los ausgewählten «Zettelschätze» konnten sich für das

ganze folgende Jahr «spasseshalber Herr Schatz (sar marus) und Fräulein
Schatz nennen, obwohl die meisten einander nicht ehelichen.»

Der 6. Januar, der Dreikönigstag oder «Babania», wurde in Ftan mit einem
festlichen Essen («tüchtige Niedel») zur Kenntnis genommen.

65



Bis zum nächsten Termin musste man sich jetzt einen Monat gedulden:

«... die Fastnacht (Tschischaiver) ist im Veltlin, Oberengadin und an anderen

Orten mehr in Mode als hier, in Ftan wird die Fastnacht nur einen Tag
abgehalten, nämlich am ersten Sonntag im Februar, beim Bestellen der neuen
Gemeindeobrigkeit.» Wie ging das vor sich? Am Samstagabend präsentierten
die alten Vorsteher auf dem öffentlichen Platz, wo man einen Tisch hingestellt
hatte, ihre Jahresabrechnung und traten dann vom Amt ab; «und weil die neue

Dorfobrigkeit erst am Montag gewählt und bestellt wird, so gibt es an jenem
Sonntag keine Obrigkeit, die Fastnacht steht somit nicht unter Disziplinarstrafe,

obgleich sich die Jungen mit Geigenmusik vergnügen und am Abend eine

Mahlzeit wie an Hochzeiten essen usw., und dabei ist seit jeher bemerkenswert,
dass die Buben am Samstag und am Montag auf dem Platz schreien: Hinauf mit
den Fressern, runter mit den Säufern!» Die Sprüche galten natürlich den ab- und
antretenden Politikern, welche sich bei dieser Gelegenheit von den Burschen
auch ein Bombardement mit Schneebällen gefallen lassen mussten. Neben
solchen lebhaften Szenen gab es aber, besonders am Montag, ein feierliches

politisches Ritual: die Abschieds- und Antrittsreden (schüsa), die Vereidigung
und den traditionellen Ohrenzwick (pisnöv) für die Neuerwählten.

Für drei, vier Wochen herrschte jetzt Ruhe; dann konnte man - wie ein
anderer Zeitgenosse aus Ftan berichtete — draussen neuen Lärm vernehmen:
«Am iten März gehen alle Gassenjungen mit Glokken und Schellen am Halse
in Schaaren von Haus zu Haus um den Heustok klingelnd herum, als sollten sie

ihm und dem Vieh damit den Segen bringen, und die Nähe des lieblichen
Frühlings verkündigen, (wo man allen Kühen beim Austreiben Glokken
anhängt, damit man sie leicht finden könne, wenn sie sich im Wald verirrten).
Dafür werden die Knaben mit verschiedenen Lebensmitteln beschenkt, so dass

sie ein Paar Tage schmausen können.»2 Die grösseren Burschen trugen an
diesen Chalandamarz-Umzügen freilich nicht Schellen, sondern sie gingen — wie
Martin P. Schmid schreibt - seit etwa 1760 in Masken und mit Musikbegleitung.

Von ihm wissen wir auch, dass die Ftaner Jugend beim nächsten Fest - an
den Ostertagen - jeweils in den Weiler Baraigla hinunterging, um gemeinsam
süsses Gebäck und Ostereier zu verspeisen (oben S. 62). Dies natürlich erst
nachdem man in der Kirche seine religiösen Pflichten absolviert hatte, was auch

für die dritte wichtige Kirchenfeier des Jahres, Pfingsten, galt.

Johann Georg Rösch, Fortsetzung der Nachträge über das Unter Engadin. In: Der neue
Sammler, ein gemeinnütziges Archiv für Bünden, 3 (1807), S. 46.

66



Am 24. Juni schliesslich erinnerten sich die Jungen an St. Jon Baptista
(Johannes den Täufer). «An besagtem Tag gibt es in Ftan wie auch in vielen
anderen Gemeinden eine Gepflogenheit, dass man sich gegenseitig mit Wasser
benetzt und bewirft, das heisst die Jugend unter sich, indem die Burschen mit
«Spritzen» (squitarölas) genannten Wasserröhren die Mädchen bespritzen, um
sie zu waschen und zu erfrischen, und die Mädchen geben's ihnen zurück und
begiessen sie mittels Holzeimern oder -kübeln en gros mit Wasser, wenn sie

können, auch um sie zu grüssen.» In einem anderen Bericht über diese feuchten
Bräuche lesen wir bloss, dass die Mädchen «erbärmlich» durchnässt worden
seien, die Gegengrüsse werden nicht erwähnt. Wie dem auch sei — mit St. Jon
fand der Zyklus der kalendarischen Festlichkeiten sein Ende.

Die volkstümlichen Belustigungen waren in dieser bäuerlichen Gesellschaft,
welche kein kommerziell-professionalisiertes Unterhaltungsangebot kannte,
weitgehend an Kalenderbräuche gebunden. Daneben gab es freilich noch andere

Gelegenheiten zum Feiern, eine Hochzeit etwa, oder das Milchmessen, die

Alpentladung, die Jahrmärkte und die Hausmetzg. Die meisten dieser Termine
waren nicht mit einem bestimmten Kalendertag verknüpft, weil sie — im Gegensatz

zum geschilderten Festzyklus - einen besonderen sozialen oder ökonomischen

Anlass hatten. Es wäre allerdings wenig sinnvoll, die verschiedenen

Kategorien scharf voneinander zu trennen. Fest ist Fest: Die Vergnügungen
unterschieden sich vor allem vom Alltag, in dem die normale Routine und
Autorität dominierten und über das nächste festliche Ereignis bloss geredet
wurde (wie unser Chronist als Kind, vgl. oben S. 62). Ausserdem wäre das

Spinnstubenessen schwierig einzuordnen; offensichtlich stellte es einen Brauch
dar, welcher mit der Arbeit wie mit dem kirchlichen Kalender in Zusammenhang

stand (an einigen Orten des unteren Talabschnitts gab es auch rituelle
Sprüche, die ans Spinnen erinnerten; etwa den Kehrreim vom «langen Hanf»,
den die Jugend bei gemeinsamen Schlittenfahrten an Silvester aufzusagen pflegte).

Noch enger miteinander verbunden waren freilich die beschriebenen
kalendarischen Bräuche weltlicher und religiöser Natur. Feiern, an denen aus heutiger

Sicht bloss eine geistige Ebene zu vermuten wäre, hatten zusätzliche Dimensionen.

Neujahr war zum Beispiel (nach einer Definition von Martin P. Schmid)
ein Fest, «in dem man auf zeremonielle Weise der Beschneidung unseres
benedeiten Erlösers Jesu Christi gedenkt.» Die Verschränkung der verschiedenen
Feiern äusserte sich - besonders an Weihnachten und Ostern — natürlich schon
in der zeitlichen Nähe.

67



Die Jahreszeit der kalendarischen Bräuche, welche ihren Höhepunkt von
Ende Dezember bis März fand (im ganzen aber ungefähr von der Winter- bis

zur Sommersonnenwende dauerte), war die Zeit, in der die Bauern weniger zu

tun hatten als sonst. Es waren zugleich die Monate, in denen man in grossen
Teilen Europas die wichtigsten Feste feierte: Das Unterengadin fügte sich
deutlich in einen internationalen Kalender ein.3 Öfters handelte es sich jedoch
weniger um eine präzise als um eine ungefähre Gleichzeitigkeit. Dies zeigt sich
bereits an den unterschiedlichen Terminen in den Unterengadiner Dörfern.
Betrachten wir einmal die quellenmässig leicht fassbare, feierlich-karnevaleske
Bestellung der Gemeindeobrigkeit, welche in Ftan auf den ersten Februar-Sonntag

fiel. In Lavin wurde sie schon an Petri Stuhlfeier (18. Januar) abgehalten;
in Tarasp wartete man bis Lichtmess (2. Februar); dieser meist «Unsere Frau»

genannte Tag wurde in vielen Dörfern als Ausgangspunkt genommen: In
Ramosch feierte man am ersten, in Sent am zweiten Sonntag danach; an ein
festeres Datum hielten sich die Leute von Guarda, welche den Tag des Apostels
Matthäus (24. Februar) ausgewählt hatten, während man in Ardez dem Cha-
landamarz (1. März) den Vorzug gab; eine Ausnahme bildete Zernez, wo die

Obrigkeit im Herbst, an St. Martin (11. November), ausgewechselt wurde.4
(Die protestantischen Unterengadiner gingen — nebenbei bemerkt — von der
bunten Heiligengalerie des Katholizismus aus, als ob die Reformation nie
stattgefunden hätte

So wie das Datum der Vorstandsbesetzung innerhalb eines gewissen
Rahmens flexibel blieb, so mussten auch die Höhepunkte des dörflichen Festzyklus
nicht überall zusammenfallen. Im untersten Gericht des Tals, in Ramosch-
Tschlin, waren die Weihnachts- und Neujahrsanlässe am bedeutendsten, während

weiter oben die wichtigen Vergnügungen erst später zwischen Neujahr
und Ostern stattfanden - in unserem Beispiel Ftan am «Schüschaiver» und
«Chalandamarz». Überhaupt macht man beim Studium des Brauchtums die
erstaunliche Erfahrung, dass man einerseits immer wieder auf ähnliche oder
gleiche Usanzen stösst, dass deren genaue Ausformung andrerseits unendlich
verschieden sein konnte. Es kommt einem vor, wie wenn jedes Dorf aus einem
internationalen Alphabet seine eigenen Verse geschmiedet hätte. Diese eigenartige

Dialektik äussert sich bei unserem Ethnographen vor Ort, bei Martin P.

3 Für einen internationalen Überblick: Peter Burke, Popular Culture in Early Modern Europe,
London 1978; in deutscher Fassung unter dem Titel: Helden, Schurken und Narren. Europäische

Volkskultur in der frühen Neuzeit, Stuttgart 1981.
* Dies lässt sich den Dorfordnungen entnehmen: Andrea Schorta (Hrsg.), Tschantamaints d'En-

giadina bassa. Rechtsquellen des Kantons Graubünden, Serie B, Band 1, Chur 1965, S. 3, 48,
116, 255, 464, 603, 626, 644, 647.

68



Schmid, in glatten Widersprüchen: «... alle Gemeinden unseres Engadins und
unseres ganzen Bündnerlands haben gleiche Sitten; da das «Müdavez» nur
in unserer ehrenwertesten Gemeinde Ftan geübt wird, so ist es offensichtlich,
dass Ftan denkwürdig ist in bezug auf die Beachtung von Altertümern.»5

Die Identität der einzelnen Dörfer blieb somit innerhalb der übergreifenden
Traditionen deutlich erkennbar: Auch wenn man den Johannistag vielerorts
mit Wasser-Bräuchen beging, in Ftan machte man eine Mischung von
Geschlechterkampf und Flirt daraus, in Ardez kauften sich die Mädchen mit Eiern
von den feuchten Nachstellungen der Buben aus, usw. Diese Spiele trieb man
zusammen: Es ist offensichtlich, dass die Dorfgemeinschaft dadurch gefördert
wurde. Am direktesten war die Erfahrung der Gemeinsamkeit vermutlich,
wenn die Dorfjugend von Haus zu Haus zog und Lebensmittel heischte, was -
wie wir wissen — im Festzyklus verschiedentlich vorkam. Mit dieser von den
Alten obligatorischerweise gestifteten Nahrung konnte eine gemeinsame
Ökonomie der Jungen eröffnet werden, welche sich dann später daran erinnerten,
dass sie «mehr als einen schönen Tag zusammen verbringen konnten» (oben
S. 62).

Auch wenn die festliche Zeit für einige Überraschungen sorgte, die
wirtschaftlichen und sozialen Unterschiede vermochte sie nicht wegzuwischen: Die
Reichen konnten ihr Vermögen und Gewissen mit reichlichen Gaben öffentlich

zur Schau stellen, die Armen mussten die Gelegenheit ergreifen und mehr als

andere mit Glückwünschen betteln gehen.
Unterschiede verwandter Natur, nämlich diejenigen zwischen den politisch

Mächtigen und dem Volk, wurden bei der Gemeindebestellung sogar auf
rituelle Weise hervorgehoben: In Ftan und anderswo mit Schneebällen und

Beschimpfungen (oben S. 68); in Sent köpfte man an diesem Tag demonstrativ
einen riesigen Schneemann. Hätte sich die Jugend solche obrigkeitsfeindlichen
Machenschaften zu einem andern Zeitpunkt erlaubt, sie wäre in ein rigoroses
Gerichtsverfahren verstrickt worden. Aber an «cuvits» (wie die Zeremonie
gewöhnlich hiess) war eben zugelassen, was sonst verboten war: Der Alltag
stand auf dem Kopf. Dieses Motiv der verkehrten Welt — ein grundlegendes
Muster vieler Karnevals - lässt sich auch in unserer Gegend erkennen. Am
ersten Februarsonntag gab es in Ftan weder Gesetz noch Bussen; wenn die

5 Um die Variationsbreite der dörflichen Bräuche abzuschätzen, sind die kurz vor 1900 angelegten
volkskundlichen Sammlungen von Interesse. Vgl. vor allem Gudeng Barblan, Sitten, Gebräuche
und Volksfeste im Unterengadin. In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde, 18/19 (1914/
1915); Caspar Bardola, Unterengadinische Sammlung. In: Caspar Decurtins (Hrsg.) Rätoromanische

Chrestomathie, Band 11, Erlangen 1917; sowie verschiedene Artikel im Dicziunari
Rumantsch Grischun, Chur 1939 ff.

69



Senter Jugend am Dreikönigsabend Holz für Bleiguss-Orakel brauchte, waren
die Eigentumsrechte ausser Kraft; bei allen Anlässen forderten die Männer zum
Tanz auf, aber beim «Flachs-Ball» vom Stefanstag in Ramosch stand dieses

Privileg den Mädchen zu; eine ähnlich unorthodoxe Initiative ging von den

Ardezer Mädchen aus, welche am Dreikönigstag ihren «Zettelschatz» allein
auslosten. Auch die Masken, die von Dezember bis April in allen Dörfern bei

Gelegenheit auftauchten, waren durch Verstellung von Person und Rolle in
gewissem Sinn eine Verkehrung der Welt.

Die Masken konnten zugleich Parodie, Parade, Personifizierung sein - alles

übliche, in vielen Kombinationen angewandte karnevaleske Mittel. Diese
finden sich z.B. bei dem aus volkskundlicher Überlieferung bekannten «Blockziehen»

in Samnaun.6

Einige Tage vor Fastnachtsdonnerstag (gövgia grassa) gingen die Burschen des ganzen
Samnaunertals einen Baum fällen, aus dem sie einen mächtigen, buntbemalten Block
herstellten, der als Schleife hinten auf einen Schlitten kam. Am «schmutzigen Donnerstag»

besammelte sich dann die Jungmannschaft bei ihrem kuriosen Gefährt in Plan,
einem zentral gelegenen Weiler. Die vielen anwesenden Zuschauer wurden von allerhand

maskierten Gesellen (Barbiere, Ölträger, Narren, Hexen) belästigt bzw. unterhalten.

Unter diesen Figuren befand sich auch eine Braut, die auf ihren zukünftigen Mann
wartete. Nach einer Weile tauchte er auf, ein wilder, mit Tannzapfen, Baumflechten und
Moos behangener Kerl. Nun entwickelte sich ein längeres Spiel von Annäherung und
Flucht, Anlockung und Verfolgung. Schliesslich gelang es den Burschen, den Unmensch
gefangenzusetzen. Er wurde an den vorbereiteten Block gekettet und unter Aufbietung
vieler jugendlicher Kräfte nach Compatsch geschleppt («Blockziehen»). Dort wurde ihm
«die Ader gelassen», dass sein eingenähter Blutbeutel weit umherspritzte. Nach einer
andern Version war dies eine Hinrichtung, die von einem «Gericht» beschlossen wurde,
welches nur selten Begnadigungen aussprach. Wie die Sache auch ausging — der «Wilde
Mann», «König des Waldes» und «böser Geist» von Samnaun, erhielt seine Braut, die
ihm den ganzen Tag gehörte.

Eine grossartige Hochzeitsparodie also. Zugleich ein fiktiver und realer Krieg
zwischen den Leuten dieser Welt und dem personifizierten Un- oder Gegenwesen

aus dem Wald, der wie üblich mit dem Sieg der Kultur endete - ein Sieg

freilich nur auf Zeit; denn der Wilde Mann würde wiederum auftauchen.
Hinrichtungsrituale feierte man nicht bloss in Samnaun: In Scuol musste am
ersten Februarsonntag in jedem der vier Gemeindequartiere ein Strohmann
(hom ström) durch das Feuer enden, was Anlass zu heftiger Konkurrenz

6 Die Überlieferung stützt sich vor allem auf die Erzählung von Augustin Heiss, dem Hauptakteur
des letzten Samnauner Blockziehens im Jahr 1875; die Kontinuität der Tradition ist allerdings
schwer abzuschätzen, weshalb man sich für historische Zwecke wohl auf die wichtigsten
Elemente des Spiels beschränken muss. Eine Beschreibung in P. Maurus Carnot, Igl um sulvedi.
In: Igl Ischi 13 (1911), S. 6 170—180.

70



zwischen den Jugendcliquen der Terzais gab; in Ftan begrub man fast zur
selben Zeit den Fastnachtsmann (pop schüschaiver), nachdem ein Bursche mit
Pfarrer-Talent ihm eine ausgiebige Leichenrede gehalten hatte.

Besassen diese Bräuche eine besondere Bedeutung? Verschiedene Forscher

gingen davon aus. Gian Caduff meinte, das Blockziehen gehöre ursprünglich zu
einem Kreis von Vegetationsriten. Auch Richard Weiss deutete den Wilden
Mann als Vegetationsdämon, während er beim Schellen und Peitschenknallen

an Chalandamarz unsicher war, ob es zum Aufwecken der Fruchtbarkeit diene
oder dem «schreckenserregenden Gebaren der in den Masken dargestellten
Totendämonen» zugehöre.7 Solche Erklärungsweisen, welche hinter jedem
festlich-karnevalesken Brauch die ewige Handschrift des Ursprungs zu entziffern

versuchen, haben in wissenschaftlicher Hinsicht bedenkliche Aspekte. Was
die wirklichen, historischen Anfänge betrifft, sind sie reine - und ein bisschen
fade — Spekulationen. Was die gelebte Gegenwart der Rituale anbelangt, sind
sie möglicherweise nicht besonders wichtig. Ein mit Tannzweigen behangener
Kerl als Fruchtbarkeitssymbol? Warum nicht? Aber könnte man nicht einfach
die Verkörperung eines «bösen Geistes» darin sehen, wie es die Leute von
Samnaun taten? Oder wären gar beide Ansichten nebeneinander denkbar?

Eine solche Mehrdeutigkeit scheint mir tatsächlich eine wichtige Eigenschaft
des brauchtümlichen Treibens gewesen zu sein. Die mit Schellen ausgerüstete
Bubenschar am ersten März «bedeutete» beispielsweise sicher eine dörfliche
Kuhherde, welche sich im Freien tummelte. Kühe, die an diesem Zeitpunkt
umherstreiften, konnten aber noch weitergehende Assoziationen auslösen. «Ob
es ein Freudenfest auf das unrückende Frühjahr seyn sollte: oder was? ist mir
unbekand», sinnierte der Pfarrer Bansi um 1800.8 Auch sein Zeitgenosse,
Magister Rösch, kam — wie oben erwähnt — auf den gleichen Gedanken, dass

man damit vielleicht «die Nähe des lieblichen Frühlings verkündigen» wolle
(oben S. 68). Der Winter in einem Alpental kann anstrengend sein, und besonders

ältere Leute mögen Chalandamarz auf ähnliche Weise als Symbol der
Wärme und des Wachstums betrachtet haben, vielleicht sogar als Mittel, diese

zu fördern. Für viele Buben lag die wichtigste Bedeutung ihres Tuns vermutlich

Gian Caduff, Die Knabenschaften Graubündens. Eine volkskundlich-kulturhistorische Studie,
Chur 1932, S. 130; Richard Weiss, Volkskunde der Schweiz, Zürich-Erlenbach 1978 (erste
Auflage 1946), S. 165, 169.
Ungedruckte Fragmente zur Kulturgeschichte des Oberengadins, Staatsarchiv Graubünden
Chur B 353, 1. Faszikel, S. 45.

71



in der Abwechslung, im Lärmen, Heischen und Erhalten von Nahrung, mit
anderen Worten: im Tun selbst.9

Es ist ziemlich müssig, Vergnügungen nach dieser Seite hin mit Deutungen
zu versehen. Im Unterengadin gehörten süsses Gebäck, Obst oder Wein nicht
zum Alltagsmenu. Warum nicht einmal davon kosten, warum nicht einmal
richtig fressen und saufen, wenn man sonst ziemlich knapp durchmusste?

«Hier kommt her mit grossem Gwunder
Das ist wahrlich sehr kurios
Eine Kumpanei von Gaunern
Feiern da ein Bacchus-Fest
Mit Tumult, vereinten Kräften
Treiben sie - wie das Vieh
Altbekannte Zecherein.

Heissen tun sie Becherleerer
Immer-Voll &: Sieb des Weins
Eimer-Säufer, was1 für Wänste
Nimmer-Nüchtern ist der Fünfte
Jenes Fest geschieht mit Saufen

Unanständig — ganz unbändig
Und mit andren Fastnachtsarten.»10

So begann der bekannte Ramoscher Pfarrer Johannes Martinus ein 1684
publiziertes Lied, welches ausführlich ein von fünf pittoresken Säufer-Gestalten
gefeiertes «Bacchus-Fest» schildert. Obwohl natürlich zur Verdammung
solcher Gelage gedacht, kann es seine Abkunft von eben diesem festlich-fastnächtlichen

Treiben nicht verleugnen: Die sensationelle Aufmachung, die Kraftausdrücke,

vor allem aber die Personifizierungen und grossartige Parodie geben die
karnevaleske Stimmung trefflich wieder.11 Was steckte hinter den «anderen

Fastnachtsarten», die der Pfarrer ansprach? Auch das Spielen und Tanzen

' Ein anderes Beispiel für solche Mehrdeutigkeiten sind die Wasserbräuche an St. Jon (vgl. oben
S. 6): Einerseits natürlich ein Spiel zwischen Buben und Mädchen, das von Aggressionen bis zum
Flirt reichen konnte. Die konkrete Ausgestaltung beinhaltete eine deutliche sexuelle Symbolik
(die Wasserspritzen für die Buben, die Mädchen hingegen wehrlos oder mit Eimern oder gar mit
Eiern zur Auszahlung). Andrerseits kann man darin auch eine weitergehende Symbolik von
Reinigung und Erneuerung an der Sommersonnenwende sehen, zu der die Figur Johannes des
Täufers gut passt.

10 Original romanisch. Johannes Martinus, Philomela, quai ais canzuns spirituales. Tschlin bei
Nuot C. Janet 1684, S. 79." Es dürfte kaum ein Zufall sein, dass man in einem Wirtbuch von 1672 ff. zahlreiche Weinschul¬
den des Pfarrers Martinus finden kann (Fundaziun Planta Samedan Ag 39, S. 54 f.). Bezeichnenderweise

fiel das Lied bei den Neuauflagen des beliebten Gesangbuchs im 18. Jahrhundert der
Zensur zum Opfer.

72-



wurden immer wieder mit dem Prädikat «schüschaiver» gebrandmarkt.12 Solche

Vergnügungen - Höhepunkt im Festzyklus - standen allgemein für sexuelle

Gelüste in ritualisierter und manchmal auch weniger symbolischer Form, welche

zweifellos zur ausgelassenen Atmosphäre gehörten. Herauslassen konnte
man noch weitere Gefühle, zum Beispiel Wut. Das brauchtümliche Leben war
bisweilen gewalttätig: Die nächtlichen Streich-Züge der Jugend hatten aggressive

Seiten; besonders bei Maskeraden gab es manche Gelegenheit, «heimliche
Rache zu üben», wie sich ein Zeitgenosse ausdrückte.

Wir haben oben auf die gemeinschaftsfördernde Wirkung vieler Feste
hingewiesen. Offensichtlich konnten die Rituale und Vergnügungen
kulinarischgeschlechtlich-aggressiver Art noch andere Funktionen haben. So kann man
argumentieren, das periodische «Dampfablassen» habe verhütet, dass die
Gesellschaft in einem bestimmten Moment durch aufgestaute Gefühle ganz aus
den Fugen gehoben worden sei. Rebellische Energien - die zweifellos vorhanden

waren - seien kanalisiert und damit neutralisiert worden. Konservatives
Brauchtum also? Ich halte dieses Urteil für richtig, aber einseitig. Die Bräuche
konnten nicht nur mehrere Bedeutungen, sondern auch zwiespältige
gesellschaftliche Folgen haben. Die traditionelle Beschimpfung der Gemeindeobrigkeit

vermochte vielleicht einem Aufstand vorzubeugen, war aber gleichzeitig ein
rebellischer Akt und konnte umgekehrt auch zu Verschwörungen und
Staatsstreichen auf dem Dorfplatz ermutigen (wie die politische Geschichte des

Unterengadins zeigt, fanden Umstürze bei Parteikämpfen häufig in dieser
Jahreszeit statt). Wenn die Ftaner Buben am Stefanstag mit Hämmern auf die

Mädchen-Zehen losgingen, lehrten sie damit, wer in dieser Welt Herr und
Meister sein sollte — aber setzten sich die Mädchen nicht manchmal zur Wehr
wie am Johannistag?

Die Kirche jedenfalls fasste das ausgelassene Leben auch in seiner kanalisierten
Form als Verstoss gegen wahres Christentum und wahre Moral auf. «Alles
Fastnachtstreiben soll verboten und verbannt sein», heisst es in einem typischen
Gesetzesartikel des späten 17. Jahrhunderts; darunter eine Bekräftigung von
1719, «dass man jenes ungesunde Fest nicht machen dürfe». Jede Person, ob

12 In Tschlin sollten z.B. nach einem Artikel von 1691 «Spieler und Tänzer und diejenigen, welche
andere Fastnacht gegen Gott und die christliche Ehrbarkeit machen,» gestraft werden; zuerst
von den Dorfmeistern, wenn diese dabei fehlten, von den Landammännern, und wenn diese ihre
Pflichten vernachlässigten, von der Oberaufsicht der Kirchendisziplin - eine «Sicherheitskette»,
die zeigt, dass der Beschluss nur schwer durchzusetzen war (Tschantamaints d'Engiadina bassa,
wie Anmerkung 4, S. 370).

73



gross oder klein, die man durch eine dieser «teuflischen Masken» entstellt finde,
solle gestraft werden und müsse für mögliche, aus ihrem Tun entstandene
Kosten aufkommen. Vielleicht waren die Maskierten bei der Ausarbeitung
dieser Artikel gerade zur Stelle - sie wurden anfangs Februar erlassen. Aber
eigentlich handelte es sich nicht nur um «Masken», sondern die Kirche,
Inspirationsquelle solcher Verbote, sah buchstäblich «Teufel» umherstreunen. Wenn
der Pfarrer Martinus ein bäuerliches Saufgelage als «Bacchus-Fest» beschrieb,
hatte er mehr im Sinn als eine Demonstration von Gelehrsamkeit: Der Gott des

Weines aus der römischen Antike sollte den Leuten drastisch vor Augen führen,
wie heidnisch und anti-christlich ihre alkoholischen Vergnügen in Wirklichkeit
seien.

Die Protestanten mussten sich bei diesem Reform-Programm besonders

radikal gebärden, um sich nicht nur von den türkischen, sondern auch von den

papistisch-römischen Heiden abzuheben. Ein gutes Beispiel dafür sind die
«fetten» und «mageren Tage» im Februar—März, die Fastnacht und die darauf
folgende Fastenzeit. Die Unterengadiner Prediger, die ihren Zwingli kannten,
wollten die beiden qualitativ verschiedenen Zeiten einebnen, weder Ausgelassenheit

noch katholische Kasteiung sollten zugelassen sein. «Vorsichtig, um
nicht falschen Beschuldigungen bezüglich Neuerungen ausgesetzt zu sein»,
müsse man gegen das Fasten predigen, heisst es in einem Kolloquiums-Protokoll

von 1647.13 Vorsicht war wegen den ungeklärten politisch-konfessionellen
Verhältnissen unmittelbar vor dem Loskauf der österreichischen Rechte im
Jahr 1652 am Platz. Umsicht war aber auch später noch geboten; denn das Volk
liess sich seine bunten, mittelalterlichen Manieren im allgemeinen nur ungern
nehmen. Welchen Erfolg hatte die protestantische Kur? Die Fastenzeit
verschwand vermutlich schnell einmal - ausser natürlich im katholischen Tarasp.
Dort scheint man neben dieser Zeit der Enthaltsamkeit auch einen einigermassen

kompakten «Karneval» bewahrt zu haben (der Begriff bei Martin P.

Schmid). Warum sonst der aussergewöhnliche Tarasper Höhepunkt von
Kinderzeugungen im Februar? Die Protestanten in den Nachbardörfern Scuol und
Ftan äusserten — nach demselben Kriterium zu urteilen — in diesem Monat keine

vergleichbare Lebenslust.14 Es wird auch kein Zufall sein, dass das elaborierte
Fastnachtspiel vom wilden Mann im paritätischen bzw. zunehmend katholischen

Samnaun bis ins 19. Jahrhundert überlebte. Die Offensive der Protestan-

13 Original lateinisch. Synodal- und Kirchenratsarchiv Chur A 22, S. 4.
14 Die jahreszeitliche Verteilung der Zeugungen bzw. Empfängnisse lässt sich anhand der Taufda¬

ten errechnen. Die Analyse stützt sich auf eine Auswertung der Kirchenbücher im Zeitraum
1650—1830. Auch in bezug auf die Hochzeiten im Februar/März findet sich in Tarasp ein
prägnantes, von seinen Nachbarn verschiedenes Verteilungsmuster.

74



ten gegen Karneval und Fastenzeit scheint demnach erfolgreich gewesen zu sein.

Wirklich? Ein so pauschales Urteil kann nicht ohne Präzisierungen und
Einschränkungen passieren.

Erstens waren auch «die von der Messe» nicht müssig geblieben. Die mir
bekannten Tarasper Sittenmandate von 1662, 1673, 1688 usw. sollten die
traditionelle Fastnacht vielleicht nicht liquidieren, aber auf alle Fälle verdünnen.15

Sie standen ihren protestantischen Konkurrenten in Sachen Prüderie
kaum nach.

Zweitens blieb der Prädikanten-Triumph immer prekär, war nie total. Der
Karneval starb, das Karnevaleske überlebte. Der Begriff für Fastnacht, »schü-

schaiver», nahm genau diese Bedeutung an und diente auch in den späten
Statuten zur Bezeichnung aller verbotenen Vergnügen - Vergnügen, die wir in
Martin P. Schmids Schilderungen von 1773 immer wieder angetroffen haben.
Wenn der Karneval nicht vor Aschermittwoch stattfand, tauchten die Masken
und Tanzanlässe in der Weihnachts-, Neujahrszeit auf (wie im Gericht
Ramosch), oder man stellte plötzlich an Chalandamarz ein fastnächtlich-närrisches

Treiben fest. Die protestantischen Pfarrer mussten zudem gegen den
zwischendörflichen Vergnügungsverkehr kämpfen: Was nützte den Ardezer
Moralisten eine Ausrottung der eigenen «Verfehlungen», wenn sich die Jugend
an den in Ftan nicht umzubringenden «schüschaiver»-Tag verirrte oder gar
beim katholischen Fronleichnam in Tarasp vorbeischaute?

Drittens: Die Bräuche änderten sich nicht nur unter klerikalem Druck.
Martin P. Schmid deutet an, dass «im Zusammenhang mit den teuren Zeiten
gewisse antike Moden und Gewohnheiten» eingeschränkt worden seien, um
«überflüssige Kosten» zu vermindern. Als seine Grossmutter Mengia Litta noch
lebte (vor 1745), habe man an Neujahr nicht bloss eine abendliche Familieneinladung

gemacht, sondern dieses Fest sei ein paar Tage nacheinander in verschiedenen

Häusern der Verwandtschaft fortgesetzt worden. Solche nüchternen
Bemerkungen erinnern uns daran, dass der ökonomische Alltag den Feiertag
einholen und sogar überholen konnte. In krisenhaften Jahren waren die
Strohmänner, die man in Scuol verbrannte, so dünn und mager wie das Vieh, für
welches das Stroh im Grunde bestimmt war. In den inflationären Zeiten des

späten 18. Jahrhunderts mögen in verschiedenen sozialen Schichten die Kosten
für Feste «überflüssiger» geschienen haben als vorher.16 Und schliesslich spricht

Pfarrarchiv Tarasp. Series stipitum consanguineorum Communitatis Taraspiensis; darin: Statuti
St ordini fatto in Taraspo.

Die Preisentwicklung lässt sich aus verschiedenen Listen von amtlichen Festsetzungen entnehmen.

Eine davon hat J. J. Ritz im Bündner Monatsblatt 1916, S. 379-391, publiziert.

75



alles dafür, dass die kirchlich-reformatorischen Absichten die Volkskultur
weniger einschneidend veränderten als die kommerziell-industriellen Einflüsse
seit dem 19. Jahrhundert. Ihnen blieb es vorbehalten, die verkehrte Welt von
Grund auf neu zu kehren.

76


	Eimer-Säufer, Nimmer-Nüchtern und Kompagnie : Aspekte der populären Kultur im Unterengadin des 17. und 18. Jahrhunderts

