Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1986)
Heft: 3-4
Artikel: Eimer-Saufer, Nimmer-Nichtern und Kompagnie : Aspekte der

popularen Kultur im Unterengadin des 17. und 18. Jahrhunderts
Autor: Mathieu, Jon
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-398409

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dem jungen Touristen aus Gossau SG gewidmet,
der mich vor einigen Jahren in Ramosch fragte:
«Habt ibr hier auch Briuches»

Eimer-Saufer, Nimmer-Niuchtern und Kompagnie.
Aspekte der popularen Kultur im Unterengadin
des 17. und 18. Jahrhunderts

Von Jon Mathieu

In einem Anflug von Wehmut tiber die Verganglichkeit des irdischen Daseins
notierte der Unterengadiner Martin Peider Schmid am 3. September 1773 in sein
Tagebuch:

«Als Kinder war uns alles sehr traut, und die grosste Freude machten uns der Neu-
jahrsumgang, das Mddchenzwicken am Stefanstag, der Spinnstubentag, die Fastnacht,
der Calenda Mars, Ostern, wo wir nach Baraigla hinuntergingen und verschiedene
Festgebacke und Ostereier assen, gleicherweise Ostermontag, die Jahresmarkte, das
dazugehorige Essen, alle diese Zeremonien gaben uns das ganze Jahr tiber zu reden (. . .),
und als wir ein wenig grosser geworden waren, gingen wir miteinander in einer grossen
Gesellschaft von Burschen, mit Masken und auch mit der Musik, und alle gaben uns
Eier, ein halbes Mass Wein, Butter, Salsiz, und andere gute Sachen, so dass wir Spiegelei-
er machen und mehr als einen schénen Tag zusammen verbringen konnten, fiir Calenda
Mars gingen wir jedes Jahr mit Musik, was neu und etwas Besonderes war, bis wir gross
und erwachsen waren, und sich der eine und andere in den Ehestand begab.» (Original
romanisch)

Martin P. Schmid, damals dreissigjahrig, gehorte nicht zu denjenigen, die sich
in den Ehestand begeben hatten. Er hegte zwar ganz konkrete und ehrgeizige
Heiratsplane (die sich nie erfiillen sollten), aber vorderhand vertrieb er sich die
Zeit mit der Abfassung einer «illustrierten ratischen Chronik». In zahlreichen
Einzelartikeln wollte er Geschichte und Gegenwart seiner Familie und seines
Dorfes Ftan aufs genauste beschreiben, um das umfangreiche Werk spater dem
Druck zu tibergeben (auch dieser Plan schlug fehl). Welch ein nutzloses Unter-
fangen! Die Verwandtschaft ermahnte den Hobby-Chronisten eindringlich, er
solle mit dieser extravaganten Tatigkeit aufhoren und stattdessen seine abge-
brochene Offizierskarriere in franzosischen Diensten fortsetzen, wie es sich fiir
einen Mann seines Standes — er gehorte zur dorflichen Oberschicht — gezieme.

62



Der Historiker, der sich heute mit dem alten Unterengadin beschaftigt, wird
solche Nutzlichkeitserwagungen kaum gelten lassen: Die zwei handschriftli-
chen Bande, die wir Martin P. Schmid zu verdanken haben, vermitteln uns
Einblicke ins dorfliche Leben des 18. Jahrhunderts, wie man sie aus keiner
andern Quelle entnehmen kann. Im Vergleich dazu sind die Dorfordnungen
bruchsttickhaft, die Reisebeschreibungen oberflichlich und die Brauchtums-
sammlungen des spaten 19. Jahrhunderts nostalgisch. Der folgende Versuch,
einige Aspekte der popularen Kultur im alten Unterengadin zu rekonstruieren,
stiitzt sich daher vornehmlich — allerdings nicht ausschliesslich — auf diese
eigenartige «ratische Chronik». Im Zentrum der Darstellung steht das darin
geschilderte Dorf Ftan; die anderen Ortschaften des Tals werden nur einbezo-
gen, um die geographische Variationsbreite der volkstimlichen Brauche und
Belustigungen anzudeuten. «Volkstiimliche Brauche» heisst in unserem Zusam-
menhang hauptsachlich bauerliche Brauche. Die wenigen aristokratischen Fa-
milien, welche im Unterengadin residierten (und herrschten), besassen ihre
eigenen kulturellen Interessen und Vorlieben, die hier nicht zur Diskussion
stehen. Unser Gewahrsmann Martin P. Schmid — das gilt es im folgenden zu
berticksichtigen — befand sich in sozialer Hinsicht zwischen der Aristokratie
und den gewohnlichen Leuten. Er besass nicht die Mittet, um an der Adelskul-
tur teilzuhaben, aber seine Beschreibungen der familiaren Feste geben einen
tiberdurchschnittlichen Lebensstandard wieder. Auch die Perspektive, mit wel-
cher er die dorflichen Belustigungen schildert, ist gepriagt von seiner Zwischen-
stellung: Er nahm die Bauern wahr, aber er war keiner.!

POPORS

«Vor allen Festen gibt es eine ordentliche Vorbereitung», notierte der Chronist
im Dezember des Jahres 1773 , als man bei ihm zu Hause in zwei Schuiben das
«Weihnachtsbrot» — ein Sortiment von tiber zehn verschiedenen festlichen
Gebacken — herstellte. Dieser stisse Vorrat (mit dem traditionellen Namen «il

Der Beitrag basiert auf meiner Arbeit: Eine Region am Rand: das Unterengadin 1650-1800.
Studien zur Gesellschaft. Unveroffentlichte Dissertation an der Universitait Bern 1983, S.
216—229 (eine gekurzte Buchausgabe ist in Vorbereitung). Fiir die Einzelbelege verweise ich auf
diesen Text; hier kann ich nur die wichtigsten Quellen und literarischen Beitrage vermerken.
Alle romanischen Zitate sind von mir ins Deutsche tibertragen; die beigefiigten romanischen
Termini halten sich an die Schreibweise der Vorlage. — Die Chronik von Martin P. Schmid
befindet sich im Staatsarchiv Graubiinden Chur A 722 (erster Band) und in der Fundaziun
Planta Samedan Al 1 (zweiter Band). Eine kurze Biographie des Autors und einige Passagen aus
seigf:m Werk habe ich in den Annalas da la Societa Retorumantscha 95 (1982), S. 87-127,
publiziert.

63



setter») war um Weihnachten und Neujahr besonders vonnoten; denn in dieser
Zeit folgten sich die Festlichkeiten in schneller Folge.

Am 23. Dezember: das Spinnstubenessen (fill6z). «Das Spinnstubenessen ist
nichts anderes als Niedel, Ringbrot, grosse Zuckerbrote, Birnbrot und Wein-
beerengeback-Essen und Branntwein-Trinken, das «Filloz» wird in unserem
ganzen Engadin bloss in Ftan abgehalten.» 1773 bestand die Gruppe, die
allabendlich in der Stube der Familie Schmid miteinander spann, aus finf
Frauen; zu ihrem Festessen nahmen sie aber noch einige Verwandte mit, so dass
es im ganzen elf Personen waren, die sich am betreffenden Abend «gut vergniig-
ten, nicht bloss am Essen, sondern auch beim Schwatzen». Besonders vergntig-
lich fanden sie die Erzdahlung eines Jugendstreichs und einiger etwas anzliglicher
Ratsel.

Ernster ging es an den folgenden Tagen zu, an denen man zu Ehren von
Christi Geburt mehrmals in die Kirche ging. Wenn man vom festlichen Essen
absieht, scheint mit diesem religiosen Anlass kein besonderes Zeremoniell
verkniipft gewesen zu sein: Weihnachtsbaume waren unbekannt, Weihnachts-
geschenke ebenfalls — auf die Bescherung musste man noch eine Woche warten.

Auch am 26. Dezember hiess es nochmals zur Predigt gehen, aber die
Atmosphare war jetzt schon lockerer; denn zuvor konnte man noch das «Mii-
davez» miterleben, welches — nach den Worten von Martin P. Schmid — «eine
uralte Sitte ist, die von den Kindern beachtet wird, indem sie am Stefanstag friih
am Morgen vor der Predigt mit schonen, gefarbten und gestreiften Holzham-
mern umhergehen, mit denen die Buben den grossen und kleinen Maidchen
schicklich und hoflich auf die Fiisse schlagen, diese bezahlen sie mit einer, zwei
oder drei Handvoll gerosteter Gerste aus . . .» Ob dieser mannliche Holzham-
mer-Brauch immer so sanft und gesittet vor sich ging, wie es der galante Offizier
darstellte, darf bezweifelt werden; eines ist allerdings sicher: Die Madchen
erhielten neben den Schligen noch die traditionelle Ermahnung, sie sollen
gutartig (prusas) werden.

In der Weihnachts- und Neujahrszeit lebe der «Pobel gianzlich heidnischen
Vorstellungen und Gebrauchen» nach, meinte unser Chronist mit christlich-
aufgeklarter Kennermiene. Beweis: die eigenartigen Methoden, mit denen die
Ftaner Jugend ihre zukiinftigen Heiratsgefihrten z.B. aus der Stellung eines in
die Luft geworfenen Schuhs ermittelte. Die Orakel-Tricks funktionierten am
besten am Silvesterabend, eine Stunde vor dem Jahreswechsel. In dieser Zeit
gab es aber fiir die Jugend auch sonst allerhand zu tun. Vom Nachmittag an
waren die Buben und Midchen auf dem Kirchturm anzutreffen, wo sie mit «den
4 exzellent guten Glocken» zuerst das alte Jahr ausliuteten und dann ab

64



Mitternacht das neue auf gleiche Weise begriissten. Zwischendurch zog man
wahrend der ganzen Nacht in Gruppen durchs Dorf; wenn sich Gelegenheit zu
einem Streich darbot, liess man sie selten entgehen.

Am Morgen schlug dann die grosse Stunde fiir die Kinder; sie gingen von
Haus zu Haus, um mit dem tiblichen Gliickwunsch («Guten Tag, gutes Jahr!
Gebt das Neujahrsgeschenk!») Apfel, Birnen, Kirschen, Dorrzwetschgen, Nisse
und verschiedenste Gebacke einzusammeln. Wenn sie grosser waren, erhielten
sie auch etwa Papier und Federn zum Schreiben; von nahen Verwandten,
besonders aber von den Paten wurden umfangreichere Geschenke — ein neuer
Rock, ein Geldstiick u.a. — erwartet. Das kam teuer. Gewohnlich hielt man
deshalb das Haus geschlossen und liess nur herein, wer einem genehm war bzw.
sein musste; «und diejenigen, welche ihre Tlren offen lassen und allen Neu-
jahrsgeschenke geben, miissen Personen von Rang, grosserer Auszeichnung und
Reichtum sein». Dies umso mehr, als an diesem Morgen — sowie manchmal
einige Tage vorher oder nachher — auch «Leute von niederem Stand und
Bettler» mit dem Gedanken an eine Gabe anklopften. Nach der Predigt gingen
dann die Erwachsenen, «Verwandte, gute Freunde und gute Nachbarn» gegen-
seitig zu Besuch, um sich fiurs neue Jahr Glick zu winschen. Am Abend
schliesslich feierte man das Ereignis mit einem ausgiebigen Festessen «wie an
Hochzeiten», und zwar haufig im Haus des Altesten der Verwandtschaft; «bei
jener Zeremonie sieht man die Leute so fleissig wie sonst das ganze Jahr nicht
ins Wirtshaus gehen, um Neujahrswein zu kaufen», beobachtete Martin P.
Schmid — bisweilen in so grossziugiger Weise, «dass die Kindeskinder und Enkel
viele Male die Schulden ihrer Vorfahren haben begleichen miissen».

Ein ebenfalls kostspieliges Vergniigen der Unverheirateten war in dieser
Festzeit die Ausfahrt mit den grossen Pferdeschlitten, den «Herrn = schlitras».
So kamen am Neujahrs-Nachmittag 1773 vier Schlitten mit Ardezer Burschen
nach Ftan. Leider hatten sie nur zwei Madchen bei sich. Trotzdem fuhr man
mehrmals im Dorf umher und vergniigte sich nachher zusammen mit der
einheimischen Jugend auf einem Tanz, zu dem anscheinend sogar junge Leute
aus Lavin hergefahren waren. Damit das Treiben besser funktionierte, verans-
taltete man in diesen Tagen unter den Ledigen auch eine Art dorfliche Heirats-
lotterie; die durch das Los ausgewahlten «Zettelschatze» konnten sich fur das
ganze folgende Jahr «spasseshalber Herr Schatz (sar marus) und Fraulein
Schatz nennen, obwohl die meisten einander nicht ehelichen.»

Der 6. Januar, der Dreikonigstag oder «Babania», wurde in Ftan mit einem
festlichen Essen («tlichtige Niedel») zur Kenntnis genommen.

65



Bis zum nichsten Termin musste man sich jetzt einen Monat gedulden:
«. .. die Fastnacht (Tschischaiver) ist im Veltlin, Oberengadin und an anderen
Orten mehr in Mode als hier, in Ftan wird die Fastnacht nur einen Tag
abgehalten, nimlich am ersten Sonntag im Februar, beim Bestellen der neuen
Gemeindeobrigkeit.» Wie ging das vor sich? Am Samstagabend prasentierten
die alten Vorsteher auf dem offentlichen Platz, wo man einen Tisch hingestellt
hatte, ihre Jahresabrechnung und traten dann vom Amt ab; «und weil die neue
Dorfobrigkeit erst am Montag gewahlt und bestellt wird, so gibt es an jenem
Sonntag keine Obrigkeit, die Fastnacht steht somit nicht unter Disziplinarstra-
fe, obgleich sich die Jungen mit Geigenmusik vergnugen und am Abend eine
Mahlzeit wie an Hochzeiten essen usw., und dabei ist seit jeher bemerkenswert,
dass die Buben am Samstag und am Montag auf dem Platz schreien: Hinauf mit
den Fressern, runter mit den Saufern!» Die Spriiche galten nattirlich den ab- und
antretenden Politikern, welche sich bei dieser Gelegenheit von den Burschen
auch ein Bombardement mit Schneebillen gefallen lassen mussten. Neben
solchen lebhaften Szenen gab es aber, besonders am Montag, ein feierliches
politisches Ritual: die Abschieds- und Antrittsreden (schiisa), die Vereidigung
und den traditionellen Ohrenzwick (pisnov) fiir die Neuerwahlten.

Fiir drei, vier Wochen herrschte jetzt Ruhe; dann konnte man — wie ein
anderer Zeitgenosse aus Ftan berichtete — draussen neuen Larm vernehmen:
«Am 1ten Marz gehen alle Gassenjungen mit Glokken und Schellen am Halse
in Schaaren von Haus zu Haus um den Heustok klingelnd herum, als sollten sie
ihm und dem Vieh damit den Segen bringen, und die Nahe des lieblichen
Fruhlings verkiindigen, (wo man allen Kithen beim Austreiben Glokken an-
hiangt, damit man sie leicht finden konne, wenn sie sich im Wald verirrten).
Dafiir werden die Knaben mit verschiedenen Lebensmitteln beschenkt, so dass
sie ein Paar Tage schmausen konnen.»? Die grosseren Burschen trugen an
diesen Chalandamarz-Umaziigen freilich nicht Schellen, sondern sie gingen — wie
Martin P. Schmid schreibt — seit etwa 1760 in Masken und mit Musikbeglei-
tung.

Von ihm wissen wir auch, dass die Ftaner Jugend beim nachsten Fest — an
den Ostertagen — jeweils in den Weiler Baraigla hinunterging, um gemeinsam
siisses Gebiack und Ostereier zu verspeisen (oben S. 62). Dies nattirlich erst
nachdem man in der Kirche seine religiosen Pflichten absolviert hatte, was auch
fir die dritte wichtige Kirchenfeier des Jahres, Pfingsten, galt.

*  Johann Georg Roésch, Fortsetzung der Nachtrige tiber das Unter=Engadin. In: Der neue

Sammler, ein gemeinnlitziges Archiv fir Blinden, 3 (1807), S. 46.

66



Am 24. Juni schliesslich erinnerten sich die Jungen an St. Jon Baptista
(Johannes den Taufer). «An besagtem Tag gibt es in Ftan wie auch in vielen
anderen Gemeinden eine Gepflogenheit, dass man sich gegenseitig mit Wasser
benetzt und bewirft, das heisst die Jugend unter sich, indem die Burschen mit
«Spritzen» (squitardlas) genannten Wasserrohren die Madchen bespritzen, um
sie zu waschen und zu erfrischen, und die Madchen geben’s ihnen zuriick und
begiessen sie mittels Holzeimern oder -kiibeln en gros mit Wasser, wenn sie
konnen, auch um sie zu griissen.» In einem anderen Bericht tiber diese feuchten
Brauche lesen wir bloss, dass die Madchen «erbarmlich» durchnisst worden
seien, die Gegengrilisse werden nicht erwahnt. Wie dem auch sei — mit St. Jon
fand der Zyklus der kalendarischen Festlichkeiten sein Ende.

Die volkstimlichen Belustigungen waren in dieser bauerlichen Gesellschaft,
welche kein kommerziell-professionalisiertes Unterhaltungsangebot kannte,
weitgehend an Kalenderbrauche gebunden. Daneben gab es freilich noch ande-
re Gelegenheiten zum Feiern, eine Hochzeit etwa, oder das Milchmessen, die
Alpentladung, die Jahrmarkte und die Hausmetzg. Die meisten dieser Termine
waren nicht mit einem bestimmten Kalendertag verkniipft, weil sie — im Gegen-
satz zum geschilderten Festzyklus — einen besonderen sozialen oder 6konomi-
schen Anlass hatten. Es wiare allerdings wenig sinnvoll, die verschiedenen
Kategorien scharf voneinander zu trennen. Fest ist Fest: Die Vergnligungen
unterschieden sich vor allem vom Alltag, in dem die normale Routine und
Autoritit dominierten und tUber das nichste festliche Ereignis bloss geredet
wurde (wie unser Chronist als Kind, vgl. oben S. 62). Ausserdem ware das
Spinnstubenessen schwierig einzuordnen; offensichtlich stellte es einen Brauch
dar, welcher mit der Arbeit wie mit dem kirchlichen Kalender in Zusammen-
hang stand (an einigen Orten des unteren Talabschnitts gab es auch rituelle
Spriiche, die ans Spinnen erinnerten; etwa den Kehrreim vom «langen Hanf»,
den die Jugend bei gemeinsamen Schlittenfahrten an Silvester aufzusagen pfleg-
te). Noch enger miteinander verbunden waren freilich die beschriebenen kalen-
darischen Brauche weltlicher und religioser Natur. Feiern, an denen aus heuti-
ger Sicht bloss eine geistige Ebene zu vermuten wire, hatten zusatzliche Dimen-
sionen. Neujahr war zum Beispiel (nach einer Definition von Martin P. Schmid)
ein Fest, «in dem man auf zeremonielle Weise der Beschneidung unseres bene-
deiten Erlosers Jesu Christi gedenkt.» Die Verschrankung der verschiedenen
Feiern dusserte sich — besonders an Weihnachten und Ostern — natiirlich schon
in der zeitlichen Nahe.

67



Die Jahreszeit der kalendarischen Briuche, welche ihren Hohepunkt von
Ende Dezember bis Mirz fand (im ganzen aber ungefahr von der Winter- bis
zur Sommersonnenwende dauerte), war die Zeit, in der die Bauern weniger zu
tun hatten als sonst. Es waren zugleich die Monate, in denen man in grossen
Teilen Europas die wichtigsten Feste feierte: Das Unterengadin fligte sich
deutlich in einen internationalen Kalender ein.> Ofters handelte es sich jedoch
weniger um eine prazise als um eine ungefahre Gleichzeitigkeit. Dies zeigt sich
bereits an den unterschiedlichen Terminen in den Unterengadiner Dorfern.
Betrachten wir einmal die quellenmassig leicht fassbare, feierlich-karnevaleske
Bestellung der Gemeindeobrigkeit, welche in Ftan auf den ersten Februar-Sonn-
tag fiel. In Lavin wurde sie schon an Petri Stuhlfeier (18. Januar) abgehalten;
in Tarasp wartete man bis Lichtmess (2. Februar); dieser meist «Unsere Frau»
genannte Tag wurde in vielen Dorfern als Ausgangspunkt genommen: In
Ramosch feierte man am ersten, in Sent am zweiten Sonntag danach; an ein
festeres Datum hielten sich die Leute von Guarda, welche den Tag des Apostels
Matthius (24. Februar) ausgewahlt hatten, wahrend man in Ardez dem Cha-
landamarz (1. Marz) den Vorzug gab; eine Ausnahme bildete Zernez, wo die
Obrigkeit im Herbst, an St. Martin (11. November), ausgewechselt wurde.*
(Die protestantischen Unterengadiner gingen — nebenbei bemerkt — von der
bunten Heiligengalerie des Katholizismus aus, als ob die Reformation nie
stattgefunden hatte . . .).

So wie das Datum der Vorstandsbesetzung innerhalb eines gewissen Rah-
mens flexibel blieb, so mussten auch die Hohepunkte des dorflichen Festzyklus
nicht tberall zusammenfallen. Im untersten Gericht des Tals, in Ramosch-
Tschlin, waren die Weihnachts- und Neujahrsanlisse am bedeutendsten, wih-
rend weiter oben die wichtigen Vergniigungen erst spater zwischen Neujahr
und Ostern stattfanden — in unserem Beispiel Ftan am «Schiischaiver» und
«Chalandamarz». Uberhaupt macht man beim Studium des Brauchtums die
erstaunliche Erfahrung, dass man einerseits immer wieder auf dhnliche oder
gleiche Usanzen stosst, dass deren genaue Ausformung andrerseits unendlich
verschieden sein konnte. Es kommt einem vor, wie wenn jedes Dorf aus einem
internationalen Alphabet seine eigenen Verse geschmiedet hatte. Diese eigenar-
tige Dialektik dussert sich bei unserem Ethnographen vor Ort, bei Martin P.

Fiir einen internationalen Uberblick: Peter Burke, Popular Culture in Early Modern Europe,
London 1978; in deutscher Fassung unter dem Titel: Helden, Schurken und Narren. Europai-
sche Volkskultur in der frihen Neuzeit, Stuttgart 1981.

Dies lasst sich den Dorfordnungen entnehmen: Andrea Schorta (Hrsg.), Tschantamaints d’En-
giadina bassa. Rechtsquellen des Kantons Graubiinden, Serie B, Band 1, Chur 1965, S. 3, 48,
116, 255, 464, 603, 626, 644, 647.

68



Schmid, in glatten Widerspriichen: «. . . alle Gemeinden unseres Engadins und
unseres ganzen Bundnerlands haben gleiche Sitten; . . . da das «Miidavez» nur
in unserer ehrenwertesten Gemeinde Ftan getibt wird, so ist es offensichtlich,
dass Ftan denkwlirdig ist in bezug auf die Beachtung von Altertimern.»®

Die Identitat der einzelnen Dorfer blieb somit innerhalb der tibergreifenden
Traditionen deutlich erkennbar: Auch wenn man den Johannistag vielerorts
mit Wasser-Brauchen beging, in Ftan machte man eine Mischung von Ge-
schlechterkampf und Flirt daraus, in Ardez kauften sich die Madchen mit Eiern
von den feuchten Nachstellungen der Buben aus, usw. Diese Spiele trieb man
zusammen: Es ist offensichtlich, dass die Dorfgemeinschaft dadurch gefordert
wurde. Am direktesten war die Erfahrung der Gemeinsamkeit vermutlich,
wenn die Dorfjugend von Haus zu Haus zog und Lebensmittel heischte, was —
wie wir wissen — im Festzyklus verschiedentlich vorkam. Mit dieser von den
Alten obligatorischerweise gestifteten Nahrung konnte eine gemeinsame Oko-
nomie der Jungen eroffnet werden, welche sich dann spater daran erinnerten,
dass sie «mehr als einen schénen Tag zusammen verbringen konnten» (oben
S. 62).

Auch wenn die festliche Zeit fiir einige Uberraschungen sorgte, die wirt-
schaftlichen und sozialen Unterschiede vermochte sie nicht wegzuwischen: Die
Reichen konnten ihr Vermogen und Gewissen mit reichlichen Gaben 6ffentlich
zur Schau stellen, die Armen mussten die Gelegenheit ergreifen und mehr als
andere mit Glickwtinschen betteln gehen.

Unterschiede verwandter Natur, nimlich diejenigen zwischen den politisch
Michtigen und dem Volk, wurden bei der Gemeindebestellung sogar auf
rituelle Weise hervorgehoben: In Ftan und anderswo mit Schneebillen und
Beschimpfungen (oben S. 68); in Sent kdpfte man an diesem Tag demonstrativ
einen riesigen Schneemann. Hatte sich die Jugend solche obrigkeitsfeindlichen
Machenschaften zu einem andern Zeitpunkt erlaubt, sie wire in ein rigoroses
Gerichtsverfahren verstrickt worden. Aber an «cuvits» (wie die Zeremonie
gewoOhnlich hiess) war eben zugelassen, was sonst verboten war: Der Alltag
stand auf dem Kopf. Dieses Motiv der verkehrten Welt — ein grundlegendes
Muster vieler Karnevals — lasst sich auch in unserer Gegend erkennen. Am
ersten Februarsonntag gab es in Ftan weder Gesetz noch Bussen; wenn die

Um die Variationsbreite der dorflichen Brauche abzuschatzen, sind die kurz vor 1900 angelegten
volkskundlichen Sammlungen von Interesse. Vgl. vor allem Gudeng Barblan, Sitten, Gebrauche
und Volksfeste im Unterengadin. In: Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde, 18/19 (1914/
1915); Caspar Bardola, Unterengadinische Sammlung. In: Caspar Decurtins (Hrsg.) Ratoroma-
nische Chrestomathie, Band 11, Erlangen 1917; sowie verschiedene Artikel im Dicziunari
Rumantsch Grischun, Chur 1939 ff.

69



Senter Jugend am Dreikonigsabend Holz fiir Bleiguss-Orakel brauchte, waren
die Eigentumsrechte ausser Kraft; bei allen Anlassen forderten die Manner zum
Tanz auf, aber beim «Flachs-Ball» vom Stefanstag in Ramosch stand dieses
Privileg den Madchen zu; eine ahnlich unorthodoxe Initiative ging von den
Ardezer Madchen aus, welche am Dreikonigstag ihren «Zettelschatz» allein
auslosten. Auch die Masken, die von Dezember bis April in allen Dorfern bei
Gelegenheit auftauchten, waren durch Verstellung von Person und Rolle in
gewissem Sinn eine Verkehrung der Welt.

Die Masken konnten zugleich Parodie, Parade, Personifizierung sein — alles
tibliche, in vielen Kombinationen angewandte karnevaleske Mittel. Diese fin-
den sich z.B. bei dem aus volkskundlicher Uberlieferung bekannten «Blockzie-
hen» in Samnaun.®

Einige Tage vor Fastnachtsdonnerstag (govgia grassa) gingen die Burschen des ganzen
Samnaunertals einen Baum fillen, aus dem sie einen machtigen, buntbemalten Block
herstellten, der als Schleife hinten auf einen Schlitten kam. Am «schmutzigen Donners-
tag» besammelte sich dann die Jungmannschaft bei ihrem kuriosen Gefihrt in Plan,
einem zentral gelegenen Weiler. Die vielen anwesenden Zuschauer wurden von aller-
hand maskierten Gesellen (Barbiere, Oltrager, Narren, Hexen) belastigt bzw. unterhal-
ten. Unter diesen Figuren befand sich auch eine Braut, die auf ihren zukiinftigen Mann
wartete. Nach einer Weile tauchte er auf, ein wilder, mit Tannzapfen, Baumflechten und
Moos behangener Kerl. Nun entwickelte sich ein langeres Spiel von Annaherung und
Flucht, Anlockung und Verfolgung. Schliesslich gelang es den Burschen, den Unmensch
gefangenzusetzen. Er wurde an den vorbereiteten Block gekettet und unter Aufbietung
vieler jugendlicher Krafte nach Compatsch geschleppt («Blockziehen»). Dort wurde ihm
«die Ader gelassen», dass sein eingenahter Blutbeutel weit umherspritzte. Nach einer
andern Version war dies eine Hinrichtung, die von einem «Gericht» beschlossen wurde,
welches nur selten Begnadigungen aussprach. Wie die Sache auch ausging — der «Wilde
Mann», «Konig des Waldes» und «boser Geist» von Samnaun, erhielt seine Braut, die
ihm den ganzen Tag gehorte.

Eine grossartige Hochzeitsparodie also. Zugleich ein fiktiver und realer Krieg
zwischen den Leuten dieser Welt und dem personifizierten Un- oder Gegenwe-
sen aus dem Wald, der wie tiblich mit dem Sieg der Kultur endete — ein Sieg
freilich nur auf Zeit; denn der Wilde Mann wiirde wiederum auftauchen.
Hinrichtungsrituale feierte man nicht bloss in Samnaun: In Scuol musste am
ersten Februarsonntag in jedem der vier Gemeindequartiere ein Strohmann
(hom strom) durch das Feuer enden, was Anlass zu heftiger Konkurrenz

¢ Die Uberlieferung stiitzt sich vor allem auf die Erzihlung von Augustin Heiss, dem Hauptakteur

des letzten Samnauner Blockziehens im Jahr 1875; die Kontinuitit der Tradition ist allerdings
schwer abzuschitzen, weshalb man sich fiir historische Zwecke wohl auf die wichtigsten
Elemente des Spiels beschrinken muss. Eine Beschreibung in P. Maurus Carnot, Igl um sulvedi.
In: Igl Ischi 13 (1911), S. 6 170—180.

70



zwischen den Jugendcliquen der Terzals gab; in Ftan begrub man fast zur
selben Zeit den Fastnachtsmann (pop schiischaiver), nachdem ein Bursche mit
Pfarrer-Talent ihm eine ausgiebige Leichenrede gehalten hatte.

Besassen diese Briauche eine besondere Bedeutung? Verschiedene Forscher
gingen davon aus. Gian Caduff meinte, das Blockziehen gehore urspriinglich zu
einem Kreis von Vegetationsriten. Auch Richard Weiss deutete den Wilden
Mann als Vegetationsddmon, wahrend er beim Schellen und Peitschenknallen
an Chalandamarz unsicher war, ob es zum Aufwecken der Fruchtbarkeit diene
oder dem «schreckenserregenden Gebaren der in den Masken dargestellten
Totendamonen» zugehore.” Solche Erklirungsweisen, welche hinter jedem
festlich-karnevalesken Brauch die ewige Handschrift des Ursprungs zu entzif-
fern versuchen, haben in wissenschaftlicher Hinsicht bedenkliche Aspekte. Was
die wirklichen, historischen Anfinge betrifft, sind sie reine — und ein bisschen
fade — Spekulationen. Was die gelebte Gegenwart der Rituale anbelangt, sind
sie moglicherweise nicht besonders wichtig. Ein mit Tannzweigen behangener
Kerl als Fruchtbarkeitssymbol? Warum nicht? Aber konnte man nicht einfach
die Verkorperung eines «bosen Geistes» darin sehen, wie es die Leute von
Samnaun taten? Oder waren gar beide Ansichten nebeneinander denkbar?

Eine solche Mehrdeutigkeit scheint mir tatsachlich eine wichtige Eigenschaft
des brauchtimlichen Treibens gewesen zu sein. Die mit Schellen ausgerustete
Bubenschar am ersten Marz «bedeutete» beispielsweise sicher eine dorfliche
Kuhherde, welche sich im Freien tummelte. Kiihe, die an diesem Zeitpunkt
umbherstreiften, konnten aber noch weitergehende Assoziationen auslésen. «Ob
es ein Freudenfest auf das unriickende Friithjahr seyn sollte: oder was? ist mir
unbekand», sinnierte der Pfarrer Bansi um 1800.®) Auch sein Zeitgenosse,
Magister Rosch, kam — wie oben erwahnt — auf den gleichen Gedanken, dass
man damit vielleicht «die Ndhe des lieblichen Friihlings verkiindigen» wolle
(oben S. 68). Der Winter in einem Alpental kann anstrengend sein, und beson-
ders dltere Leute mogen Chalandamarz auf dhnliche Weise als Symbol der
Warme und des Wachstums betrachtet haben, vielleicht sogar als Mittel, diese
zu fordern. Fur viele Buben lag die wichtigste Bedeutung ihres Tuns vermutlich

7 Gian Caduff, Die Knabenschaften Graubiindens. Eine volkskundlich-kulturhistorische Studie,
Chur 1932, S. 130; Richard Weiss, Volkskunde der Schweiz, Zurich-Erlenbach 1978 -(erste
Auflage 1946), S. 165, 169.

Ungedruckte Fragmente zur Kulturgeschichte des Oberengadins, Staatsarchiv Graubiinden
Chur B 353, 1. Faszikel, S. 45.

71



in der Abwechslung, im Larmen, Heischen und Erhalten von Nahrung, mit
anderen Worten: im Tun selbst.’

Es ist ziemlich miussig, Vergnligungen nach dieser Seite hin mit Deutungen
zu versehen. Im Unterengadin gehorten stisses Geback, Obst oder Wein nicht
zum Alltagsmenu. Warum nicht einmal davon kosten, warum nicht einmal
richtig fressen und saufen, wenn man sonst ziemlich knapp durchmusste?

«Hier kommt her mit grossem Gwunder
Das ist wahrlich sehr kurios

Eine Kumpanei von Gaunern

Feiern da ein Bacchus-Fest

Mit Tumult, vereinten Kraften

Treiben sie — wie das Vieh

Altbekannte Zecherein.

Heissen tun sie Becherleerer
Immer-Voll & Sieb des Weins
Eimer-Saufer, was’ fiir Wanste
Nimmer-Ntuchtern ist der Funfte
Jenes Fest geschieht mit Saufen
Unanstindig — ganz unbidndig

Und mit andren Fastnachtsarten.»®

So begann der bekannte Ramoscher Pfarrer Johannes Martinus ein 1684 publi-
ziertes Lied, welches ausfithrlich ein von fiinf pittoresken Sidufer-Gestalten
gefeiertes «Bacchus-Fest» schildert. Obwohl natiirlich zur Verdammung sol-
cher Gelage gedacht, kann es seine Abkunft von eben diesem festlich-fastnacht-
lichen Treiben nicht verleugnen: Die sensationelle Aufmachung, die Kraftaus-
drticke, vor allem aber die Personifizierungen und grossartige Parodie geben die
karnevaleske Stimmung trefflich wieder.** Was steckte hinter den «anderen
Fastnachtsarten», die der Pfarrer ansprach? Auch das Spielen und Tanzen

®  Ein anderes Beispiel fiir solche Mehrdeutigkeiten sind die Wasserbriauche an St. Jon (vgl. oben
S.6): Einerseits natiirlich ein Spiel zwischen Buben und Madchen, das von Aggressionen bis zum
Flirt reichen konnte. Die konkrete Ausgestaltung beinhaltete eine deutliche sexuelle Symbolik
(die Wasserspritzen fiir die Buben, die Madchen hingegen wehrlos oder mit Eimern oder gar mit
Eiern zur Auszahlung). Andrerseits kann man darin auch eine weitergehende Symbolik von
Reinigung und Erneuerung an der Sommersonnenwende sehen, zu der die Figur Johannes des
Taufers gut passt.

Original romanisch. Johannes Martinus, Philomela, quai ais canzuns spirituales. . ., Tschlin bei
Nuot C. Janet 1684, S. 79.

Es durfte kaum ein Zufall sein, dass man in einem Wirtbuch von 1672 ff. zahlreiche Weinschul-
den des Pfarrers Martinus finden kann (Fundaziun Planta Samedan Ag 39, S. 54 f.). Bezeichnen-
derweise fiel das Lied bei den Neuauflagen des beliebten Gesangbuchs im 8. Jahrhundert der
Zensur zum Opfer.

72

10

11



wurden immer wieder mit dem Pradikat «schiischaiver» gebrandmarkt.*? Sol-
che Vergniigungen — Hohepunkt im Festzyklus — standen allgemein fiir sexuelle
Geliiste in ritualisierter und manchmal auch weniger symbolischer Form, wel-
che zweifellos zur ausgelassenen Atmosphire gehorten. Herauslassen konnte
man noch weitere Gefiihle, zum Beispiel Wut. Das brauchtiimliche Leben war
bisweilen gewalttitig: Die nachtlichen Streich-Zige der Jugend hatten aggressi-
ve Seiten; besonders bei Maskeraden gab es manche Gelegenheit, «heimliche
Rache zu tiben», wie sich ein Zeitgenosse ausdriickte.

Wir haben oben auf die gemeinschaftsfordernde Wirkung vieler Feste hinge-
wiesen. Offensichtlich konnten die Rituale und Vergnigungen kulinarisch-
geschlechtlich-aggressiver Art noch andere Funktionen haben. So kann man
argumentieren, das periodische «Dampfablassen» habe verhiitet, dass die Ge-
sellschaft in einem bestimmten Moment durch aufgestaute Gefilihle ganz aus
den Fugen gehoben worden sei. Rebellische Energien — die zweifellos vorhan-
den waren — seien kanalisiert und damit neutralisiert worden. Konservatives
Brauchtum also? Ich halte dieses Urteil fur richtig, aber einseitig. Die Brauche
konnten nicht nur mehrere Bedeutungen, sondern auch zwiespaltige gesell-
schaftliche Folgen haben. Die traditionelle Beschimpfung der Gemeindeobrig-
keit vermochte vielleicht einem Aufstand vorzubeugen, war aber gleichzeitig ein
rebellischer Akt und konnte umgekehrt auch zu Verschworungen und Staats-
streichen auf dem Dorfplatz ermutigen (wie die politische Geschichte des
Unterengadins zeigt, fanden Umstiirze bei Parteikimpfen haufig in dieser Jah-
reszeit statt). Wenn die Ftaner Buben am Stefanstag mit Himmern auf die
Maiadchen-Zehen losgingen, lehrten sie damit, wer in dieser Welt Herr und
Meister sein sollte — aber setzten sich die Madchen nicht manchmal zur Wehr
wie am Johannistag?

Die Kirche jedenfalls fasste das ausgelassene Leben auch in seiner kanalisierten
Form als Verstoss gegen wahres Christentum und wahre Moral auf. «Alles
Fastnachtstreiben soll verboten und verbannt sein», heisst es in einem typischen
Gesetzesartikel des spaten 17. Jahrhunderts; darunter eine Bekraftigung von
1719, «dass man jenes ungesunde Fest nicht machen dirfe». Jede Person, ob

12 In Tschlin sollten z.B. nach einem Artikel von 1691 «Spieler und Tadnzer und diejenigen, welche

andere Fastnacht gegen Gott und die christliche Ehrbarkeit machen,» gestraft werden; zuerst
von den Dorfmeistern, wenn diese dabei fehlten, von den Landammannern, und wenn diese ihre
Pflichten vernachlissigten, von der Oberaufsicht der Kirchendisziplin — eine «Sicherheitskette»,
die zeigt, dass der Beschluss nur schwer durchzusetzen war (Tschantamaints d’Engiadina bassa,
wie Anmerkung 4, S. 370).

73



gross oder klein, die man durch eine dieser «teuflischen Masken» entstellt finde,
solle gestraft werden und misse fliir mogliche, aus ihrem Tun entstandene
Kosten aufkommen. Vielleicht waren die Maskierten bei der Ausarbeitung
dieser Artikel gerade zur Stelle — sie wurden anfangs Februar erlassen. Aber
eigentlich handelte es sich nicht nur um «Masken», sondern die Kirche, Inspira-
tionsquelle solcher Verbote, sah buchstablich «Teufel» umherstreunen. Wenn
der Pfarrer Martinus ein bauerliches Saufgelage als «Bacchus-Fest» beschrieb,
hatte er mehr im Sinn als eine Demonstration von Gelehrsamkeit: Der Gott des
Weines aus der romischen Antike sollte den Leuten drastisch vor Augen fiithren,
wie heidnisch und anti-christlich ihre alkoholischen Vergniigen in Wirklichkeit
seien.

Die Protestanten mussten sich bei diesem Reform-Programm besonders
radikal gebarden, um sich nicht nur von den tiirkischen, sondern auch von den
papistisch-romischen Heiden abzuheben. Ein gutes Beispiel dafiir sind die
«fetten» und «mageren Tage» im Februar—Mairz, die Fastnacht und die darauf
folgende Fastenzeit. Die Unterengadiner Prediger, die ihren Zwingli kannten,
wollten die beiden qualitativ verschiedenen Zeiten einebnen, weder Ausgelas-
senheit noch katholische Kasteiung sollten zugelassen sein. «Vorsichtig, um
nicht falschen Beschuldigungen beztglich Neuerungen ausgesetzt zu sein»,
musse man gegen das Fasten predigen, heisst es in einem Kolloquiums-Proto-
koll von 1647.1% Vorsicht war wegen den ungeklirten politisch-konfessionellen
Verhiltnissen unmittelbar vor dem Loskauf der osterreichischen Rechte im
Jahr 1652 am Platz. Umsicht war aber auch spater noch geboten; denn das Volk
liess sich seine bunten, mittelalterlichen Manieren im allgemeinen nur ungern
nehmen. Welchen Erfolg hatte die protestantische Kur? Die Fastenzeit ver-
schwand vermutlich schnell einmal — ausser natiirlich im katholischen Tarasp.
Dort scheint man neben dieser Zeit der Enthaltsamkeit auch einen einigermas-
sen kompakten «Karneval» bewahrt zu haben (der Begriff bei Martin P.
Schmid). Warum sonst der aussergewohnliche Tarasper Hohepunkt von Kin-
derzeugungen im Februar? Die Protestanten in den Nachbardoérfern Scuol und
Ftan dusserten — nach demselben Kriterium zu urteilen — in diesem Monat keine
vergleichbare Lebenslust.'* Es wird auch kein Zufall sein, dass das elaborierte
Fastnachtspiel vom wilden Mann im paritatischen bzw. zunehmend katholi-
schen Samnaun bis ins 19. Jahrhundert tiberlebte. Die Offensive der Protestan-

13 QOriginal lateinisch. Synodal- und Kirchenratsarchiv Chur A 22, S. 4.

Die jahreszeitliche Verteilung der Zeugungen bzw. Empfangnisse lasst sich anhand der Taufda-
ten errechnen. Die Analyse stiitzt sich auf eine Auswertung der Kirchenbiicher im Zeitraum
1650-1830. Auch in bezug auf die Hochzeiten im Februar/Mirz findet sich in Tarasp ein
prignantes, von seinen Nachbarn verschiedenes Verteilungsmuster.

74

14



ten gegen Karneval und Fastenzeit scheint demnach erfolgreich gewesen zu sein.
Wirklich? Ein so pauschales Urteil kann nicht ohne Prazisierungen und Ein-
schrankungen passieren.

Erstens waren auch «die von der Messe» nicht miissig geblieben. Die mir
bekannten Tarasper Sittenmandate von 1662, 1673, 1688 usw. sollten die
traditionelle Fastnacht vielleicht nicht liquidieren, aber auf alle Fille verdin-
nen.”” Sie standen ihren protestantischen Konkurrenten in Sachen Priiderie
kaum nach.

Zweitens blieb der Pradikanten-Triumph immer prekar, war nie total. Der
Karneval starb, das Karnevaleske tiberlebte. Der Begriff fiir Fastnacht, »schi-
schaiver», nahm genau diese Bedeutung an und diente auch in den spiten
Statuten zur Bezeichnung aller verbotenen Vergniigen — Vergniigen, die wir in
Martin P. Schmids Schilderungen von 1773 immer wieder angetroffen haben.
Wenn der Karneval nicht vor Aschermittwoch stattfand, tauchten die Masken
und Tanzanldsse in der Weihnachts-, Neujahrszeit auf (wie im Gericht Ra-
mosch), oder man stellte plotzlich an Chalandamarz ein fastnachtlich-narri-
sches Treiben fest. Die protestantischen Pfarrer mussten zudem gegen den
zwischendorflichen Vergniigungsverkehr kampfen: Was ntitzte den Ardezer
Moralisten eine Ausrottung der eigenen «Verfehlungen», wenn sich die Jugend
an den in Ftan nicht umzubringenden «schtschaiver»-Tag verirrte oder gar
beim katholischen Fronleichnam in Tarasp vorbeischaute?

Drittens: Die Brauche anderten sich nicht nur unter klerikalem Druck.
Martin P. Schmid deutet an, dass «im Zusammenhang mit den teuren Zeiten
gewisse antike Moden und Gewohnheiten» eingeschrinkt worden seien, um
«uiberflussige Kosten» zu vermindern. Als seine Grossmutter Mengia Litta noch
lebte (vor 1745), habe man an Neujahr nicht bloss eine abendliche Familienein-
ladung gemacht, sondern dieses Fest sei ein paar Tage nacheinander in verschie-
denen Hausern der Verwandtschaft fortgesetzt worden. Solche niichternen
Bemerkungen erinnern uns daran, dass der 6konomische Alltag den Feiertag
einholen und sogar tiberholen konnte. In krisenhaften Jahren waren die Stroh-
manner, die man in Scuol verbrannte, so diinn und mager wie das Vieh, fiir
welches das Stroh im Grunde bestimmt war. In den inflationdren Zeiten des
spaten 18. Jahrhunderts mogen in verschiedenen sozialen Schichten die Kosten
fiir Feste «liberfliissiger» geschienen haben als vorher.*® Und schliesslich spricht

15 Pfarrarchiv Tarasp. Series stipitum consanguineorum Communitatis Taraspiensis; darin: Statu-

ti & ordini fatto in Taraspo.
Die Preisentwicklung lasst sich aus verschiedenen Listen von amtlichen Festsetzungen entneh-
men. Eine davon hat J. J. Ritz im Biindner Monatsblatt 1916, S. 379—391, publiziert.

16

79



alles dafur, dass die kirchlich-reformatorischen Absichten die Volkskultur
weniger einschneidend veranderten als die kommerziell-industriellen Einfliisse
seit dem 19. Jahrhundert. Thnen blieb es vorbehalten, die verkehrte Welt von
Grund auf neu zu kehren.

76



	Eimer-Säufer, Nimmer-Nüchtern und Kompagnie : Aspekte der populären Kultur im Unterengadin des 17. und 18. Jahrhunderts

