Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Die Frihzeit des Klosters Disentis : Forschungen und Grabungen
Autor: Mdller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-398406

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUNDNER MONATSBLATT

Zeitschrift fiir bundnerische Geschichte, Heimat- und Volkskunde

Chur, Januar/Februar 1986 Nr. 1/2

Die Fruhzeit des Klosters Disentis
Forschungen und Grabungen

Von Pater Iso Miiller

In den letzten Jahrzehnten sind manche Forschungen und Funde tiber die
Anfinge von Disentis gemacht worden, so iiber das sogenannte Testament von
Bischof Tello im Jahre 765 und iiber die Monchslisten im Reichenauer Verbrii-
derungsbuch. Vor allem sind die Ausgrabungen der letzten Jahre zu erwihnen,
die unter der fachmannischen Leitung von Professor Dr. Hans Rudolf Sennhau-
ser, Zurzach-Zirich, manche Uberraschungen brachten und damit historische
Probleme aufwarfen. Der Grabungsleiter beabsichtigte, die archiologisch-
kunstgeschichtlichen Ergebnisse selbst zu veroffentlichen. Da der Zeitpunkt
seiner Publikation erfahrungsgemass sehr unsicher ist, Gemeinde, Kanton und
Bund sowie andere Institutionen wegen ihrer finanziellen Hilfe aber mit Recht
Auskiinfte verlangen, so ist in der folgenden Arbeit wenigstens eine historische
Darstellung gegeben. Um sie dem Leser verstindlich zu machen, mussten
notwendige kunsthistorische Hinweise und andeutende Skizzen miteinbezogen
werden.

Der Verfasser widmete seit fast 6o Jahren dem frithmittelalterlichen Disentis
seine Aufmerksamkeit und regte auch die grossen Ausgrabungen von 1980—
1983 an, die der Erforschung der mittelalterlichen Kirchen galten. Manchen
wichtigen Aufschluss verdankt er den Gesprichen mit Professor Sennhauser
und seinem archdologischen Team (H.R. Courvoisier, Augustin Carigiet, Da-

I



niel Reicke, Duri Gredig, A. Macke usw.). Besonders aber fiihlt er sich seinem
Mitbruder P. Dr. Bernhard Biirke verpflichtet, der als Mitglied der klosterlichen
Baukommission die Arbeiten der Archidologen auf das genaueste verfolgte.
Auch der Hilfe von P. Daniel Schonbachler, P. Pirmin Gnadinger und von
P. Athanasius Dudli sei gedacht. Der grosste Dank gebithrt Abt Dr. Viktor
Schonbachler, der von Anfang an das Anliegen der Ausgrabungen wesentlich
forderte und auch die Veroffentlichung der Ergebnisse dringend wiinschte.

1. Praeses Victor, St.Placidus und St. Sigisbert

Diese drei Personlichkeiten, die schon im ausgehenden 7. Jh. ihre Mannesjahre
erreicht hatten, sind durch ihre gegenseitigen Beziehungen fiir uns wichtig.
Zwei Sequenzen aus der 2. Halfte des 10.Jh. charakterisieren Placidus als
Martyrer und Sigisbert als Bekenner. Sie machen den «Tyrannen» Victor fiir die
Ermordung des Placidus verantwortlich, dem sie auch sonst Totungen vorwer-
fen (multis truncatis pluribusque sanctis decapitatis).! Ahnlich berichtet ein
Hymnus aus der 1. Halfte des r11.Jh.? Wihrend diese Dokumente keinen
Anachronismus aufweisen, ist dies bei der Passio Placidi aus dem Ende des
12. Jh. anders, da sie Sigisbert mit Kolumban verbindet und daher Placidus und
Victor in den Anfang des 7. Jh. versetzt (Lesung 2), anderseits aber doch Victor
als den Vater Tellos bezeichnet (Lesung 9).

In den Sequenzen der 2. Halfte des 1o. Jh. ist die Entrtstung uber den Mord
sehr verstandlich, obwohl schon aus einer Tat mehrere geworden sind. Die
Passio Placidi indes kennt keine Grenzen und stellt Victor tuberhaupt als
lasterhaften Menschen dar (Lesung 5—6). Das ist insofern begreiflich, als die
Hagiographen dadurch den hl. Placidus in helles Licht setzen wollten, indem sie
seinen Morder moglichst schwarz darstellten (Kontrastwirkung, Schwarz-
Weiss-Malerei). Aber der historische Haftpunkt ist immer die Existenz des
Praeses Victor und seiner beiden Zeitgenossen Placidus und Sigisbert. Es ist
kaum anzunehmen, dass die Sequenzen als offentliche und kirchliche Texte

1

[. Miiller, Ritische Sequenzen aus der Notkerschule. Biindner Monatsblatt 1959, S. 264—276. S.
272 Zeile 9 muss es tantum, nicht tanctum heissen. Vgl. auch Zeitschrift fiir Schweizerische
Kirchengeschichte 44 (1950), S. 215—=220.

I. M., Disentiser Klostergeschichte 7oo-1512. 1942, S. 260, Analecta Hymnica 14a (1893),
I10—121.

I. M., Die Passio S. Placidi (ca. 1200). Zeitschrift fiir Schweiz. Kirchengeschichte 46 (1952),
161—278, bes. 166—169, Von der Passio ist abhingig der Disentis betreffende Teil einer Gallusvi-
ta eines Monches von Seligenstadt. Vgl. Schweiz. Zs. f. Geschichte 31 (1981), S. 306.



diese Namen erfunden hatten. Sie dtrften vielmehr der klosterlichen Haustradi-
tion entnommen sein, die in der merowingischen Krypta und in dem karolingi-
schen Sarkophag der Doppelheiligen einen sehr deutlichen Anhaltspunkt hatte.*

Zudem handelte es sich nicht um irgendeinen Mord an den Ufern des
obersten Rheins, sondern um einen auffalligen Mord, der deshalb im Gedécht-
nis des Volkes haften blieb. Es ging um eine gezielte Tat einer politisch
bedeutsamen Personlichkeit, weshalb sogar der Tag dieses dramatischen Ereig-
nisses, der 1. Juli, als Gedenktag fiir immer in der Erinnerung blieb. Nicht
einmal das im 9. Jh. in den Klostern am 11. Juli so gefeierte Fest der Translation
der Gebeine des hl. Benedikt vermochte den Termin zu verschieben oder gar
vergessen zu lassen. Stets behielt das Placidus-Fest den Vorrang und verdrangte
die Benediktusfeier auf den folgenden Tag, ein Beweis, dass der 11. Juli in
Disentis eine alte und echte Tradition darstellt.®

Um Victor zu identifizieren, miissen wir uns die Genealogie der Victoriden,
die damals Churratien beherrschten, vor Augen fithren. Wir halten uns an die
Aufstellung von Otto P. Clavadetscher 1974.°

I. s10/545 Zacco(?)
II. 540/570 Zacco(?)
III. 570/595 Name fehlt
IV. 600/620 clarissimus proavus
V. 630/645 Name fehlt
V1. 660/670 Vigilius tribunus
VII. 690/695 Victor episcopus und Jactadus praeses
VIII. ca. 720 Vigilius episcopus und Victor praeses
IX. Tello episcopus und Zacco praeses

Erginzend zur Genealogie diirfen wir die Vita Sancti Galli zur Charakterisie-
rung des Praeses Victor heranziehen, denn sie gehort zu den Berichten, die «mit

4

Uber den Sarkophag siehe Christian Beutler in der Gazette des Beaux-Arts 60 (1962), S. 452,

454—455, 457. Erginze, dass der Sarkophag schon im Verzeichnis der um 940 nach Ziirich
gefluchteten Objekte angefiihrt ist.

Dartiber I. M., Die Anfinge des Klosters Disentis. 1931, S. 114 (= Jahresb. der Histor.-anti-
quar. Ges. von Graubiinden Bd. 61).

Otto P. Clavadetscher, Zur Verfassungsgeschichte des merovingischen Ritien, in: Frithmittel-
alterliche Studien, 8 (1974) S. 60—72. Dazu Schweiz. Zs. f. Geschichte 31 (1981) S. 294-299.
Neuerdings stellt Hans Lieb in der Festschrift O. P. Clavadetscher. 1984 S. 3047 die Genealogie
wie folgt auf: Zacco, gefolgt von drei ungenannten Nachfolgern, dann Vigilius praeses, darauf
Paschalis episcopus, worauf sich Victor episcopus und Jactadus praeses anschliessen. Der
zuletzt genannte Victor, der Vater Tellos, wird 710/730 angesetzt.



den ubrigen primiren Quellen in Einklang stehen und sie gut erganzen.»” Aus
der St. Galler Klostertradition schopfte Walahfrids Gallusleben (833/834), das
uns den Angriff des Praeses Victor auf die Gallus-Reliquien erzahlt und ihn als
neidische Gewalttat gegen den alemannischen Wallfahrtsort deutet.® Neuere
Forschungen sehen dahinter politische Tendenzen oder beanspruchte Rechte
auf dieses Gebiet.? Wie dem immer sei, die Methode Victors verhullt kaum sein
gewaltsames Vorgehen. Von der St. Galler Haustradition oder von Walahfrids
Gallusleben diirfte die Disentiser Sequenz insofern beeinflusst sein, als sie den
Praeses Victor wegen Disentis und St. Gallen belastet (undique perfurens).*®

Jedenfalls kennen wir keinen andern Victor, der so tatkraftig und tiberkiihn
gewesen ware. Irgendeinen Victoriden, von dem wir weder den Namen noch ein
Amt noch eine Charakteristik besitzen, als Morder des Placidus zu bezeichnen,
geht kaum an.

Der Vater des Bischofs Tello kann zu 719 (720) datiert werden, da er damals
Otmar, der an seinem Hofe gebildet worden war, mit ratischen Monchen zur
Betreuung des Gallusgrabes aussandte.'* Den Anfang seiner Amtszeit kennen
wir nicht. Wir wissen nur, dass sein Vater Jactadus, der nach dem Bischofskata-
log des 14. Jh. auch Praeses war, auf etwa 690—695 angesetzt werden kann. So
wird man das erste oder zweite oder auch dritte Jahrzehnt des 8. Jh. in Betracht
ziehen diirfen, zu welcher Zeit Praeses Victor die oberste weltliche Leitung
Churradtiens innehatte. Wohl in seiner ersten, kraftstrotzenden Amtsperiode
wird er Placidus beseitigt haben.

Wir missen uns nun fragen, wer eigentlich Placidus, der Gegner Victors,
war. Nach dem Namen zu schliessen, war er ein Ratier mit einem christlichen
Deutungsnamen. Auch er war nicht irgendein bedeutungsloser Mann, sonst
hatte ihn der churratische Praeses nicht umbringen lassen. Man darf Placidus
zu den machtigen Besitzern, zu den potentes und possessores zahlen, von denen
die Lex Romana Curiensis (1. Hilfte 8. Jh.) mehrfach berichtet.'

Clavadetscher, Zur Verfassungsgeschichte, S. 321.

Geschichte der Abtei Disentis 1971, S. 19, 23—25, liber die Beziehungen zwischen St. Gallen und
Disentis.

> MGH SS rer. merovingicarum IV. S. 321.

10 1. Semmler in A. Borst (Hrsg.), Monchtum, Episkopat und Adel zur Griindungszeit des Klosters
Reichenau. 1974, S. 349—350, und H. Biittner in: Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 43
(1949), S. 23.

J. Duft, Sankt Otmar, Die Quellen zu seinem Leben. 1969, S. 16—17, 50—53. Dazu Schweiz. Zs.
f. Geschichte 31 (1981), S. 300.

12 E, Meyer-Marthaler, Lex Romana Curiensis. 2. Auflage. 1966, S. 700 (Register s. v. potentes,
possessores). Dieselbe, Romisches Recht in Ritien im frihen und hohen Mittelalter 1968,
S.99-111, 113, 172.

11



Grund der Antithese konnte sein, dass Placidus mit seinem Eintreten fir
Sigisbert als Schiitzer einer frankischen Zelle, die zu einem Kloster auswachsen
konnte, dem frankenfeindlichen Victor als hochst verdichtig erschien. Doch
konnen auch mehr rechtsgeschichtliche Gegebenheiten mitspielen, auf die noch
zurickzukommen sein wird.

Das Verhalten Victors war typisch frihmittelalterlich, da damals die «Gros-
sen» zwar Untaten verrichteten, aber dafiir auch Busse taten. Zudem war der
Kreis um Victor alles andere als gegen Christentum und Kirche aufgebracht,
griindete doch sein Onkel, Bischof Victor (ca. 690—695), den Frauenkonvent in
Cazis, sein Bruder Vigilius bekleidete den Churer Bischofsstuhl. Er selbst liess
Otmar an seinem Hof erziehen und sandte ihn als Abt zum Gallusgrab. Schliess-
lich wuchs mit dem jungen Otmar auch Tello, der Sohn Victors, am Hofe der
Provinzstadt heran. So diirfte die Tat an Placidus mehr das Gelegentliche als
das Wesentliche des Praeses Victor gewesen sein.?

Das traditionelle Jahr 614, in dem Sigisbert das Kloster gegriindet haben soll,
hat keine grosse Geschichte hinter sich, wird es doch weder von den Sequenzen
noch von den Hymnen gestlitzt. Zwar beruft man sich auf ein althochdeutsches
Lied des St.Gallers Ratpert (2. Hilfte 9. Jh.) auf St. Gallus, in dem die Disentiser
Doppelheiligen als dessen Begleiter genannt werden. Aber das Lied ist verloren-
gegangen, erhalten sind nur drei verschiedene Umdichtungsversuche Ekkeharts
IV. (1. Hilfte 11.]Jh.) ins Lateinische, von denen nur zwei unsere Patrone
erwahnen. Beide sollen im frankischen Luxeuil gewirkt und spater in Bregenz
von einem Rauber umgebracht worden sein. Hiemit zeigt sich Ekkehart als
phantasievoller Erzihler ohne jede Glaubhaftigkeit. Aus seiner Darstellung
lasst sich Ratperts Lied tiberhaupt nicht rekonstruieren.** Erst eigentlich die
Passio Placidi brachte Sigisbert mit St. Kolumban zusammen, und zwar auf
Grund der Kolumbanskirche in Ursern, die man ins 11. Jh. datieren kann. Der
Verfasser schloss vom Patrozinium des Heiligen auf dessen Anwesenheit. Da-
nach wiren Kolumban, Gallus und Sigisbert zuerst nach Ursern und dann erst
auf getrennten Wegen weitergezogen, die ersteren ins alemannische Gebiet
(Sueuiam), der dritte aber iiber die Berge zur Missionierung der Desertina

13

Geschichte der Abtei Disentis 1971, S. 10-11, 235. Uber die Griindung von Cazis sieche H. Lieb
in der Festschrift Otto P. Clavadetscher 1984, S. 37—52.

Joh. Egli, Der Liber Benedictionum Ekkeharts IV. 1909 S. 383—384 = MGH Poet. lat. V. S. 537.
Peter Osterwalder, Das althochdeutsche Galluslied Ratperts und seine lateinischen Ubersetzun-
gen durch Ekkehart IV. Berlin 1982, S. 80, 86, 124—125, 130-131, 191, 193. Uber die Unmdglich-
keit, das Ratpertlied zu rekonstruieren, S. 184—185. Siehe auch Zs. f. Schweiz. Kirchengeschichte
59 (1965), S. 266, 272273, und Schweiz. Zs. f. Geschichte 31 (1981), S. 303, 306.

14



(Lesung 2—3). Daraus hat dann Abt Jakob Bundi (1593-1614) in seiner Ge-
schichte der Abte des Klosters erstmals als Datum fiir Sigisbert das Jahr 614
berechnet.®

Dagegen spricht, dass Sigisbert ein typisch frankischer Konigsname war. Die
Iren trugen biblische oder lateinische oder auch national-irische Namen. Der Ire
Moengal in St. Gallen nannte sich Marcellus, der Ire Flaithemel in der Reiche-
nau Notus oder alemannisiert Flatamar.'® Dann die zweite Schwierigkeit, dass
wir fur 614 keinen Praeses Victor kennen. Erst die Hagiographie des 16. und
17. Jh. beschenkte den an sich schon fraglichen clarissimus proavus dieser Zeit
kurzerhand mit dem Vornamen Victor, obwohl mit dem gleichen Recht auch
andere typische Namen der Sippe, namlich Vigilius und Jactadus, moglich
sind.'” Dagegen griff die kritische Geschichtsschreibung des 17. und der folgen-
den Jahrhunderte auf den Praeses Victor von ca. 700 bzw. 719 als den Gegner
des Placidus zurtick, so der St.Galler Archivregistrator P. Joh. Chrysostomus
Stipplin (1 1672) und der Bollandist Johann Bapt. Sollerius (1723), auf den sich
wohl auch P. Placidus Spescha (1 1833) stiitzte. Die trefflichste Analyse in dieser
Hinsicht leistete 1925 der Genfer Universitatsprofessor Paul Edm. Martin, auf
dessen Spuren die Forschung weiterging. Dieser Weg fand umso mehr Ver-
trauen, als sich dann der Einfall der Avaren oder Hunnen von 670 als Tat der
Sarazenen um 940 erwies.'®

Kehren wir zu unserem eigentlichen Thema zurtick, zu Praeses Victor,
Placidus und Sigisbert. Wir miissen uns fragen, wie die damaligen Verhaltnisse
an den Ufern des jungen Rheins gestaltet waren. Wir konnen dies am besten an
der kirchlichen Entwicklung ablesen. Die systematische Christianisierung ging
vom bischoflichen Chur aus. Bereits ins 7. Jh. diirften die Kirchen St. Martin in
Ilanz und St. Andreas in Ruis datieren. Neben diesen bischoflichen Kirchen-
grundungen gab es noch Eigenkirchen, die von besitzreichen Herren ins Leben
gerufen worden waren. So entstand auf dem Felsen Crepault auf dem rechten
Rheinufer gegeniiber Truns eine kleine Saalkirche, die man dem 6. oder 7. Jh.

15 Caspar Decurtins, Die Disentiser Kloster-Chronik des Abtes Jakob Bundi. Luzern 1887, S. 24.
Besser datiert die Synopsis Annalium von 1709, indem sie 612 als Jahr der Ankunft in Ursern,
613 als Aufenthalt in Disentis und 614 als Jahr des Baues von Monchszellen annimmt.

16 Zuletzt dariiber Zs. f. Schweiz. Kirchengeschichte 59 (1965), S. 268—269 (St. Magnus), 273—275
(Sigisbert).

17 Clavadetscher, Zur Verfassungsgeschichte 1.c. S. 61, 69. Lieb in Festschrift Clavadetscher 1984,
S. 48 Anm. 75.

8 Die Anfinge des Klosters Disentis, in: Jahresbericht der Hist.-antiquarischen Gesellschaft von
Graubiinden 61 (1931), S. 121—122. Ebendort tiber den Einfall von 670, S. 97—98. 1. Miiller, Pater
Placidus Spescha, Disentis 1974, S. 96. P. Ed. Martin in der Zeitschrift fiir Schweiz. Geschichte

12 (1932), 497-503.



zuweist. Sie war das Werk eines ratischen Grossgrundbesitzers. Die Siedlung
Crepault setzte sich auf dem linken Rheinufer in Truns fort, dessen Martinskir-
che auf das 7. oder 8. Jh. angesetzt werden kann.*

Die Siedlungen erstreckten sich mithin bis zum Russeinerfelsen. Was ober-
halb lag, trug den Namen Desertina, der eine besiedlungsfreie oder besiedlungs-
schwache Landschaft bezeichnet. Dafiir sprechen Ortlichkeitsnamen wie Luk-
manier (lucus magnus), Salaplauna (silva plana) und Selva usw., die auf einen
fritheren Forst hinweisen, der als kulturloses Gut dem Konig gehorte, den
hinwiederum in Chur der selbstindig regierende Praeses vertrat.?® Man darf
indessen Desertina nicht als hermetisch abgeschlossene Landschaft deuten,
denn frithmittelalterliche Funde wie eine Lanze des 6. Jh. auf dem Lukmanier
und ein Triens von Orléans aus dem 7. Jh. beim Kloster lassen auf Begehungen
schliessen. Dazu war das Gebiet rheinabwirts gegen Osten Winter und Sommer
zum Trunser Becken offen, wo in Crepault schon im 6. und 7. Jh. eine Kir-
chenanlage bestand.?* Bezeichnungen wie eremus und solitudo in Heiligenleben
sind oft tibertrieben (hagiographischer Gemeinplatz). Das darf indes nicht dazu
verleiten, den ersten Dauerbewohnern der Desertina ernstes Suchen nach Welt-
ferne und Gottesnihe abzusprechen. Das blieb das wesentlichste Motiv.*

In der Desertina errichtete der frankische Wandermonch Sigisbert eine
Klause, in diesem grossen Forst selbstverstandlich aus Holz. Wir wissen von
nicht wenigen Klostern, dass sie in solch unkultiviertem Land (terra inculta)
ihren Anfang nahmen, so vor 650 die Kloster Jumieges, St-Wandrille und
St-Dié. Dazu kamen 764 Lorsch und 799 Aniane.?® Nichts ist naherliegend, als
dass Praeses Victor, der die altratische Sonderstellung Churritiens auf jeden
Fall hochhalten wollte, im fremden Asketen aus dem grossen Frankenreich eine
Gefahr sah. Da indes Victor nicht Sigisbert beseitigte, wohl aber den einheimi-
schen Placidus, muss letzterer mit dem Praeses in gefihrliche Konfrontation
gekommen sein.

Man fand bei den Ausgrabungen unter der spateren, dreischiffigen Marien-
kirche die Fundamente eines fast rechteckigen Gebdudes, das aussen 10 X 7,§ m

?  Sennhauser in: Vorromanische Kirchenbauten 1971, S. 49-50, 127—129, 350—351. Dazu Schweiz.

Zs. f. Geschichte 7 (1957), S. 436—441. Biittner-Miiller, Frithes Christentum im schweiz.

Alpenraum 1967, S. 128-129.

L. M., Die Landschaftsnamen Desertina und Sursassiala. Biindner Monatsblatt 1984, S. 126-167,
€s. 163—166.

Die Relativierung des Namens Desertina = Findde schon in der Disentiser Klostergeschichte

700-1512. 1942 S. 12—13. Dazu Gudrun Schneider-Schneckenburger, Churritien im Frihmittel-

alter 1980, S. 7072, 113-114, 189 und Biindner Monatsblatt 1984, S. 155-156, 166—167.

Arnold Angenendt, Monachi peregrini 1972, S. 158-159. Derselbe in A. Borst (Hrsg.), Monch-

tum, Episkopat und Adel zur Grundungszeit des Klosters Reichenau. 1974, S. 267—269.

Bundner Monatsblatt 1984, S. 164-165.

20

21

22

23



misst und dessen Boden auf einer Balkenlage ruhte. Es wurde gegen Osten um
4 m verlangert, auch im Westen folgte ein Anbau. Innerhalb der Mauern, auch
in der ostlichen Erweiterung, entdeckten die Archiaologen Fragmente von
braunroter Tonung, die ornamentalen Charakter aufwiesen. Ob ein Fragment
eine Haarkalotte, also eine Figur, darstellt, ist schwer zu sagen. Braunrot war
die Lieblingsfarbe der damaligen Zeit, wie Castelseprio am Anfang und Mi-
stair am Ende des 8. Jh. zeigen. Unser Bau wurde durch Feuer zerstort: die
Balken des Holzbodens waren verbrannt und zusammengefallen. Darauf tiber-
liess man offenbar das Werk seinem Schicksal.

Das Gebaude lasst verschiedene Deutungen zu. Von der Lage unter der
folgenden Marienkirche her ist es naheliegend, in diesem Bau eine Kirche zu
sehen, die dann erweitert wurde. Es ist jedoch nicht auszuschliessen, dass es sich
um ein Wohnhaus gehandelt hat. Prof. Sennhauser verwies auf einen dhnlichen
Bautyp, der auf dem St. Galler Klosterplan als Wohnhaus erscheint.>3*. Méglich
ist aber ebenso, dass ein vorhandenes Haus zu einer Kirche umgestaltet wurde.
Die Ausmalung deutet an sich auf einen Sakralraum hin. Ist der Bau ein
Gotteshaus, dann ist die neu ergrabene Kirche im ziircherischen Hettlingen aus
der Zeit um oder nach 700 zum Vergleich heranzuziehen.?* Als Patrozinium
kommt dann eigentlich nur St. Maria in Frage, weil genau tiber diesem ersten
Bau mehrere Marienkirchen folgen. In unserer Zahlung der Kirchen bezeichnen
wir das Gebaude, freilich mit gebotenem Vorbehalt, als Maria I.

Der ganze Bau stand auf dem Gebiet des Fiskus und konnte daher der nahere
oder entferntere Anlass zu einem Aufeinanderprallen zwischen Disentis und
Chur gewesen sein. Es standen sich hier zwei Rechtsanschauungen gegentiber,
das Recht des Staates bzw. des Praeses in Chur und das Recht der Kolonisten,
die auf bearbeitetes Gebiet Anspruch erheben konnten (sog. Aprisio oder
Bifang).** Disentis aber vertrat nicht der fremde Eremit, sondern der einheimi-
sche und machtige Placidus, der dann den Bau errichtet hatte.?¢ Dann wiirden
wir den Verdacht nicht ganz los, dass der Brand der Kirche irgendwie unmittel-
bar oder mittelbar mit dem Mord an Placidus zusammenhinge.

238 Archiologie der Schweiz. 6 (1979), S. 162—163, Nr. 45.

#*  Zeitschrift f. Schweiz. Archiologie und Kunstgeschichte 41 (1984), S. 235—238. Freundl. Hin-

weis von P. Bernhard Biirke. Dazu jetzt Klaui-Haberle-Sigg, Geschichte der Gemeinde Hettlin-

gen 1985 S. 117-122.

Niheres zuletzt Biindner Monatsblatt 1984, S. 166.

Nach der Passio Placidi (um 1200) hat Sigisbert zuerst eine Marienkirche errichtet: Sigibertus
. in honorem Dei et beate Marie construxit oratorium. Mehr als Sigisbert kime wohl eher

der machtige Placidus in Frage. Vielleicht liegt hier eine blasse Erinnerung an die spitere

dreischiffige Marienkirche des 8. Jh. vor. Wie wenig unser Hagiograph des Hochmittelalters

sich in den Kirchen zu Disentis auskannte, zeigt der Umstand an, dass er St. Peter nie erwihnt.

25
26



2. Die erste Martinskirche

Sudlich des ersten Baues (St. Maria 1.?) erstreckte sich die Martinskirche, aussen
10,5 m breit, die nur eine einzige Apside von 3,5 m Tiefe aufweist, deren
Schenkel stark eingezogen, aber nicht hufeisenférmig sind. Der Grundriss
deutet auf die Zeit vor der Epoche der ritischen Dreiapsidenkirchen hin. Im
ganzen Gebiete von Angers bis Passau gab es ca. 650—750 Kloster- und Pfarrkir-
chen mit mannigfach geformten Apsiden, in deren Umkreis unser Typ irgend-
wie zu stellen ist.?” Das Patrozinium des Baues ergibt sich aus seiner Lage in der
gleichen Richtung wie die spitere karolingische Martinskirche mit drei Apsi-
den.

Die Schutzherrschaft des Heiligen von Tours breitete sich vom Frankenreich
aus, zu dem seit der 1. Hilfte des 6. Jahrhunderts auch Churratien gehorte.
In diesem Saeculum finden wir Martinskirchen schon ausserhalb des Franken-
reiches, so in Rom, Monte Cassino und Ravenna, aber auch um 500 in Zillis
und um 7oo in Cazis.?® Man darf daher jetzt kaum den gallischen Monchsvater
als Exponenten des Frankenreiches betrachten, denn seine Kultstatten wirkten
schon von sich aus in die westliche Kirche.

Damit sind frankische Einflusse nicht geleugnet. Ja sie sind schon durch den
ersten uns bekannten Bewohner der Desertina, den hl. Sigisbert, gewahrleistet.
Der Name verrdt national-frankischen Einfluss, denn nicht weniger als drei
Konige trugen ihn, so Sigisbert I. von Auster (1576), dann dessen Enkel Sigis-
bert II. (1 613) und endlich dessen Verwandter Sigisbert III. (1 656), der auch bei
der Griindung mehrerer Abteien mitwirkte. Im 8. und 9. Jh. begegnen uns tber
hundert Belegstellen fiir den Namen, mag es sich um die gleiche Person handeln
oder nicht, und zwar im ganzen Gebiete von Paris bis Salzburg, von Fulda tber
St. Gallen und die Reichenau bis Brescia. Im eigentlichen Churritien mit den
Kulturzentren in Chur und Pfifers, Miistair und Disentis fehlt der Name in
frihmittelalterlicher Zeit vollstandig. Mithin kann der Disentiser Sigisbert nur
aus der Fremde stammen, aus dem geistigen Raum der frinkischen Peregrinatio

27 Hier sind die aufschlussreichen Arbeiten von Prof. Dr. H. R. Sennhauser, Zurich/Zurzach, zu

nennen, so in Werner-Ewig, Von der Spatantike zum frithen Mittelalter, Sigmaringen 1979, S.
202—208, dazu in: Archidologie der Schweiz 6 (1979), S. 135—141, ferner in: Frithes Monchtum
in Salzburg. Salzburg 1983, S. 62. Die Grundrisse unserer ausgegrabenen Kirchen sind nach
archdologischen Vorlagen, die der Leiter des Unternehmens, Prof. Sennhauser, dem Verfasser
schon 1982 zur Verfiigung stellen liess, umgezeichnet und erganzt worden.

Uber das Martinspatrozinium in Ritien siehe Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens
65 (1953/54), S. 291—293, dazu Joh. Duft (Hrsg.), Studien zum St. Galler Klosterplan 1962, S.
150-152, ferner Jahresb. der Hist.-antiquar. Ges. von Graubiinden 99 (1969), S. 7—9, 57—58.
Vorromanische Kirchenbauten 1971, S. 49, 390 (Cazis und Zillis).

28

9



Abb. 1: Die mittelalterlichen Kirchen im Kloster Disentis

]
:' IS |
H
1
)

.....

(grau unterlegt: 4. Situation).

1. Situation

Oben: St. Maria I,
Rechteckbau um 7oo;

gestrichelt: die Erweiterung nach
Osten und Westen

I0

6 01 2 3 4 5
Al il

2. Situation

Oben: St. Maria II,

dreischiffige Pfeilerkirche mit Tauf-
anlage, um 720-730.

Unten: St. Martin I,
Einapsidenkirche, Anfang 8.]Jh.; ge-
strichelt: die rechtwinklige Erweite-
rung des Chores (cf. Abb. 2).

Nordlich an St. Martin I angebaut

St. Peter 1, quadratische Kapelle, An-
fang 8. Jh.



01 2 3 4 &

3. Situation

Oben: St. Maria III,
karolingische Dreiapsidenkirche mit
Annexbau im Norden, um 8oo.

Unten: St. Martin II,
karolingische Dreiapsidenkirche, um
8oo

Dazwischen: St. Peter II,
karolingische Kapelle mit einer Apsis,
um 8oo.

4. Situation

Oben: St. Maria IV,
Dreiapsidenkirche, Ende 10. Jh. (Die
Apsiden sind in der heutigen Marien-
kirche erhalten).

Unten: St. Martin II,
die karolingische Kirche mit den goti-
schen Pfeilerfundamenten von 1498.

Dazwischen: St. Peter III,

gotische Kapelle (1423).

Rechts davon der romanische Kirch-
turm, Ende 12. Jh.

II



pro Christo.?” Wie der hl. Gallus eine Reliquientasche mitfiihrte, so wohl auch
der hl. Sigisbert, der Andenken an den Monchsvater von Tours mit sich bringen
konnte. Wie anders will man sonst nicht nur das Patrozinium der Disentiser
Martinskirche erkliren, sondern auch die Bilder aus dem Martinsleben auf dem
karolingischen Sarkophag der Disentiser Doppelheiligen? Dazu tragen nicht
wenige Monche des 8. Jh. Namen, die zwar nicht ausschliesslich, so doch oft
nach Westfranzien deuten. Auch ist die Oktav des Martinsfestes, die Disentis
im 12. Jh. feierte, doch selten genug.>°

Sigisbert errichtete kaum die erste Martinskirche. Das war eher das Werk
seiner Freunde, die das Grab ihres Meisters betreuten. Am Gallusgrab wachten
fratres bzw. religiosi clerici, die sogar gemeinsam die Liturgie feierten (opus
divinum, matutinale officium) und einen custos ecclesiae im Diakon Stephan
besassen. Die Betreuer des Heiligtums konnten ihre Existenz nicht nur durch
eigenes Arbeiten sichern, sondern erhielten Votivgaben und Geschenke. Erst St.
Otmar rief das monasterium im Jahre 719 ins Leben.?* Ahnlich ging es am
Grabe des hl. Meinrad (1861) zu, bei dem sich Eremiten aufhielten, die dann
Abt Eberhard 934 zu einer benediktinischen Gemeinschaft sammelte.*? In Gorze
waren es Kleriker, Wandermonche und Reklusen, die Bischof Adalbero von
Metz 933 zu einem Benediktinerkonvente umformte.** So mag es auch in der
Desertina gewesen sein. Seit den Sequenzen des 10.Jh. bezeichnete man im
ganzen Mittelalter Sigisbert immer als Bekenner, nie als Abt.>* Aber Verehrer
oder Nachahmer aus dem damals schon stark besiedelten Gebiete von Sagens
bis Truns fanden den Weg zum Grabe der ritischen Doppelheiligen, deren
Andenken sie ja jeweils am 11. Juli feierlich begingen.

Das Martinsheiligtum war zugleich eine Wallfabriskirche, da sich ber oder
in ihr die Uberbleibsel der ersten heiligen Bewohner befanden. Dafiir spricht die
Analogie anderer Heiligengraber, die zuerst Wallfahrtskirchen und erst reich-
lich spater Klosterkirchen wurden. An der Spitze steht Saint-Maurice, wo schon

29
30

Niheres Zs. f. Schweiz. Kirchengeschichte 59 (1965), S. 268, 273—276.

Ausfithrliches in Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens 65 (1953/54), S. 291—293.
Uber die Monchsnamen des 8. Jh. siche Schweiz. Zs. f. Geschichte 35 (1985) S. 374—380,
383—386.

** MGH SS. rer. merov. IV. S. 278, 315, 318—319 (Wetti Kap. 38, Walahfrid II. Kap. 4). Zu den
Schenkungen H. Wartmann, Urkundenbuch der Abtei St. Gallen 1 (1863), Nr. 1—2 zu ca. 70o0.
Zum Ganzen W. Berschin, Gallus abbas vindicatus. Histor. Jahrbuch 95 (1975), S. 275—277.
H. Keller, Kloster Einsiedeln im ottonischen Schwaben 1964, S. 18-19, 26-27, 31-32, 34—35.
Kassius Hallinger, Gorze-Kluny 1950, S. 51—53.

Auch Gallus wurde im 9.—11. Jh. als confessor charakterisiert, nur entfernte Quellen wie Ado
von Vienne und andere nennen ihn abbas. Anders St. Kolumban und St. Otmar, die stets mit
Recht als Abte galten. Niheres Schweiz. Zs. f. Geschichte 19 (1969), S. 301—304.

32
33
34

I2



Bischof Theodor 360/70 einen Rechteckbau errichten liess. Gegriindet wurde
das Kloster erst 515.>* Von St. Gallen und von Einsiedeln war schon die Rede.
Mag die hl. Verena in spatantiker oder frihmittelalterlicher Zeit gelebt haben,
so lasst sich doch erst Anfang des 9. Jh. eine congregatio fratrum, eine religiose
Vereinigung, nachweisen.>® All das sind Beispiele, die zu tiberdenken sind.
Kloster wie Reichenau und Pfifers besassen kein Heiligengrab als ersten Mittel-
punkt und haben deswegen auch eine andere Entwicklung.

Die Wallfahrtskirche von Disentis setzte einen oder mehrere Priester voraus.
Damit ist aber nicht notwendig eine Klosterfamilie verbunden. Begriffe wie
abbatia und monasterium, abbas und frater haben nicht immer einen streng
monchischen Sinn.?” Ein Priester der Kirche von Stammheim (ZH) hiess um 9oo
Eric abba, der unter sich Laien wie Geistliche hatte.*® Ein Kloster ist erst
anzunehmen, wenn Monche einem Abt durch das Gehorsamsgeliibde unter-
stellt sind und ein monastisches Gemeinschaftsleben fithren. Dafiir fehlt uns in
Disentis jeder Hinweis.

An die bestehende Nordmauer der Martinskirche baute man die Petruska-
pelle, die wohl nur wenig jiinger ist als die Kirche selbst. Der Bau war nicht
gross und zeigte quadratischen Grundriss (3,40 m). Auffallend ist, dass die
Kapelle cine Bodenheizung mit Warmluftkanilen besass, von denen einer auch
in die Martinskirche fithrte. Aus einer spateren Phase stammt ein etwas grosse-
rer Heizkanal, der die Warme direkt in die Martinskirche leitete. Das Patrozi-
nium erhellt daraus, dass die karolingische wie die gotische Petruskapelle in der
gleichen Richtung standen, sich also als Nachfolgebauten zu erkennen gaben.

Der Petrustitel Giberrascht keineswegs. Eine Petruskirche stand im Welsch-
dorfli zu Chur, die dem 5./6.Jh. zuzuweisen ist.*® Im 7.Jh. existierte eine
Petruskirche in Remiis und um 7o0 ein Petruskloster in Cazis.*® Im Frankenland
gab es im 7. Jh. nicht weniger als 27 Kloster, die St. Petrus als Hauptpatron

3% Louis Dupraz, Les Passions de S. Maurice d’Agaune. 1961, S. 294—296. Sennhauser, Vorromani-

sche Kirchenbauten, S. 297-298.

Dieter Geuenich, Zurzach — ein fruhmittelalterliches Doppelkloster?, in: Festschrift Berent
Schwinekoper. Sigmaringen 1982, S. 29—43. H. R. Sennhauser, St. Verena und das Zurzacher
Munster. 1982 (ohne Seitenangabe).

J. F. Niermeyer, Mediae Latinitatis Lexicon minus 1976, S. 1—3 zu abbas und abbatia, S.
702—703 zu monasterium. Fr. Prinz, Frithes Monchtum im Frankenreich 1965, S. 60, 62, 84. O.
G. Oexle, Forschungen zu monastischen und geistlichen Gemeinschaften im westfrankischen
Bereich. 1978, S. 123—126.

MGH Libri Confraternitatum ed. P. Piper 1884, S. 362 (= Fab . 20, 13), wozu Variorum munera
florum. Fs. H. F. Haefele, Sigmaringen 1985, S. 265 zu vergleichen ist.

H. R. Sennhauser in Werner-Ewig, S. 196-198 (Petruskirchen).

Jahresb. der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubiinden 88 (1958), S. 1—57 und 99 (1969), S.

95-

36

37

38

39
40

13



verehrten.*! Die Irenmission pflegte die romisch-petrinische Gesinnung weiter.
Luxeuil besass ein Oratorium S. Petri. In Bobbio erneuerte St. Kolumban eine
schon bestehende, aber verfallene Petruskirche.**

Petrusheiligtimer sind aber oft beliebte Bestattungsorte. So wurde Abt
Adelphus von Remiremont in der Basilika S. Petri um 670 begraben.** Der
Eremit Condedus liess sich auf einer Seine-Insel (Belcinac) nieder, wo er zwei
Kirchen baute, eine zu Ehren der Gottesmutter, die andere zu Ehren der
Apostelfiirsten. In der letzteren liess er sich zur Ruhe legen (nach 680). Ermelan-
dus griindete um 675 auf der Insel der Loire bei Nantes das Kloster Indre
(Antrum), wo er je eine Kirche zu Ehren von St. Petrus und zu Ehren von St.
Paulus errichtete. Auf seinen Wunsch hin wurde er im Petrusheiligtum begra-
ben.*

In unseren Gebieten ist der Griinderabt von Moutier-Grandval St. Germanus
zu nennen, der um 675/77 ermordet und in der dortigen Basilika S. Petri
beigesetzt wurde.* In das 7. Jh. gehort auch St. Florin, der Pfarrer des engadini-
schen Remiis. Er wurde in seiner dem hl. Petrus geweihten Kirche begraben,
was selbstverstandlich war.*¢ Letztlich sei noch angefiihrt, dass die Uberbleibsel
des hl. Otmar (t+759) um 830 in die Peterskirche nach St. Gallen tibertragen
wurden. Leider kennen wir indes das Alter dieses Heiligtums nicht.*’

Nun finden sich gerade in unserer Petruskapelle keine Grabanlagen. Doch
entdeckten die Archaologen nordlich davon zwei bedeutende Griifte, wohl fir
Personlichkeiten errichtet, die sich ad sanctum Petrum begraben liessen.

Wo war nun das Grab der Disentiser Heiligen? Im Frihmittelalter erhielten
auch hochverehrte Personen zuerst ein Bodengrab. Einige Jahre spater erst
erhob man deren Uberbleibsel. Nach der Passio Placidi (um 1200) begrub der
hl. Sigisbert den Martyrer Placidus neben der Martinskirche, die an der Seite
des Marienheiligtums lag.*® Der Hagiograph hat hier die Kirchen seiner Zeit

41

Eugen Ewig in: Zeitschrift f. Kirchengeschichte 71 (1960), S. 215—251. Kassius Hallinger in:
Gedenkgabe St. Bonifatius. Fulda 1954, S. 320-361 (Romverbundenheit).

# Uber Luxeuil und Bobbio s. MGH SS. rer. merov. IV. S. 258, 286 bzw. S. 107, 146.

* MGH SS. rer. merov. IV. S. 227—229. Dazu LThK 1 (1957), S. 143—144. M. Besson, Monaste-
rium Acaunense 1913, S. 174.

Uber Condedus und Ermelandus MGH SS. rer. merov. V. S. 649, 651 sowie S. 692—693, 703—704.
Uber Condedus LThK 3 (1959), S. 34.

* MGH SS. rer. merov. V. S. 39,

*¢ Jahresb. der Hist.-antiquar. Ges. von Graubiinden 88 (1958), S. 1—12, 37—40.

#  Vita §. Otmari, cap. 16: magno eas (= reliquias) honore inde transtulerunt et in ecclesia beati
Petri post altarium posuerunt. St. Galler Mitteilungen 12 (1870), S. 110~111. Dazu E. Poeschel,
Die Kunstdenkmaler des Kt. St. Gallen 3 (1961), S. 6—7, 76.

Lesung VIII. iuxta oraculum beati Martini, quod ad latus basilicae genetricis Dei fecerat.

44

48

14



vor Augen. Seine Nachricht ist zu spat und zu unscharf. Man kann hochstens
einen Ort zwischen den beiden genannten Kirchen annehmen. Schon brauchba-
rer ist der Hinweis, dass beide Heiligen in einem gemeinsamen Grab ruhten,
was ohne Zweifel frither auch Brauch war.** Man denke an St. Benedikt und
St. Scholastika (6. Jh.), an Bonifatius und Lioba (8. Jh.), an Einhard und seine
Gemahlin Imma (Mitte 9. Jh.).*® Daftir spricht auch das Schatzverzeichnis von
ca. 940, das die gefliichteten Gegenstande aufzihlt, wobei zuerst der karolingi-
sche sarcofagus paratus erscheint, in dem die Reliquien der beiden Disentiser
Heiligen lagen.’* Von ihnen wird auch im 12. Jh. berichtet, dass deren Leiber
in der Klosterkirche aufbewahrt wurden. Das war damals die spatere Martins-
kirche (St. Martin II.).5*

Im Sinne der angefithrten Tradition wird man die Uberbleibsel unserer
Doppelheiligen in der Martinskirche suchen miissen. Uberfithrungen in die
Kirche bedeuteten zugleich eine Translatio wie auch eine Canonizatio (per viam
cultus). Das konnte nur unter ausdricklicher oder stillschweigender Zustim-
mung des Bischofs geschehen. Erst Bischof Theodor von Octodurus (1393)
erhob die Mirtyrer von Agaunum und ubertrug sie in die neue Basilika.”
Nachdem das Grab des hl. Gallus durch feindliche Angriffe zerstort worden
war, wurden dessen Reliquien in Anwesenheit des Bischofs Boso von Konstanz
(2. Hailfte 7. Jh.) in einem Sarkophag zwischen Altar und Wand beigesetzt.** St.
Otmar erfuhr eine erste Translation 769/770 von der Insel Werd nach St.
Gallen, wo dann 864 dessen Reliquien vom Konstanzer Bischof Salomon
(839—871) gepriift und anerkannt, dann 867 in die Otmarskirche tibertragen
wurden.’ So ging es noch bei vielen Heiligen wie bei St. Kilian und St.
Wunibald.*¢ Ein Kapitulare Karls des Grossen von 8o5 verbietet denn auch die
Verehrung neuer Heiligen ohne Zustimmung des Bischofs.’” Bei den Disentiser
Patronen wird man an die Erlaubnis eines bischoflichen Victoriden denken, an
Victor (690—695) oder Vigilius (um 720), den Bruder des Praeses Victor.

49
50
51

Lesung IX. (Sigisbertus) sepultus in tumulo martyris (Placidi).

Belege in I. M., Disentiser Klostergeschichte 7o0-1512. 1942, S. 42.

Jahresb. der Hist.-antiquar. Ges. v. Graubiinden 61 (1931), S. 76, 99—109.

Cod. Sang. 403, S. 152: Oration zum Fest von Placidus und Sigisbert: qui in hac ecclesia
requiescunt. Disentiser Liturgie des 12. Jh. Dartiber zuletzt Archiv f. Liturgiewissenschaft 11
(1969), S. 77-164.

Louis Dupraz, Les Passions de S. Maurice d’Agaune. 1961, S. 295—296.

MGH SS. rer. merov. IV. S. 277, 311, 314.

]oh)annes Duft, Sankt Otmar in Kult und Kunst 1 (1965), S. 11—16 (= St. Galler Neujahrsblatt
105

Hermann Holzbauer, Mittelalterliche Heiligenverehrung. Heilige Walpurgls Kevelaer 1972, S.
2223, 35—36.

MGH Capitularia Regum Francorum 1 (1883), S. 125, Nr. 17.

52

53
54
55

56

57

15



Eine Gruft in der Martinskirche wurde spater an der linken Schultermauer
errichtet. Offensichtlich lag hier ein wichtiges Grab, moglicherweise der Patro-
ne. Diese Gruft hatte indes keinen langen Bestand, musste sie doch schon bald
einem Treppenabgang weichen, der in der rechtwinkeligen Kehre zu einer
neuen Reliquienanlage unter der Martinskirche fiihrte. Sie bestand anfangs aus
einem Gang, der sich im Stiden zu einer Kapelle mit Altar ausweitete. Es

“scheint, dass die Gebeine der Patrone aus der ersten Gruft hierher tibertragen

wurden. Jedenfalls sind Treppe, Gang, Kapelle und Altar aus Riicksicht auf
Pilger entstanden. Man diskutierte, ob der Altar irgendwie mit einem schon
bestehenden Mausoleum der Klosterheiligen in Zusammenhang stand, dhnlich
wie ein solches schon vor der Kirche der hl. Magdalena in Genf vorhanden war
und erst spater mit dem eigentlichen Kirchenbau vereinigt wurde.s”*. Trotz
wiederholtem Graben konnte kein dazugehoriger Raum festgestellt werden.

Wo aber lagen dann die Gebeine unserer Heiligen? Vielleicht in einem
Nischengrab in der Ostwand des Ganges. Eine solche Nische kame ziemlich
genau unter den Hochaltar der Martinskirche zu liegen und ware eine Art
Vorgangerbau zur spateren Rundkrypta an der gleichen Stelle. Nachprtifen liess
sich dies nicht, da am gleichen Orte spiter ein grosserer Mauerdurchbruch
erfolgte, um eine Rundkrypta fir die Reliquien der Klosterheiligen zu ermogli-
chen. Sie lag innerhalb der Apsismauern, hatte ein unechtes Gew®élbe, eine sehr
urtimliche und einfache Bauart, ahnlich den Trulli im Mittelmeerraum oder
den schlichten Alphiitten des Puschlavs. Der Besuch dieser Krypta diirfte den
Anfang der grossen sog. Placidusprozession darstellen.*®

Unter der Rundkrypta und in ihrer niheren Umgebung hat man keine
Grabungen durchgefiihrt, um nicht den kostbaren Bau selbst zu gefahrden, der
in seiner Originalitat im bisher bekannten abendlandischen Denkmalerbestand
einzig dasteht. Ob sich darunter eine noch friithere kleine Martinskirche befand,
die als Gegenstiick zu Maria I. gelten konnte und die Reliquien des Heiligen von-
Tours barg, muss offen bleiben.

In einer letzten Umbauphase wurde die Apsis der Martinskirche in ihrem
oberen Teil abgebrochen und durch einen Rechteckchor mit Bodenheizung,
Mosaikboden und Stucco ersetzt. Die Ostwand des Chores mauerte man

578 Charles Bonnet, Les premiers edifices chrétiens de la Madeleine a Geneéve. 1977, S. 43, 51, 59,

75> 96.

Uber die Krypta mutatis mutandis Anzeiger fiir Schweiz. Altertumskunde 38 (1936), S. 117-132,
und I. M., Disentiser Klostergeschichte 7o00-1512. 1942, S. 18-25. Die kleine Nische an der
Westwand des Ganges, die erst jetzt entdeckt wurde, scheint dazu gedient zu haben, eine Lampe
aufzunehmen, die den Eingang in die Rundkrypta erhellte.

16

58



Abb. 2: Umbauten an St. Martin I: Placidus-Krypta

0 1 2 3 4 5 3

IRERE ] | | |

Schwarz: die urspriingliche Einapsidenkirche St. Martin I, Anfang 8. Jh.
Grau: die spateren Umbauten. Die Spannmauer im Fundamentbereich (6) gehort zum urspringli-
chen Bau.

Kryptabereich

Eine abgewinkelte Treppe fuhrt vom Kirchenschiff in den Kryptagang hinunter (1), der sich zur
unterirdischen Kapelle mit Altar ausweitet (2). Im Zentrum liegt die Placidus-Krypta, eine runde
Reliquienkammer (3) mit Sonnenfenster nach Osten (4).

Oberkirche

Die urspriingliche Apsis wird in ihrem oberen Teil abgebrochen und macht einem grosseren
rechteckigen Chor Platz (5).

17



rechteckig ab, wie sie heute noch sichtbar ist. Bei diesem Umbau erhielt die
Rundkrypta im Untergeschoss eine Fenestella: sie ist nach der Sonne ausgerich-
tet, die am Morgen des Placidustages, am 11. Juli, am lingsten hereinscheint.
Mit diesem Umbau wurde auch an der Stdseite der alten Apsis in einem
Seitenstollen eine Grabkammer errichtet fiir eine Personlichkeit, die ad marty-
res begraben sein wollte. Auch hier wieder ein Moment mehr fiir den Wall-
fahrtscharakter der ganzen Anlage.

Die komplizierte Gestalt der Martinskirche mit ihrer Krypta wird erst klarer
werden, wenn die genaueren Plane der Archaologie greifbar sind. Sicher ist jetzt
schon, dass zuerst die Apsiskirche stand und erst spater Gang, Krypta und
Rechteckchor hinzukamen. Ostlich der Martinskirche konnte man ein Erdgrab
in situ feststellen, dessen Skelett ostwarts gerichtet war. Bei diesem Fund kam
eine langobardische Miinze zum Vorschein, die zwar nicht ganz erhalten ist,
jedoch einen Tremissis darstellt, der stilistisch gesehen am ehesten in die Zeit
Konig Liutprands (712—744) passt.® Auch wenn wir genau das Jahr der Pra-
gung wussten, so liegt hier doch nur ein terminus post quem vor, also die
unterste Zeitgrenze. Nach allem hat ein Pilger aus der Lombardei diese Kost-
barkeit mit sich getragen.

Abb. 3: Langobardische Miinze des 8. Jahrhunderts. Originalgrosse verdoppelt. Photo: P. Daniel
Schénbachler.

** Bestimmung durch Prof.Dr. H. U. Geiger, Landesmuseum Ziirich. Biindner Monatsblatt 1984,

S. 156—-157. Der Zusammenhang der Miuinze mit dem Grab ist unsicher.

18



Wie man baute, verraten uns die beiden Mortelmischwerke (Mortelschei-
ben). Sie sind deutlich voneinander zu unterscheiden. Das erste Werk lag
ausserhalb der Apsis der ersten Martinskirche und war offenbar fiir die Errich-
tung dieses Baues bestimmt. Das zweite Werk lag etwas nordlicher, uberdeckte
das erste teilweise und dirfte vielleicht fiir den Bau der Krypta gedient haben.
Neuerdings ist Daniel Gutscher diesen Einrichtungen in ganz Europa nachge-
gangen. Er traf sie besonders dort, wo unmittelbare Beziehungen zum Hofe
bestanden, mithin auf karolingisch-ottonischen Bauplatzen. Die allermeisten
Werke datieren ins 9. oder 10.Jh. Am nichsten steht uns das des Ziircher
Miinsterhofes (853—874). Noch in die Mitte des 8. Jh. konnte die Einrichtung
von Schuttern, einer deutschen Reichsabtei, fallen.®® Disentis aber hat gleich
zwei solcher Mortelmischer aufzuweisen, von denen der eine in den Anfang und
der andere in die Mitte des 8. Jh. zuruckgehen.

Was die Warmluftheizung angeht, so sind zwei Arten zu unterscheiden, die
altere mit gemauerten Kanidlen von der Grésse von ca. 15 auf 15 cm im
Durchschnitt, abgedeckt durch Platten. Solche finden sich in der Petruskapelle
und gehen auch in das Schiff von St. Martin. Etwas kleinere Heizkanile liegen
im Rechteckchor.

Solche Moglichkeiten waren in unserem Alpenkloster mit dem langen Win-
ter notwendig sowohl fiir die standigen Betreuer der Heiligtimer wie fir die im
Winter oder in kalter Zeit ankommenden Pilger. In Churratien, wo Sprache und
Amter der romischen Kultur linger verpflichtet waren als anderswo, diirften
solche Anlagen nicht auffallen. Hypokausten waren hier Tradition, freilich
meist in grosserer Form. Solche blieben im Welschdorfli zu Chur teilweise bis
ins 4. Jh. in Betrieb. Aber auch sonst, wie in Riom-Parsonz im Oberhalbstein,
sind solche Bodenheizungen gefunden worden.®*Unser Disentiser Beleg des
8. Jh. ist umso kostbarer, als uns sonst erst Quellen des 9. Jh. davon sprechen.
So liess Abt Ansegis (823—833) in Fontanelle (St-Wandrille) eine solche Heizung
im Dormitorium erstellen.®* In diese Zeit datiert der St. Galler Klosterplan, der
unter dem Dormitorium einen Heizraum einzeichnet (calefactoria domus). Aus
der Ostwand des Hauses ragt der Heizofen heraus (caminus ad calefaciendum),

%  Daniel B. Gutscher, Mechanischer Mortelmischer. Zeitschrift fiur Schweiz. Archiologie und

Kunstgeschichte 38 (1981), S. 178-188.
¢ Jahrbuch der Schweiz. Ges. fiir Ur- und Frithgeschichte 64 (1981), S. 280—281; 65 (1982),
S. 206—208; 66 (1983), S. 297—298. Christoph Simonett, Geschichte der Stadt Chur 1 (1976),
S.23—24, 31-32, 34-35, 38.
F. Lohier / J. Laporte. Gesta Sanctorum Patrum Fontanellensis Coenobii. Rouen-Paris 1936, S.
105 (Kap. XIIL5): arenaque rufa et fossili lapideque tofoso ac probato. Hier bedeutet fossa einen
Abzugsgraben oder Kanal.

62

19



dessen Rauch ein rundlicher und grosser Abzug aufnahm (euaporatio fumi).
Der weite Abstand des Heizofens vom Schornstein deutet auf eine Hypokaust-
anlage®®. Erst aus dem 15. Jahrhundert stammt die Vita Thiadildis, die uns
berichtet, dass der erste Abt Ewerardus in dem 851 gegriindeten Kloster Frek-
kenhorst (Diozese Miinster) etwas Ahnliches einrichtete.*

Oben sind Fragmente von Stucco erwahnt worden, die im spater angefligten
Rechteckchor tiber der Krypta gefunden worden sind. Solche Stiicke entdeckte
man bereits 1906/07 und erneut in der letzten Grabung. Wichtig ist, dass
mehrfach Stuccoreste in den Apsismauern der Martinskirche von ca. 8oo
gesichtet worden sind.®* Daher schlossen die Ausgraber, dass der Stucco zur
ersten Martinskirche gehore, den man dann zur Auffiillung des Bodens fir die
karolingische Kirche benutzte. Die Unterlage, auf der der Stucco aufruhte,
bestand ja auch aus dem gleichen Mortel mit dunklen Sandkornern, wie er im
Rechteckchor festzustellen war. Leider fand man kein einziges Stiick in situ.
Doch entdeckten die Ausgriaber im Hof an der Nordmauer von St. Martin 1. ein
grosses Exemplar, das zuerst verputzt und erst spater mit Lochern versehen
wurde, um den Stucco zu befestigen. Daraus darf man schliessen, dass das Schiff
zuerst nur verputzt war und erst spater stuckiert wurde, offenbar damals, als
man den Rechteckchor so grossartig ausbaute.

Fir die stossweise Auszierung des Gotteshauses spricht auch der Stucco
selbst. Frithere Kirchen sind einheitlich ausgestaltet worden, so Santa Maria in
Castelseprio (um 700) und St. Johann in Mistair (gegen 800), wie die Malereien
beider Kirchen belegen. Auch fiir die Mitte des 8. Jh. haben wir ein Beispiel,
namlich Santa Maria in Cividale, wo Stucco und Malerei, Marmor und Mosaik
zusammen gehoren.® Dies ist in Disentis nicht der Fall. Es lassen sich verschie-
dene Stile unterscheiden. Welcher Unterschied zwischen den kleineren und
grosseren Kopfen, zwischen den verschiedenen Kleiderfragmenten, unter denen
die im Parallelfaltenstil sich besonders abheben! Dann wieder die tiberragende
Christusfigur in hellem Orange. Ferner die in Grosse und Beschaffenheit diver-
gierenden Tituli, von denen es fiinf Arten von ganz plastischen und eine Art von
gemalten Buchstaben gab, abgesehen von den gemalten Zierbuchstaben. Wie

¢ Franz A. Feldhaus, Die Technik der Antike und des Mittelalters Berlin 1931, S. 245. Hans
Reinhardt, Der St. Galler Klosterplan 1952, S. 11. W. Horn / E. Born, The Plan of St. Gall 1
(1979), S. 253, 260—261. Konrad Hecht, Der St. Galler Klosterplan 1983, S. 104, 222.

Uber dieses und andere Beispiele siche Horn-Born, S. 253, 255, 261—262. Feldhaus S. 290.

J. R. Rahn, Die Ausgrabungen im Kloster Disentis in: Anzeiger fiir Schweizerische Altertums-
kunde 10 (1908), S. 35—55, bes. S. 43.

Hans Peter L’Orange/Hjalmar Torp, Il Tempietto Longobardo di Cividale 2 (1977), S. 97-101.

64
65

66

20



weit die verschiedenen Stile chronologisch voneinander verschieden sind, bleibe
dahingestellt. Jedenfalls ist die ganze Auszierung nicht in einem Zuge durchge-
fiuhrt worden, sondern etappenweise. Es muss ein bezauberndes Gotteshaus
gewesen sein, aber erst in der Schlussphase.¢’

3. Die grosse Marienkirche und die Klostergriindung

Der tiberraschendste Erfolg der neuen Grabung war die Entdeckung der drei-
schiffigen Pfeilerkirche. In den Aussenmassen betrug die Kirche mit der Apsis
23 m und in der Breite 15 m. Zwei Pfeiler bildeten den Abschluss zur Apsis hin,
wahrend die tibrigen freistehenden dem Schiff einen gewissen Rhythmus gaben.
Dreischiffige Kirchen sind nicht nur in alter Zeit, sondern auch im 8. Jh.
nachzuweisen (S. Salvatore in Brescia 754, St. Nazarius in Lorsch 767, einge-
weiht 774, St-Maurice unter Abt Willicar 762—782). Von Bedeutung ist die
Regensburger Pfeilerkirche, die Bischof Gaubald (739—761) oder Bischof Sint-
pert (768—791) errichtete. In Salzburg konnte Bischof Virgil 774 die neue Kirche
einweihen, deren Langhaus durch Spannmauern in drei Schiffe unterteilt war.
Eine Mittelapsis fehlte nicht.®® In Disentis waren Pfeiler umso begreiflicher, als
es im Kerngebiet von Churritien keinen Marmorbruch fiir Sdulen gab. Der
Transport ganzer Saulen ware nur durch Wagen moglich gewesen, etwa auf
einer alten und notdtirftig erneuerten Romerstrasse wie der Via Claudia Augu-
sta, die iiber den Reschen fiihrte, nicht aber auf dem bescheidenen Passweg tiber
den Lukmanier. Hitte man die Sdulen in mehrere Teile zerlegt, so hitte man
solche herbeifiihren konnen, freilich mit vielen Saumtieren und grossem Auf-
wand.®® Ubrigens ist in dieser Frage (Sdulen oder Pfeiler) interessant die Basilika
S. Massimo in Collegno bei Turin, deren drei Schiffe durch zwei Reihen von je
funf Saulen gebildet waren. Die Kirche wurde indes wahrscheinlich im 8. Jh.
neu aufgebaut, wobei dann gemauerte Pfeiler die fritheren Sdulen ersetzten.”

§7 1, M., Zum Stucco von Disentis, in: Stucchi e Mosaici altomedioevali. Milano 1962, S. 111-127,

dazu Zeitschrift fiir Schweiz. Archiologie und Kunstgeschichte 24 (1965/66), S. 141—146. Es sei
hier erganzend noch daran erinnert, dass man 1934 bei einer Grabung im ganzen drei Kisten
von Mosaikwiirfeln zwischen der Krypta und dem barocken Mitteltrakt gefunden hat. Anzeiger
fur Schweiz. Altertumskunde 38 (1936), S. 130.

Vorromanische Kirchenbauten 1971, S. 179—180 (Lorsch), S. 274—275 (Regensburg), S. 292—293
(Salzburg), S. 298—299 (St-Maurice), dazu Vallesia 3 (1948), S. 26—34. Uber Brescia zusammen-
fassend L’Orange-Torpe, Cividale 2 (1977), S. 119-133.

Uber den Transport des Vintschgauer Marmors nach Ratien siche W. Sulser, in: Der Schlern
34 (1960), S. 318-319.

68

69

21



Die Vorbilder fur Regensburg und Salzburg vermutet die Forschung in
Oberitalien, was auch fiir Disentis infolge der Nihe des Lukmaniers in Frage
kommt.” Weil man hier nicht auf den in Churratien tblichen Saaltyp zuriick-
griff, sind fremde Leitbilder umso wahrscheinlicher.

Was den polygonalen Abschluss der Apside der grossen Marienkirche be-
trifft, gibt es daftir Beispiele genug. Erwidhnt seien ausser Collegno und
St-Maurice im Wallis (Bau III. um 600) auch Gratsch ob Meran (um 8o00). Sogar
in der Nihe des Klosters, in Igels im Lugnez, ergrub man 1974 eine Kirche,
deren innere Lange fast 11 m misst. Die halbrunde Apsis ist dreiseitig polygonal
hintermauert.”? Es handelt sich um das Gotteshaus, das im Reichsurbar aus der
Mitte des 9. Jh. als basilica sanctae Mariae in Igels erscheint und von Anfang
an eine konigliche Eigenkirche war.” Sie kann ohne weiteres dem 8. Jh. zuge-
wiesen werden, einer Zeit, die sich dem frankischen Einfluss sehr offnete.

Die Fundamente der Stidmauer des Schiffes kamen im heutigen ostlichen
Klosterhof zutage. Sie wiesen Lisenen auf, die o,50 m breit waren und auch
etwas vertiefte Blendenfelder von 1,80 m Breite hatten. Solche fand man am
vorkarolingischen Gebaude, das teilweise der Peterskapelle in Ems als Boden
diente.”* Dann darf St. Martin in Cazis mit seinen Blendarkaden erwahnt
werden (7.-8.Jh.).”* In die zweite Halfte des 8. Jh. ist St. Martin in Chur zu
verweisen.”® Schliesslich muss die Wandgestaltung der Klosterkirche St. Johann
in Mistair von ca. 780—8c0 in die Diskussion einbezogen werden.”” Nach allem
fugen sich die Lisenen der Disentiser Kirche restlos in die churratische Kunst-
entwicklung ein.

Viel geandert wurde an der Pfeilerkirche nicht. Zu erwahnen ist der Einbau
einer Gruft im Altarbezirk, die eine betrachtliche Grosse aufweist und wohl fir
wichtige Personen wie die Abte bestimmt war. Dazu kommt noch der im
nordlichen Seitenschiff angelegte Taufbrunnen, von dem noch die Rede sein
wird.

70

Paolo Verzone, Werdendes Abendland. Baden-Baden 1967, S. 59-60, 212—213.

Edgar Lehmann, in: Karl d. Grosse 3 (1965), S. 315—318.

Fundbericht des Ausgrabers S. Nauly in: Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft fiir Ur- und
Frihgeschichte 60 (1977), S. 148-149.

Biindner Urkundenbuch von E. Meyer-Marthaler und F. Perret 1 (1955), S. 389—390, dazu O. P.
Clavadetscher, Flurnamen als Zeugen ehemaligen Konigsgutes in Ratien. Vortrige und For-
schungen 10 (1965), S. 128—129, 135-136, dazu derselbe, Das Schicksal von Reichsgut und
Reichsrechten in Ratien, in: Vierteljahrschrift fiir Sozial- and Wirtschaftsgeschichte 54 (1967),
S. é61.

Augustin Carigiet in: Archaologie der Schweiz 2 (1979), S. T13—118.

Sennhauser in Vorromanische Kirchenbauten, S. 49—s50.

Sennhauser in Vorromanische Kirchenbauten, S. 52—53. Poeschel, Kunstdenkmailer des Kt.
Graubiinden 8 (1948), S. 237—238.

Poeschel, Kunstdenkmaler des Kt. Graubunden 5 (1943), S. 305—306.

71
72

73

74
75
76

77

22



Das Patrozinium ergibt sich daraus, dass am gleichen Ort und in der gleichen
Richtung auch die karolingische und ottonische Marienkirche lagen (ca. oo
und Ende 10. Jh.). Wenn wir die freilich nur kurz existierende, mutmasslich
erste Marienkirche nicht einbeziehen, da sie zur Vorgeschichte der Klostergriin-
dung gehort, dann ergibt sich St. Martin als erster Schutzherr, dessen Kirche
allein dastand. Als Annex kam dann die Petruskapelle hinzu. Erst durch das
Testament von Tello 765 wird uns eine neue Abfolge der Kirchenpatrozinien
vorgelegt. Jetzt steht an erster Stelle die Marienkirche, an zweiter Martin, an
dritter Petrus. Die genannte Muttergotteskirche wird als grosste der Kirchenfa-
milie zuerst genannt, gemeint ist damit unser dreischiffiges Gotteshaus. Noch
mehr, ihr Patrozinium wird noch besonders hervorgehoben: (in honore) sanctae
Mariae semper virginis, matris domini nostri Jesu Christi, ein Passus, den wir
bereits im Formular des Monches Markulf (um 720—730) finden, der schliesslich
auf das Communicantes-Gebet des altchristlichen und frihmittelalterlichen
Messe-Kanons zurlickgeht.”® Auch die zweite Erwahnung im Tellotext zielt in
die gleiche Richtung: ad sacrosanctam ecclesiam sanctae Mariae. Diese deutli-
che marianische Akzentuierung erinnert uns daran, dass die Muttergottes schon
die Schutzherrin der Churer Bischofskirche war.”

In spéterer Zeit riickt wieder St. Martin an die Spitze der klosterlichen
Kirchen, wie die Schenkungsurkunden der Ottonenherrscher von 960, 976 und
993, dann die Urkunden des Papstes Honorius II. von 1127 und von Friedrich L.
Rotbart von 1154 zeigen.®® Es ergibt sich daher die folgende Schichtung der
Patrozinien:

I. Martin I. Anfang 8. Jh.

II. Maria, Martin, Peter 763.
III. Martin, Maria, Peter ro.—12. Jh.

Aus alldem ersieht man, dass mit der Erbauung der dreischiffigen Marienkir-
che ein Patroziniumswechsel stattfand, der ein untriigliches Zeichen fir einen
tiefen Einschnitt in die Disentiser Geschichte darstellt.

Die grosse Marienkirche setzt eine Gemeinschaft voraus, die den sakralen
Raum benttzte, ja notwendig hatte. Damit ist die Frage der Klostergriindung
aufgerollt, welche die Ausgrabungen nicht beantworten konnen, sondern nur

7% Naheres Schweiz. Zs. f. Geschichte 2 (1952), S. 36.
7* Dariiber Jahresb. d. Hist.-antiquar. Ges. v. Graubiinden 99 (1969), S. 3—5 und Schweiz. Zs. f.
Geschichte 31 (1981), S. 282.

Biindner Urkundenbuch 1 (1955), Nr. 117 (zu 960), Nr. 143 (zu 976), Nr. 151 (zu 993), Nr. 283
(zu 1127), Nr. 331 (zu 1154).

80

23



CLt{E[mAr __
_]:1 lo Nomiya fm\’n\q nrmoqrsﬂ‘

quocn DESERTINAS

u»'fcmteri L laam Lo };:ﬂt’;-:rr 1Polm f‘é Q-u:y: Confrasrcam -
. :’_ Uuagomf’ valerran B tl'(ﬁ L1l gﬁa st-em:u Mat’;ﬁif’r tucrorf
‘ Glm; lc ot Uicvoraf ¢ NJURJ H&W‘r Uy ficim - ‘p [utn‘uuv
‘c’ fﬂ Y‘Erneefu 2\. ij ruu llrca.i,lf'

;‘;‘::'":i%‘:jﬁfL

) tslariciotat:
)‘)mum1 t‘t“{Jr e

-JJ.;L C‘ra(,f

LO?”OT‘I‘."‘I‘ U:g’) tﬂ'

auncomf , trolm f., Leynus uincermn -
lun‘fi M 77(}1 i &cl.\llﬂlclx'»* % Lnrr-errux L 'r" ,.uern:n m\cl\h!-
magm eﬂz rocoorn Urficom {ii)‘_ ar " uictonf” u13—.l,u
Basils - inocericn uol ]‘:)mrtz-rfncl A_T A : c!om!‘n!c‘l
ol-urlluni Anxrora’ uaficym - QDI _‘_r/z— fuy«cuntomf
Larr }Mnfrmnu # ‘,lhrromf Y byoTT wicrord’
lumu:» f rerTn Tltto L Domnica- (ALQ‘:"{,‘\;"C rrepf—\ﬂl'h ruﬂ-wt-
tn’fl Lu’orn * utlA T urgLlom - u,\},m.
rarln- .gn ng !nﬂ‘ k@)ﬂneﬂf?d,f‘*" mrloh'
f'“" mang - Fn:em {;}c—m 1 uictor -
annonn Uiercu - flore-mm ‘\.uclo.xun :
- Befars HC‘llLﬂtﬂf_ M:[mn(‘"“ €T ‘CLeuJen Crifcernon -
» ‘t:wn,org Llcﬂuk\‘r‘t'f Le-r-\ﬁ 110¢ Armlz mﬂ—.\rn-
- Au‘r‘llmmM%Lﬁlﬂt‘“ fun-wg—un; ’('—r—' i) 11 omf' Lrfien -
. - MCTLT“W thcrorf: '\hlwﬂ 1 el udqu
d ,ftlmm t—t—mmnﬂﬂ [u!)uﬂmvnf uu,a,lzaujnuf Kg‘l'lel’q .xL’:mf' Lonnﬁb‘cl'
foreron: A P Morncnazrn - orfxen. -
OLEEaY e T) ! A-uh!x,\m n.a&-mum- i
rmmmf‘ \nmlflusrr puther: » nacomf:

rnoiamf

Llnﬂtﬂ ™

T Hetar P.\.ﬂn:im
\r‘yru Amauon Vﬂﬁllfgm‘ n}ce"‘l:ll 4 S r"vt‘mrn s Clamv“ch "
if-‘"”"“”ﬂoclcm&:qr 1 V. abanef Denver.
Preﬂ:vmv u!cwrrf kcf (8 T cocper ol
. ecoomf” [)m ume-mm 16l aalern :%
rewaruf” matrag- Lo‘orn u‘lmr!‘f' !.‘«‘]ncmt
o filaam oo™ 1 avres i mart - lu}u F
: ‘t‘:‘ﬁo:.'; urfi nm‘- b‘&'& " Leamf Mararn-
ot maslors {) Cloﬂh:mcl' L.\fiia: u1!rLu ;
) fJ.u.U“‘ S'L\-uc}x\m r L eremon- ef“r?hl ;
Lupt o ui(l;nl.nv L;La :‘-;1": ‘r{,eoalar‘u/'
T: ] urflﬂm fanwmrm- rl F e
wyitn QJ" -
L matenif yeme Urerarf urficin - : .
| pomGanarit’ u\g‘!L’;‘ CAYon U?ﬂm-h\.\g'lﬁﬂ'" :
Al s
i : ﬁlxlﬁ‘lll‘r'

T

o]

Abb. 4: Reichenauer Verbriiderungsbuch 823/24. Seite XVI mit Disentiser Konventliste. Die
Eintrage ausserhalb der vier Namensaulen beziehen sich nicht auf Disentis, sondern auf Giste oder
Freunde der Abtei Reichenau. Zentralbibliothek Zirich.

24



Dokumente. Hier ist an erster Stelle das Verbriiderungsbuch der Reichenau
anzufuhren, das zwar erst 823/824 zusammengestellt wurde, indes etwa ein
Dutzend Monchslisten enthielt, die schon anldsslich des Gebetsbundes von
Attigny-sur-Aisne in den Ardennen im Herbst 762 oder jedenfalls in dieser Zeit
entstanden sind. Es war geradezu eine Bliitezeit der Verbriiderungen unter
Konig Pippin IIl. (751—768) angebrochen. Da in dieser Vereinigung mehrere
Bischofe auch Kloster ihres Sprengels vertraten, da ferner kein Abt von Disen-
tis, wohl aber Bischof Tello von Chur anwesend war, der bald darauf 765 das
ratische Kloster testamentarisch beschenkte, durfte der Churer Oberhirte in
Attigny auch fiir letzteres erschienen sein. Daher die Disentiser Monchsliste im
«Buch des Lebens» des Bodenseeklosters. Sie war ein Verzeichnis der Lebenden,
die ihrer Profess nach eingeschrieben waren. Wir zahlen 91 Monche unter
Ursicinus episcopus und 71 unter Agnellus abbas. Nach der Verbreitung und
dem Charakter der Namen zu schliessen, handelte es sich um Ritoromanen,
Alemannen bzw. Franken sowie um wenige Langobarden.

An der Spitze des Eintrages steht Bischof Ursicinus, genau wie in der
Reichenau Bischof Pirmin (724—727), dem dann Abt Eddo (727—734) folgte,
ebenso wie in St. Gallen Abt Otmar (719), in Niederaltaich Abt Eberswind
(ca. 740), in St-Germain-des-Prés Abt Lantfrid (741), in Metten Abt Utto
(ca. 770). Ursicinus muss daher als Griinderabt von Disentis gelten. Die Passio
Placidi (um 1200) schreibt ihm ja auch eine entscheidende Rolle in der klosterli-
chen Geschichte zu (Rex Francorum... cum Ursicino episcopo sollertissime
monasterium restauravit). Eine Eingabe der Monche an Friedrich 1. Rotbart
von 1154 charakterisiert ihn als Abt und Churer Bischof (Ursicino simul
episcopo Curiae et abbate Disertine). In den Churer Bischofslisten erscheint er
indes erst im 14. Jh.

Unter den Abten Ursizin und Agnellus im 8. Jh. ziahlen wir im ganzen 162
Monche, was schon an sich eine Bliitezeit des Klosters belegt. Offenbar konnte
sich das Monasterium Desertinense die Sympathie vor allem der Ritoromanen
sichern. Anderseits darf dies auch nicht tiberraschen. Die 91 Monche erscheinen
nicht so uberwaltigend, wenn zur gleichen Zeit um 762 unter Abt Godobertus
in Rebais 123 und in Jumieges unter Abt Druthgangus 113 Monche ein monasti-
sches Leben fuhrten. Was die Zahl aller 162 Disentiser Monche angeht, so bietet
uns St-Germain-des-Prés ein Gegenstiick, insofern dort unter dem Griinderabt
Lantfrid ca. 740—762, also in 22 Jahren, 78 Monche Gott dienten. Erginzt man
ein gleich stetiges Wachstum fiir 720740, so ergabe dies fiir 720762 etwa 156
Monche, mithin fast 162. Die Abtei in Leno besass in der Zeit von der Griin-
dung 758 bis zum Eintrag in das Reichenauer Gedenkbuch 823/24 unter nur

25



zwei Abten Domnus Magus und Hermoaldus einen Konvent von ca. 200
Monchen, also wesentlich mehr als Disentis. Selbstverstandlich erlebten die
Kloster zu verschiedenen Zeiten und in verschiedenem Mass ihren personellen
Zuwachs.

Unter den 91 Konventmitgliedern, die unter Ursicinus eingetreten waren,
befand sich auch die Griindergruppe. Wieviele dieser Grundstock umfasste,
wissen wir nicht. Bischofe von damals fingen gleich mit 30-36 Monchen ein
Kloster an (Ettenheimmunster, Gorze). Die Confraternitas wurde aber nicht
unter Ursizin, sondern unter Abt Agnellus abgeschlossen, unter dem 71 Monche
ihre Bestindigkeit gelobt hatten. Von den 91 Ursicinus-Monchen mag bereits
die Hilfte das Zeitliche gesegnet haben, zumal wenn man in Betracht ziehen
kann, dass der mittelalterliche Mensch nur etwa 45 Lebensjahre erreichte. Auch
aus der Agnellus-Reihe diirfte schon ein Dutzend gestorben sein. Wir hatten
somit fiir die Zeit um 762 in Disentis einen Konvent von 9o—110 Mitgliedern,
was der Monchszahl der Reichenau entspricht (vgl. oben Jumieges und Rebais).
Bei diesem Stand erklart sich auch die dreischiffige Marienkirche ohne Schwie-
rigkeit.

Da Ursicinus ein typisch frithmittelalterlicher Name Churratiens war und im
8.Jh. kaum ausserhalb dieses Gebietes belegt werden kann, so wird unser
Bischof nicht aus fernen Landschaften hergewandert, sondern ein Sohn der
Raetia Curiensis gewesen sein, dessen Regierungszeit um 720—730 begann. Ob
er ein Victoride gewesen ist, wie eine Ursicina, die um 700 in Cazis als Nonne
lebte, ist moglich, aber nicht zu beweisen. Sicher stand er den Victoriden nahe,
denn ein so ausserordentliches Werk wie die Griindung eines Klosters und die
Erbauung der grossen Marienkirche wurde in damaliger Zeit meist von einer
filhrenden Familie getragen. Fur Disentis kamen nur die weltlich wie geistlich
so bedeutenden Victoriden in Betracht. Nur sie konnten mit ihrem reichen
Besitz im Vorderrheintal, an der Peripherie ihrer Herrschaft, so Wichtiges
ermoglichen.®

In der grossen Marienkirche fanden die Archiologen einen Taufbrunnen,
der zuhinterst im nordlichen Seitenschiff lag: eine grosse Piscina in der feierli-
chen oktogonalen Form, die den Tag der Auferstehung bedeutet. Die Urspriinge

81 Die Ausftihrungen {iber die Confraternitatslisten und Bischof Ursicinus sind mit allen Unterla-

gen veroffentlicht in der Studie: «Das Reichenauer Verbriiderungsbuch und der Klosterkonvent
von Disentis» in der Schweiz. Zeitschrift f. Geschichre 36 (1985) S. 369—388.

26



o 1 N S/ ks

s L b

Abb. 5: Taufbrunnen der grossen Marienkirche. Photo: P. Daniel Schénbichler.

dieser Gestalt sind wohl im Gebiete des Mailindischen Metropolitanverbandes
zu suchen, zu dem ja in dieser Zeit Churrdtien noch gehorte.?

Bedeutsam wird unser Fons sacer, wenn man bedenkt, dass die Dreischiffkir-
che eine Bischofskirche war. Man kann den bischoflichen Amtstitel des Griin-
derabtes nicht einfach seines Inhaltes entleeren, sondern muss ihn ernst neh-
men. Damit hatte Ursicinus episcopus die Weihegewalt erhalten, so fur das
Chrisma (Mischung von Olivendl und Balsam), das nun nicht mehr am Hohen
Donnerstag von der Churer Bischofskirche geholt werden musste. Ferner konn-
te Ursizin die Ordinationen vornehmen (Subdiakon, Diakon und Priester) und
die Firmung erteilen. Zwar gehorten in altchristlicher Zeit Taufe und Firmung
als Doppelsakrament zusammen. Allein bei grosseren Diozesen konnte schon
bald auch ohne Bischof getauft werden.®?

2 Theologische Realenzyklopidie 5 (1980), S. 200—201. Uber die Disentiser Piscina siche Fest-

schrift O. P. Clavadetscher 1984, S. 28—35. Sie ist unter dem Boden der heutigen Marienkirche
konserviert, aber nicht zugianglich.

Zu Taufe, Firmung und Ordination siche Theologische Realenzyklopadie 6 (1980), S. 664, 669,
679; 11 (1983), S. 192—197. Zur Taufe noch Arnold Angenendt, Bonifatius und das Sacramen-
tum initiationis. ROmische Quartalschrift 72 (1977), S. 133—183, bes. 148—158, sowie Kaiserherr-
schaft und Konigstaufe 1984 (= Arbeiten zur Frithmittelalterforschung Bd. 15), S. 7677, 80-84,
86-87.

83

27



In Disentis hat wohl Bischof Ursizin noch beide Sakramente in einem
gespendet, doch das konnte er nur in seinem klostereigenen Gebiete oberhalb
des Russeinerfelsens. Offensichtlich war der Bischof im monasterium Deserti-
nense Klosterbischof, nicht Chor- oder Hilfsbischof. Die Ordinationen durfte
er nur seinen von ihm ausgewahlten Monchen erteilen. Die dreischiffige Ma-
rienkirche war durch ihre Grosse und ihren Taufbrunnen und vor allem durch
den bischoflichen Abt zur Leutkirche, zum Gotteshaus fiir das Gebiet des
Klosters geworden. Daher ist nun nicht mehr die Rede von der Martinskirche,
sondern von dem Marienpatronat, das dann auch 765 an der Spitze der Patro-
nate steht (Patroziniumswechsel). Die Marienkirche blieb aber noch durch
Jahrhunderte die Volkskirche, obwohl schon gleich nach dem Tode Ursizins die
Abte nicht mehr die bischofliche Wiirde innehatten. Doch ihr Patrozinium
verlor im 9. Jh. die filhrende Stellung, um sie wieder der Martinskirche, der
Monchskirche, abzutreten (siehe oben).

Beleg fiir unsere Charakteristik der klosterlichen Bischofskirche ist die
Urkunde des Bischofs Widegern von Strassburg aus dem Jahre 728 fir das
Kloster der Pirminsmonche in Murbach. Auch hier die gleichen Vorrechte.
Noch dazu genannt ist die Vollmacht, Altare zu weihen und Oratorien zu
errichten. In Murbach handelte es sich ebenso nicht um eine «Klosterdiczese»,
denn die Monche blieben in ihrem seelsorglichen Wirken dem zustindigen
Bischof untergeordnet. Um die geschenkten Privilegien zu motivieren, fihrte
der Strassburger Oberhirte das Beispiel von Lerins, Agaune und Luxeuil an, die
auch diese «grosse Freiheit» (Eugen Ewig) erhalten hatten.®*

Fiir Disentis war der Churer Bischof massgebend. Er musste schon zur
Errichtung des Klosters seine Erlaubnis geben.®* Ferner war er allein berechtigt,
die Errichtung eines Baptisteriums zu gestatten.®® Fiir die Erteilung der Weihe-
autonomie kommt um 720 Vigilius episcopus in Betracht, Bruder des Praeses
Victor. Vigilius und Victor waren Sohne des Jactadus und der Salvia. Der
nichstfolgende Oberhirte war schon Tello, der Sohn Victors, vielleicht nur

8% J. M. Pardessus, Diplomata etc. ad res Gallo-Francias spectantia. Paris 2 (1849), S. 352—355. J.
Trouillat, Monuments de I’histoire de ’ancien évéché de Bile. 1 (1852), S. 65—70. Dazu die
folgenden Arbeiten von Arnold Angenendt: Monachi peregrini 1972, S. 175—187; Pirmin und
Bonifatius, in Arno Borst (Hrsg.), Monchtum, Episkopat und Adel zur Grindungszeit des
Klosters Reichenau. 1974, S. 255—258, 296—301.

Monachi peregrini, S. 185.

MGH Capitularia regum Francorum 1 (Neudruck 1960), S. 34, Nr. 14. Konzil von Ver bei
Senlis. 11. Juli 755: Ut publicum baptisterium in ulla (= illa) parrochia esse non debeat, nisi
ibi ubi episcopus constituerit cuius parrochia est. Im Notfall diirfen diejenigen Priester taufen,
quos episcopus in ipsa parrochia constituerit. Dazu: Pirmin und Bonifatius, S. 296-297, und J.
Semmler in Francia 3 (1975), S. 130-132, 138.

2.8

85
86



zufillig erst 759/760 im Amte nachgewiesen. So wird Bischof Vigilius als
derjenige bezeichnet werden diirfen, der dem ersten Disentiser Abt die hohe —
priesterliche Wiirde verliehen hat. Da nach der grossen bonifazianischen Re-
formbewegung (seit 741) im Frankenreich Macht und Recht der Di6zesanbi-
schofe gestarkt und die Exemtionen zurtickgedrangt wurden,®” da auch das
bischofliche Chur kaum dauernd in Disentis einen Episcopus haben wollte, was
fir die Einheit des Sprengels gefihrlich werden konnte, blieb schon dem
Nachfolger Ursizins, dem Abte Agnellus, die Bischofswiirde versagt. Bischof
Vigil verlieh offenbar dem Griinderabt nur deshalb das hohe Amt, um das
werdende Kloster zu festigen.

Die Victoriden forderten mithin die Klostergriindung in geistlicher Hinsicht,
wie sie mit ihren weltlichen Mitteln die dreischiffige Marienkirche ermog-
lichten, die der neuen monastischen Siedlung den Hauptcharakter aufpragte.
Aber auch der letzte Ausbau und die ganze Auszierung der Martinskirche dtirfte
zeitlich nicht weit davon angesetzt werden, denn wer konnte sich soviel Mosaik
und Stucco leisten, wenn nicht eine machtige herrschaftliche Sippe in politisch
hoher Stellung? Die Victoriden konnten ohne Zweifel alles fast gleichzeitig ins
Werk setzen, weil sie ja tber kultivierten Boden und uber eingerichtete Land-
wirtschaftsbetriebe verfligten, wahrend das Klostergebiet in dem anfanglich
bescheidenen Umfang (bis zum Russeinerfelsen) erst gerodet oder doch ertrag-
reich gestaltet werden musste. Man mag also die Anfinge von Disentis be-
trachten wie man will, immer sind es die Victoriden, welche die Grindung des
Monasteriums mit ihrer Kraft und ihrem Ansehen trugen.

Wie anders handelten dhnliche Familien im damaligen Frankenreich, die die
Bistiimer als ihre Domane betrachteten und die Kirche in eine grosse Krise
fallen liessen: Kumulation von Bistiimern, Laien als deren Inhaber, Unenthalt-
samkeit und Verwilderung des Klerus.®® Im Unterschied dazu konstatierte
Theodor Schieffer: «Unvermindert war die Lebenskraft der ratischen Kirche.»®
In der Tat, um 700 datiert die Griindung des Frauenklosters in Cazis, 719
organisierte Otmar, erzogen am Hofe des Praeses Victor in Chur, mit einer
starken Schar von ratoromanischen Monchen das Kloster an der Steinach, um
730 folgte wohl das Monasterium Desertinense und um 735/740 das Monaste-
rium Fabariense. Bei all diesen religiosen Schopfungen waren die Victoriden
personlich beteiligt.

87

Pirmin und Bonifatius, S. 300—30r. Th. Schieffer, Winfrid-Bonifatius und die Christliche
Grundlegung Europas. 1954, S. 156-161, 186-187, 210-2I1 usw.

Schieffer, S. 130-133, 205—207.

8 Schieffer, S. 138.

88

29



4. Die drei Disentiser Kirchen im Tellotestament

Erstmals hat Fritz Streicher 1937 eine Zweiteilung des Tellotextes von 765
vorgeschlagen, ein vor 746 erlassenes Mandat des Prdses Victor und eine
Erginzungsurkunde des Bischofs Tello 765. Das erste Dokument war eine
Uberlassung (cessio) inter vivos, das zweite eine Schenkung (donatio) von
Todes wegen. Die Zweiteilung sieht er schon in der Arenga, der Sanctio und der
Dispositio gegeben, dann auch in der Zeugenliste. Wahrend die Lex Romana
Curiensis aus der ersten Halfte des 8. Jh. fiinf oder sieben Zeugen verlangt, zahlt
Tello gleich 12 auf, also das Doppelte (5 + 7). Auch unterscheidet Streicher zwei
Adressaten, im Victorsmandat waren es die drei Kirchen, in der Tellourkunde
das monasterium. Das Victorsmandat umfasste die Hauptsache des Besitzes,
besonders die Grosshofe von Sagens, Ilanz und Brigels. In der Urkunde von 765
ist der Hinweis auf Victor, den Vater Tellos, sehr deutlich: haereditas patris mei
Victoris, dann wieder: hoc factum nostrum aut genitoris mei, quod ipse praece-
pit, ut ita fieret mandatum, ebenso noch: me vivente patris mei praecepta.”®

Einen ganz andern Weg gehen Elisabeth und Bruno Meyer-Marthaler in
ihrer Forschung und Edition.** Sie sehen den ganzen Text von 765 als eine
einzige Urkunde an und deuten die Wiederholungen als ein «ganz ausserge-
wohnliches Mass an Weitschweifigkeit», als bewusstes Stilelement des Doku-
mentes. Doch ist auch fiir dieses Forscherpaar die Urkunde echt, indes mit
vielen Verunechtungen und Einschiebseln des 9. und 1o. Jahrhunderts belastet.
So diirfte die Victoridengenealogie eine Randnotiz des 1o. Jh. sein, die zudem
am falschen Orte eingefligt ist.> Immerhin kann sie als gutes Traditionsgut
gelten. Die Sanctio, die Verwahrung gegen das Eingreifen von Konigen und
Herzogen (per regalium potestatem seu dogalium praesentiam) kann nur allge-
mein auf Machthaber gedeutet werden, so dass man nicht auf die 744 erfolgte
Auflésung des alemannischen Herzogtums schliessen darf.”?

%0 TFritz Streicher, Die Carta donationis sanctorum des Bischofs Tello von Chur, in: Mitteilungen

des osterreichischen Instituts fiir Geschichtsforschung 51 (1937), S. 1—23. Dazu I. M., Die

Schenkung des Bischofs Tello an das Kloster Disentis im Jahre 765. Jahresbericht der Flists-

risch-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden 69 (1939), S. 1—138. Dazu Schweiz. Zs. f.

Geschichte 2 (1952), S. 2134 und 31 (1981), S. 287—288.

E. und B. Meyer-Marthaler, Untersuchungen zum Tellotestament. Zs. f. Schweiz. Kirchenge-

schichte 40 (1946), S. 161—189, Dazu Bundner Urkundenbuch 1 (1955), S. 13—23, Nr. 17.

*2  Biindner Urkundenbuch 1 (19553), S. 15 Zeile 1—4.

3 Biindner Urkundenbuch 1 (1955), S. 21, Zeile 13, dazu Meyer, Untersuchungen S. 165, Anm.
1 und vor allem E. Meyer-Marthaler, Ratien im frithen Mittelalter 1948, S. 29.

30

91



Als karolingischer Zusatz wird die Poenformel mit den sieben Strafen ange-
sehen, weil dies in den Urkunden sonst ungebrauchlich ist.** Darauf ist noch
zuriickzukommen. Erwahnenswert ist, dass der Hinweis auf Praeses Victor als
echt angenommen wird (hoc est terra vel haereditas patris mei Victoris).
Freilich werden dann die praecepta patris mei als Einschub des 10. Jh. erklart.®s

Es ist indes nicht zu leugnen, dass wesentliche Textstlicke, die als spatere
Zusatze galten, doch echt und urspringlich sind, so gleich zu Anfang die
Arenga. Danach tilgt die Menschwerdung Christi die Stinden Tellos und seiner
Angehorigen, die als Folge der Stinde Adams anzusehen sind (quod per primum
parentem nostrum datum est). Der primus parens ist in der gesamten kirchli-
chen Literatur als Bezeichnung Adams nachzuweisen, besonders hier an dieser
Stelle, wo beide korrelativen Begriffe, Adam und Christus, sich erginzen. Es
kann sich bei Tello nicht um Victor, den Morder des Placidus, handeln.
Ubrigens wire die Gleichung primus parens = Victor praeses doch noch eine
Tradition des 10. Jahrhunderts.®®

Die mehrfache Erwihnung dreier Kirchen wurde als Korrektur des 1o. Jh.
beurteilt, womit man «eine Angleichung an den damaligen Baubestand» voll-
zog.”” Urspriinglich habe nur eine einzige Kirche mit drei Patronen bestanden.
Die Ausgrabung von 1980—1983 hat indes alle drei Kirchen ans Licht gebracht,
die 765 existierten: als erste die dreischiffige Marienkirche, als zweite St. Martin
und als dritte St. Peter. Die Aufzihlung nennt zuerst die grosste, dann die
fritheste und zuletzt die kleinste. Letztere wire eigentlich chronologisch zwi-
schen Martins- und Marienkirche zu stellen. Ware der Passus der drei Sakral-
bauten erst im 10. Jh. entstanden, so hitte er St. Martin an die Spitze stellen
mussen, wie die Urkunden des ro.—12.Jh. eindeutig belegen (Kap. 3). Die
tellonische Aufzihlung Maria, Martin und Petrus ist also echt.

Wir sehen, dass die Ausscheidung von echten und unechten Stiicken schwie-
rig ist und es wohl auch bleiben wird. Dass indes bei Tello Zutaten vorhanden
sind, ist klar. Damit hatte die folgende Forschung zu rechnen.

In diesem Sinne bewegte sich die 1948 veroffentlichte Arbeit von Franz
Beyerle.”® Er datiert die dusserst scharfe Poenformel («geballte Ladung») in die

94

Meyer, Untersuchungen S. 177—179, dazu Biindner Urkundenbuch 1 (1955), S. 14 Zeile 18, S.
19 Zeile 3—4, 1o—11 und S. 21 Zeile 6—7, 14.

5 Biindner Urkundenbuch 1 (1955), S. 22 Zeile 3—12 (Et quantum-deserviunt).

*6  Biindner Urkundenbuch 1 (1955), S. 15 Zeile 11 und S. 21 Zeile 20.

7 1. M., Primus Parens. Schweiz. Zs. f. Geschichte 1 (1951), S. 491—496.

Franz Beyerle, Der Tellotext fiir Disentis von 765. Jahresbericht der Historisch-antiquarischen
Ges. v. Graublinden 78 (1948), S. 3—5. Dazu kritisch Schweiz. Zs. fiir Geschichte 2 (1952), S.

1—9, 2I—34.

98

31



Zeit nach 1020, als Heinrich II. die Abtei der Brixner Bischofskirche als Eigen-
kloster tiberantwortete. Da Heinrich III. dies 1040 bestitigte, wandte sich 1048
Abt Ulrich mit bitteren Klagen an den Salierherrscher, der nun Disentis die
Freiheit und Reichsunmittelbarkeit zurtickgab.®® Fiir diese Ansicht spricht die
Nachricht des Klosterarchivars P. Augustin a Porta (T 1795), wonach Abt Ulrich
im 11. Jh. den grossen und kostbaren Sarkophag der HI. Placidus und Sigisbert,
offensichtlich aus Angst vor dem Zugriff von Brixen, unter dem Erdboden
versteckte, mithin in der Krypta der Martinskirche verbarg, wo man ihn 1497
wieder entdeckte.!

Doch nun zur Hauptsache! Beyerle nahm eine erste Urkunde an, die Tello
als Figenkirchenherr und Klosterbischof, noch nicht als Didzesanbischof, erlas-
sen und darin das ganze Erbe seines Vaters Victor geschenkt hitte (cessio).
Ausdriicklich bezeuge er dies: hoc est terra vel haereditas patris mei Victoris,
viri illustris praesidis, quaecunque acquisivit per singula strumenta ac mihi
dominus per suam largitatem dare dignatus est. Den Adressaten nennt das
Dokument als monasterium regularium (in honore) sanctae Mariae semper
virginis, matris domini nostri Jesu Christi, seu sancti Martini seu sancti Petri.
Ein zweites Mal steht nur: ecclesiam sanctae Mariae et sancti Martini seu sancti
Petri. Unser Rechtshistoriker halt es fiir moglich, dass diese Schenkung «wo
nicht zu Lebzeiten, so jedenfalls bald nach dem Tode Victors» urkundlich
festgehalten worden sei.*®*

Die zweite Urkunde erliess Tello 765 in Form einer donatio post mortem, in
der er das frither ganz geschenkte Erbe eingeschrankt hatte. Auch dieses Doku-
ment bezeichne den Adressaten nicht weniger als dreimal: ecclesiam bzw.
monasterium sanctae Mariae seu sancti Martini seu sancti Petri.*®* Die Beru-
fung auf Praeses Victor fehle keineswegs: factum nostrum aut genitoris mei
mandatum.'®?

Bei den vielen Thesen und Gegenthesen tiber das Dokument von 765 mtssen
wir in unserer klostergeschichtlichen Frage nach einem sicheren Punkt im
Gewirr der Meinungen suchen. Er findet sich in der Erwdbnung der drei
Kirchen, die jetzt vollstindig ergraben wurden und genau ihrer Grosse entspre-

929
100

Beyerle, S. 21—24. Dazu Biindner Monatsblatt 1984, S. 168—173 (Hollenstrafen).

Ambros Eichhhorn, Episcopatus Curiensis. St. Blasien 1797, S. 220, 223—224, 228, dazu J. R.
Rahn in: Anzeiger fiir Schweiz. Altertumskunde 10 (1908), S. 38—41. Vgl. auch Jahresbericht der
Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubiinden 61 (1931), S. 99—109.

Beyerle, besonders S. 31, Anm. 52, S. 34, 50.

Beyerle, S. 34, 39, 41. Dazu die Zusitze S. 41 (Mitte) und S. 45.

Beyerle, S. 45—46. Nur als Zusitze angesehen: quod ipse praccepit ut ita fieret, dazu me vivente
patris mei praecepta.

32

101
102
103



chend aufgezahlt werden: St. Maria, St. Martin und St. Peter. Diese Bauten
bestanden mithin schon vor 765 und dienten den vielen Monchen, die unter
Ursizin und Agnellus eintraten.'** Wie schon mehrfach ausgeflihrt, kann man
sich aber die dreischiffige Grosskirche und die kostbare Ausstattung der Mar-
tinskirche nicht vorstellen, ohne eine aussere Hilfe anzunehmen. Die Hinweise
der Urkunde von 765 auf Tellos Vater, Praeses Victor, sind nicht von ungefihr.
Da auch die etwa 25 Doppelungen des Textes von 765 kaum nur literarisch zu
deuten sind, wird man auf eine urkundliche Schenkung hingewiesen. Dabei hat
das Tellotestament dieses dltere Dokument nicht einfach tale quale tibernom-
men, sondern grossziigige Anderungen und Modernisierungen vorgenommen,
worauf schon Fritz Streicher hingewiesen hat.'** In anderer Weise Franz Beyer-
le.2*¢ Uber die Form dieser Schenkung des Praeses Victor, wohl gegen Ende
seines Lebens 720/730, wird man vermutlich nie ganz ins reine kommen.
Wichtiger ist, dass eine Schenkung der Victoriden stattfand.

Aus dem oben angefiihrten Grunde, dass der Tellotext nicht in extenso zwei
Urkunden genau ubermittelt, sondern ein mixtum compositum, kann man
verstehen, wieso der Griinderabt nicht genannt ist. Nun verriet freilich das
Privilegium des Bischofs Chrodegang fur Gorze vom 18. Mai 757 den Namen
ebenfalls nicht, doch wohl deshalb, weil er damals noch selbst Abt war.'®’
Insofern ist es begreiflich, das Beyerle Tello zum Abt von Disentis stempelte,
was indessen die Reichenauer Listen, die nur Ursicinus episcopus und Agnellus
abbas erwahnen, problematisch machen. Doch war Bischof Tello ohne Zweifel
der grosse Schiitzer und Forderer der Desertina.

9% Man kann die 162 Disentiser Ménche nicht ins 7. Jh. versetzen, dazu zeigen sie zuviele

germanische Namen. Aus dem Reichenauer Verbriiderungsbuch ergibt sich auch, dass Abtbi-
schof Ursizin nicht Zeitgenosse von Kolumban und Gallus war, sondern von Otmar, Pirmin und
Eddo. Naheres Schweiz. Zs. fiir Geschichte 35 (1985) S. 369—370.

Fritz Streicher, Carta Donationis 1937, S. 48.

Franz Beyerle, Tellotext S. 5o0.

197 MGH Concilia II./1 S. 60—63. Dazu Otto Gerhard Oexle, in: Francia 2 (1974), S. 111.

105
106

33



5. Die karolingischen Grossbauten

Zur Zeit Karls des Grossen (768—814) strebte der Kirchenbau iberall im
christlichen Abendland nach Grosse und Monumentalitat. Im ganzen Raum
von Saint-Riquier und Saint-Denis im Westen bis Regensburg und Salzburg im
Osten gestalteten sich die Kirchen immer gewaltiger und erreichten sogar an die
roo m Lange.**® Diese Baubewegung erfasste auch Disentis. Die bisherige mero-
wingische Ein-Apsiden-Kirche hatte ihren Dienst etwa ein Jahrhundert lang
getan. Unterdessen hatte sich ein festorganisiertes Kloster gebildet mit einem
zahlreichen Konvent. Und jetzt war auch die Schenkung von Todes wegen, die
Bischof Tello 765 bestimmt hatte, fillig geworden. 772/774 ist schon sein
Nachfolger Constantius belegt.

Die Martinus-Verehrung war damals auch hoch in Ehren. Das Churer
Sakramentar (ca. 8oo) weist Hilarius von Poitiers und Martin von Tours im
Messe-Kanon auf. Der damalige Bischof Remedius stammte sehr wahrschein-
lich auch aus dem Frankenland.!®

So ist es begreiflich, dass die Monche, immer noch in der Mehrheit Laien,
eine neue und grossere Martinuskirche errichteten. Sie lag in der gleichen
Richtung wie ihre Vorgingerin, indes etwas nach Osten gertickt, und bestand
bis zum Bau der jetzigen barocken Klosteranlage, also bis 1683. Damals musste
sie abgetragen werden, um den neuen Klostergebauden Platz zu machen. Noch
heute kann man im Hof die drei karolingischen Apsiden sehen, deren nordlich-
ste noch am meisten eingezogen, ja hufeisenformig ist. Die Mittelapsis weist
eine Tiefe von 4 m auf, die beiden Nebenapsiden eine solche von 3 m. Die Lange
der Kirche misst 26,5 m, die Breite 15 m. Mithin steht der Bau im karolingischen
Churratien einzigartig da, denn sogar das Gotteshaus des bischoflichen Miistair
wies nur eine Lange von 23 m und eine Breite von 12,5 m auf. So die Innenmasse
bei beiden Kirchen mit Hauptapsis. Der Boden des Schiffes unserer Martinskir-
che geht im Westen tiber die Krypta hinaus. Damit wird die anfangliche
Ostkrypta in der neuen Kirche zu einer Westkrypta. Im neuen Sakralgebiude
fand auch der aus dem 9.Jh. stammende kupfervergoldete Sarkophag der
Klosterheiligen Aufstellung, wohl hinter dem Hauptaltar. Er zeigt unter den
vielen Treibarbeiten, die das Opus zieren, auch Szenen aus dem Leben des hl.

108 Edgar Lehmann, Die Architektur zur Zeit Karls d. Grossen, in: Karl der Grosse 3 (1965), S.
301—319. Carol Heitz, L’architecture religieuse carolingienne. Paris 1980, S. 224. Schmitz-Raber,
Geschichte des Benediktinerordens 2 (1946), S. 212—213.

109 K. Mohlberg, Das frankische Sakramentarium Gelasianum (Cod. Sang. 348) Miinster/Westfa-
len 1939, S. XCIX, C, 202—203 Nr. 249.

34



i : o

Abb. 6: Ausgrabung der karolingischen Martinskirche (ca. 800). Das Bild zeigt auch die Funda-
mente der Pfeiler von 1498, dann die Zementdecke von 1906/07 iiber der Krypta. Auf dem linken
Bildrand erkennt man die Fundamente der Lisenen der grossen Marienkirche, ferner das Funda-
ment des spateren Kirchturms. Photo: P. Daniel Schonbachler.

- =

Martin.'*® Was Gross-Martin alles an Kelchen und Paramenten, an liturgischen
Geraten und Pergament-Codices besass, konnen wir aus dem Verzeichnis der
um 940 vor den Sarazenen nach Zirich gefliichteten Kostbarkeiten erkennen.'!!

Die neue Martinskirche gentigte den Monchen offenbar nicht, sie errichteten
auch eine neue Marienkirche. Schon 1963 hatte Prof. H.R. Sennhauser hinter
der heute noch bestehenden Marienkirche aus dem Ende des 10.Jh. Ansitze
einer fruheren Apside samt dem zugehorigen Estrichboden entdeckt.'*? Die
Ausgrabung brachte dann einen Dreiapsidensaal ans Licht, dessen Linge
21,5 m und dessen Breite 12 m betrug. Die innere Lichtweite der hufeisenformi-
gen Apsiden misst etwa 3 m. Dazu gehorte im Norden ein langer Annex, dessen
Nordmauer im Nordwesten wenigstens noch 14 m lang erhalten war. In

110 Jber den Sarkophag siche E. Poeschel, Kunstdenkmailer des Kt. Graubiinden 5 (1943), S. 26—28.
Biindner Monatsblatt 1958, S. 116, 120~124 und 1964, S. 195—197. Beachtenswert Christian
Beutler, in: Gazette des Beaux-Arts 60 (1962), S. 452, 454—455, 457.

W Dartiber Jahresb. der Hist.-antiquar. Ges. von Graubtinden 61 (1931), S. 75-89 (Anfinge).

uz 1 M. Geschichte der Abtei Disentis 1971, S. 14.

83



Wirklichkeit zog sich dieser Nebenraum der ganzen Lange des Schiffes entlang.
Dessen Breite diirfte gegen 3 m umfasst haben. Es handelt sich also auch hier
um einen grossen Sakralbau im Sinne der karolingischen Zeit. Heute sind noch
Reste der Apsiden in situ hinter den Apsiden der spateren Kirche erhalten.
Wenn schon die zwei hauptsachlichsten Sakralbauten ersetzt wurden, dann
auch der viel kleinere St. Peter I. Von der neuen Kapelle St. Peter II. entdeckten
die Archaologen eine Chorstufe von 5,5 m Lange, ferner einen Ansatz zu einem
halbkreisformigen Kapellenchor, dessen Bogen etwas gedriickt ist, weil der Bau
zwischen Martins- und Marienkirche hineingezwungen werden musste. Ganz
ahnlich war die Kapelle St. Peter in Ems, die indes gerade hintermauert wur-
de.'t? Jetzt wies die ganze Klosteranlage von Osten her gesehen sieben Apsiden
auf, auf den Flanken je drei der Marien- und Martinskirche, in der Mitte
bescheiden und zuriickgesetzt die kleine Apside von St. Peter. Im wesentlichen
blieb die Anlage so bis in die zweite Halfte des 17. Jh., abwechslungsreicher und
malerischer als die folgende einheitliche, aber wohnlichere des Barocks.
Woher stammt der Typus der Saalkirche mit drei Apsiden? Man denkt
zunachst an den Einfluss der ratischen Kapitale, wo in der zweiten Hailfte des
8. Jh. die Martinskirche die gleiche Charakteristik aufweist.'** Ins ausgehende
8.Jh. ist die Dreiapsidenkirche in St. Luzi zu setzen.'” Ausserhalb Churs
nennen wir St. Peter in Mistail bei Alvaschein und St. Johann in Maustair.
Mistail gehort in die zweite Halfte des 8. Jh., Miistair in dessen Ende. Ahnlich
wie die Disentiser Marienkirche hat Mistail einen Annex im Norden, Mistair
im Unterschied dazu im Norden und im Stiden.*¢ Bei Disentis war das abschus-
sige Gelande, aber auch die nahestehende Martinskirche im Wege, von der
Peterskapelle ganz abgesehen. Indes hat die Florinuskirche in Remis (Ra-
mosch) im Unterengadin zunichst um 8oo nur einen Siidannex, dem erst um

113

E. Poeschel, Kunstdenkmaler des Kt. Graubiinden 3 (1940), S. 12—13. Dazu A. Carigiet in:
Archiologie der Schweiz 2 (1979), S. 113—118.

Poeschel, Kunstdenkmailer 7 (1948), S. 232, 236238, 242. Sennhauser in: Vorromanische
Kirchenbauten, S. 252—253.

Die herkémmliche Datierung auf die 1. Halfte des 8. Jh. ist zu frith. Man darf die Luciuskrypta
nicht vor der von St-Denis ansetzen, entstanden zwischen 749/754 und 775 unmittelbar nach
romischem Vorbild, die dlteste im Frankenland. W. Sulser / H. Clausen, St. Stephan in Chur.
1978 S. 160, 206. Auch ist die klassische Luciusvita nicht in die merowingische, sondern
karolingische Epoche zu datieren, ganz im Zusammenhang mit der neuen Krypta. Schweiz. Zs.
f. Geschichte 31 (1981), S. 277—283. Vgl. schon Jahresb. der Hist.-antiquar. Ges. von Graubtin-
den 99 (1961), S. 12—15. Pline und Beschreibung Kunstdenkmailer 7 (1948), S. 260—270 und
Vorromanische Kirchenbauten, S. s1—52.

Sennhauser, in: Vorromanische Kirchenbauten, S. 221, 227—228. Dazu H. Maurer (Hrsg.),
St. Peter in Mistail. 1979 S. 3—9 (Schweizer Kunstfithrer) ]J. Zemp/R. Durrer, Das Kloster
St. Johann zu Miinster. Genf 1906—19710. S. 14—24, 106—107. L. Birchler in: Frihmittelalterliche
Kunst in den Alpenlindern. Olten 1954, S. 167—262.

36

114

115

116



1000 ein Nordannex zur Seite tritt.'*” Fiigen wir noch die entsprechenden
Bauten in Pleif (Lugnez) und Zillis hinzu, die beide auf etwa 8oco datiert
werden.'*® Das zeigt, dass dieser Typus besonders in Churratien ausgebildet
worden war und ein Zeichen mehr fiir die Eigenstandigkeit dieser Provinz
darstellt.

Wir fragen weiter nach der Herkunft dieser Besonderheit. Da damals der
Churer Sprengel immer noch zum Mailander Metropolitanverband gehorte, da
ferner viele Piasse des Landes nach Oberitalien fiithrten, wird man von dorther
bestimmende Einfliisse vermuten. In der Tat existierte dort vor 740 die Kirche
S. Maria di Aurona in Mailand, deren Mittelapsis halbrund, deren Seitenapsi-
den indes rechteckig gestaltet waren. Auch das Oratorio di S. Michele alla
Pusterla in Pavia ist hier zu nennen, dessen Datierung freilich nicht genauer
erkennbar ist.**® Aber auch diese Kirchen weisen wiederum nach Osten, in das
Gebiet der Adria, von wo aus schliesslich diese architektonischen Inspirationen
kamen (Parenzo 6. Jh.).'?° Disentis stand mithin mit seinen beiden Kirchen
inmitten einer grossen Baubewegung, naherhin inmitten der churratischen
Kirchenarchitektur.

Der karolingischen Pracht fiigte der Einfall der Sarazenen um 940 grossen
Schaden zu. Als dann Otto 1. anfangs 965 aus Italien nach Disentis kam, liess
er seine pestkranken Pferde in den Mauern der zerstorten Marienkirche tiber-
nachten, wo sie am Morgen tot aufgefunden wurden. Die Wut der braunen
Horden hatte sich offensichtlich besonders gegen dieses Gotteshaus gerichtet.

An den Fundamenten der Martinskirche fanden die Archaologen keine
Spuren von Zerstorungen. Dieses Heiligtum scheint wenig gelitten zu haben
und blieb in seiner karolingischen Gestalt bestehen. Auch den dortigen Kirchen-
schatz, ja nicht einmal die Glocken konnten die Sarazenen ausfindig machen.
Alles hatten die Monche rechtzeitig ins Grossmiinster nach Ziirich geflichtet.!?
Fir die wesentliche Unversehrtheit der Abteikirche spricht auch, dass alle
Schenkungen der Ottonenherrscher von 960-993 immer von Monchen des
Klosters sprechen, die dort Gott und dem Heiligen von Tours dienen. Hauptpa-
tron war nicht mehr wie im 8. Jh. die Gottesmutter, sondern der altgallische
Monchsvater. In der Martinskirche war auch der aus Zirich zuriickgebrachte

117
118
119
120

Sennhauser, in: Vorromanische Kirchenbauten, S. 269-270.

Sennhauser, in: Vorromanische Kirchenbauten, S. 363 (Pleif) und S. 390 (Zillis).

H. Torp, L’Architettura del Tempietto di Cividale. Roma 1977, S. 149-150.

Zur neueren Literatur siche Adolf Reinle, Kunstgeschichte der Schweiz 1 (1968), S. 121-130.
H. R. Sennhauser, in: Werner-Ewig, Von der Spatantike zum frithen Mittelalter. Sigmaringen
1979. S. 206, 208-214. Nicolo Rasmo, Karolingische Kunst in Siidtirol. Bozen 1981, S. 19—33.
Uber den Sarazeneneinfall ausfithrlich: Jahresb. der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubiin-
den 61 (1931), S. 8998, 137-144 (Anfinge).

121

37



Sarkophag der Klosterheiligen, weshalb die Monche in deren Festoffizium im
12. Jh. in der Oration sagen konnten: qui in hac ecclesia requiescunt.'?? In
gotischer Zeit liess Abt Johannes Brugger 1498 die altehrwiirdige karolingische
Saalkirche durch zwei Pfeilerreihen in eine dreischiffige Kirche umwandeln,
ahnlich wie es vorher um 1492 in der Klosterkirche von Mustair geschehen war.
Mehrere Pfeilerfundamente konnten bei den Grabungen noch festgestellt wer-
den.

Die Marienkirche musste nach dem Einfall der Sarazenen neu gebaut wer-
den. Fur die Nord- und Westwand tibernahm man die alten Fundamente, die
Stidmauer aber hat man von Grund auf neu errichtet, und zwar um etwa 2 m
nach Norden gertickt, wodurch die Kirche entsprechend schmaler wurde. Auch
die Ostpartie mit drei Apsiden erhielt eine neue Gestalt. Da diese Marienkirche
965 noch nicht wiederhergestellt war, darf das ausgehende 10.Jh. zu deren
Neubau in Anspruch genommen werden. Schon die flachen Rundungen inner-
halb der noch bestehenden Apsiden wie ihre kraftigen Zwillingsarkaden ausser-
halb legen diesen Zeitansatz nahe.**?

Abb. 7: Marienkirche (IV.) aus dem Ende des 10. Jahrbunderts. Zeichnung von J.R. Rahn 1894 in
der Graphischen Sammlung der Zentralbibliothek Ziirich. Die drei Apsiden, schon 1899 in die
grossere Marienkirche von Architekt Augustin Hardegger integriert, sind heute noch in dem 1984
erneuerten Bau erhalten.

122

Cod. Sang. 403, S. 152. Dariiber 1. M., Disentiser Klostergeschichte 7o00-1512. 1942 S. 79-82,
106—108, 262—265 sowie Archiv flir Liturgiewissenschaft 11 (1969), S. 77164, bes. S. 110,
139-T141.

123 Dariiber Frithmittelalterliche Kunst in den Alpenlindern. 1954 S. 138—140 und Vorromanische
Kirchenbauten, S. 60—61.

38



Dabei spielte die Munifizenz der Sachsenherrscher eine wesentliche Rolle.
Otto I. hat schon der Churer Bischofskirche unter ausdriicklicher Beziehung auf
die Invasion der Araber mehrfache Schenkungen tiberwiesen (940, 955, 972).1**
Ohne die Pliinderung der mohammedanischen Feinde zu erwihnen, tat er ein
Gleiches fur Disentis. 960 und 965 schenkte er Kirche und Eigenhof zu Pfaffikon
(ZH) und den Hof zu Ems, dazu freie Abtswahl. Die Nachfolger, Otto II. im
Jahre 976 und Otto III. im Jahre 993, bestitigten diese Vergabungen und
Rechte.'* So haben die Ottonen ihre grossen Verdienste an dem neuen Gottes-
haus, das daher als ottonische Marienkirche bezeichnet werden kann. Nun
konnten die Klosterbewohner bei den sogenannten Wandervespern der Oster-
woche wiederum beide Kirchen beniitzen: ad sanctam Mariam, ad sanctum
Martinum.*?¢

Der Abt, der die Restauration der Abtei durchfiihrte, hiess Victor I., nachge-
wiesen 960 und 976. Sein Nachfolger war Erchenbert, belegt durch die Schen-
kungsurkunde von 993. Deren Andenken geben die erhaltenen drei Apsiden in
einer erneuerten Umgebung weiter.'?’

Verschont blieb weitgehend beim Sarazeneneinfall die Petruskapelle aus der
karolingischen Zeit. Sie war ja auch sehr klein, so dass weder die Prozessionsli-
turgie des 12.]h. noch auch die Passio Placidi (ca. 1200) sie erwahnen. So
konnte dieses Heiligtum den Sturm iiberdauern und ging erst 1387 im grossen
Kloster- und Kirchenbrand zugrunde. Darauf errichtete Abt Johannes von Ilanz
(1367—1401) aus personlichen Mitteln eine neue, gotische Kapelle, die nach den
letzten Ausgrabungen einen eingezogenen, dreiseitigen Chor aufwies.!?

6. Das Problem der vielen Kirchen

Man hat schon oft die Ansicht gedussert, dass drei merowingische Kirchen im
8.Jh. und wiederum drei neue karolingische Sakralbauten um 8oo eine lange
Entwicklung voraussetzen und daher auf eine viel lingere bzw. altere Periode
verteilt werden missen. Uber dieses Thema der Kirchenfamilien oder der

124

Biindner Urkundenbuch 1 (1955) Nr. 103, 113, 138 zu 940, 955, 972.

Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 117, 132, 143 zu 960, 965 von Otto L., Nr. 143 zu 976 von Otto
II. und Nr. 151 zu 993 von Otto IIIL.

Cod. Sang. 403, S. 503—504, dazu Disentiser Klostergeschichte 1942, S. 120. Vgl. oben Anm. 15.
Bernhard Burke (Hrsg.), Die Marienkirche im Benediktinerkloster Disentis. Festschrift zur
Neuweihe 1984, 64 Seiten. Uber die Architektur, S. 5—33.

128 C. Decurtins, Die Disentiser Klosterchronik des Abtes ]akob Bundi (t1614). Luzern 1888, S. 2.8.
Ambros Eichhorn, Episcopatus Curiensis 1797, S. 241.

125

126
127

32



Mehrkirchenschemata liegen seit einigen Jahrzehnten mehrfache Forschungen
vor. Dabei suchte man auch den theologischen Hintergrund zu erfassen, weisen
doch zwei Kirchen nebeneinander oft auf Christus und die Kirche hin, wobei
Christus durch Apostel oder St. Martin, die Kirche durch Maria vertreten wird,
genau wie in Disentis.'*” In dem folgenden Abschnitt geht es nur darum, ob die
vorgelegte Kirchenfolge im Frithmittelalter gebrauchlich war.

Schon auf Monte Cassino schuf St. Benedikt (6. Jh.) zwei Kirchen, eine zu
Ehren des hl. Martin, die andere zu Ehren des Taufers. Im ausgehenden 8. Jh.
befanden sich auf dem Hiigel bereits vier Sakralbauten: St. Petrus, St. Benedikt,
St. Michael und St. Maria. Hier wird ersichtlich, dass man nicht aus Notwen-
digkeit, sondern aus Devotion zu einzelnen Heiligen baute.**°

Mehr als in Italien finden wir entsprechende Belege im damals fiihrenden
Frankenreich. Vor einigen Jahrzehnten stellte Philibert Schmitz, der Ge-
schichtsschreiber des benediktinischen Monchtums, fest: «Schon im 7. Jh. be-
gegnen wir uberall wenigstens zwei Kirchen, deren eine oft der Muttergottes,
die andere dem hl. Petrus geweiht war. Dieser Brauch ist sehr alt und scheint
orientalischer Herkunft zu sein. Meistens aber treffen wir innerhalb der Klo-
stermauern sogar drei Kirchen. Diese Zahl kanonisiert der St. Galler Idealplan.
Und nachweisbar sind diese drei Kirchen u. a. fiir Saint-Riquier, Corbie, Saint-
Wandrille, Forestmontier, Saint-Maur usw.»!3!

Wegen weitgehender Spezialisierung der Literatur seien hier einige von den
genannten sowie mehrere der nicht genannten Kloster besprochen. Wir wenden
uns zuerst dem Kloster Fontanelle in der Didzese Rouen zu, Saint-Wandrille
genannt, weil Wandregisil (1668) das Kloster 649 gegriindet hatte. Dazu er-
richtete er eine Basilika St. Peter (mit 290 Fuss Lange und 37 Fuss Breite), dann
die Basilika St. Paul und dazu eine Kirche des hl. Laurentius. Um 740 kam noch
eine Michaelskapelle und 742 eine solche des hl. Servatius (neben der Peterskir-
che) hinzu. Mithin zahlte die Abtei zu Anfang gleich drei Kirchen, wozu
hundert Jahre spater noch zwei hinzugefligt wurden.'3

122 Angelus Albert Haussling, Monchskonvent und Eucharistiefeier 1973, S. 201212, 298—306 mit

Angabe der Literatur. S. 210—211 iiber Chur (= Liturgiewissenschaftliche Quellen und For-
schungen Heft 58).
130 Gregorii Magni Dialogi ed. U. Moricca. Roma 1924, S. 96 (= Dialogi I1.8). MGH SS. 34 (1980),
S. 42—44. K. Hallinger, Corpus Consuetudinum monasticarum 1 (1963), S. 109, 115, 118—119.
T. Lecisotti, Monte Cassino 1949, S. 22, 176.
Schmitz-Riber, Geschichte des Benediktinerordens 2 (1948), S. 212.
Lohier-Laporte, Gesta Sanctorum Patrum Fontanellis Coenobii. Rouen-Paris 1936, S. 9, 54,
63—64. MGH SS. rer. germ. Gesta Abbatum Fontanellensium ed. S. Loewenfeld. Neudruck
Hannover 1980, S. 15, 19, 29, 33—34, 37. Zur Lage der Kirchen Dictionnaire d’Histoire et de
Geéographie Eccleésiastique XVIL. col. 941—942.

40

131
132



Aus Fontanelle stammte Ermenland, der um 675 auf einer Insel der Loire bei
Nantes das Kloster Antrum griindete. Dabei errichtete er zwei Kirchen, eine zu
 Ehren von St. Peter, die andere zu Ehren von St. Paul.*®? Ebenfalls aus Fontanel-
le kam um diese Zeit der Anachoret Condedus, der auf Belcinac, einer Insel der
Seine, eine Marienkirche und ein Gotteshaus der Apostelfiirsten baute.*** Zwei
Kirchen mit den gleichen Patrozinien finden wir auch in Manglieu (Dep.
Puy-de-Dome), wie uns die im frithen 8. Jh. verfasste Biographie des Bischofs
Bonitus (706) meldet.*** Das Kloster diirfte Mitte des 7. Jh. ins Leben gerufen
worden sein.*3¢

Als weiteren Beleg aus dem Frankenreich diirfen wir das Kloster Jumieges
bei Rouen anfithren, das der hl. Philibert 654 griindete. Er erbaute fiir seine 77
Ménche eine eigentliche Klosteranlage (per quadrum moenia) und errichtete
dazu drei Kirchen, eine zu Ehren der frinkischen Heiligen Dionys und Germa-
nus, eine zweite zu Ehren der Gottesmutter und eine dritte zum Andenken an
St. Peter. An das letzte Gotteshaus schloss sich ein Oratorium des hl. Martin
an. Dies alles meldet uns ein Monch von Jumieges aus der 2. Halfte des 8. Jh.,
der das Leben des hl. Philibert nachzeichnete.'®”

Vom Norden des Frankenreiches wenden wir uns dem Siiden zu, wo Bene-
dikt von Amniane (821) mit seinen Schiilern fiir das geplante Kloster eine
Marienkirche errichtete, die frithestens im Sommer 779 entstanden sein kann.
Mit Hilfe Adeliger konnte er 782 eine neue liberaus grosse Kirche zu Ehren der
Dreifaltigkeit und Christus Salvator ins Werk setzen, die drei Altire enthielt
(Michael, Apostelfiirsten, Stephan). Bald darauf kam noch ein drittes Gottes-
haus auf dem Friedhof hinzu, das dem Taufer geweiht war. Mithin haben wir
innerhalb weniger Jahre drei Kirchen, die nach 779 errichtet wurden.

Nicht tbergehen diirfen wir Centula/St-Riquier in der Picardie, wo nach
einer Bauzeit von 8—9 Jahren 799 die grossartigste der damaligen Kirchen
eingeweiht wurde. Dazu hatte Karl der Grosse seinem Freunde Abt Angilbert
(1 814) die reichlichsten Mittel zur Verfiigung gestellt. Die Prachtskirche war

133

MGH SS. rer. merov. V. S. 692—-613, 703—704.

13 MGH SS. rer. merov. V. S. 649, 651. LThK 3 (1959), Sp. 34.

135 MGH SS. rer. merov. VI. S. 128. Dazu Wattenbach-Levison-Lowe, Deutschlands Geschichts-
quellen im Mittelalter 2 (1953), S. 164—165.

MGH Libri Confraternitatum ed. P. Piper 1884, S. 205.

MGH SS. rer. merov. V. S. §89 (= Vita Filiberti, cap. 7-8). Deutschlands Geschichtsquellen im
Mittelalter 1 (1952), S. 138 und LThK 5 (1960) Sp. 1206—1207 sowie 8 (1963) Sp. 446.

138 Vita Benedicti Abbatis, geschrieben vom Monch Ardo, gleich nach dem Tod des Abtes. MGH
SS XV 1, S. 203206 (bes. Kap. 3, 5, 17). Zu Ardo Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelal-
ter 3 (1957), S. 338—340. Zur Errichtung der Kirchen A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands
2 (1912), S. 591—592.

136
137

41



dem hl. Richarius und dem Salvator geweiht. Im folgenden Jahre 8oo kamen
noch zwei Sakralbauten hinzu, die Maria und St. Benedikt gewidmet waren.
Alle drei Bauten waren durch einen Gang so verbunden, dass sie einen dreiecki-
gen Hof bildeten.***

Um das Jahr 8oco besass Saint-Vaast in Arras, gegrindet um 685, neben
seiner Hauptkirche, die dem hl. Vedastus geweiht war, noch fiunf weitere
Kirchen (St. Peter, Maria, St. Medard, St. Mauritius, St. Stephanus) mit insge-
samt 36 Altaren. Sechs Sakralbauten in einem guten Jahrhundert, das besagt
doch etwas.!*°

Wie dltere Kloster auch in karolingischer Zeit bauten, zeigt die Abtei Saini-
Médard in Soissons. Die Erneuerung der Abteikirche fand 817—841 statt, wobei
auch die Krypta geschaffen wurde. Das Oratorium der hl. Dreifaltigkeit, Ma-
rias und Allerheiligen wurde vor 823 errichtet. In die gleiche Zeit ist die Kirche
Sainte-Sophie innerhalb des Klosterbezirkes anzumerken, die Ludwig der
Fromme (814—840) errichten liess. Wir haben mithin innerhalb von etwa zwei
Jahrzehnten drei Kirchen, wobei die Krypta nicht mitgerechnet ist.***

Vom Frankenreich geht unser Blick nach Italien. Die Kirche S. Salvatore in
Brescia wurde im 7. Jh., wahrscheinlich in der 2. Hilfte, begonnen und wieder-
um in der 1. Halfte des 8. Jh. umgebaut. Die zweite Kirche, begriindet 754 von
Herzog Desiderius von Brescia, dem spateren Langobardenkonig, erhielt wahr-
scheinlich 760 die Auszierung in Stucco und Malerei. Um das Jahr 8oo datiert
der Umbau, vermutlich mit einer neuen Fassade.'** Wir konnen so mit wesentli-
chen Umbauten schon nach 40 oder 50 Jahren rechnen.

Bleiben wir in Norditalien. An der Strasse von Modena nach der Toscana
grundete Abt Anselm mit Hilfe des Konigs Aistulph 751—752 das Kloster
Nonantula. Nicht weniger als drei Konsekrationen werden von der Griindung
bis 756 erwahnt, zuerst die consecratio oratorii et altarii s. Marie et beati
Benedicti durch Bischof Geminianus von Reggio (8. Okt.), dann werden tem-
plum et altare ad nomen et reliquias s. Omnium Apostolorum durch Erzbischof
Sergius von Ravenna geweiht (9. Juni), endlich das oratorium cum altare zu
Ehren des hl. Silvester, das durch die Bischofe Romanus von Bologna und

13 W. Effmann, Centula. Munster/Westfalen 1912, S. 9, 18—21. Dazu siche Karl der Grosse 3

(1965), S. 309—311 (Lehmann), 369373 (Bernard), 374—383 (Lehmann). Vgl. Carol Heitz,

L’Architecture religieuse carolingienne. Paris 1980, S. 51-62.

Schmitz-Raber, Geschichte des Benediktinerordens 2 (1948), S. 212—213.

Jean Hubert, L’Architecture religieuse du haut Moyen Age en France. Paris 1952, Nr. 8o.

142 S die Zusammenfassung der Forschungsberichte durch H. Torp, L’ Architettura del Tempietto
Longobardo di Cividale. Roma 1977, S. 119-133 (= Acta ad Archaeologiam et Artium
Historiam pertinentia. Vol. VII, 2). Anders Heitz, L’Architecture, S. 93—96.

42

140
141



Apollinarius von Reggio konsekriert wurde (20. Nov.)*** Nur Grabungen kénn-
ten entscheiden, ob es sich um drei Kirchen oder Teiloratorien handelte.**

Bei Rom liegt das Kloster Farfa, das frither eine grosse Bedeutung hatte. Es
erlitt 898 beim Einfall der Sarazenen schwere Verluste, wobei neben der basilica
maior, die eine Lange von 140 Fuss und eine Hohe von 43 Fuss besass, noch fiinf
Kirchen in Triimmer fielen. Darunter befanden sich eine Petruskirche und zwei
Spitalkirchen fiir die Moénche. Man darf wohl annehmen, dass diese sechs
Kirchen erst nach der zweiten Griindung um 705 entstanden sind.!** Das wiirde
mithin heissen, dass wir in zwei Jahrhunderten sechs Bauten registrieren kon-
nen.

Wenden wir uns zuletzt dem reichsdeutschen Gebiete zu. Das Ende des 7. Jh.
gegriindete Weissenburg im Elsass errichtete innerhalb eines Saeculums 6 Kir-
chen.'*¢ Beachtenswert ist auch die bauliche Entwicklung des Klosters Hersfeld
im Erzbistum Mainz: Bau I stellt eine Saalkirche mit Apsis vor Mitte des 8. Jh.
dar, Bau II eine Saalkirche mit Apsis und einem Zentralbau vor 770, Bau III
endlich offenbart eine dreischiffige Anlage um 770—775, wihrend der vierte Bau
eine Basilika mit Westwerk aus den Jahren 831-850 zeigt. Mithin zihlen wir in
hundert Jahren vier Kirchen.'*” Im Erzbistum Mainz lag auch die Abtei Lorsch,
die in der Zeit von ca. 760—80c0 vier Kirchen errichtete, mithin etwa alle 10 Jahre
eine neue (Klosterkirche Nazarius, dreischiffig, Saalkirche auf der Kreuzwiese,
die ecclesia triplex, Obergeschoss der Torhalle).1*® Interessant ist auch, dass die
Abtei Korvey an der Weser, die 822 durch Abt Wala aus Corbie in der Picardie
gegrundet wurde, ihre erste Kirche 844 vollendete, aber schon vor 873, wohl
867, vollstandig umbaute, also nach 23 Jahren.*

Die Baugeschichte von Sz. Gallen beginnt eigentlich erst recht mit dem hl. .
Otmar, der 719 Abt wurde und 759 in der Verbannung starb. Er errichtete die
Galluskirche und das Kloster aus Stein. Abt Gozbert stellte 830-837 einen
Neubau auf. Die Otmarskirche geht auf Abt Grimald zuriick und wurde 867
geweiht. In das gleiche Jahr datiert die Weihe der Michaelskapelle. Wir haben

143

MGH Scriptores Rerum Langobardicarum et Italicarum Saec. VI-IX. 1878 S. 567, 570.
Dazu Karl Schmid, Anselm von Nonantula, in: Quellen und Forschungen aus italienischen
Archiven und Bibliotheken 47 (1967), S. 15—18.

MGH SS XI. S. s20-530, zitiert von Julius Schlosser, Die abendlindische Klosteranlage des
frithen Mittelalters. Wien 1889, S. 49—51, 57—58. Dazu H. Lowe, in: Deutschlands Geschichts-
quellen im Mittelalter 4 (1963), S. 426—427.

A. Hofmeister, Weissenburger Aufzeichnungen vom Ende des 8. Jh. und Anfang des 9. Jh. in:
Zeitschrift fiir die Geschichte des Oberrheins 34 (1919), S. 401—421.
Oswald-Schaefer-Sennhauser, Vorromanische Kirchenbauten. Miinchen 1971, S. 113-115.
Vorromanische Kirchenbauten, S. 179-183.

Heitz, L’Architecture 1. c. S. 148—150, 246.

144

145

146
147

148
149

43



also in gut einem Jahrhundert vier Kirchen.**® In Mittelzell auf der Reichenau
rief Abt Pirmin um 724 eine einschiffige lange Kirche ins Leben, die schon Abt
Arnefried (736—746) verdoppelte. Die weitere Entwicklung fiihrte zur Kreuzba-
silika des Abtes Heito, die 816 geweiht werden konnte. Sie wurde wiederum
zum Miinster des Abtes Erlebald um 823-830 erweitert. So haben wir innerhalb
eines Jahrhunderts vier wesentliche Umgestaltungen zu vermerken.**

Aus den angefiihrten Belegen ergibt sich mit aller Deutlichkeit, dass die
Gleichzeitigkeit und Aufeinanderfolge der drei Kirchen von Disentis in keiner
Weise den Rahmen frithmittelalterlicher Verhaltnisse sprengen.

In dhnlicher Weise baute man spiter in gotischer wie barocker Zeit nicht so
sehr aus Notwendigkeit, sondern aus Frommigkeit. Daher die vielen Kirchen in
den Stadten und die zahlreichen Kapellen um die landlichen Pfarrkirchen. Zwar
betonte dann die Aufklarungszeit die Wichtigkeit der Pfarrkirche, aber erst als
viele Sakralbauten in der Epoche der franzosischen Revolution und der napo-
leonischen Kriege zerstort wurden, sich dann spater die Bevolkerung verdoppel-
te, ja verdreifachte, da mussten Kirchen erweitert oder neu gebaut werden, non
ex pietate, sed ex necessitate. Das war der zeitgeschichtliche Hintergrund,
warum man im 2o0. Jh. fiir die drei Disentiser Kirchen eine lange Entwicklungs-
zeit ansetzen wollte, ein unhistorisches Denken, das die Bauten nicht aus ihren
Entstehungszeiten zu begreifen sucht.

150 Vorromanische Kirchenbauten S. 295. Dazu nun H. R. Sennhauser, in: Unsere Kunstdenkmaler
34 (1983), S. 152—167 uber das Munster des Abtes Gozbert.

151 Albert Knépfli, Kunstgeschichte des Bodenseeraumes 1 (1961), S. 185—188. Ahnlich Vorromani-
sche Kirchenbauten, S. 278—281.

44



Um 700

Anfang 8. Jh.

Um 720-730

Um 762
765 Dez. 15
Um 8oo
Um 940
Ende 1o. Jh.

1020
1048

Ende 12. Jh.
1387
142.3

1498

7. Zeittafel:

Sigisbert und Placidus. Praeses Victor. Erster Bau (Haus bzw.
Maria I).

Martin I Wallfahrtskirche, dazu bald als Annex Peter I.
Schenkung der Victoriden und Griindung des Klosters durch
Bischof Ursicinus. Krypta und Rechteckchor von Martin I.
Grosse Marienkirche mit drei Schiffen und Taufanlage (Maria
II), Patroziniumswechsel.

Liste der Monche im Liber vitae (Reichenau) mit zwei Abten:
Ursicinus episcopus und Agnellus abbas.

Testament des Bischofs Tello von Chur.

Grosse Martinskirche mit drei Apsiden (Martin II) und Ma-
rienkirche mit ebenso drei Apsiden
(Maria III). Peter II.

Sarazeneneinfall. Flucht nach Ziirich. Zerstérung der Marien-
kirche (III).

Neue Marienkirche mit drei Apsiden (Maria IV), ermoglicht
durch Schenkungen der Ottonenherrscher 960—-993.
Eigenkloster der Bischofskirche von Brixen durch Heinrich II.
Freies Reichskloster durch Heinrich IV. auf Bitten des Abtes
Ulrich. Erweiterung des Tellotestamentes (Poenformel).
Glockenturm.

Brand des Klosters und der Kirchen.

Weihe der erneuerten Marienkirche (IV) und der neu errichte-
ten gotischen Peterskapelle (III)

Gotisierung der Martinskirche II durch zwei Pfeilerreihen.

sowie Nordannex

45






	Die Frühzeit des Klosters Disentis : Forschungen und Grabungen

