
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Die Frühzeit des Klosters Disentis : Forschungen und Grabungen

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398406

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUNDNER MONATSBLATT
Zeitschrift für bündnerische Geschichte, Heimat- und Volkskunde

Chur, Januar/Februar 1986 Nr. 1/2

Die Frühzeit des Klosters Disentis

Forschungen und Grabungen

Von Pater Iso Müller

In den letzten Jahrzehnten sind manche Forschungen und Funde über die

Anfänge von Disentis gemacht worden, so über das sogenannte Testament von
Bischof Tello im Jahre 765 und über die Mönchslisten im Reichenauer
Verbrüderungsbuch. Vor allem sind die Ausgrabungen der letzten Jahre zu erwähnen,
die unter der fachmännischen Leitung von Professor Dr. Hans Rudolf Sennhauser,

Zurzach-Zürich, manche Überraschungen brachten und damit historische
Probleme aufwarfen. Der Grabungsleiter beabsichtigte, die archäologisch-
kunstgeschichtlichen Ergebnisse selbst zu veröffentlichen. Da der Zeitpunkt
seiner Publikation erfahrungsgemäss sehr unsicher ist, Gemeinde, Kanton und
Bund sowie andere Institutionen wegen ihrer finanziellen Hilfe aber mit Recht
Auskünfte verlangen, so ist in der folgenden Arbeit wenigstens eine historische
Darstellung gegeben. Um sie dem Leser verständlich zu machen, mussten
notwendige kunsthistorische Hinweise und andeutende Skizzen miteinbezogen
werden.

Der Verfasser widmete seit fast 60 Jahren dem frühmittelalterlichen Disentis
seine Aufmerksamkeit und regte auch die grossen Ausgrabungen von 1980-
1983 an, die der Erforschung der mittelalterlichen Kirchen galten. Manchen
wichtigen Aufschluss verdankt er den Gesprächen mit Professor Sennhauser
und seinem archäologischen Team (H. R. Courvoisier, Augustin Carigiet, Da-



niel Reicke, Duri Gredig, A. Macke usw.). Besonders aber fühlt er sich seinem
Mitbruder P. Dr. Bernhard Bürke verpflichtet, der als Mitglied der klösterlichen
Baukommission die Arbeiten der Archäologen auf das genaueste verfolgte.
Auch der Hilfe von P. Daniel Schönbächler, P. Pirmin Gnädinger und von
P. Athanasius Dudli sei gedacht. Der grösste Dank gebührt Abt Dr. Viktor
Schönbächler, der von Anfang an das Anliegen der Ausgrabungen wesentlich
förderte und auch die Veröffentlichung der Ergebnisse dringend wünschte.

i. Praeses Victor, St. Placidus und St. Sigisbert

Diese drei Persönlichkeiten, die schon im ausgehenden 7. Jh. ihre Mannesjahre
erreicht hatten, sind durch ihre gegenseitigen Beziehungen für uns wichtig.
Zwei Sequenzen aus der 2. Hälfte des 10. Jh. charakterisieren Placidus als

Märtyrer und Sigisbert als Bekenner. Sie machen den «Tyrannen» Victor für die

Ermordung des Placidus verantwortlich, dem sie auch sonst Tötungen vorwerfen

(multis truncatis pluribusque Sanctis decapitatisi1 Ähnlich berichtet ein

Hymnus aus der 1. Hälfte des 11. Jh.2 Während diese Dokumente keinen
Anachronismus aufweisen, ist dies bei der Passio Placidi aus dem Ende des

12. Jh. anders, da sie Sigisbert mit Kolumban verbindet und daher Placidus und
Victor in den Anfang des 7. Jh. versetzt (Lesung 2), anderseits aber doch Victor
als den Vater Tellos bezeichnet (Lesung 9).3

In den Sequenzen der 2. Hälfte des 10. Jh. ist die Entrüstung über den Mord
sehr verständlich, obwohl schon aus einer Tat mehrere geworden sind. Die
Passio Placidi indes kennt keine Grenzen und stellt Victor überhaupt als

lasterhaften Menschen dar (Lesung 5-6). Das ist insofern begreiflich, als die

Hagiographen dadurch den hl. Placidus in helles Licht setzen wollten, indem sie

seinen Mörder möglichst schwarz darstellten (Kontrastwirkung, Schwarz-
Weiss-Malerei). Aber der historische Haftpunkt ist immer die Existenz des

Praeses Victor und seiner beiden Zeitgenossen Placidus und Sigisbert. Es ist
kaum anzunehmen, dass die Sequenzen als öffentliche und kirchliche Texte

I. Müller, Rätische Sequenzen aus der Notkerschule. Bündner Monatsblatt 1959, S. 264-276. S.

272 Zeile 9 muss es tantum, nicht tanctum heissen. Vgl. auch Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte 44 (1950), S. 215-220.
I. M., Disentiser Klostergeschichte 700-1512. 1942, S. 260, Analecta Hymnica 14a (1893),
110—121.
I. M., Die Passio S. Placidi (ca. 1200). Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 46 (1952),
161—278, bes. 166—169, Von der Passio ist abhängig der Disentis betreffende Teil einer Gallusvi-
ta eines Mönches von Seligenstadt. Vgl. Schweiz. Zs. f. Geschichte 31 (1981), S. 306.



diese Namen erfunden hätten. Sie dürften vielmehr der klösterlichen Haustradition

entnommen sein, die in der merowingischen Krypta und in dem karolingischen

Sarkophag der Doppelheiligen einen sehr deutlichen Anhaltspunkt hatte.4

Zudem handelte es sich nicht um irgendeinen Mord an den Ufern des

obersten Rheins, sondern um einen auffälligen Mord, der deshalb im Gedächtnis

des Volkes haften blieb. Es ging um eine gezielte Tat einer politisch
bedeutsamen Persönlichkeit, weshalb sogar der Tag dieses dramatischen
Ereignisses, der ii. Juli, als Gedenktag für immer in der Erinnerung blieb. Nicht
einmal das im 9. Jh. in den Klöstern am 11. Juli so gefeierte Fest der Translation
der Gebeine des hl. Benedikt vermochte den Termin zu verschieben oder gar
vergessen zu lassen. Stets behielt das Placidus-Fest den Vorrang und verdrängte
die Benediktusfeier auf den folgenden Tag, ein Beweis, dass der 11. Juli in
Disentis eine alte und echte Tradition darstellt.5

Um Victor zu identifizieren, müssen wir uns die Genealogie der Victoriden,
die damals Churrätien beherrschten, vor Augen führen. Wir halten uns an die

Aufstellung von Otto P. Clavadetscher 1974.6

I. 510/545 Zacco(?)

II. 540/570 Zacco(?)

III. 570/595 Name fehlt

IV. 600/620 clarissimus proavus
V. 630/645 Name fehlt

VI. 660/670 Vigilius tribunus

VII. 690/695 Victor episcopus und Jactadus praeses

VIII. ca. 720 Vigilius episcopus und Victor praeses

IX. Tello episcopus und Zacco praeses

Ergänzend zur Genealogie dürfen wir die Vita Sancti Galli zur Charakterisierung

des Praeses Victor heranziehen, denn sie gehört zu den Berichten, die «mit

Über den Sarkophag siehe Christian Beutler in der Gazette des Beaux-Arts 60 (1962), S. 452,
454-455, 457. Ergänze, dass der Sarkophag schon im Verzeichnis der um 940 nach Zürich
geflüchteten Objekte angeführt ist.
Darüber I. M., Die Anfänge des Klosters Disentis. 1931, S. 114 Jahresb. der Histor.-anti-
quar. Ges. von Graubünden Bd. 61).
Otto P. Clavadetscher, Zur Verfassungsgeschichte des merovingischen Rätien, in: Frühmittelalterliche

Studien, 8 (1974) S. 60-72. Dazu Schweiz. Zs. f. Geschichte 31 (1981) S. 294-299.
Neuerdings stellt Hans Lieb in der Festschrift O. P. Clavadetscher. 1984 S. 39-47 die Genealogie
wie folgt auf: Zacco, gefolgt von drei ungenannten Nachfolgern, dann Vigilius praeses, darauf
Paschalis episcopus, worauf sich Victor episcopus und Jactadus praeses anschliessen. Der
zuletzt genannte Victor, der Vater Tellos, wird 710/730 angesetzt.



den übrigen primären Quellen in Einklang stehen und sie gut ergänzen.»7 Aus
der St. Galler Klostertradition schöpfte Walahfrids Gallusleben (833/834), das

uns den Angriff des Praeses Victor auf die Gallus-Reliquien erzählt und ihn als

neidische Gewalttat gegen den alemannischen Wallfahrtsort deutet.8 Neuere

Forschungen sehen dahinter politische Tendenzen oder beanspruchte Rechte
auf dieses Gebiet.' Wie dem immer sei, die Methode Victors verhüllt kaum sein

gewaltsames Vorgehen. Von der St. Galler Haustradition oder von Walahfrids
Gallusleben dürfte die Disentiser Sequenz insofern beeinflusst sein, als sie den

Praeses Victor wegen Disentis und St.Gallen belastet (undique perfurens).10
Jedenfalls kennen wir keinen andern Victor, der so tatkräftig und überkühn

gewesen wäre. Irgendeinen Victoriden, von dem wir weder den Namen noch ein

Amt noch eine Charakteristik besitzen, als Mörder des Placidus zu bezeichnen,

geht kaum an.
Der Vater des Bischofs Tello kann zu 719 (720) datiert werden, da er damals

Otmar, der an seinem Hofe gebildet worden war, mit rätischen Mönchen zur
Betreuung des Gallusgrabes aussandte.11 Den Anfang seiner Amtszeit kennen

wir nicht. Wir wissen nur, dass sein Vater Jactadus, der nach dem Bischofskatalog

des 14. Jh. auch Praeses war, auf etwa 690-695 angesetzt werden kann. So

wird man das erste oder zweite oder auch dritte Jahrzehnt des 8. Jh. in Betracht
ziehen dürfen, zu welcher Zeit Praeses Victor die oberste weltliche Leitung
Churrätiens innehatte. Wohl in seiner ersten, kraftstrotzenden Amtsperiode
wird er Placidus beseitigt haben.

Wir müssen uns nun fragen, wer eigentlich Placidus, der Gegner Victors,
war. Nach dem Namen zu schliessen, war er ein Rätier mit einem christlichen
Deutungsnamen. Auch er war nicht irgendein bedeutungsloser Mann, sonst
hätte ihn der churrätische Praeses nicht umbringen lassen. Man darf Placidus

zu den mächtigen Besitzern, zu den potentes und possessores zählen, von denen
die Lex Romana Curiensis (1. Hälfte 8. Jh.) mehrfach berichtet.12

Clavadetscher, Zur Verfassungsgeschichte, S. 321.
Geschichte der Abtei Disentis 1971, S. 19, 23-25, über die Beziehungen zwischen St. Gallen und
Disentis.
MGH SS rer. merovingicarum IV. S. 321.
J. Semmler in A. Borst (Hrsg.), Mönchtum, Episkopat und Adel zur Gründungszeit des Klosters
Reichenau. 1974, S. 349-350, und H. Büttner in: Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 43
(1949), S. 23.
J. Duft, Sankt Otmar, Die Quellen zu seinem Leben. 1969, S. 16-17, 5°~53- Dazu Schweiz. Zs.
f. Geschichte 31 (1981), S. 300.
E. Meyer-Marthaler, Lex Romana Curiensis. 2. Auflage. 1966, S. 700 (Register s. v. potentes,
possessores). Dieselbe, Römisches Recht in Rätien im frühen und hohen Mittelalter 1968,
S. 99-111, 113, 172.



Grund der Antithese könnte sein, dass Placidus mit seinem Eintreten für
Sigisbert als Schützer einer fränkischen Zelle, die zu einem Kloster auswachsen

konnte, dem frankenfeindlichen Victor als höchst verdächtig erschien. Doch
können auch mehr rechtsgeschichtliche Gegebenheiten mitspielen, auf die noch
zurückzukommen sein wird.

Das Verhalten Victors war typisch frühmittelalterlich, da damals die «Grossen»

zwar Untaten verrichteten, aber dafür auch Busse taten. Zudem war der
Kreis um Victor alles andere als gegen Christentum und Kirche aufgebracht,
gründete doch sein Onkel, Bischof Victor (ca. 690-695), den Frauenkonvent in
Cazis, sein Bruder Vigilius bekleidete den Churer Bischofsstuhl. Er selbst liess

Otmar an seinem Hof erziehen und sandte ihn als Abt zum Gallusgrab. Schliesslich

wuchs mit dem jungen Otmar auch Tello, der Sohn Victors, am Hofe der
Provinzstadt heran. So dürfte die Tat an Placidus mehr das Gelegentliche als

das Wesentliche des Praeses Victor gewesen sein.13

Das traditionelle Jahr 614, in dem Sigisbert das Kloster gegründet haben soll,
hat keine grosse Geschichte hinter sich, wird es doch weder von den Sequenzen
noch von den Hymnen gestützt. Zwar beruft man sich auf ein althochdeutsches
Lied des St.Gallers Ratpert (2. Hälfte 9. Jh.) auf St. Gallus, in dem die Disentiser

Doppelheiligen als dessen Begleiter genannt werden. Aber das Lied ist
verlorengegangen, erhalten sind nur drei verschiedene Umdichtungsversuche Ekkeharts
IV. (1. Hälfte 11. Jh.) ins Lateinische, von denen nur zwei unsere Patrone
erwähnen. Beide sollen im fränkischen Luxeuil gewirkt und später in Bregenz

von einem Räuber umgebracht worden sein. Hiemit zeigt sich Ekkehart als

phantasievoller Erzähler ohne jede Glaubhaftigkeit. Aus seiner Darstellung
lässt sich Ratperts Lied überhaupt nicht rekonstruieren.14 Erst eigentlich die

Passio Placidi brachte Sigisbert mit St. Kolumban zusammen, und zwar auf
Grund der Kolumbanskirche in Ursern, die man ins 11. Jh. datieren kann. Der
Verfasser schloss vom Patrozinium des Heiligen auf dessen Anwesenheit.
Danach wären Kolumban, Gallus und Sigisbert zuerst nach Ursern und dann erst
auf getrennten Wegen weitergezogen, die ersteren ins alemannische Gebiet

(Sueuiam), der dritte aber über die Berge zur Missionierung der Desertina

Geschichte der Abtei Disentis 1971, S. 10-11, 235. Über die Gründung von Cazis siehe H. Lieb
in der Festschrift Otto P. Clavadetscher 1984, S. 37-52.
Joh. Egli, Der Liber Benedictionum Ekkeharts IV. 1909 S. 383-384 MGH Poet. lat. V. S. 537.
Peter Osterwalder, Das althochdeutsche Galluslied Ratperts und seine lateinischen Übersetzungen

durch Ekkehart IV. Berlin 1982, S. 80, 86,124-125, 130-131,191,193. Über die Unmöglichkeit,
das Ratpertlied zu rekonstruieren, S. 184-185. Siehe auch Zs. f. Schweiz. Kirchengeschichte

59 (1965), S. 266, 272-273, und Schweiz. Zs. f. Geschichte 31 (1981), S. 303, 306.



(Lesung 2-3). Daraus hat dann Abt Jakob Bundi (1593-1614) in seiner
Geschichte der Äbte des Klosters erstmals als Datum für Sigisbert das Jahr 614
berechnet.15

Dagegen spricht, dass Sigisbert ein typisch fränkischer Königsname war. Die
Iren trugen biblische oder lateinische oder auch national-irische Namen. Der Ire
Moengal in St. Gallen nannte sich Marcellus, der Ire Flaithemel in der Reichenau

Notus oder alemannisiert Flatamar.16 Dann die zweite Schwierigkeit, dass

wir für 614 keinen Praeses Victor kennen. Erst die Hagiographie des 16. und

17. Jh. beschenkte den an sich schon fraglichen clarissimus proavus dieser Zeit
kurzerhand mit dem Vornamen Victor, obwohl mit dem gleichen Recht auch
andere typische Namen der Sippe, nämlich Vigilius und Jactadus, möglich
sind.17 Dagegen griff die kritische Geschichtsschreibung des 17. und der folgenden

Jahrhunderte auf den Praeses Victor von ca. 700 bzw. 719 als den Gegner
des Placidus zurück, so der St. Galler Archivregistrator P. Joh. Chrysostomus
Stipplin (j-1672) und der Bollandist Johann Bapt. Sollerius (1723), auf den sich
wohl auch P. Placidus Spescha (fi833) stützte. Die trefflichste Analyse in dieser
Hinsicht leistete 1925 der Genfer Universitätsprofessor Paul Edm. Martin, auf
dessen Spuren die Forschung weiterging. Dieser Weg fand umso mehr
Vertrauen, als sich dann der Einfall der Avaren oder Hunnen von 670 als Tat der
Sarazenen um 940 erwies.18

Kehren wir zu unserem eigentlichen Thema zurück, zu Praeses Victor,
Placidus und Sigisbert. Wir müssen uns fragen, wie die damaligen Verhältnisse
an den Ufern des jungen Rheins gestaltet waren. Wir können dies am besten an
der kirchlichen Entwicklung ablesen. Die systematische Christianisierung ging
vom bischöflichen Chur aus. Bereits ins 7. Jh. dürften die Kirchen St. Martin in
Ilanz und St. Andreas in Ruis datieren. Neben diesen bischöflichen
Kirchengründungen gab es noch Eigenkirchen, die von besitzreichen Herren ins Leben
gerufen worden waren. So entstand auf dem Felsen Crepault auf dem rechten
Rheinufer gegenüber Truns eine kleine Saalkirche, die man dem 6. oder 7. Jh.

Caspar Decurtins, Die Disentiser Kloster-Chronik des Abtes Jakob Bundi. Luzern 1887, S. 24.
Besser datiert die Synopsis Annalium von 1709, indem sie 612 als Jahr der Ankunft in Ursern,
613 als Aufenthalt in Disentis und 614 als Jahr des Baues von Mönchszellen annimmt.
Zuletzt darüber Zs. f. Schweiz. Kirchengeschichte 59 (1965), S. 268-269 (St. Magnus), 273-275
(Sigisbert).
Clavadetscher, Zur Verfassungsgeschichte i.e. S. 61, 69. Lieb in Festschrift Clavadetscher 1984,
S. 48 Anm. 75.
Die Anfänge des Klosters Disentis, in: Jahresbericht der Hist.-antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden 61 (1931), S. 121-122. Ebendort über den Einfall von 670, S. 97-98.1. Müller, Pater
Placidus Spescha, Disentis 1974, S. 96. P. Ed. Martin in der Zeitschrift für Schweiz. Geschichte
12 (1932), 497-503.



zuweist. Sie war das Werk eines rätischen Grossgrundbesitzers. Die Siedlung
Crepault setzte sich auf dem linken Rheinufer in Truns fort, dessen Martinskirche

auf das 7. oder 8. Jh. angesetzt werden kann.19

Die Siedlungen erstreckten sich mithin bis zum Russeinerfelsen. Was oberhalb

lag, trug den Namen Desertina, der eine besiedlungsfreie oder besiedlungsschwache

Landschaft bezeichnet. Dafür sprechen Örtlichkeitsnamen wie
Lukmanier (lucus magnus), Salaplauna (silva plana) und Selva usw., die auf einen
früheren Forst hinweisen, der als kulturloses Gut dem König gehörte, den

hinwiederum in Chur der selbständig regierende Praeses vertrat.20 Man darf
indessen Desertina nicht als hermetisch abgeschlossene Landschaft deuten,
denn frühmittelalterliche Funde wie eine Lanze des 6. Jh. auf dem Lukmanier
und ein Triens von Orléans aus dem 7. Jh. beim Kloster lassen auf Begehungen
schliessen. Dazu war das Gebiet rheinabwärts gegen Osten Winter und Sommer

zum Trunser Becken offen, wo in Crepault schon im 6. und 7. Jh. eine
Kirchenanlage bestand.21 Bezeichnungen wie eremus und solitudo in Heiligenleben
sind oft übertrieben (hagiographischer Gemeinplatz). Das darf indes nicht dazu

verleiten, den ersten Dauerbewohnern der Desertina ernstes Suchen nach Weltferne

und Gottesnähe abzusprechen. Das blieb das wesentlichste Motiv.22
In der Desertina errichtete der fränkische Wandermönch Sigisbert eine

Klause, in diesem grossen Forst selbstverständlich aus Holz. Wir wissen von
nicht wenigen Klöstern, dass sie in solch unkultiviertem Land (terra inculta)
ihren Anfang nahmen, so vor 650 die Klöster Jumièges, St-Wandrille und
St-Dié. Dazu kamen 764 Lorsch und 799 Aniane.23 Nichts ist näherliegend, als

dass Praeses Victor, der die alträtische Sonderstellung Churrätiens auf jeden
Fall hochhalten wollte, im fremden Asketen aus dem grossen Frankenreich eine
Gefahr sah. Da indes Victor nicht Sigisbert beseitigte, wohl aber den einheimischen

Placidus, muss letzterer mit dem Praeses in gefährliche Konfrontation
gekommen sein.

Man fand bei den Ausgrabungen unter der späteren, dreischiffigen Marienkirche

die Fundamente eines fast rechteckigen Gebäudes, das aussen 10 x 7,5 m

" Sennhauser in: Vorromanische Kirchenbauten 1971, S. 49-50,127-129, 350-351. Dazu Schweiz.
Zs. f. Geschichte 7 (1957), S. 436-441. Büttner-Müller, Frühes Christentum im Schweiz.
Alpenraum 1967, S. 128-129.

20 I. M., Die Landschaftsnamen Desertina und Sursassiala. Bündner Monatsblatt 1984, S. 126-167,
bes. 163—166.

21 Die Relativierung des Namens Desertina Einöde schon in der Disentiser Klostergeschichte
700-1512. 1942 S. 12-13. Dazu Gudrun Schneider-Schneckenburger, Churrätien im Frühmittelalter

1980, S. 70-72, 113-114, 189 und Bündner Monatsblatt 1984, S. 155-156, 166-167.
22 Arnold Angenendt, Monachi peregrini 1972, S. 158-159. Derselbe in A. Borst (Hrsg.), Mönch-

tum, Episkopat und Adel zur Gründungszeit des Klosters Reichenau. 1974, S. 267-269.
23 Bündner Monatsblatt 1984, S. 164-165.

7



misst und dessen Boden auf einer Balkenlage ruhte. Es wurde gegen Osten um
4 m verlängert, auch im Westen folgte ein Anbau. Innerhalb der Mauern, auch
in der östlichen Erweiterung, entdeckten die Archäologen Fragmente von
braunroter Tönung, die ornamentalen Charakter aufwiesen. Ob ein Fragment
eine Haarkalotte, also eine Figur, darstellt, ist schwer zu sagen. Braunrot war
die Lieblingsfarbe der damaligen Zeit, wie Castelseprio am Anfang und
Müstair am Ende des 8. Jh. zeigen. Unser Bau wurde durch Feuer zerstört: die
Balken des Holzbodens waren verbrannt und zusammengefallen. Darauf überliess

man offenbar das Werk seinem Schicksal.
Das Gebäude lässt verschiedene Deutungen zu. Von der Lage unter der

folgenden Marienkirche her ist es naheliegend, in diesem Bau eine Kirche zu
sehen, die dann erweitert wurde. Es ist jedoch nicht auszuschliessen, dass es sich

um ein Wohnhaus gehandelt hat. Prof. Sennhauser verwies auf einen ähnlichen

Bautyp, der auf dem St. Galler Klosterplan als Wohnhaus erscheint.13". Möglich
ist aber ebenso, dass ein vorhandenes Haus zu einer Kirche umgestaltet wurde.
Die Ausmalung deutet an sich auf einen Sakralraum hin. Ist der Bau ein
Gotteshaus, dann ist die neu ergrabene Kirche im zürcherischen Hettlingen aus
der Zeit um oder nach 700 zum Vergleich heranzuziehen.24 Als Patrozinium
kommt dann eigentlich nur St. Maria in Frage, weil genau über diesem ersten
Bau mehrere Marienkirchen folgen. In unserer Zählung der Kirchen bezeichnen

wir das Gebäude, freilich mit gebotenem Vorbehalt, als Maria I.
Der ganze Bau stand auf dem Gebiet des Fiskus und könnte daher der nähere

oder entferntere Anlass zu einem Aufeinanderprallen zwischen Disentis und
Chur gewesen sein. Es standen sich hier zwei Rechtsanschauungen gegenüber,
das Recht des Staates bzw. des Praeses in Chur und das Recht der Kolonisten,
die auf bearbeitetes Gebiet Anspruch erheben konnten (sog. Aprisio oder
Bifang).25 Disentis aber vertrat nicht der fremde Eremit, sondern der einheimische

und mächtige Placidus, der dann den Bau errichtet hätte.26 Dann würden
wir den Verdacht nicht ganz los, dass der Brand der Kirche irgendwie unmittelbar

oder mittelbar mit dem Mord an Placidus zusammenhinge.

23a Archäologie der Schweiz. 6 (1979), S. 162-163, Nr. 45.
Zeitschrift f. Schweiz. Archäologie und Kunstgeschichte 41 (1984), S. 235-238. Freundl. Hinweis

von P. Bernhard Bürke. Dazu jetzt Kläui-Häberle-Sigg, Geschichte der Gemeinde Hettlingen

1985 S. 117-122.
Näheres zuletzt Bündner Monatsblatt 1984, S. 166.
Nach der Passio Placidi (um 1200) hat Sigisbert zuerst eine Marienkirche errichtet: Sigibertus

in honorem Dei et beate Marie construxit Oratorium. Mehr als Sigisbert käme wohl eher
der mächtige Placidus in Frage. Vielleicht liegt hier eine blasse Erinnerung an die spätere
dreischiffige Marienkirche des 8. Jh. vor. Wie wenig unser Hagiograph des Hochmittelalters
sich in den Kirchen zu Disentis auskannte, zeigt der Umstand an, dass er St. Peter nie erwähnt.



2. Die erste Martinskirche

Südlich des ersten Baues (St. Maria L?) erstreckte sich die Martinskirche, aussen

10,5 m breit, die nur eine einzige Apside von 3,5 m Tiefe aufweist, deren
Schenkel stark eingezogen, aber nicht hufeisenförmig sind. Der Grundriss
deutet auf die Zeit vor der Epoche der rätischen Dreiapsidenkirchen hin. Im
ganzen Gebiete von Angers bis Passau gab es ca. 650-750 Kloster- und Pfarrkirchen

mit mannigfach geformten Apsiden, in deren Umkreis unser Typ irgendwie

zu stellen ist.27 Das Patrozinium des Baues ergibt sich aus seiner Lage in der

gleichen Richtung wie die spätere karolingische Martinskirche mit drei Apsiden.

Die Schutzherrschaft des Heiligen von Tours breitete sich vom Frankenreich

aus, zu dem seit der 1. Hälfte des 6. Jahrhunderts auch Churrätien gehörte.
In diesem Saeculum finden wir Martinskirchen schon ausserhalb des Frankenreiches,

so in Rom, Monte Cassino und Ravenna, aber auch um 500 in Zillis
und um 700 in Cazis.28 Man darf daher jetzt kaum den gallischen Mönchsvater
als Exponenten des Frankenreiches betrachten, denn seine Kultstätten wirkten
schon von sich aus in die westliche Kirche.

Damit sind fränkische Einflüsse nicht geleugnet. Ja sie sind schon durch den

ersten uns bekannten Bewohner der Desertina, den hl. Sigisbert, gewährleistet.
Der Name verrät national-fränkischen Einfiuss, denn nicht weniger als drei

Könige trugen ihn, so Sigisbert I. von Auster (t576), dann dessen Enkel Sigisbert

II. (f6i3) und endlich dessen Verwandter Sigisbert III. (j6^6), der auch bei
der Gründung mehrerer Abteien mitwirkte. Im 8. und 9. Jh. begegnen uns über
hundert Belegstellen für den Namen, mag es sich um die gleiche Person handeln
oder nicht, und zwar im ganzen Gebiete von Paris bis Salzburg, von Fulda über
St. Gallen und die Reichenau bis Brescia. Im eigentlichen Churrätien mit den

Kulturzentren in Chur und Pfäfers, Müstair und Disentis fehlt der Name in
frühmittelalterlicher Zeit vollständig. Mithin kann der Disentiser Sigisbert nur
aus der Fremde stammen, aus dem geistigen Raum der fränkischen Peregrinatio

Hier sind die aufschlussreichen Arbeiten von Prof. Dr. H. R. Sennhauser, Zürich/Zurzach, zu
nennen, so in Werner-Ewig, Von der Spätantike zum frühen Mittelalter, Sigmaringen 1979, S.

202-208, dazu in: Archäologie der Schweiz 6 (1979), S. 135-141, ferner in: Frühes Mönchtum
in Salzburg. Salzburg 1983, S. 62. Die Grundrisse unserer ausgegrabenen Kirchen sind nach
archäologischen Vorlagen, die der Leiter des Unternehmens, Prof. Sennhauser, dem Verfasser
schon 1982 zur Verfügung stellen liess, umgezeichnet und ergänzt worden.
Über das Martinspatrozinium in Rätien siehe Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens
65 (I953/,54)> S. 291-293, dazu Joh. Duft (Hrsg.), Studien zum St. Galler Klosterplan 1962, S.

150-152, ferner Jahresb. der Hist.-antiquar. Ges. von Graubünden 99 (1969), S. 7-9, 57-58.
Vorromanische Kirchenbauten 1971, S. 49, 390 (Cazis und Zillis).

9



Abb. i: Die mittelalterlichen Kirchen im Kloster Disentis

,»
0

1 i!

mimmm'me^tm^mmmMme.:,; ¦> » ¦¦ »;.,

O

» ";
»

¦- -

(grau unterlegt: 4. Situation).

1. Situation

Oben: St. Maria I,
Rechteckbau um 700;

gestrichelt: die Erweiterung nach
Osten und Westen

2. Situation

Oben: St. Maria II,
dreischiffige Pfeilerkirche mit
Taufanlage, um 720-730.

Unten: St. Martin I,
Einapsidenkirche, Anfang 8. Jh.;
gestrichelt: die rechtwinklige Erweiterung

des Chores (cf. Abb. 2).

Nördlich an St. Martin I angebaut
St. Peter I, quadratische Kapelle,
Anfang 8. Jh.



D

3. Situation

Oben: St. Maria III,
karolingische Dreiapsidenkirche mit
Annexbau im Norden, um 800.

Unten: St. Martin II,
karolingische Dreiapsidenkirche, um
800

Dazwischen: St. Peter II,
karolingische Kapelle mit einer Apsis,
um 800.

4. Situation

Oben: St. Maria IV,
Dreiapsidenkirche, Ende 10. Jh. (Die
Apsiden sind in der heutigen Marienkirche

erhalten).

Unten: St. Martin II,
die karolingische Kirche mit den
gotischen Pfeilerfundamenten von 1498.

Dazwischen: St. Peter III,
gotische Kapelle (1423).
Rechts davon der romanische Kirchturm,

Ende 12. Jh.

ti



pro Christo.29 Wie der hl. Gallus eine Reliquientasche mitführte, so wohl auch
der hl. Sigisbert, der Andenken an den Mönchsvater von Tours mit sich bringen
konnte. Wie anders will man sonst nicht nur das Patrozinium der Disentiser
Martinskirche erklären, sondern auch die Bilder aus dem Martinsleben auf dem

karolingischen Sarkophag der Disentiser Doppelheiligen? Dazu tragen nicht
wenige Mönche des 8. Jh. Namen, die zwar nicht ausschliesslich, so doch oft
nach Westfranzien deuten. Auch ist die Oktav des Martinsfestes, die Disentis
im i2. Jh. feierte, doch selten genug.30

Sigisbert errichtete kaum die erste Martinskirche. Das war eher das Werk
seiner Freunde, die das Grab ihres Meisters betreuten. Am Gallusgrab wachten
fratres bzw. religiosi clerici, die sogar gemeinsam die Liturgie feierten (opus
divinum, matutinale officium) und einen custos ecclesiae im Diakon Stephan
besassen. Die Betreuer des Heiligtums konnten ihre Existenz nicht nur durch
eigenes Arbeiten sichern, sondern erhielten Votivgaben und Geschenke. Erst St.

Otmar rief das monasterium im Jahre 719 ins Leben.31 Ähnlich ging es am
Grabe des hl. Meinrad (f86i) zu, bei dem sich Eremiten aufhielten, die dann
Abt Eberhard 934 zu einer benediktinischen Gemeinschaft sammelte.32 In Gorze

waren es Kleriker, Wandermönche und Reklusen, die Bischof Adalbero von
Metz 933 zu einem Benediktinerkonvente umformte.33 So mag es auch in der
Desertina gewesen sein. Seit den Sequenzen des 10. Jh. bezeichnete man im
ganzen Mittelalter Sigisbert immer als Bekenner, nie als Abt.34 Aber Verehrer
oder Nachahmer aus dem damals schon stark besiedelten Gebiete von Sagens
bis Truns fanden den Weg zum Grabe der rätischen Doppelheiligen, deren
Andenken sie ja jeweils am 11. Juli feierlich begingen.

Das Martinsheiligtum war zugleich eine Wallfahrtskirche, da sich bei oder
in ihr die Überbleibsel der ersten heiligen Bewohner befanden. Dafür spricht die
Analogie anderer Heiligengräber, die zuerst Wallfahrtskirchen und erst reichlich

später Klosterkirchen wurden. An der Spitze steht Saint-Maurice, wo schon

2' Näheres Zs. f. Schweiz. Kirchengeschichte 59 (1965), S. 268, 273-276.
30 Ausführliches in Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens 65 (1953/54), S. 291-293.

Über die Mönchsnamen des 8. Jh. siehe Schweiz. Zs. f. Geschichte 35 (1985) S. 374-380,
383-386.

31 MGH SS. rer. merov. IV. S. 278, 315, 318-319 (Wetti Kap. 38, Walahfrid IL Kap. 4). Zu den
Schenkungen H. Wartmann, Urkundenbuch der Abtei St. Gallen 1 (1863), Nr. 1-2 zu ca. 700.
Zum Ganzen W. Berschin, Gallus abbas vindicatus. Histor. Jahrbuch 95 (1975), S. 275-277.

32 H. Keller, Kloster Einsiedeln im ottonischen Schwaben 1964, S. 18-19, 2-6-27, 31-32, 34-35.
33 Kassius Hallinger, Gorze-Kluny 1950, S. 51-53.
34 Auch Gallus wurde im 9.-11. Jh. als confessor charakterisiert, nur entfernte Quellen wie Ado

von Vienne und andere nennen ihn abbas. Anders St. Kolumban und St. Otmar, die stets mit
Recht als Äbte galten. Näheres Schweiz. Zs. f. Geschichte 19 (1969), S. 301-304.

12



Bischof Theodor 360/70 einen Rechteckbau errichten liess. Gegründet wurde
das Kloster erst 515.35 Von St. Gallen und von Einsiedeln war schon die Rede.

Mag die hl. Verena in spätantiker oder frühmittelalterlicher Zeit gelebt haben,
so lässt sich doch erst Anfang des 9. Jh. eine congregatio fratrum, eine religiöse
Vereinigung, nachweisen.36 All das sind Beispiele, die zu überdenken sind.
Klöster wie Reichenau und Pfäfers besassen kein Heiligengrab als ersten Mittelpunkt

und haben deswegen auch eine andere Entwicklung.
Die Wallfahrtskirche von Disentis setzte einen oder mehrere Priester voraus.

Damit ist aber nicht notwendig eine Klosterfamilie verbunden. Begriffe wie
abbatia und monasterium, abbas und frater haben nicht immer einen streng
mönchischen Sinn.37 Ein Priester der Kirche von Stammheim (ZH) hiess um 900
Eric abba, der unter sich Laien wie Geistliche hatte.38 Ein Kloster ist erst
anzunehmen, wenn Mönche einem Abt durch das Gehorsamsgelübde unterstellt

sind und ein monastisches Gemeinschaftsleben führen. Dafür fehlt uns in
Disentis jeder Hinweis.

An die bestehende Nordmauer der Martinskirche baute man die Petruskapelle,

die wohl nur wenig jünger ist als die Kirche selbst. Der Bau war nicht
gross und zeigte quadratischen Grundriss (3,40 m). Auffallend ist, dass die
Kapelle eine Bodenheizung mit Warmluftkanälen besass, von denen einer auch
in die Martinskirche führte. Aus einer späteren Phase stammt ein etwas grösserer

Heizkanal, der die Wärme direkt in die Martinskirche leitete. Das Patrozinium

erhellt daraus, dass die karolingische wie die gotische Petruskapelle in der
gleichen Richtung standen, sich also als Nachfolgebauten zu erkennen gaben.

Der Petrustitel überrascht keineswegs. Eine Petruskirche stand im Welschdörfli

zu Chur, die dem 5./6.Jh. zuzuweisen ist.39 Im 7.Jh. existierte eine
Petruskirche in Remüs und um 700 ein Petruskloster in Cazis.40 Im Frankenland
gab es im 7. Jh. nicht weniger als 27 Klöster, die St. Petrus als Hauptpatron

Louis Dupraz, Les Passions de S. Maurice d'Agaune. 1961, S. 294-296. Sennhauser, Vorromanische

Kirchenbauten, S. 297—298.
Dieter Geuenich, Zurzach - ein frühmittelalterliches Doppelkloster?, in: Festschrift Berent
Schwineköper. Sigmaringen 1982, S. 29—43. H. R. Sennhauser, St. Verena und das Zurzacher
Münster. 1982 (ohne Seitenangabe).
J. F. Niermeyer, Mediae Latinitatis Lexicon minus 1976, S. 1-3 zu abbas und abbatia, S.

702-703 zu monasterium. Fr. Prinz, Frühes Mönchtum im Frankenreich 1965, S. 60, 62, 84. O.
G. Oexle, Forschungen zu monastischen und geistlichen Gemeinschaften im westfränkischen
Bereich. 1978, S. 123—126.
MGH Libri Confraternitatum ed. P. Piper 1884, S. 362 Fab 20,13), wozu Variorum munera
florum. Fs. H. F. Haefele, Sigmaringen 1985, S. 265 zu vergleichen ist.
H. R. Sennhauser in Werner-Ewig, S. 196-198 (Petruskirchen).
Jahresb. der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden 88 (1958), S. 1-57 und 99 (1969), S.

95-

13



verehrten.41 Die Irenmission pflegte die römisch-petrinische Gesinnung weiter.
Luxeuil besass ein Oratorium S. Petri. In Bobbio erneuerte St. Kolumban eine
schon bestehende, aber verfallene Petruskirche.42

Petrusheiligtümer sind aber oft beliebte Bestattungsorte. So wurde Abt
Adelphus von Remiremont in der Basilika S. Petri um 670 begraben.43 Der
Eremit Condedus liess sich auf einer Seine-Insel (Belcinac) nieder, wo er zwei
Kirchen baute, eine zu Ehren der Gottesmutter, die andere zu Ehren der

Apostelfürsten. In der letzteren liess er sich zur Ruhe legen (nach 680). Ermelan-
dus gründete um 675 auf der Insel der Loire bei Nantes das Kloster Indre
(Antrum), wo er je eine Kirche zu Ehren von St. Petrus und zu Ehren von St.

Paulus errichtete. Auf seinen Wunsch hin wurde er im Petrusheiligtum begraben.44

In unseren Gebieten ist der Gründerabt von Moutier-Grandval St. Germanus

zu nennen, der um 675/77 ermordet und in der dortigen Basilika S. Petri
beigesetzt wurde.45 In das 7. Jh. gehört auch St. Florin, der Pfarrer des engadinischen

Remüs. Er wurde in seiner dem hl. Petrus geweihten Kirche begraben,

was selbstverständlich war.46 Letztlich sei noch angeführt, dass die Überbleibsel
des hl. Otmar (t759) um 830 in die Peterskirche nach St. Gallen übertragen
wurden. Leider kennen wir indes das Alter dieses Heiligtums nicht.47

Nun finden sich gerade in unserer Petruskapelle keine Grabanlagen. Doch
entdeckten die Archäologen nördlich davon zwei bedeutende Grüfte, wohl für
Persönlichkeiten errichtet, die sich ad sanctum Petrum begraben liessen.

Wo war nun das Grab der Disentiser Heiligen? Im Frühmittelalter erhielten
auch hochverehrte Personen zuerst ein Bodengrab. Einige Jahre später erst
erhob man deren Überbleibsel. Nach der Passio Placidi (um 1200) begrub der
hl. Sigisbert den Märtyrer Placidus neben der Martinskirche, die an der Seite
des Marienheiligtums lag.48 Der Hagiograph hat hier die Kirchen seiner Zeit

41 Eugen Ewig in: Zeitschrift f. Kirchengeschichte 71 (i960), S. 215-251. Kassius Hallinger in:
Gedenkgabe St. Bonifatius. Fulda 1954, S. 320-361 (Romverbundenheit).

42 Über Luxeuil und Bobbio s. MGH SS. rer. merov. IV. S. 258, 286 bzw. S. 107, 146.
43 MGH SS. rer. merov. IV. S. 227-229. Dazu LThK 1 (1957), S. 143-144. M. Besson, Monasterium

Acaunense 1913, S. 174.
44 Über Condedus und Ermelandus MGH SS. rer. merov. V. S. 649, 651 sowie S. 692-693, 703-704.

Über Condedus LThK 3 (1959), S. 34.
45 MGH SS. rer. merov. V. S. 39.
46 Jahresb. der Hist.-antiquar. Ges. von Graubünden 88 (1958), S. 1-12, 37-40.
47 Vita S. Otmari, cap. 16: magno eas reliquias) honore inde transtulerunt et in ecclesia beati

Petri post altariutn posuerunt. St. Galler Mitteilungen 12 (1870), S. nò-m. Dazu E. Poeschel,
Die Kunstdenkmäler des Kt. St. Gallen 3 (1961), S. 6-7, 76.

48 Lesung VIII. iuxta oraculum beati Martini, quod ad latus basilicae genetricis Dei fecerat.

14



vor Augen. Seine Nachricht ist zu spät und zu unscharf. Man kann höchstens
einen Ort zwischen den beiden genannten Kirchen annehmen. Schon brauchbarer

ist der Hinweis, dass beide Heiligen in einem gemeinsamen Grab ruhten,
was ohne Zweifel früher auch Brauch war.49 Man denke an St. Benedikt und
St. Scholastika (6. Jh.), an Bonifatius und Lioba (8. Jh.), an Einhard und seine

Gemahlin Imma (Mitte 9. Jh.).50 Dafür spricht auch das Schatzverzeichnis von
ca. 940, das die geflüchteten Gegenstände aufzählt, wobei zuerst der karolingische

sarcofagus paratus erscheint, in dem die Reliquien der beiden Disentiser
Heiligen lagen.51 Von ihnen wird auch im 12. Jh. berichtet, dass deren Leiber
in der Klosterkirche aufbewahrt wurden. Das war damals die spätere Martinskirche

(St. Martin IL).52
Im Sinne der angeführten Tradition wird man die Überbleibsel unserer

Doppelheiligen in der Martinskirche suchen müssen. Überführungen in die

Kirche bedeuteten zugleich eine Translatio wie auch eine Canonizatio (per viam
cultus). Das konnte nur unter ausdrücklicher oder stillschweigender Zustimmung

des Bischofs geschehen. Erst Bischof Theodor von Octodurus (t393)
erhob die Märtyrer von Agaunum und übertrug sie in die neue Basilika.53

Nachdem das Grab des hl. Gallus durch feindliche Angriffe zerstört worden

war, wurden dessen Reliquien in Anwesenheit des Bischofs Boso von Konstanz
(2. Hälfte 7. Jh.) in einem Sarkophag zwischen Altar und Wand beigesetzt.54 St.

Otmar erfuhr eine erste Translation 769/770 von der Insel Werd nach St.

Gallen, wo dann 864 dessen Reliquien vom Konstanzer Bischof Salomon

(839—871) geprüft und anerkannt, dann 867 in die Otmarskirche übertragen
wurden.55 So ging es noch bei vielen Heiligen wie bei St. Kilian und St.

Wunibald.56 Ein Kapitulare Karls des Grossen von 805 verbietet denn auch die

Verehrung neuer Heiligen ohne Zustimmung des Bischofs.57 Bei den Disentiser
Patronen wird man an die Erlaubnis eines bischöflichen Victoriden denken, an
Victor (690-695) oder Vigilius (um 720), den Bruder des Praeses Victor.

Lesung IX. (Sigisbertus) sepultus in tumulo martyris (Placidi).
Belege in I. M., Disentiser Klostergeschichte 700-1512. 1942, S. 42.
Jahresb. der Hist.-antiquar. Ges. v. Graubünden 61 (1931), S. 76, 99-109.
Cod. Sang. 403, S. 152: Oration zum Fest von Placidus und Sigisbert: qui in hac ecclesia
requiescunt. Disentiser Liturgie des 12. Jh. Darüber zuletzt Archiv f. Liturgiewissenschaft 11
(1969), S. 77-164.
Louis Dupraz, Les Passions de S. Maurice d'Agaune. 1961, S. 295-296.
MGH SS. rer. merov. IV. S. 277, 311, 314.
Johannes Duft, Sankt Otmar in Kult und Kunst 1 (1965), S. 11-16 St. Galler Neujahrsblatt
105).
Hermann Holzbauer, Mittelalterliche Heiligenverehrung. Heilige Walpurgis. Kevelaer 1972, S.

Z2.-ZÌ, 35-36.
MGH Capitularia Regum Francorum 1 (1883), S. 125, Nr. 17.

15



Eine Gruft in der Martinskirche wurde später an der linken Schultermauer
errichtet. Offensichtlich lag hier ein wichtiges Grab, möglicherweise der Patrone.

Diese Gruft hatte indes keinen langen Bestand, musste sie doch schon bald
einem Treppenabgang weichen, der in der rechtwinkeligen Kehre zu einer

neuen Reliquienanlage unter der Martinskirche führte. Sie bestand anfangs aus

einem Gang, der sich im Süden zu einer Kapelle mit Altar ausweitete. Es

scheint, dass die Gebeine der Patrone aus der ersten Gruft hierher übertragen
wurden. Jedenfalls sind Treppe, Gang, Kapelle und Altar aus Rücksicht auf

Pilger entstanden. Man diskutierte, ob der Altar irgendwie mit einem schon

bestehenden Mausoleum der Klosterheiligen in Zusammenhang stand, ähnlich
wie ein solches schon vor der Kirche der hl. Magdalena in Genf vorhanden war
und erst später mit dem eigentlichen Kirchenbau vereinigt wurde.573. Trotz
wiederholtem Graben konnte kein dazugehöriger Raum festgestellt werden.

Wo aber lagen dann die Gebeine unserer Heiligen? Vielleicht in einem

Nischengrab in der Ostwand des Ganges. Eine solche Nische käme ziemlich

genau unter den Hochaltar der Martinskirche zu liegen und wäre eine Art
Vorgängerbau zur späteren Rundkrypta an der gleichen Stelle. Nachprüfen liess

sich dies nicht, da am gleichen Orte später ein grösserer Mauerdurchbruch
erfolgte, um eine Rundkrypta für die Reliquien der Klosterheiligen zu ermöglichen.

Sie lag innerhalb der Apsismauern, hatte ein unechtes Gewölbe, eine sehr

urtümliche und einfache Bauart, ähnlich den Trulli im Mittelmeerraum oder
den schlichten Alphütten des Puschlavs. Der Besuch dieser Krypta dürfte den

Anfang der grossen sog. Placidusprozession darstellen.58

Unter der Rundkrypta und in ihrer näheren Umgebung hat man keine

Grabungen durchgeführt, um nicht den kostbaren Bau selbst zu gefährden, der

in seiner Originalität im bisher bekannten abendländischen Denkmälerbestand

einzig dasteht. Ob sich darunter eine noch frühere kleine Martinskirche befand,
die als Gegenstück zu Maria I. gelten konnte und die Reliquien des Heiligen von
Tours barg, muss offen bleiben.

In einer letzten Umbauphase wurde die Apsis der Martinskirche in ihrem
oberen Teil abgebrochen und durch einen Rechteckchor mit Bodenheizung,
Mosaikboden und Stucco ersetzt. Die Ostwand des Chores mauerte man

573 Charles Bonnet, Les premiers édifices chrétiens de la Madeleine à Genève. 1977, S. 43, 51, 59,
7.5 > 96.

58 Über die Krypta mutatis mutandis Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde 38 (1936), S. 117-132,
und I. M., Disentiser Klostergeschichte 700—1512. 1942, S. 18—25. Die kleine Nische an der
Westwand des Ganges, die erst jetzt entdeckt wurde, scheint dazu gedient zu haben, eine Lampe
aufzunehmen, die den Eingang in die Rundkrypta erhellte.

16



Abb. 2: Umbauten an St. Martin I: Placidus-Krypta

N

nui
Schwarz: die ursprüngliche Einapsidenkirche St. Martin I, Anfang 8. Jh.
Grau: die späteren Umbauten. Die Spannmauer im Fundamentbereich (6) gehört zum ursprünglichen

Bau.

Kryptabereich
Eine abgewinkelte Treppe führt vom Kirchenschiff in den Kryptagang hinunter (1), der sich zur
unterirdischen Kapelle mit Altar ausweitet (2). Im Zentrum liegt die Placidus-Krypta, eine runde
Reliquienkammer (3) mit Sonnenfenster nach Osten (4).

Oberkirche
Die ursprüngliche Apsis wird in ihrem oberen Teil abgebrochen und macht einem grösseren
rechteckigen Chor Platz (5).

17



rechteckig ab, wie sie heute noch sichtbar ist. Bei diesem Umbau erhielt die

Rundkrypta im Untergeschoss eine Fenestella: sie ist nach der Sonne ausgerichtet,

die am Morgen des Placidustages, am n. Juli, am längsten hereinscheint.

Mit diesem Umbau wurde auch an der Südseite der alten Apsis in einem
Seitenstollen eine Grabkammer errichtet für eine Persönlichkeit, die ad martyres

begraben sein wollte. Auch hier wieder ein Moment mehr für den
Wallfahrtscharakter der ganzen Anlage.

Die komplizierte Gestalt der Martinskirche mit ihrer Krypta wird erst klarer
werden, wenn die genaueren Pläne der Archäologie greifbar sind. Sicher ist jetzt
schon, dass zuerst die Apsiskirche stand und erst später Gang, Krypta und
Rechteckchor hinzukamen. Östlich der Martinskirche konnte man ein Erdgrab
in situ feststellen, dessen Skelett ostwärts gerichtet war. Bei diesem Fund kam
eine langobardische Münze zum Vorschein, die zwar nicht ganz erhalten ist,
jedoch einen Tremissis darstellt, der stilistisch gesehen am ehesten in die Zeit
König Liutprands (712-744) passt.59 Auch wenn wir genau das Jahr der

Prägung wüssten, so liegt hier doch nur ein terminus post quem vor, also die

unterste Zeitgrenze. Nach allem hat ein Pilger aus der Lombardei diese
Kostbarkeit mit sich getragen.

•5£l*i

Abb. 3: Langobardische Münze des
Schönbächler.

Jahrhunderts. Originalgrösse verdoppelt. Photo: P. Daniel

Bestimmung durch Prof. Dr. H. U. Geiger, Landesmuseum Zürich. Bündner Monatsblatt 1984,
S. 156-157. Der Zusammenhang der Münze mit dem Grab ist unsicher.



Wie man baute, verraten uns die beiden Mörtelmischwerke (Mörtelscheiben).

Sie sind deutlich voneinander zu unterscheiden. Das erste Werk lag
ausserhalb der Apsis der ersten Martinskirche und war offenbar für die Errichtung

dieses Baues bestimmt. Das zweite Werk lag etwas nördlicher, überdeckte
das erste teilweise und dürfte vielleicht für den Bau der Krypta gedient haben.

Neuerdings ist Daniel Gutscher diesen Einrichtungen in ganz Europa nachgegangen.

Er traf sie besonders dort, wo unmittelbare Beziehungen zum Hofe
bestanden, mithin auf karolingisch-ottonischen Bauplätzen. Die allermeisten
Werke datieren ins 9. oder 10. Jh. Am nächsten steht uns das des Zürcher
Münsterhofes (853-874). Noch in die Mitte des 8. Jh. könnte die Einrichtung
von Schuttern, einer deutschen Reichsabtei, fallen.60 Disentis aber hat gleich
zwei solcher Mörtelmischer aufzuweisen, von denen der eine in den Anfang und
der andere in die Mitte des 8. Jh. zurückgehen.

Was die Warmluftheizung angeht, so sind zwei Arten zu unterscheiden, die
ältere mit gemauerten Kanälen von der Grösse von ca. 15 auf 15 cm im
Durchschnitt, abgedeckt durch Platten. Solche finden sich in der Petruskapelle
und gehen auch in das Schiff von St. Martin. Etwas kleinere Heizkanäle liegen
im Rechteckchor.

Solche Möglichkeiten waren in unserem Alpenkloster mit dem langen Winter

notwendig sowohl für die ständigen Betreuer der Heiligtümer wie für die im
Winter oder in kalter Zeit ankommenden Pilger. In Churrätien, wo Sprache und
Ämter der römischen Kultur länger verpflichtet waren als anderswo, dürften
solche Anlagen nicht auffallen. Hypokausten waren hier Tradition, freilich
meist in grösserer Form. Solche blieben im Welschdörfli zu Chur teilweise bis

ins 4. Jh. in Betrieb. Aber auch sonst, wie in Riom-Parsonz im Oberhalbstein,
sind solche Bodenheizungen gefunden worden."Unser Disentiser Beleg des

8. Jh. ist umso kostbarer, als uns sonst erst Quellen des 9. Jh. davon sprechen.
So liess Abt Ansegis (823-833) in Fontanelle (St-Wandrille) eine solche Heizung
im Dormitorium erstellen.62 In diese Zeit datiert der St. Galler Klosterplan, der

unter dem Dormitorium einen Heizraum einzeichnet (calefactoria domus). Aus
der Ostwand des Hauses ragt der Heizofen heraus (caminus ad calefaciendum),

60 Daniel B. Gutscher, Mechanischer Mörtelmischer. Zeitschrift für Schweiz. Archäologie und
Kunstgeschichte 38 (1981), S. 178-188.

61 Jahrbuch der Schweiz. Ges. für Ur- und Frühgeschichte 64 (1981), S. 280-281; 65 (1982),
S. 206—208; 66 (1983), S. 297—298. Christoph Simonett, Geschichte der Stadt Chur 1 (1976),
S. 23-24, 31-32, 34-35, 38.

62 F. Lohier / J. Laporte. Gesta Sanctorum Patrum Fontanellensis Coenobii. Rouen-Paris 1936, S.

105 (Kap. XIII.5): arenaque rufa et fossili lapideque tofoso ac probato. Hier bedeutet fossa einen
Abzugsgraben oder Kanal.

19



dessen Rauch ein rundlicher und grosser Abzug aufnahm (euaporatio fumi).
Der weite Abstand des Heizofens vom Schornstein deutet auf eine Hypokaust-
anlage63. Erst aus dem 15. Jahrhundert stammt die Vita Thiadildis, die uns
berichtet, dass der erste Abt Ewerardus in dem 851 gegründeten Kloster Frek-
kenhorst (Diözese Münster) etwas Ähnliches einrichtete.64

Oben sind Fragmente von Stucco erwähnt worden, die im später angefügten
Rechteckchor über der Krypta gefunden worden sind. Solche Stücke entdeckte

man bereits 1906/07 und erneut in der letzten Grabung. Wichtig ist, dass

mehrfach Stuccoreste in den Apsismauern der Martinskirche von ca. 800

gesichtet worden sind.65 Daher schlössen die Ausgräber, dass der Stucco zur
ersten Martinskirche gehöre, den man dann zur Auffüllung des Bodens für die

karolingische Kirche benutzte. Die Unterlage, auf der der Stucco aufruhte,
bestand ja auch aus dem gleichen Mörtel mit dunklen Sandkörnern, wie er im
Rechteckchor festzustellen war. Leider fand man kein einziges Stück in situ.
Doch entdeckten die Ausgräber im Hof an der Nordmauer von St. Martin I. ein

grosses Exemplar, das zuerst verputzt und erst später mit Löchern versehen

wurde, um den Stucco zu befestigen. Daraus darf man schliessen, dass das Schiff
zuerst nur verputzt war und erst später stuckiert wurde, offenbar damals, als

man den Rechteckchor so grossartig ausbaute.
Für die stossweise Auszierung des Gotteshauses spricht auch der Stucco

selbst. Frühere Kirchen sind einheitlich ausgestaltet worden, so Santa Maria in
Castelseprio (um 700) und St. Johann in Müstair (gegen 800), wie die Malereien
beider Kirchen belegen. Auch für die Mitte des 8. Jh. haben wir ein Beispiel,
nämlich Santa Maria in Cividale, wo Stucco und Malerei, Marmor und Mosaik
zusammen gehören.66 Dies ist in Disentis nicht der Fall. Es lassen sich verschiedene

Stile unterscheiden. Welcher Unterschied zwischen den kleineren und
grösseren Köpfen, zwischen den verschiedenen Kleiderfragmenten, unter denen
die im Parallelfaltenstil sich besonders abheben! Dann wieder die überragende
Christusfigur in hellem Orange. Ferner die in Grösse und Beschaffenheit
divergierenden Tituli, von denen es fünf Arten von ganz plastischen und eine Art von
gemalten Buchstaben gab, abgesehen von den gemalten Zierbuchstaben. Wie

63 Franz A. Feldhaus, Die Technik der Antike und des Mittelalters Berlin 1931, S. 245. Hans
Reinhardt, Der St. Galler Klosterplan 1952, S. 11. W. Horn / E. Born, The Plan of St. Gall 1

(1979), S. 253, 260-261. Konrad Hecht, Der St. Galler Klosterplan 1983, S. 104, 222.
64 Über dieses und andere Beispiele siehe Horn-Born, S. 253, 255, 261-262. Feldhaus S. 290.
65 J. R. Rahn, Die Ausgrabungen im Kloster Disentis in: Anzeiger für Schweizerische Altertums¬

kunde 10 (1908), S. 35-55, bes. S. 43.
66 Hans Peter L'Orange/Hjalmar Torp, Il Tempietto Longobardo di Cividale 2 (1977), S. 97-101.

20



weit die verschiedenen Stile chronologisch voneinander verschieden sind, bleibe

dahingestellt. Jedenfalls ist die ganze Auszierung nicht in einem Zuge durchgeführt

worden, sondern etappenweise. Es muss ein bezauberndes Gotteshaus

gewesen sein, aber erst in der Schlussphase.67

3. Die grosse Marienkirche und die Klostergründung

Der überraschendste Erfolg der neuen Grabung war die Entdeckung der drei-
schiffigen Pfeilerkirche. In den Aussenmassen betrug die Kirche mit der Apsis

23 m und in der Breite 15 m. Zwei Pfeiler bildeten den Abschluss zur Apsis hin,
während die übrigen freistehenden dem Schiff einen gewissen Rhythmus gaben.
Dreischiffige Kirchen sind nicht nur in alter Zeit, sondern auch im 8. Jh.
nachzuweisen (S. Salvatore in Brescia 754, St. Nazarius in Lorsch 767, eingeweiht

774, St-Maurice unter Abt Willicar 762-782). Von Bedeutung ist die

Regensburger Pfeilerkirche, die Bischof Gaubald (739—761) oder Bischof Sint-

pert (768—791) errichtete. In Salzburg konnte Bischof Virgil 774 die neue Kirche
einweihen, deren Langhaus durch Spannmauern in drei Schiffe unterteilt war.
Eine Mittelapsis fehlte nicht.68 In Disentis waren Pfeiler umso begreiflicher, als

es im Kerngebiet von Churrätien keinen Marmorbruch für Säulen gab. Der
Transport ganzer Säulen wäre nur durch Wagen möglich gewesen, etwa auf
einer alten und notdürftig erneuerten Römerstrasse wie der Via Claudia Augusta,

die über den Reschen führte, nicht aber auf dem bescheidenen Passweg über
den Lukmanier. Hätte man die Säulen in mehrere Teile zerlegt, so hätte man
solche herbeiführen können, freilich mit vielen Saumtieren und grossem
Aufwand.69 Übrigens ist in dieser Frage (Säulen oder Pfeiler) interessant die Basilika
S. Massimo in Collegno bei Turin, deren drei Schiffe durch zwei Reihen von je
fünf Säulen gebildet waren. Die Kirche wurde indes wahrscheinlich im 8. Jh.

neu aufgebaut, wobei dann gemauerte Pfeiler die früheren Säulen ersetzten.70

67 I. M., Zum Stucco von Disentis, in: Stucchi e Mosaici altomedioevali. Milano 1962, S. 111-127,
dazu Zeitschrift für Schweiz. Archäologie und Kunstgeschichte 24 (1965/66), S. 141-146. Es sei
hier ergänzend noch daran erinnert, dass man 1934 bei einer Grabung im ganzen drei Kisten
von Mosaikwürfeln zwischen der Krypta und dem barocken Mitteltrakt gefunden hat. Anzeiger
für Schweiz. Altertumskunde 38 (1936), S. 130.

68 Vorromanische Kirchenbauten 1971, S. 179-180 (Lorsch), S. 274-275 (Regensburg), S. 292-293
(Salzburg), S. 298-299 (St-Maurice), dazu Vallesia 3 (1948), S. 26-34. Über Brescia zusammenfassend

L'Orange-Torpe, Cividale 2 (1977), S. 119-133.
69 Über den Transport des Vintschgauer Marmors nach Rätien siehe W. Sulser, in: Der Schiern

34 (i960), S. 318-319.

21



Die Vorbilder für Regensburg und Salzburg vermutet die Forschung in
Oberitalien, was auch für Disentis infolge der Nähe des Lukmaniers in Frage
kommt.71 Weil man hier nicht auf den in Churrätien üblichen Saaltyp zurück-
griff, sind fremde Leitbilder umso wahrscheinlicher.

Was den polygonalen Abschluss der Apside der grossen Marienkirche
betrifft, gibt es dafür Beispiele genug. Erwähnt seien ausser Collegno und
St-Maurice im Wallis (Bau III. um 600) auch Grätsch ob Meran (um 800). Sogar
in der Nähe des Klosters, in Igels im Lugnez, ergrub man 1974 eine Kirche,
deren innere Länge fast 11 m misst. Die halbrunde Apsis ist dreiseitig polygonal
hintermauert.72 Es handelt sich um das Gotteshaus, das im Reichsurbar aus der
Mitte des 9. Jh. als basilica sanctae Mariae in Igels erscheint und von Anfang
an eine königliche Eigenkirche war.73 Sie kann ohne weiteres dem 8. Jh.
zugewiesen werden, einer Zeit, die sich dem fränkischen Einfiuss sehr öffnete.

Die Fundamente der Südmauer des Schiffes kamen im heutigen östlichen
Klosterhof zutage. Sie wiesen Lisenen auf, die 0,50 m breit waren und auch

etwas vertiefte Blendenfelder von 1,80 m Breite hatten. Solche fand man am
vorkarolingischen Gebäude, das teilweise der Peterskapelle in Ems als Boden
diente.74 Dann darf St. Martin in Cazis mit seinen Blendarkaden erwähnt
werden (7.-8. Jh.).75 In die zweite Hälfte des 8. Jh. ist St. Martin in Chur zu
verweisen.76 Schliesslich muss die Wandgestaltung der Klosterkirche St. Johann
in Müstair von ca. 780—800 in die Diskussion einbezogen werden.77 Nach allem
fügen sich die Lisenen der Disentiser Kirche restlos in die churrätische
Kunstentwicklung ein.

Viel geändert wurde an der Pfeilerkirche nicht. Zu erwähnen ist der Einbau
einer Gruft im Altarbezirk, die eine beträchtliche Grösse aufweist und wohl für
wichtige Personen wie die Äbte bestimmt war. Dazu kommt noch der im
nördlichen Seitenschiff angelegte Taufbrunnen, von dem noch die Rede sein

wird.

70 Paolo Verzone, Werdendes Abendland. Baden-Baden 1967, S. 59-60, 212-213.
71 Edgar Lehmann, in: Karl d. Grosse 3 (1965), S. 315-318.
72 Fundbericht des Ausgräbers S. Nauly in: Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft für Ur- und

Frühgeschichte 60 (1977), S. 148—149.
73 Bündner Urkundenbuch von E. Meyer-Marthaler und F. Perret 1 (1955), S. 389-390, dazu O. P.

Clavadetscher, Flurnamen als Zeugen ehemaligen Königsgutes in Rätien. Vorträge und
Forschungen 10 (1965), S. 128—129, 135—136, dazu derselbe, Das Schicksal von Reichsgut und
Reichsrechten in Rätien, in: Vierteljahrschrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte 54 (1967),
S. 61.

74 Augustin Carigiet in: Archäologie der Schweiz 2 (1979), S. 113-118.
75 Sennhauser in Vorromanische Kirchenbauten, S. 49—50.
76 Sennhauser in Vorromanische Kirchenbauten, S. 52—53. Poeschel, Kunstdenkmäler des Kt.

Graubünden 8 (1948), S. 237—238.
77 Poeschel, Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden 5 (1943), S. 305-306.



Das Patrozinium ergibt sich daraus, dass am gleichen Ort und in der gleichen
Richtung auch die karolingische und ottonische Marienkirche lagen (ca. 800
und Ende 10. Jh.). Wenn wir die freilich nur kurz existierende, mutmasslich
erste Marienkirche nicht einbeziehen, da sie zur Vorgeschichte der Klostergründung

gehört, dann ergibt sich St. Martin als erster Schutzherr, dessen Kirche
allein dastand. Als Annex kam dann die Petruskapelle hinzu. Erst durch das

Testament von Tello 765 wird uns eine neue Abfolge der Kirchenpatrozinien
vorgelegt. Jetzt steht an erster Stelle die Marienkirche, an zweiter Martin, an
dritter Petrus. Die genannte Muttergotteskirche wird als grösste der Kirchenfamilie

zuerst genannt, gemeint ist damit unser dreischiffiges Gotteshaus. Noch
mehr, ihr Patrozinium wird noch besonders hervorgehoben: (in honore) sanctae
Mariae semper virginis, matris domini nostri Jesu Christi, ein Passus, den wir
bereits im Formular des Mönches Markulf (um 720-730) finden, der schliesslich
auf das Communicantes-Gebet des altchristlichen und frühmittelalterlichen
Messe-Kanons zurückgeht.78 Auch die zweite Erwähnung im Tellotext zielt in
die gleiche Richtung: ad sacrosanctam ecclesiam sanctae Mariae. Diese deutliche

marianische Akzentuierung erinnert uns daran, dass die Muttergottes schon
die Schutzherrin der Churer Bischofskirche war.79

In späterer Zeit rückt wieder St. Martin an die Spitze der klösterlichen
Kirchen, wie die Schenkungsurkunden der Ottonenherrscher von 960, 976 und

993, dann die Urkunden des Papstes Honorius IL von 1127 und von Friedrich I.
Rotbart von 1154 zeigen.80 Es ergibt sich daher die folgende Schichtung der
Patrozinien:

I. Martin I. Anfang 8. Jh.

II. Maria, Martin, Peter 763.

III. Martin, Maria, Peter 10.-12.Jh.
Aus alldem ersieht man, dass mit der Erbauung der dreischiffigen Marienkirche

ein Patroziniumswechsel stattfand, der ein untrügliches Zeichen für einen
tiefen Einschnitt in die Disentiser Geschichte darstellt.

Die grosse Marienkirche setzt eine Gemeinschaft voraus, die den sakralen
Raum benützte, ja notwendig hatte. Damit ist die Frage der Klostergründung
aufgerollt, welche die Ausgrabungen nicht beantworten können, sondern nur

78 Näheres Schweiz. Zs. f. Geschichte 2 (1952), S. 36.
79 Darüber Jahresb. d. Hist.-antiquar. Ges. v. Graubünden 99 (1969), S. 3-5 und Schweiz. Zs. f.

Geschichte 31 (1981), S. 282.
80 Bündner Urkundenbuch 1 (1955), Nr. 117 (zu 960), Nr. 143 (zu 976), Nr. 151 (zu 993), Nr. 283

(zu 1127), Nr. 331 (zu 1154).

2-3



/IUI-
U>-fii»mei>i .(lui» i io i 0>i!^7" ipolret- Htm

DïSîtVTl^IVS

utuuronif

©Um icefW?"
n.ini Luv-errcii

«alici Jnir4.pf.
fuLmr^odfeU.

h Mejtn/Tr«.

5eètnîe
ttuinrcowf- ^,

£a/U«

.VtiriU-t/'i

uwtL,- Crû tf
cerrtni

t,-

lirfictni ¦ &e

T
.veUr-n«onn

jUarwt'

ftaftr
parinomi *

tfeü

hmim
pannomi

Ho.-erm.
fr

î It 1 o« *-?«r»- T ' ItJ-rcrcc-r- utta.lm. tuten-

•wetzen t*»ur«"™

ftorti

T -7\.t4 darnimci.

lAcmi ¦ '\l-w.otó,4~r- fin-turno»/

pipponif- [tii-v-bfTtrrrr uictm-<f

orni

Ututnca ¦ J /* f^r&mst

.dorvtlCUUfciTT Lcttuii- j\l}f»4
A«nli»»nMCÇl6^-t27XT- Aïmr^T.\m T ** 7 '
m.vn»i •/^efofttrrìr i»iew>£ ¦\Jn-ie-r~rn t>tl]^uJ»reiomf-

Ouj"" S IO tjtrtXp farina,- jnottjwml" ' l Apf i

Ldo^i KtesTttudr ^an,f v><otfWi- ^jU
f»l^^''Dccck-Afbn>S^*^n- vttJJspr™0"™" -

T*

r^jaot.-

pj/cj

C-oonif'

-mioen
Lbomf

Ulfi Ul
mA.»ntf

kef^Hi^p, -Uìcrmrf

urrumonif

mju Lomf •

reperti
Urfjemt

fernem

rietrrpe
Umentnt-
Lidern*mainwn- * £

jWcumomf L£" IjT mAi*rem-u ¦

[bv-.

uictan-
.Vi4.cfoa.lct>

Cmfcetnr»m ¦

cat|w*n

uai<rrrci.vH-

boMOJTtCl"

orfwii ¦ *
n-tfrinìAy»i.

Uortrii

l'uwar«- qomtnict

(dhAJin^*- Don.\n-

loA«wif- u-vte7n»*

Ul»l-

7
Uicxomf*

UlCCDJTrf'

mxr-mt ¦

Uf'iii utttlai-

*V"pe7-!i

U*pi ¦ - ' »¦/*

Abb. 4: Reichenauer Verbrüderungsbuch 823/24. Seite XVI mit Disentiser Konventliste. Die
Einträge ausserhalb der vier Namensäulen beziehen sich nicht auf Disentis, sondern auf Gäste oder
Freunde der Abtei Reichenau. Zentralbibliothek Zürich.

24



Dokumente. Hier ist an erster Stelle das Verbrüderungsbuch der Reichenau
anzuführen, das zwar erst 823/824 zusammengestellt wurde, indes etwa ein
Dutzend Mönchslisten enthielt, die schon anlässlich des Gebetsbundes von
Attigny-sur-Aisne in den Ardennen im Herbst 762 oder jedenfalls in dieser Zeit
entstanden sind. Es war geradezu eine Blütezeit der Verbrüderungen unter
König Pippin III. (751—768) angebrochen. Da in dieser Vereinigung mehrere
Bischöfe auch Klöster ihres Sprengeis vertraten, da ferner kein Abt von Disentis,

wohl aber Bischof Tello von Chur anwesend war, der bald darauf 765 das

rätische Kloster testamentarisch beschenkte, dürfte der Churer Oberhirte in
Attigny auch für letzteres erschienen sein. Daher die Disentiser Mönchsliste im
«Buch des Lebens» des Bodenseeklosters. Sie war ein Verzeichnis der Lebenden,
die ihrer Profess nach eingeschrieben waren. Wir zählen 91 Mönche unter
Ursicinus episcopus und 71 unter Agnellus abbas. Nach der Verbreitung und
dem Charakter der Namen zu schliessen, handelte es sich um Rätoromanen,
Alemannen bzw. Franken sowie um wenige Langobarden.

An der Spitze des Eintrages steht Bischof Ursicinus, genau wie in der
Reichenau Bischof Pirmin (724-727), dem dann Abt Eddo (727-734) folgte,
ebenso wie in St. Gallen Abt Otmar (719), in Niederaltaich Abt Eberswind
(ca. 740), in St-Germain-des-Prés Abt Lantfrid (741), in Metten Abt Utto
(ca. 770). Ursicinus muss daher als Gründerabt von Disentis gelten. Die Passio
Placidi (um 1200) schreibt ihm ja auch eine entscheidende Rolle in der klösterlichen

Geschichte zu (Rex Francorum... cum Ursicino episcopo sollertissime
monasterium restauravit). Eine Eingabe der Mönche an Friedrich I. Rotbart
von 1154 charakterisiert ihn als Abt und Churer Bischof (Ursicino simul
episcopo Curiae et abbate Disertine). In den Churer Bischofslisten erscheint er
indes erst im 14. Jh.

Unter den Äbten Ursizin und Agnellus im 8. Jh. zählen wir im ganzen 162

Mönche, was schon an sich eine Blütezeit des Klosters belegt. Offenbar konnte
sich das Monasterium Desertinense die Sympathie vor allem der Rätoromanen
sichern. Anderseits darf dies auch nicht überraschen. Die 91 Mönche erscheinen
nicht so überwältigend, wenn zur gleichen Zeit um 762 unter Abt Godobertus
in Rebais 123 und in Jumièges unter Abt Druthgangus 113 Mönche ein monasti-
sches Leben führten. Was die Zahl aller 162 Disentiser Mönche angeht, so bietet
uns St-Germain-des-Prés ein Gegenstück, insofern dort unter dem Gründerabt
Lantfrid ca. 740-762, also in 22 Jahren, 78 Mönche Gott dienten. Ergänzt man
ein gleich stetiges Wachstum für 720-740, so ergäbe dies für 720-762 etwa 156
Mönche, mithin fast 162. Die Abtei in Leno besass in der Zeit von der Gründung

758 bis zum Eintrag in das Reichenauer Gedenkbuch 823/24 unter nur
2-5



zwei Äbten Domnus Magus und Hermoaldus einen Konvent von ca. 200

Mönchen, also wesentlich mehr als Disentis. Selbstverständlich erlebten die
Klöster zu verschiedenen Zeiten und in verschiedenem Mass ihren personellen
Zuwachs.

Unter den 91 Konventmitgliedern, die unter Ursicinus eingetreten waren,
befand sich auch die Gründergruppe. Wieviele dieser Grundstock umfasste,
wissen wir nicht. Bischöfe von damals fingen gleich mit 30-36 Mönchen ein
Kloster an (Ettenheimmünster, Gorze). Die Confraternitas wurde aber nicht
unter Ursizin, sondern unter Abt Agnellus abgeschlossen, unter dem 71 Mönche
ihre Beständigkeit gelobt hatten. Von den 91 Ursicinus-Mönchen mag bereits
die Hälfte das Zeitliche gesegnet haben, zumal wenn man in Betracht ziehen

kann, dass der mittelalterliche Mensch nur etwa 45 Lebensjahre erreichte. Auch
aus der Agnellus-Reihe dürfte schon ein Dutzend gestorben sein. Wir hätten
somit für die Zeit um 762 in Disentis einen Konvent von 90-110 Mitgliedern,
was der Mönchszahl der Reichenau entspricht (vgl. oben Jumièges und Rebais).
Bei diesem Stand erklärt sich auch die dreischiffige Marienkirche ohne Schwierigkeit.

Da Ursicinus ein typisch frühmittelalterlicher Name Churrätiens war und im
8. Jh. kaum ausserhalb dieses Gebietes belegt werden kann, so wird unser
Bischof nicht aus fernen Landschaften hergewandert, sondern ein Sohn der
Raetia Curiensis gewesen sein, dessen Regierungszeit um 720-730 begann. Ob

er ein Victoride gewesen ist, wie eine Ursicina, die um 700 in Cazis als Nonne
lebte, ist möglich, aber nicht zu beweisen. Sicher stand er den Victoriden nahe,
denn ein so ausserordentliches Werk wie die Gründung eines Klosters und die

Erbauung der grossen Marienkirche wurde in damaliger Zeit meist von einer
führenden Familie getragen. Für Disentis kamen nur die weltlich wie geistlich
so bedeutenden Victoriden in Betracht. Nur sie konnten mit ihrem reichen
Besitz im Vorderrheintal, an der Peripherie ihrer Herrschaft, so Wichtiges
ermöglichen.81

In der grossen Marienkirche fanden die Archäologen einen Taufbrunnen,
der zuhinterst im nördlichen Seitenschiff lag: eine grosse Piscina in der feierlichen

oktogonalen Form, die den Tag der Auferstehung bedeutet. Die Ursprünge

Die Ausführungen über die Confraternitätslisten und Bischof Ursicinus sind mit allen Unterlagen

veröffentlicht in der Studie: «Das Reichenauer Verbrüderungsbuch und der Klosterkonvent
von Disentis» in der Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 36 (1985) S. 369—388.

26



¦ 4f
sdW~

»-,; ».

»¦»;;»

.»:»

lv.
M it

~;
---,•;

£iO

:#

Abb. 5: Taufbrunnen der grossen Marienkirche. Photo: P. Daniel Schönbächler.

dieser Gestalt sind wohl im Gebiete des Mailändischen Metropolitanverbandes
zu suchen, zu dem ja in dieser Zeit Churrätien noch gehörte.82

Bedeutsam wird unser Föns sacer, wenn man bedenkt, dass die Dreischiffkirche

eine Bischofskirche war. Man kann den bischöflichen Amtstitel des

Gründerabtes nicht einfach seines Inhaltes entleeren, sondern muss ihn ernst
nehmen. Damit hatte Ursicinus episcopus die Weihegewalt erhalten, so für das

Chrisma (Mischung von Olivenöl und Balsam), das nun nicht mehr am Hohen
Donnerstag von der Churer Bischofskirche geholt werden musste. Ferner konnte

Ursizin die Ordinationen vornehmen (Subdiakon, Diakon und Priester) und
die Firmung erteilen. Zwar gehörten in altchristlicher Zeit Taufe und Firmung
als Doppelsakrament zusammen. Allein bei grösseren Diözesen konnte schon
bald auch ohne Bischof getauft werden.83

Theologische Realenzyklopädie 5 (1980), S. 200—201. Über die Disentiser Piscina siehe
Festschrift O. P. Clavadetscher 1984, S. 28-35. S'e ist unter dem Boden der heutigen Marienkirche
konserviert, aber nicht zugänglich.
Zu Taufe, Firmung und Ordination siehe Theologische Realenzyklopädie 6 (1980), S. 664, 669,
679; 11 (1983), S. 192—197. Zur Taufe noch Arnold Angenendt, Bonifatius und das Sacramentum

initiationis. Römische Quartalschrift 72 (1977), S. 133—183, bes. 148—158, sowie Kaiserherrschaft

und Königstaufe 1984 Arbeiten zur Frühmittelalterforschung Bd. 15), S. 76—77, 80—84,
86-87.

27



In Disentis hat wohl Bischof Ursizin noch beide Sakramente in einem

gespendet, doch das konnte er nur in seinem klostereigenen Gebiete oberhalb
des Russeinerfelsens. Offensichtlich war der Bischof im monasterium Desertinense

Klosterbischof, nicht Chor- oder Hilfsbischof. Die Ordinationen durfte
er nur seinen von ihm ausgewählten Mönchen erteilen. Die dreischiffige
Marienkirche war durch ihre Grösse und ihren Taufbrunnen und vor allem durch
den bischöflichen Abt zur Leutkirche, zum Gotteshaus für das Gebiet des

Klosters geworden. Daher ist nun nicht mehr die Rede von der Martinskirche,
sondern von dem Marienpatronat, das dann auch 765 an der Spitze der Patronate

steht (Patroziniumswechsel). Die Marienkirche blieb aber noch durch
Jahrhunderte die Volkskirche, obwohl schon gleich nach dem Tode Ursizins die
Äbte nicht mehr die bischöfliche Würde innehatten. Doch ihr Patrozinium
verlor im 9. Jh. die führende Stellung, um sie wieder der Martinskirche, der

Mönchskirche, abzutreten (siehe oben).
Beleg für unsere Charakteristik der klösterlichen Bischofskirche ist die

Urkunde des Bischofs Widegern von Strassburg aus dem Jahre 728 für das

Kloster der Pirminsmönche in Murbach. Auch hier die gleichen Vorrechte.
Noch dazu genannt ist die Vollmacht, Altäre zu weihen und Oratorien zu
errichten. In Murbach handelte es sich ebenso nicht um eine «Klosterdiözese»,
denn die Mönche blieben in ihrem seelsorglichen Wirken dem zuständigen
Bischof untergeordnet. Um die geschenkten Privilegien zu motivieren, führte
der Strassburger Oberhirte das Beispiel von Lerins, Agaune und Luxeuil an, die
auch diese «grosse Freiheit» (Eugen Ewig) erhalten hatten.84

Für Disentis war der Churer Bischof massgebend. Er musste schon zur
Errichtung des Klosters seine Erlaubnis geben.85 Ferner war er allein berechtigt,
die Errichtung eines Baptisteriums zu gestatten.86 Für die Erteilung der
Weiheautonomie kommt um 720 Vigilius episcopus in Betracht, Bruder des Praeses

Victor. Vigilius und Victor waren Söhne des Jactadus und der Salvia. Der
nächstfolgende Oberhirte war schon Tello, der Sohn Victors, vielleicht nur

J. M. Pardessus, Diplomata etc. ad res Gallo-Francias spectantia. Paris 2 (1849), S. 352-355. J.
Trouillat, Monuments de l'histoire de l'ancien évêché de Bâle. 1 (1852), S. 65-70. Dazu die
folgenden Arbeiten von Arnold Angenendt: Monachi peregrini 1972, S. 175-187; Pirmin und
Bonifatius, in Arno Borst (Hrsg.), Mönchtum, Episkopat und Adel zur Gründungszeit des

Klosters Reichenau. 1974, S. 255-258, 296-301.
Monachi peregrini, S. 185.
MGH Capitularia regum Francorum 1 (Neudruck i960), S. 34, Nr. 14. Konzil von Ver bei
Senlis. 11. Juli 755: Ut publicum baptisterium in ulla illa) parrochia esse non debeat, nisi
ibi ubi episcopus constituerit cuius parrochia est. Im Notfall dürfen diejenigen Priester taufen,
quos episcopus in ipsa parrochia constituerit. Dazu: Pirmin und Bonifatius, S. 296-297, und J.
Semmler in Francia 3 (1975), S. 130-132, 138.

28



zufällig erst 759/760 im Amte nachgewiesen. So wird Bischof Vigilius als

derjenige bezeichnet werden dürfen, der dem ersten Disentiser Abt die hohe -
priesterliche Würde verliehen hat. Da nach der grossen bonifazianischen
Reformbewegung (seit 741) im Frankenreich Macht und Recht der Diözesanbi-
schöfe gestärkt und die Exemtionen zurückgedrängt wurden,87 da auch das

bischöfliche Chur kaum dauernd in Disentis einen Episcopus haben wollte, was
für die Einheit des Sprengeis gefährlich werden konnte, blieb schon dem

Nachfolger Ursizins, dem Abte Agnellus, die Bischofswürde versagt. Bischof

Vigil verlieh offenbar dem Gründerabt nur deshalb das hohe Amt, um das

werdende Kloster zu festigen.
Die Victoriden förderten mithin die Klostergründung in geistlicher Hinsicht,

wie sie mit ihren weltlichen Mitteln die dreischiffige Marienkirche
ermöglichten, die der neuen monastischen Siedlung den Hauptcharakter aufprägte.
Aber auch der letzte Ausbau und die ganze Auszierung der Martinskirche dürfte
zeitlich nicht weit davon angesetzt werden, denn wer könnte sich soviel Mosaik
und Stucco leisten, wenn nicht eine mächtige herrschaftliche Sippe in politisch
hoher Stellung? Die Victoriden konnten ohne Zweifel alles fast gleichzeitig ins

Werk setzen, weil sie ja über kultivierten Boden und über eingerichtete
Landwirtschaftsbetriebe verfügten, während das Klostergebiet in dem anfänglich
bescheidenen Umfang (bis zum Russeinerfelsen) erst gerodet oder doch ertragreich

gestaltet werden musste. Man mag also die Anfänge von Disentis
betrachten wie man will, immer sind es die Victoriden, welche die Gründung des

Monasteriums mit ihrer Kraft und ihrem Ansehen trugen.
Wie anders handelten ähnliche Familien im damaligen Frankenreich, die die

Bistümer als ihre Domäne betrachteten und die Kirche in eine grosse Krise
fallen liessen: Kumulation von Bistümern, Laien als deren Inhaber, Unenthalt-
samkeit und Verwilderung des Klerus.88 Im Unterschied dazu konstatierte
Theodor Schieffer: «Unvermindert war die Lebenskraft der rätischen Kirche.»89

In der Tat, um 700 datiert die Gründung des Frauenklosters in Cazis, 719
organisierte Otmar, erzogen am Hofe des Praeses Victor in Chur, mit einer
starken Schar von rätoromanischen Mönchen das Kloster an der Steinach, um
730 folgte wohl das Monasterium Desertinense und um 735/740 das Monasterium

Fabariense. Bei all diesen religiösen Schöpfungen waren die Victoriden
persönlich beteiligt.

Pirmin und Bonifatius, S. 300-301. Th. Schieffer, Winfrid-Bonifatius und die Christliche
Grundlegung Europas. 1954, S. 156—161, 186—187, 210—211 usw.
Schieffer, S. 130-133, 205-207.
Schieffer, S. 138.

29



4. Die drei Disentiser Kirchen im Tellotestament

Erstmals hat Fritz Streicher 1937 eine Zweiteilung des Tellotextes von 765

vorgeschlagen, ein vor 746 erlassenes Mandat des Präses Victor und eine

Ergänzungsurkunde des Bischofs Tello 765. Das erste Dokument war eine

Überlassung (cessio) inter vivos, das zweite eine Schenkung (donatio) von
Todes wegen. Die Zweiteilung sieht er schon in der Arenga, der Sanctio und der

Dispositio gegeben, dann auch in der Zeugenliste. Während die Lex Romana
Curiensis aus der ersten Hälfte des 8. Jh. fünf oder sieben Zeugen verlangt, zählt
Tello gleich 12 auf, also das Doppelte (5+7). Auch unterscheidet Streicher zwei
Adressaten, im Victorsmandat waren es die drei Kirchen, in der Tellourkunde
das monasterium. Das Victorsmandat umfasste die Hauptsache des Besitzes,
besonders die Grosshöfe von Sagens, Ilanz und Brigels. In der Urkunde von 765

ist der Hinweis auf Victor, den Vater Tellos, sehr deutlich: haereditas patris mei

Victoris, dann wieder: hoc factum nostrum aut genitoris mei, quod ipse praece-
pit, ut ita fieret mandatum, ebenso noch: me vivente patris mei praecepta.90

Einen ganz andern Weg gehen Elisabeth und Bruno Meyer-Marthaler in
ihrer Forschung und Edition.91 Sie sehen den ganzen Text von 765 als eine

einzige Urkunde an und deuten die Wiederholungen als ein «ganz ausserge-
wöhnliches Mass an Weitschweifigkeit», als bewusstes Stilelement des

Dokumentes. Doch ist auch für dieses Forscherpaar die Urkunde echt, indes mit
vielen Verunechtungen und Einschiebseln des 9. und 10. Jahrhunderts belastet.
So dürfte die Victoridengenealogie eine Randnotiz des 10. Jh. sein, die zudem

am falschen Orte eingefügt ist.92 Immerhin kann sie als gutes Traditionsgut
gelten. Die Sanctio, die Verwahrung gegen das Eingreifen von Königen und
Herzögen (per regalium potestatem seu dogalium praesentiam) kann nur allgemein

auf Machthaber gedeutet werden, so dass man nicht auf die 744 erfolgte
Auflösung des alemannischen Herzogtums schliessen darf.93

90 Fritz Streicher, Die Carta donationis sanctorum des Bischofs Tello von Chur, in: Mitteilungen
des österreichischen Instituts für Geschichtsforschung 51 (1937), S. 1—23. Dazu I. M., Die
Schenkung des Bischofs Tello an das Kloster Disentis im Jahre 765. Jahresbericht der
Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden 69 (1939), S. 1-138. Dazu Schweiz. Zs. f.
Geschichte 2 (1952), S. 21-34 und 31 (1981), S. 287-288.

91 E. und B. Meyer-Marthaler, Untersuchungen zum Tellotestament. Zs. f. Schweiz. Kirchenge¬
schichte 40 (1946), S. 161-189, Dazu Bündner Urkundenbuch 1 (1955), S. 13-23, Nr. 17.

92 Bündner Urkundenbuch 1 (1955), S. 15 Zeile 1-4.
93 Bündner Urkundenbuch 1 (1955), S. 21, Zeile 13, dazu Meyer, Untersuchungen S. 165, Anm.

1 und vor allem E. Meyer-Marthaler, Rätien im frühen Mittelalter 1948, S. 29.

3D



Als karolingischer Zusatz wird die Poenformel mit den sieben Strafen
angesehen, weil dies in den Urkunden sonst ungebräuchlich ist.94 Darauf ist noch
zurückzukommen. Erwähnenswert ist, dass der Hinweis auf Praeses Victor als

echt angenommen wird (hoc est terra vel haereditas patris mei Victoris).
Freilich werden dann die praecepta patris mei als Einschub des io. Jh. erklärt.95

Es ist indes nicht zu leugnen, dass wesentliche Textstücke, die als spätere
Zusätze galten, doch echt und ursprünglich sind, so gleich zu Anfang die

Arenga. Danach tilgt die Menschwerdung Christi die Sünden Tellos und seiner
Angehörigen, die als Folge der Sünde Adams anzusehen sind (quod per primum
parentem nostrum datum est). Der primus parens ist in der gesamten kirchlichen

Literatur als Bezeichnung Adams nachzuweisen, besonders hier an dieser
Stelle, wo beide korrelativen Begriffe, Adam und Christus, sich ergänzen. Es

kann sich bei Tello nicht um Victor, den Mörder des Placidus, handeln.
Übrigens wäre die Gleichung primus parens Victor praeses doch noch eine
Tradition des io. Jahrhunderts.96

Die mehrfache Erwähnung dreier Kirchen wurde als Korrektur des io.Jh.
beurteilt, womit man «eine Angleichung an den damaligen Baubestand»
vollzog.97 Ursprünglich habe nur eine einzige Kirche mit drei Patronen bestanden.
Die Ausgrabung von 1980—1983 hat indes alle drei Kirchen ans Licht gebracht,
die 765 existierten: als erste die dreischiffige Marienkirche, als zweite St. Martin
und als dritte St. Peter. Die Aufzählung nennt zuerst die grösste, dann die
früheste und zuletzt die kleinste. Letztere wäre eigentlich chronologisch
zwischen Martins- und Marienkirche zu stellen. Wäre der Passus der drei Sakralbauten

erst im 10. Jh. entstanden, so hätte er St. Martin an die Spitze stellen
müssen, wie die Urkunden des 10.—12. Jh. eindeutig belegen (Kap. 3). Die
tellonische Aufzählung Maria, Martin und Petrus ist also echt.

Wir sehen, dass die Ausscheidung von echten und unechten Stücken schwierig

ist und es wohl auch bleiben wird. Dass indes bei Tello Zutaten vorhanden
sind, ist klar. Damit hatte die folgende Forschung zu rechnen.

In diesem Sinne bewegte sich die 1948 veröffentlichte Arbeit von Franz
Beyerle.9S Er datiert die äusserst scharfe Poenformel («geballte Ladung») in die

Meyer, Untersuchungen S. 177-179, dazu Bündner Urkundenbuch 1 (1955), S. 14 Zeile 18, S.

19 Zeile 3—4, 10—11 und S. 21 Zeile 6—7, 14.
Bündner Urkundenbuch 1 (1955), S. 22 Zeile 3—12 (Et quantum-deserviunt).
Bündner Urkundenbuch 1 (1955), S. 15 Zeile 11 und S. 21 Zeile 20.
I. M., Primus Parens. Schweiz. Zs. f. Geschichte 1 (1951), S. 491—496.
Franz Beyerle, Der Tellotext für Disentis von 765. Jahresbericht der Historisch-antiquarischen
Ges. v. Graubünden 78 (1948), S. 3-5. Dazu kritisch Schweiz. Zs. für Geschichte 2 (1952), S.

1-9, 21-34.

31



Zeit nach 1020, als Heinrich II. die Abtei der Brixner Bischofskirche als
Eigenkloster überantwortete. Da Heinrich III. dies 1040 bestätigte, wandte sich 1048
Abt Ulrich mit bitteren Klagen an den Salierherrscher, der nun Disentis die
Freiheit und Reichsunmittelbarkeit zurückgab.99 Für diese Ansicht spricht die

Nachricht des Klosterarchivars P. Augustin a Porta (f 1795), wonach Abt Ulrich
im 11. Jh. den grossen und kostbaren Sarkophag der Hl. Placidus und Sigisbert,
offensichtlich aus Angst vor dem Zugriff von Brixen, unter dem Erdboden
versteckte, mithin in der Krypta der Martinskirche verbarg, wo man ihn 1497
wieder entdeckte.100

Doch nun zur Hauptsache! Beyerle nahm eine erste Urkunde an, die Tello
als Eigenkirchenherr und Klosterbischof, noch nicht als Diözesanbischof, erlassen

und darin das ganze Erbe seines Vaters Victor geschenkt hätte (cessio).
Ausdrücklich bezeuge er dies: hoc est terra vel haereditas patris mei Victoris,
viri illustris praesidis, quaecunque acquisivit per singula strumenta ac mihi
dominus per suam largitatem dare dignatus est. Den Adressaten nennt das

Dokument als monasterium regularium (in honore) sanctae Mariae semper
virginis, matris domini nostri Jesu Christi, seu sancti Martini seu sancti Petri.
Ein zweites Mal steht nur: ecclesiam sanctae Mariae et sancti Martini seu sancti
Petri. Unser Rechtshistoriker hält es für möglich, dass diese Schenkung «wo
nicht zu Lebzeiten, so jedenfalls bald nach dem Tode Victors» urkundlich
festgehalten worden sei.101

Die zweite Urkunde erliess Tello 765 in Form einer donatio post mortem, in
der er das früher ganz geschenkte Erbe eingeschränkt hätte. Auch dieses Dokument

bezeichne den Adressaten nicht weniger als dreimal: ecclesiam bzw.
monasterium sanctae Mariae seu sancti Martini seu sancti Petri.102 Die Berufung

auf Praeses Victor fehle keineswegs: factum nostrum aut genitoris mei
mandatum.103

Bei den vielen Thesen und Gegenthesen über das Dokument von 765 müssen

wir in unserer klostergeschichtlichen Frage nach einem sicheren Punkt im
Gewirr der Meinungen suchen. Er findet sich in der Erwähnung der drei
Kirchen, die jetzt vollständig ergraben wurden und genau ihrer Grösse entspre-

Beyerle, S. 21-24. Dazu Bündner Monatsblatt 1984, S. 168-173 (Höllenstrafen).
Ambros Eichhhorn, Episcopatus Curiensis. St. Blasien 1797, S. 220, 223-224, 228, dazu J. R.
Rahn in: Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde 10 (1908), S. 38-41. Vgl. auch Jahresbericht der
Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden 61 (1931), S. 99—109.
Beyerle, besonders S. 31, Anm. 52, S. 34, 50.
Beyerle, S. 34, 39, 41. Dazu die Zusätze S. 41 (Mitte) und S. 45.
Beyerle, S. 45-46. Nur als Zusätze angesehen: quod ipse praecepit ut ita fieret, dazu me vivente
patris mei praecepta.

32.



chend aufgezählt werden: St. Maria, St. Martin und St. Peter. Diese Bauten
bestanden mithin schon vor 765 und dienten den vielen Mönchen, die unter
Ursizin und Agnellus eintraten.104 Wie schon mehrfach ausgeführt, kann man
sich aber die dreischiffige Grosskirche und die kostbare Ausstattung der
Martinskirche nicht vorstellen, ohne eine äussere Hilfe anzunehmen. Die Hinweise
der Urkunde von 765 auf Tellos Vater, Praeses Victor, sind nicht von ungefähr.
Da auch die etwa 25 Doppelungen des Textes von 765 kaum nur literarisch zu
deuten sind, wird man auf eine urkundliche Schenkung hingewiesen. Dabei hat
das Tellotestament dieses ältere Dokument nicht einfach tale quale übernommen,

sondern grosszügige Änderungen und Modernisierungen vorgenommen,
worauf schon Fritz Streicher hingewiesen hat.105 In anderer Weise Franz Beyerle.106

Über die Form dieser Schenkung des Praeses Victor, wohl gegen Ende
seines Lebens 720/730, wird man vermutlich nie ganz ins reine kommen.
Wichtiger ist, dass eine Schenkung der Victoriden stattfand.

Aus dem oben angeführten Grunde, dass der Tellotext nicht in extenso zwei
Urkunden genau übermittelt, sondern ein mixtum compositum, kann man
verstehen, wieso der Gründerabt nicht genannt ist. Nun verriet freilich das

Privilegium des Bischofs Chrodegang für Gorze vom 18. Mai 757 den Namen
ebenfalls nicht, doch wohl deshalb, weil er damals noch selbst Abt war.107

Insofern ist es begreiflich, das Beyerle Tello zum Abt von Disentis stempelte,
was indessen die Reichenauer Listen, die nur Ursicinus episcopus und Agnellus
abbas erwähnen, problematisch machen. Doch war Bischof Tello ohne Zweifel
der grosse Schützer und Förderer der Desertina.

Man kann die 162 Disentiser Mönche nicht ins 7. Jh. versetzen, dazu zeigen sie zuviele
germanische Namen. Aus dem Reichenauer Verbrüderungsbuch ergibt sich auch, dass Abtbischof

Ursizin nicht Zeitgenosse von Kolumban und Gallus war, sondern von Otmar, Pirmin und
Eddo. Näheres Schweiz. Zs. für Geschichte 35 (1985) S. 369—370.
Fritz Streicher, Carta Donationis 1937, S. 48.
Franz Beyerle, Tellotext S. 50.
MGH Concilia II./i S. 60-63. Dazu Otto Gerhard Oexle, in: Francia 2 (1974), S. m.

33



5. Die karolingischen Grossbauten

Zur Zeit Karls des Grossen (768-814) strebte der Kirchenbau überall im
christlichen Abendland nach Grösse und Monumentalität. Im ganzen Raum
von Saint-Riquier und Saint-Denis im Westen bis Regensburg und Salzburg im
Osten gestalteten sich die Kirchen immer gewaltiger und erreichten sogar an die

100 m Länge.108 Diese Baubewegung erfasste auch Disentis. Die bisherige mero-
wingische Ein-Apsiden-Kirche hatte ihren Dienst etwa ein Jahrhundert lang
getan. Unterdessen hatte sich ein festorganisiertes Kloster gebildet mit einem
zahlreichen Konvent. Und jetzt war auch die Schenkung von Todes wegen, die
Bischof Tello 765 bestimmt hatte, fällig geworden. 772/774 ist schon sein

Nachfolger Constantius belegt.
Die Martinus-Verehrung war damals auch hoch in Ehren. Das Churer

Sakramentar (ca. 800) weist Hilarius von Poitiers und Martin von Tours im
Messe-Kanon auf. Der damalige Bischof Remedius stammte sehr wahrscheinlich

auch aus dem Frankenland.109
So ist es begreiflich, dass die Mönche, immer noch in der Mehrheit Laien,

eine neue und grössere Martinuskirche errichteten. Sie lag in der gleichen
Richtung wie ihre Vorgängerin, indes etwas nach Osten gerückt, und bestand
bis zum Bau der jetzigen barocken Klosteranlage, also bis 1683. Damals musste
sie abgetragen werden, um den neuen Klostergebäuden Platz zu machen. Noch
heute kann man im Hof die drei karolingischen Apsiden sehen, deren nördlichste

noch am meisten eingezogen, ja hufeisenförmig ist. Die Mittelapsis weist
eine Tiefe von 4 m auf, die beiden Nebenapsiden eine solche von 3 m. Die Länge
der Kirche misst 26,5 m, die Breite 15 m. Mithin steht der Bau im karolingischen
Churrätien einzigartig da, denn sogar das Gotteshaus des bischöflichen Müstair
wies nur eine Länge von 23 m und eine Breite von 12,5 m auf. So die Innenmasse
bei beiden Kirchen mit Hauptapsis. Der Boden des Schiffes unserer Martinskirche

geht im Westen über die Krypta hinaus. Damit wird die anfängliche
Ostkrypta in der neuen Kirche zu einer Westkrypta. Im neuen Sakralgebäude
fand auch der aus dem 9. Jh. stammende kupfervergoldete Sarkophag der

Klosterheiligen Aufstellung, wohl hinter dem Hauptaltar. Er zeigt unter den
vielen Treibarbeiten, die das Opus zieren, auch Szenen aus dem Leben des hl.

108 Edgar Lehmann, Die Architektur zur Zeit Karls d. Grossen, in: Karl der Grosse 3 (1965), S.

301-319. Carol Heitz, L'architecture religieuse carolingienne. Paris 1980, S. 224. Schmitz-Räber,
Geschichte des Benediktinerordens 2 (1946), S. 212—213.

109 K. Mohlberg, Das fränkische Sakramentarium Gelasianum (Cod. Sang. 348) Münster/Westfa¬
len 1939, S. XCIX, C, 202—203 Nr. 249.

34



f
<w*~
f.

W:Â
f

bdfr

V-

^ '^»Hl »

^*^*«-?^^.

Abb. 6: Ausgrabung der karolingischen Martinskirche (ca. 800). Das Bild zeigt auch die Fundamente

der Pfeiler von 1498, dann die Zementdecke von 1906/07 über der Krypta. Auf dem linken
Bildrand erkennt man die Fundamente der Lisenen der grossen Marienkirche, ferner das Fundament

des späteren Kirchturms. Photo: P. Daniel Schönbächler.

Martin.110 Was Gross-Martin alles an Kelchen und Paramenten, an liturgischen
Geräten und Pergament-Codices besass, können wir aus dem Verzeichnis der

um 940 vor den Sarazenen nach Zürich geflüchteten Kostbarkeiten erkennen.111

Die neue Martinskirche genügte den Mönchen offenbar nicht, sie errichteten
auch eine neue Marienkirche. Schon 1963 hatte Prof. H. R. Sennhauser hinter
der heute noch bestehenden Marienkirche aus dem Ende des 10. Jh. Ansätze
einer früheren Apside samt dem zugehörigen Estrichboden entdeckt.112 Die
Ausgrabung brachte dann einen Dreiapsidensaal ans Licht, dessen Länge

21,5 m und dessen Breite 12 m betrug. Die innere Lichtweite der hufeisenförmigen

Apsiden misst etwa 3 m. Dazu gehörte im Norden ein langer Annex, dessen

Nordmauer im Nordwesten wenigstens noch 14 m lang erhalten war. In
110 Über den Sarkophag siehe E. Poeschel, Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden 5 (1943), S. 26—28.

Bündner Monatsblatt 1958, S. 116, 120—124 und 1964, S. 195—197. Beachtenswert Christian
Beutler, in: Gazette des Beaux-Arts 60 (1962), S. 452, 454—455, 457.

111 Darüber Jahresb. der Hist.-antiquar. Ges. von Graubünden 61 (1931), S. 75-89 (Anfänge).
112 I. M. Geschichte der Abtei Disentis 1971, S. 14.

35



Wirklichkeit zog sich dieser Nebenraum der ganzen Länge des Schiffes entlang.
Dessen Breite dürfte gegen 3 m umfasst haben. Es handelt sich also auch hier

um einen grossen Sakralbau im Sinne der karolingischen Zeit. Heute sind noch
Reste der Apsiden in situ hinter den Apsiden der späteren Kirche erhalten.

Wenn schon die zwei hauptsächlichsten Sakralbauten ersetzt wurden, dann
auch der viel kleinere St. Peter I. Von der neuen Kapelle St. Peter II. entdeckten
die Archäologen eine Chorstufe von 5,5 m Länge, ferner einen Ansatz zu einem

halbkreisförmigen Kapellenchor, dessen Bogen etwas gedrückt ist, weil der Bau
zwischen Martins- und Marienkirche hineingezwungen werden musste. Ganz
ähnlich war die Kapelle St. Peter in Ems, die indes gerade hintermauert
wurde.113 Jetzt wies die ganze Klosteranlage von Osten her gesehen sieben Apsiden
auf, auf den Flanken je drei der Marien- und Martinskirche, in der Mitte
bescheiden und zurückgesetzt die kleine Apside von St. Peter. Im wesentlichen
blieb die Anlage so bis in die zweite Hälfte des 17. Jh., abwechslungsreicher und
malerischer als die folgende einheitliche, aber wohnlichere des Barocks.

Woher stammt der Typus der Saalkirche mit drei Apsiden? Man denkt
zunächst an den Einfiuss der rätischen Kapitale, wo in der zweiten Hälfte des

8. Jh. die Martinskirche die gleiche Charakteristik aufweist.114 Ins ausgehende
8. Jh. ist die Dreiapsidenkirche in St. Luzi zu setzen.115 Ausserhalb Churs

nennen wir St. Peter in Mistail bei Alvaschein und St. Johann in Müstair.
Mistail gehört in die zweite Hälfte des 8. Jh., Müstair in dessen Ende. Ähnlich
wie die Disentiser Marienkirche hat Mistail einen Annex im Norden, Müstair
im Unterschied dazu im Norden und im Süden.116 Bei Disentis war das abschüssige

Gelände, aber auch die nahestehende Martinskirche im Wege, von der

Peterskapelle ganz abgesehen. Indes hat die Florinuskirche in Remüs
(Ramosch) im Unterengadin zunächst um 800 nur einen Südannex, dem erst um

113 E. Poeschel, Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden 3 (1940), S. 12—13. Dazu A. Carigiet in:
Archäologie der Schweiz 2 (1979), S. 113—118.

114 Poeschel, Kunstdenkmäler 7 (1948), S. 232, 236—238, 242. Sennhauser in: Vorromanische
Kirchenbauten, S. 252—253.

115 Die herkömmliche Datierung auf die 1. Hälfte des 8. Jh. ist zu früh. Man darf die Luciuskrypta
nicht vor der von St-Denis ansetzen, entstanden zwischen 749/754 und 775 unmittelbar nach
römischem Vorbild, die älteste im Frankenland. W. Sulser / H. Clausen, St. Stephan in Chur.
1978 S. 160, 206. Auch ist die klassische Luciusvita nicht in die merowingische, sondern
karolingische Epoche zu datieren, ganz im Zusammenhang mit der neuen Krypta. Schweiz. Zs.
f. Geschichte 31 (1981), S. 277—283. Vgl. schon Jahresb. der Hist.-antiquar. Ges. von Graubünden

99 (1961), S. 12-15. Pläne und Beschreibung Kunstdenkmäler 7 (1948), S. 260-270 und
Vorromanische Kirchenbauten, S. 51-52.

116 Sennhauser, in: Vorromanische Kirchenbauten, S. 221, 227-228. Dazu H. Maurer (Hrsg.),
St. Peter in Mistail. 1979 S. 3—9 (Schweizer Kunstführer) J. Zemp/R. Durrer, Das Kloster
St. Johann zu Münster. Genf 1906—1910. S. 14—24, 106—107. L. Birchler in: Frühmittelalterliche
Kunst in den Alpenländern. Ölten 1954, S. 167—262.

36



iooo ein Nordannex zur Seite tritt.117 Fügen wir noch die entsprechenden
Bauten in Pleif (Lugnez) und Zillis hinzu, die beide auf etwa 800 datiert
werden.118 Das zeigt, dass dieser Typus besonders in Churrätien ausgebildet
worden war und ein Zeichen mehr für die Eigenständigkeit dieser Provinz
darstellt.

Wir fragen weiter nach der Herkunft dieser Besonderheit. Da damals der
Churer Sprengel immer noch zum Mailänder Metropolitanverband gehörte, da

ferner viele Pässe des Landes nach Oberitalien führten, wird man von dorther
bestimmende Einflüsse vermuten. In der Tat existierte dort vor 740 die Kirche
S. Maria di Aurona in Mailand, deren Mittelapsis halbrund, deren Seitenapsiden

indes rechteckig gestaltet waren. Auch das Oratorio di S. Michele alla
Pusterla in Pavia ist hier zu nennen, dessen Datierung freilich nicht genauer
erkennbar ist.119 Aber auch diese Kirchen weisen wiederum nach Osten, in das

Gebiet der Adria, von wo aus schliesslich diese architektonischen Inspirationen
kamen (Parenzo 6. Jh.).120 Disentis stand mithin mit seinen beiden Kirchen
inmitten einer grossen Baubewegung, näherhin inmitten der churrätischen
Kirchenarchitektur.

Der karolingischen Pracht fügte der Einfall der Sarazenen um 940 grossen
Schaden zu. Als dann Otto I. anfangs 965 aus Italien nach Disentis kam, liess

er seine pestkranken Pferde in den Mauern der zerstörten Marienkirche
übernachten, wo sie am Morgen tot aufgefunden wurden. Die Wut der braunen
Horden hatte sich offensichtlich besonders gegen dieses Gotteshaus gerichtet.

An den Fundamenten der Martinskirche fanden die Archäologen keine

Spuren von Zerstörungen. Dieses Heiligtum scheint wenig gelitten zu haben
und blieb in seiner karolingischen Gestalt bestehen. Auch den dortigen Kirchenschatz,

ja nicht einmal die Glocken konnten die Sarazenen ausfindig machen.
Alles hatten die Mönche rechtzeitig ins Grossmünster nach Zürich geflüchtet.121
Für die wesentliche Unversehrtheit der Abteikirche spricht auch, dass alle
Schenkungen der Ottonenherrscher von 960-993 immer von Mönchen des

Klosters sprechen, die dort Gott und dem Heiligen von Tours dienen. Hauptpatron

war nicht mehr wie im 8. Jh. die Gottesmutter, sondern der altgallische
Mönchsvater. In der Martinskirche war auch der aus Zürich zurückgebrachte

117 Sennhauser, in: Vorromanische Kirchenbauten, S. 269-270.
118 Sennhauser, in: Vorromanische Kirchenbauten, S. 363 (Pleif) und S. 390 (Zillis).
119 H. Torp, L'Architettura del Tempietto di Cividale. Roma 1977, S. 149-150.
120 Zur neueren Literatur siehe Adolf Reinle, Kunstgeschichte der Schweiz 1 (1968), S. 121-130.

H. R. Sennhauser, in: Werner-Ewig, Von der Spätantike zum frühen Mittelalter. Sigmaringen
1979. S. 206, 208-214. Nicolò Rasmo, Karolingische Kunst in Südtirol. Bozen 1981, S. 19-33.

121 Über den Sarazeneneinfall ausführlich: Jahresb. der Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden
61 (1931), S. 89—98, 137—144 (Anfänge).

37



Sarkophag der Klosterheiligen, weshalb die Mönche in deren Festoffizium im
12. Jh. in der Oration sagen konnten: qui in hac ecclesia requiescunt.122 In
gotischer Zeit liess Abt Johannes Brügger 1498 die altehrwürdige karolingische
Saalkirche durch zwei Pfeilerreihen in eine dreischiffige Kirche umwandeln,
ähnlich wie es vorher um 1492 in der Klosterkirche von Müstair geschehen war.
Mehrere Pfeilerfundamente konnten bei den Grabungen noch festgestellt werden.

Die Marienkirche musste nach dem Einfall der Sarazenen neu gebaut werden.

Für die Nord- und Westwand übernahm man die alten Fundamente, die
Südmauer aber hat man von Grund auf neu errichtet, und zwar um etwa 2 m
nach Norden gerückt, wodurch die Kirche entsprechend schmäler wurde. Auch
die Ostpartie mit drei Apsiden erhielt eine neue Gestalt. Da diese Marienkirche
965 noch nicht wiederhergestellt war, darf das ausgehende 10. Jh. zu deren
Neubau in Anspruch genommen werden. Schon die flachen Rundungen innerhalb

der noch bestehenden Apsiden wie ihre kräftigen Zwillingsarkaden ausserhalb

legen diesen Zeitansatz nahe.123

\y WSÊM

IT--

' '
>

' F¦ >•. <y.M <

•0 ff -;. :»<»>--»*^ ff.
'

S
)¦. -jyy y

Ä„c-iO

F,
4L4:-<

H Hi,

\

m
;..¦»•¦

«*»

Abb. 7: Marienkirche (IV.) aus dem Ende des 10. Jahrhunderts. Zeichnung von J.R. Rahn 1894 in
der Graphischen Sammlung der Zentralbibliothek Zürich. Die drei Apsiden, schon 1899 in die
grössere Marienkirche von Architekt Augustin Hardegger integriert, sind heute noch in dem 1984
erneuerten Bau erhalten.

Cod. Sang. 403, S. 152. Darüber I. M., Disentiser Klostergeschichte 700-1512. 1942 S. 79—82,
106—108, 262—265 sowie Archiv für Liturgiewissenschaft 11 (1969), S. 77—164, bes. S. 110,
139-141.
Darüber Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländern. 1954 S. 138-140 und Vorromanische
Kirchenbauten, S. 60-61.

38



Dabei spielte die Munifizenz der Sachsenherrscher eine wesentliche Rolle.
Otto I. hat schon der Churer Bischofskirche unter ausdrücklicher Beziehung auf
die Invasion der Araber mehrfache Schenkungen überwiesen (940, 955, 972).124

Ohne die Plünderung der mohammedanischen Feinde zu erwähnen, tat er ein
Gleiches für Disentis. 960 und 965 schenkte er Kirche und Eigenhof zu Pfäffikon
(ZH) und den Hof zu Ems, dazu freie Abtswahl. Die Nachfolger, Otto II. im
Jahre 976 und Otto III. im Jahre 993, bestätigten diese Vergabungen und
Rechte.125 So haben die Ottonen ihre grossen Verdienste an dem neuen Gotteshaus,

das daher als ottonische Marienkirche bezeichnet werden kann. Nun
konnten die Klosterbewohner bei den sogenannten Wandervespern der Oster-
woche wiederum beide Kirchen benützen: ad sanctam Mariam, ad sanctum
Martinum.126

Der Abt, der die Restauration der Abtei durchführte, hiess Victor L, nachgewiesen

960 und 976. Sein Nachfolger war Erchenbert, belegt durch die
Schenkungsurkunde von 993. Deren Andenken geben die erhaltenen drei Apsiden in
einer erneuerten Umgebung weiter.127

Verschont blieb weitgehend beim Sarazeneneinfall die Petruskapelle aus der
karolingischen Zeit. Sie war ja auch sehr klein, so dass weder die Prozessionsliturgie

des 12. Jh. noch auch die Passio Placidi (ca. 1200) sie erwähnen. So

konnte dieses Heiligtum den Sturm überdauern und ging erst 1387 im grossen
Kloster- und Kirchenbrand zugrunde. Darauf errichtete Abt Johannes von Ilanz
(1367-1401) aus persönlichen Mitteln eine neue, gotische Kapelle, die nach den
letzten Ausgrabungen einen eingezogenen, dreiseitigen Chor aufwies.128

6. Das Problem der vielen Kirchen

Man hat schon oft die Ansicht geäussert, dass drei merowingische Kirchen im
8. Jh. und wiederum drei neue karolingische Sakralbauten um 800 eine lange
Entwicklung voraussetzen und daher auf eine viel längere bzw. ältere Periode
verteilt werden müssen. Über dieses Thema der Kirchenfamilien oder der

124 Bündner Urkundenbuch 1 (1955) Nr. 103, 113, 138 zu 940, 955, 972.
125 Bündner Urkundenbuch 1. Nr. 117, 132, 143 zu 960, 965 von Otto I., Nr. 143 zu 976 von Otto

II. und Nr. 151 zu 993 von Otto III.
126 Cod. Sang. 403, S. 503-504, dazu Disentiser Klostergeschichte 1942, S. 120. Vgl. oben Anm. 15.
127 Bernhard Bürke (Hrsg.), Die Marienkirche im Benediktinerkloster Disentis. Festschrift zur

Neuweihe 1984, 64 Seiten. Über die Architektur, S. 5-33.
128 C. Decurtins, Die Disentiser Klosterchronik des Abtes Jakob Bundi (j-1614). Luzern 1888, S. 28.

Ambros Eichhorn, Episcopatus Curiensis 1797, S. 241.

39



Mehrkirchenschemata liegen seit einigen Jahrzehnten mehrfache Forschungen
vor. Dabei suchte man auch den theologischen Hintergrund zu erfassen, weisen
doch zwei Kirchen nebeneinander oft auf Christus und die Kirche hin, wobei
Christus durch Apostel oder St. Martin, die Kirche durch Maria vertreten wird,
genau wie in Disentis.129 In dem folgenden Abschnitt geht es nur darum, ob die

vorgelegte Kirchenfolge im Frühmittelalter gebräuchlich war.
Schon auf Monte Cassino schuf St. Benedikt (6. Jh.) zwei Kirchen, eine zu

Ehren des hl. Martin, die andere zu Ehren des Täufers. Im ausgehenden 8. Jh.
befanden sich auf dem Hügel bereits vier Sakralbauten: St. Petrus, St. Benedikt,
St. Michael und St. Maria. Hier wird ersichtlich, dass man nicht aus Notwendigkeit,

sondern aus Devotion zu einzelnen Heiligen baute.130

Mehr als in Italien finden wir entsprechende Belege im damals führenden
Frankenreich. Vor einigen Jahrzehnten stellte Philibert Schmitz, der
Geschichtsschreiber des benediktinischen Mönchtums, fest: «Schon im 7. Jh.

begegnen wir überall wenigstens zwei Kirchen, deren eine oft der Muttergottes,
die andere dem hl. Petrus geweiht war. Dieser Brauch ist sehr alt und scheint
orientalischer Herkunft zu sein. Meistens aber treffen wir innerhalb der
Klostermauern sogar drei Kirchen. Diese Zahl kanonisiert der St. Galler Idealplan.
Und nachweisbar sind diese drei Kirchen u. a. für Saint-Riquier, Corbie, Saint-

Wandrille, Forestmontier, Saint-Maur usw.»131

Wegen weitgehender Spezialisierung der Literatur seien hier einige von den

genannten sowie mehrere der nicht genannten Klöster besprochen. Wir wenden

uns zuerst dem Kloster Fontanelle in der Diözese Rouen zu, Saint-Wandrille

genannt, weil Wandregisil (f668) das Kloster 649 gegründet hatte. Dazu
errichtete er eine Basilika St. Peter (mit 290 Fuss Länge und 37 Fuss Breite), dann
die Basilika St. Paul und dazu eine Kirche des hl. Laurentius. Um 740 kam noch
eine Michaelskapelle und 742 eine solche des hl. Servatius (neben der Peterskirche)

hinzu. Mithin zählte die Abtei zu Anfang gleich drei Kirchen, wozu
hundert Jahre später noch zwei hinzugefügt wurden.132

129 Angelus Albert Häussling, Mönchskonvent und Eucharistiefeier 1973, S. 201-212, 298-306 mit
Angabe der Literatur. S. 210—211 über Chur Liturgiewissenschaftliche Quellen und
Forschungen Heft 58).

130 Gregorii Magni Dialogi ed. U. Moricca. Roma 1924, S. 96 Dialogi II.8). MGH SS. 34 (1980),
S. 42-44. K. Hallinger, Corpus Consuetudinum monasticarum 1 (1963), S. 109, 115, 118-119.
T. Lecisotti, Monte Cassino 1949, S. 22, 176.

131 Schmitz-Räber, Geschichte des Benediktinerordens 2 (1948), S. 212.
132 Lohier-Laporte, Gesta Sanctorum Patrum Fontanellis Coenobii. Rouen-Paris 1936, S. 9, 54,

63-64. MGH SS. rer. germ. Gesta Abbatum Fontanellensium ed. S. Loewenfeld. Neudruck
Hannover 1980, S. 15, 19, 29, 33-34, 37. Zur Lage der Kirchen Dictionnaire d'Histoire et de
Géographie Ecclésiastique XVII. col. 941-942.

40



Aus Fontanelle stammte Ermenland, der um 675 auf einer Insel der Loire bei
Nantes das Kloster Antrum gründete. Dabei errichtete er zwei Kirchen, eine zu
Ehren von St. Peter, die andere zu Ehren von St. Paul.133 Ebenfalls aus Fontanelle

kam um diese Zeit der Anachoret Condedus, der auf Belcinac, einer Insel der
Seine, eine Marienkirche und ein Gotteshaus der Apostelfürsten baute.134 Zwei
Kirchen mit den gleichen Patrozinien finden wir auch in Manglieu (Dep.
Puy-de-Dôme), wie uns die im frühen 8. Jh. verfasste Biographie des Bischofs
Bonitus (t7o6) meldet.135 Das Kloster dürfte Mitte des 7. Jh. ins Leben gerufen
worden sein.136

Als weiteren Beleg aus dem Frankenreich dürfen wir das Kloster Jumieges
bei Rouen anführen, das der hl. Philibert 654 gründete. Er erbaute für seine 77
Mönche eine eigentliche Klosteranlage (per quadrum moenia) und errichtete
dazu drei Kirchen, eine zu Ehren der fränkischen Heiligen Dionys und Germanus,

eine zweite zu Ehren der Gottesmutter und eine dritte zum Andenken an
St. Peter. An das letzte Gotteshaus schloss sich ein Oratorium des hl. Martin
an. Dies alles meldet uns ein Mönch von Jumieges aus der 2. Hälfte des 8. Jh.,
der das Leben des hl. Philibert nachzeichnete.137

Vom Norden des Frankenreiches wenden wir uns dem Süden zu, wo Benedikt

von Aniane (f82i) mit seinen Schülern für das geplante Kloster eine
Marienkirche errichtete, die frühestens im Sommer 779 entstanden sein kann.
Mit Hilfe Adeliger konnte er 782 eine neue überaus grosse Kirche zu Ehren der
Dreifaltigkeit und Christus Salvator ins Werk setzen, die drei Altäre enthielt
(Michael, Apostelfürsten, Stephan). Bald darauf kam noch ein drittes Gotteshaus

auf dem Friedhof hinzu, das dem Täufer geweiht war. Mithin haben wir
innerhalb weniger Jahre drei Kirchen, die nach 779 errichtet wurden.138

Nicht übergehen dürfen wir CentulalSt-Riquier in der Picardie, wo nach
einer Bauzeit von 8-9 Jahren 799 die grossartigste der damaligen Kirchen
eingeweiht wurde. Dazu hatte Karl der Grosse seinem Freunde Abt Angilbert
(t8i4) die reichlichsten Mittel zur Verfügung gestellt. Die Prachtskirche war

133 MGH SS. rer. merov. V. S. 692-613, 703-704.
134 MGH SS. rer. merov. V. S. 649, 651. LThK 3 (1959), Sp. 34.
135 MGH SS. rer. merov. VI. S. 128. Dazu Wattenbach-Levison-Löwe, Deutschlands Geschichts¬

quellen im Mittelalter 2 (1953), S. 164-165.
136 MGH Libri Confraternitatum ed. P. Piper 1884, S. 205.
137 MGH SS. rer. merov. V. S. 589 Vita Filiberti, cap. 7-8). Deutschlands Geschichtsquellen im

Mittelalter 1 (1952), S. 138 und LThK 5 (i960) Sp. 1206-1207 sowie 8 (1963) Sp. 446.
138 Vita Benedicti Abbatis, geschrieben vom Mönch Ardo, gleich nach dem Tod des Abtes. MGH

SS XV 1, S. 203-206 (bes. Kap. 3, 5, 17). Zu Ardo Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter
3 (1957), S. 338-340. Zur Errichtung der Kirchen A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands

2 (1912), S. 591-592.

41



dem hl. Richarius und dem Salvator geweiht. Im folgenden Jahre 800 kamen
noch zwei Sakralbauten hinzu, die Maria und St. Benedikt gewidmet waren.
Alle drei Bauten waren durch einen Gang so verbunden, dass sie einen dreieckigen

Hof bildeten.139

Um das Jahr 800 besass Saint-Vaast in Arras, gegründet um 685, neben

seiner Hauptkirche, die dem hl. Vedastus geweiht war, noch fünf weitere
Kirchen (St. Peter, Maria, St. Medard, St. Mauritius, St. Stephanus) mit insgesamt

36 Altären. Sechs Sakralbauten in einem guten Jahrhundert, das besagt
doch etwas.140

Wie ältere Klöster auch in karolingischer Zeit bauten, zeigt die Abtei Saint-
Médard in Soissons. Die Erneuerung der Abteikirche fand 817—841 statt, wobei
auch die Krypta geschaffen wurde. Das Oratorium der hl. Dreifaltigkeit, Marias

und Allerheiligen wurde vor 823 errichtet. In die gleiche Zeit ist die Kirche
Sainte-Sophie innerhalb des Klosterbezirkes anzumerken, die Ludwig der
Fromme (814-840) errichten liess. Wir haben mithin innerhalb von etwa zwei
Jahrzehnten drei Kirchen, wobei die Krypta nicht mitgerechnet ist.141

Vom Frankenreich geht unser Blick nach Italien. Die Kirche S. Salvatore in
Brescia wurde im 7. Jh., wahrscheinlich in der 2. Hälfte, begonnen und wiederum

in der 1. Hälfte des 8. Jh. umgebaut. Die zweite Kirche, begründet 754 von
Herzog Desiderius von Brescia, dem späteren Langobardenkönig, erhielt
wahrscheinlich 760 die Auszierung in Stucco und Malerei. Um das Jahr 800 datiert
der Umbau, vermutlich mit einer neuen Fassade.142 Wir können so mit wesentlichen

Umbauten schon nach 40 oder 50 Jahren rechnen.
Bleiben wir in Norditalien. An der Strasse von Modena nach der Toscana

gründete Abt Anselm mit Hilfe des Königs Aistulph 751—752 das Kloster
Nonantula. Nicht weniger als drei Konsekrationen werden von der Gründung
bis 756 erwähnt, zuerst die consecratio oratorii et altarii s. Marie et beati
Benedicti durch Bischof Geminianus von Reggio (8. Okt.), dann werden tem-
plum et altare ad nomen et reliquias s. Omnium Apostolorum durch Erzbischof
Sergius von Ravenna geweiht (9. Juni), endlich das Oratorium cum altare zu
Ehren des hl. Silvester, das durch die Bischöfe Romanus von Bologna und

139 W. Effmann, Centula. Münster/Westfalen 1912, S. 9, 18-21. Dazu siehe Karl der Grosse 3

(1965), S. 309-311 (Lehmann), 369-373 (Bernard), 374-383 (Lehmann). Vgl. Carol Heitz,
L'Architecture religieuse carolingienne. Paris 1980, S. 51—62.

140 Schmitz-Räber, Geschichte des Benediktinerordens 2 (1948), S. 212-213.
141 Jean Hubert, L'Architecture religieuse du haut Moyen Age en France. Paris 1952, Nr. 80.
142 So die Zusammenfassung der Forschungsberichte durch H. Torp, L'Architettura del Tempietto

Longobardo di Cividale. Roma 1977, S. 119-133 Acta ad Archaeologiam et Artium
Historiam pertinentia. Voi. VII, 2). Anders Heitz, L'Architecture, S. 93-96.

42-



Apollinarius von Reggio konsekriert wurde (20. Nov.)143 Nur Grabungen könnten

entscheiden, ob es sich um drei Kirchen oder Teiloratorien handelte.144

Bei Rom liegt das Kloster Farfa, das früher eine grosse Bedeutung hatte. Es

erlitt 898 beim Einfall der Sarazenen schwere Verluste, wobei neben der basilica
maior, die eine Länge von 140 Fuss und eine Höhe von 43 Fuss besass, noch fünf
Kirchen in Trümmer fielen. Darunter befanden sich eine Petruskirche und zwei
Spitalkirchen für die Mönche. Man darf wohl annehmen, dass diese sechs

Kirchen erst nach der zweiten Gründung um 705 entstanden sind.145 Das würde
mithin heissen, dass wir in zwei Jahrhunderten sechs Bauten registrieren können.

Wenden wir uns zuletzt dem reichsdeutschen Gebiete zu. Das Ende des 7. Jh.
gegründete Weissenburg im Elsass errichtete innerhalb eines Saeculums 6
Kirchen.146 Beachtenswert ist auch die bauliche Entwicklung des Klosters Hersfeld
im Erzbistum Mainz: Bau I stellt eine Saalkirche mit Apsis vor Mitte des 8. Jh.
dar, Bau II eine Saalkirche mit Apsis und einem Zentralbau vor 770, Bau III
endlich offenbart eine dreischiffige Anlage um 770-775, während der vierte Bau
eine Basilika mit Westwerk aus den Jahren 831-850 zeigt. Mithin zählen wir in
hundert Jahren vier Kirchen.147 Im Erzbistum Mainz lag auch die Abtei Lorsch,
die in der Zeit von ca. 760-800 vier Kirchen errichtete, mithin etwa alle 10 Jahre
eine neue (Klosterkirche Nazarius, dreischiffig, Saalkirche auf der Kreuzwiese,
die ecclesia triplex, Obergeschoss der Torhalle).148 Interessant ist auch, dass die
Abtei Korvey an der Weser, die 822 durch Abt Wala aus Corbie in der Picardie
gegründet wurde, ihre erste Kirche 844 vollendete, aber schon vor 873, wohl
867, vollständig umbaute, also nach 23 Jahren.149

Die Baugeschichte von St. Gallen beginnt eigentlich erst recht mit dem hl.
Otmar, der 719 Abt wurde und 759 in der Verbannung starb. Er errichtete die
Galluskirche und das Kloster aus Stein. Abt Gozbert stellte 830-837 einen
Neubau auf. Die Otmarskirche geht auf Abt Grimald zurück und wurde 867
geweiht. In das gleiche Jahr datiert die Weihe der Michaelskapelle. Wir haben

143 MGH Scriptores Rerum Langobardicarum et Italicarum Saec. VI-IX. 1878 S. 567, 570.
144 Dazu Karl Schmid, Anselm von Nonantula, in: Quellen und Forschungen aus italienischen

Archiven und Bibliotheken 47 (1967), S. 15—18.
145 MGH SS XL S. 520-530, zitiert von Julius Schlosser, Die abendländische Klosteranlage des

frühen Mittelalters. Wien 1889, S. 49-51, 57-58. Dazu H. Löwe, in: Deutschlands Geschichtsquellen

im Mittelalter 4 (1963), S. 426-427.
146 A. Hofmeister, Weissenburger Aufzeichnungen vom Ende des 8. Jh. und Anfang des 9. Jh. in:

Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins 34 (1919), S. 401-421.
147 Oswald-Schaefer-Sennhauser, Vorromanische Kirchenbauten. München 1971, S. 113-115.
148 Vorromanische Kirchenbauten, S. 179-183.
149 Heitz, L'Architecture i. c. S. 148—150, 246.

43



also in gut einem Jahrhundert vier Kirchen.150 In Mittelzell auf der Reichenau
rief Abt Pirmin um 724 eine einschiffige lange Kirche ins Leben, die schon Abt
Arnefried (736-746) verdoppelte. Die weitere Entwicklung führte zur Kreuzbasilika

des Abtes Heito, die 816 geweiht werden konnte. Sie wurde wiederum
zum Münster des Abtes Erlebald um 823—830 erweitert. So haben wir innerhalb
eines Jahrhunderts vier wesentliche Umgestaltungen zu vermerken.151

Aus den angeführten Belegen ergibt sich mit aller Deutlichkeit, dass die

Gleichzeitigkeit und Aufeinanderfolge der drei Kirchen von Disentis in keiner
Weise den Rahmen frühmittelalterlicher Verhältnisse sprengen.

In ähnlicher Weise baute man später in gotischer wie barocker Zeit nicht so
sehr aus Notwendigkeit, sondern aus Frömmigkeit. Daher die vielen Kirchen in
den Städten und die zahlreichen Kapellen um die ländlichen Pfarrkirchen. Zwar
betonte dann die Aufklärungszeit die Wichtigkeit der Pfarrkirche, aber erst als

viele Sakralbauten in der Epoche der französischen Revolution und der
napoleonischen Kriege zerstört wurden, sich dann später die Bevölkerung verdoppelte,

ja verdreifachte, da mussten Kirchen erweitert oder neu gebaut werden, non
ex pietate, sed ex necessitate. Das war der zeitgeschichtliche Hintergrund,
warum man im 20. Jh. für die drei Disentiser Kirchen eine lange Entwicklungszeit

ansetzen wollte, ein unhistorisches Denken, das die Bauten nicht aus ihren
Entstehungszeiten zu begreifen sucht.

150 Vorromanische Kirchenbauten S. 295. Dazu nun H. R. Sennhauser, in: Unsere Kunstdenkmäler
34 (1983), S. 152—167 über das Münster des Abtes Gozbert.

151 Albert Knöpfli, Kunstgeschichte des Bodenseeraumes 1 (1961), S. 185-188. Ähnlich Vorromani¬
sche Kirchenbauten, S. 278—281.

44



j. Zeittafel:

Um 700 Sigisbert und Placidus. Praeses Victor. Erster Bau (Haus bzw.
Maria I).

Anfang 8. Jh. Martin I Wallfahrtskirche, dazu bald als Annex Peter I.
Um 720—730 Schenkung der Victoriden und Gründung des Klosters durch

Bischof Ursicinus. Krypta und Rechteckchor von Martin I.
Grosse Marienkirche mit drei Schiffen und Taufanlage (Maria
II), Patroziniumswechsel.

Um 762 Liste der Mönche im Liber vitae (Reichenau) mit zwei Äbten:
Ursicinus episcopus und Agnellus abbas.

765 Dez. 15 Testament des Bischofs Tello von Chur.
Um 800 Grosse Martinskirche mit drei Apsiden (Martin II) und Ma¬

rienkirche mit ebenso drei Apsiden sowie Nordannex
(Marialll). Peter IL

Um 940 Sarazeneneinfall. Flucht nach Zürich. Zerstörung der Marien¬
kirche (III).

Ende 10. Jh. Neue Marienkirche mit drei Apsiden (Maria IV), ermöglicht
durch Schenkungen der Ottonenherrscher 960—993.

1020 Eigenkloster der Bischofskirche von Brixen durch Heinrich II.
1048 Freies Reichskloster durch Heinrich IV. auf Bitten des Abtes

Ulrich. Erweiterung des Tellotestamentes (Poenformel).
Ende 12. Jh. Glockenturm.
1387 Brand des Klosters und der Kirchen.

1423 Weihe der erneuerten Marienkirche (IV) und der neu errichte¬

ten gotischen Peterskapelle (III)
1498 Gotisierung der Martinskirche II durch zwei Pfeilerreihen.

45




	Die Frühzeit des Klosters Disentis : Forschungen und Grabungen

