Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1985)

Heft: 5-6

Artikel: Hexenglaube und Hexenwesen im alten Oberhalbstein
Autor: Frei-Cantieni, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-398394

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hexenglaube und Hexenwesen
im alten Oberhalbstein

Von Walter Frei-Cantieni

Wer heute im Gebiet des Sursés auf den Namen Plang digls Ballarots (Ebene der
Hexentanze) stosst, ahnt zwar etwas von der Unheimlichkeit des Gewesenen;
aber wenn er hort, wie die Mutter entziickt von ihrem geschickten Knirps
ausruft «tge barlotign!» (was fir ein Hexlein) — so merkt er, wie sehr jene
Wirklichkeit vergangen ist. Kein Wunder daher, dass selbst die Sagen, die uns
zunachst einmal hellhorig, wie sie sind, in diesen dunkeln Bereich des Daseins
einfithren mogen, beim Hexenmotiv auffallend haufiger als bei andern betonen:
«Da taimp vigl . . . GI’ era avant blears ons ... I vegn raschuno .. .» (in alter
Zeit . . . vor vielen Jahren . . . man erzihlt) — Wie aber kam jenes Erregende im
Oberhalbstein zum Austrag? Wie gestaltete sich diese allgemeine Erscheinung
hier? Und was vermag uns die Frage darnach an wesentlicher Einsicht zu
eroffnen?

So gewiss in der Welt der Sage und des Aberglaubens die Macht des Natur-
haften erfahren, geburthafte Bestimmung gesagt wird — bleibt die Hexerei
bezeichnenderweise immer lernbar: grosse, dicke Biicher dienten «per ampren-
der e far striegn» (um Hexerei zu lernen und auszuiiben, Decurtins, Ritoroma-
nische Chrestomathie Bd. X, 1, S. 662) und unheimliche Gesellen hiessen «sco-
lars della scola neira» (D. Ch. X. 1, S. 670). In Savognin soll vor Zeiten in der
Kleinkinderschule eine gewisse Tschalarera (Kellerjungfrau) unterwiesen ha-
ben, indem sie den Kindern zeigte, wie man das Wetter andert, Regen und
Sonnenschein hervorbringt, «ed era ena streia» (und sie war eine Hexe,
D. Ch. X, 1, S. 645). Die Aussage der Lernbarkeit halt bei aller Horigkeit im
Bosen und Verneinenden am Wissen fest, dass nichts Derartiges geschieht ohne
Entscheid und Zutun des Einzelnen, und darum deutet auch die Sage selbst die
Grenzen an, die solchem Treiben gesetzt sind.

Wie der Sterbliche im Hexenwerk dem Bosen als einer jenseitigen Macht
begegnet, die ihn in ihren Bann zu ziehen sucht, so kommt ihm Schutz und Hilfe
in der Kraft des Heiligen, das mit seinen Zeichen in diese Welt der Auseinander-
setzung milde und siegreich hereinragt. Besonders eindringlich erscheint dieses

164



Licht in der Sage vom Tuch der Hexe (Igl faziel della stroia D. Ch. X, o, S. 661):
Eine arme, alte Frau findet in einem Tuch Brot und Kise. Wie sie, nachdem sie
unbeschadet vom Brot verzehrt, nichts ahnend einem ihrer Miadchen das Tuch
um den Hals legt, schreit dieses auf vor Qual, denn der Fetzen ist behext —
hingegen das Brot hatte nichts gemacht, «pertge vid paun, tgi Nassegner ha tant
benediu ed alzo ord otra vivonda, possani betg far striegn . .. denn am Brot,
dass unser Herr so sehr gesegnet und vor andern Speisen ausgezeichnet hat,
lasst sich kein Hexenwerk treiben». Und in Herzenseinfalt fahrt der Erzdhler
fort, das Gottbefohlene seiner Landlichkeit auszusprechen: «Igl tgaschiel vesa
era faz navot . .. Der Kase habe auch nichts gemacht».! In der eindriicklichen
Geschichte vom Untergang Livizungs (D. Ch. X, 1, S. 671), die mit dem Hin-
weise schliesst: Livizung era vischnanca (Dorf) sen igl territori de barlott, strign
ect., ruft aus einer niedergehenden Lawine, die Teile des Dorfes verschiittet,
eine Hexe aus Savognin: «Lass mehr herabkommen, lass alles untergehen!»
Aber die so angesprochene Hexe von Tinizong antwortet: «Ich kann nicht!» —
«Warum nicht?» — «Perchegl tgi chels da Lavizung on gigino igl tampratsch de
Nadal . .. Weil die von Livizung die weihnichtlichen Quatemberfasten gehal-
ten haben». Auch das Aussprechen des gottlichen Namens vermag vom bdsen
Bann zu befreien: So stiess ein Jager einst auf einen Hirsch, der an einem Pflocke
festgebunden war. Als er den Riemen durchschnitt und das Tier entfloh, rief er
ihm nach «schi va aint igl nom da Di — so geh in Gottes Namen». Jahre spater,
als der Jager einmal nach Promontogno zu Markte ging, lud ihn oberhalb Bivio
eine alte Frau zum Essen ein, wobei sie sich mit folgenden Worten zu erkennen
gibt: «Varda, quel tschearf, tgi ti ast dalibaro, quel eada sigl cualm, er’i. I era
gnoida farmada lo dad ina stroia. An quel mument, tgi ti ast clamo siva li
tschearf: va aint igl nom da Di! saun’i gnoida deliberada digl strign. — Sieh, jener
Hirsch, den du befreit hast, damals auf dem Bergjoch, war ich. Ich war dort
festgebunden worden von einer Hexe. In dem Augenblick, da du dem Hirsch

Bekanntlich fehlen in der Chrestomathie von Decurtins bei aller Oralliteratur die Angaben iiber
den Ort der Herkunft und iiber die Gewahrsleute. So sehr dies zu beklagen ist, wire es doch
fruchtbarer, statt dariiber stets viel Aufhebens zu machen — zu bestimmen, was bestimmbar sein
mochte. In den Sagen geben oft die erwihnten Ortlichkeiten willkommene Anhaltspunkte. Die
vorliegende Sage enthdlt zwar keine solchen, doch mag sie des Dialektes wegen eher in die
Gegend von Alvagni als ins Sursés zu lokalisieren sein (vergl. die Formen: stroia, paun, faz usw.)
Dasselbe gilt von der weiter unten angefilhrten Sage vom verhexten Hirsch, die immerhin
deutlichen Bezug auf das Oberhalbstein nimmt. Wenn die beiden (wie spater auch noch einige
andere) hier trotz ihrer vermutlich sutsettischen Herkunft angefithrt werden, ist dies gerechtfer-
tigt durch den Umstand, dass sie grundsatzlich nichts anderes aussagen als die mit Sicherheit
aus dem Sursés stammenden Geschichten.

165§



nachgerufen hast: geh in Gottes Namen! bin ich befreit worden von der
Hexerei. (D. Ch. X, 1, S. 663 f).

Nun scheint es allerdings, dass diese fromme Abwehr der Hexerei erst spater
an die Stelle eines dltern Gegenzaubers getreten ist. Eine Spur davon hat sich
wohl noch erhalten in der Geschichte von den zwei Tieren in einer Kette
(D. C. X, 1,S. 662 f). Der Dialekt, in dem diese erzahlt ist, weist zwar ins
Albulatal (vergl. Anm. 1), doch diirfte sie sich wahrscheinlich, wie der Name
Amilcar vermuten lasst, in Savognin abspielen.? Der Knecht des Hauses findet
morgens im Stall gelegentlich zwei Tiere in einer Kette, die doch sonst gerade
fur ein Tier nicht zu weit ist. Die Sache scheint ihm verdachtig und wie er
wieder einmal auf diese Weise zwei Tiere fast erstickt vorfindet, packt ihn die
Wut und er will demjenigen, das nicht mehr an seinem gewohnten Ort steht,
die Gabel in den Leib rennen. Doch da fillt die Kette wie von selbst, das Rind
ist befreit und der Knecht hort draussen entsetzlich lachen. Wie er hinauseilt,
sieht er jedoch niemanden. Nun erhilt er von einem, dem er das Ganze erzahlt,
folgenden Rat: schi capetta anc in’eada uschoia ansatge, schi va toi voi quieta-
mainz sainza soir malavearva e da in tarment schnez cugl teas cunti aintan
in’ureglia odar aintigl nas a quel biastg, tgi tocca betg sin quel pantaun. — Wenn
noch einmal so etwas vorkommt, so geh du ruhig herzu, ohne Unwille, und
mach dem Tier, das sich nicht an seinem Platz auf der Stallbriicke findet, einen
wackern Schnitt mit deinem Messer ins Ohr oder in die Nase.» Er tut, wie
befohlen und die Tiere sind befreit. Andern Tages geht eine Frau mit verbunde-

‘nem Kopf umher. Auf die Frage, was sie habe, antwortet sie — sie habe sich beim
Aufbrechen von Haselnlissen weh getan ... Spater einmal, als der Knecht
draussen arbeitet, gewahrt er plotzlich, wie eine Kuh zum kleinen Stallfenster-
chen heraushingt. Wiitend eilt er herbei und will das Tier diesmal in die Nase
schneiden, um die Hexe zu kennzeichnen, aber in seinem Eifer hatte er verges-
sen, dass er das Mittel nicht im Unwillen anwenden durfe, weshalb er diesmal
nichts ausrichtete . . . Abgesehen davon, dass uns der Name Amilcar fiir Savo-
gnin in frihe Zeit zurlickwiese, macht die ganze Sage als solche einen sehr
altertimlichen Eindruck. Wahrend das Hexenwerk nach den tibrigen Zeugnis-

*  Das Haus Amilcar steht im linksufrigen Savognin und zeichnet sich gegeniiber den andern
H:usern des Dorfes und des Tales in einer Weise aus, die gut zum Titel «giuncar Amilcar» passt.
Sein Unterbau stammt aus dem Jahre 1638; das deutsch beeinflusste Fachwerk scheint spater
aufgesetzt. Vergl. Erwin Poeschel: Das Biirgerhaus in der Schweiz, Bd. XII. Das Biirgerhaus im
Kanton Graubiinden, 1. Teil: Die stidlichen Talschaften. Ziirich 1923, und Walter Frei-Cantie-
ni, Das Oberhalbstein, Schweizer Heimatbiicher Bd. 122, S. 43.

166



sen aus dem Sursés jeweils konkreten Schaden verursacht, berichtet diese
Geschichte eher von einem absonderlichen und schwer durchschaubaren Spuk,
dem entsprechend mit einem geheimnisvollen Mittel zu begegnen ist. Die
Bedingung seines Handhabens sainza malavearva klingt an die alte Regel, dass
man sich gegeniiber Hexerei stets verhalten solle, als wire nichts Besonderes
geschehen, eine Regel, die von tiefer Einsicht in die Macht des Schreckhaften
zeugt, indem sie zumal die Wichtigkeit furchtloser Klarheit betont . . .

Wie geradezu unfassbare Kraft von diesem alten Ratschlag ausgeht, veran-
schaulicht folgende Geschichte: Ein Fuhrmann aus Riom kehrte von Clavenna
zuriick. Wie er durch Tinizong fuhr, sprangen aufs Mal alle vier Rdder seines
Wagens aus den Naben. Er sah um sich und bemerkte, wie eine Alte hinter
einem Fensterladen lachte. Jetzt wusste er genug und machte kurze Kompli-
mente: er spannte seinen Ochsen aus und ging seiner Wege . .. Tags darauf
kamen vier alte Weiber, die die Wagenladung den Hiigel herauf schleppten und
die Zunge herausstreckten (D. Ch. X, 1, S. 665 f).

Ist mit dem Gedanken der Lernbarkeit von Hexerei und dem ihrer Begren-
zung durch das Heilige oder einen alteren Gegenzauber gleichsam der dussere
Kreis umschritten, in dem sich der teuflische Tanz dreht, so haben uns die
erwahnten Sagen vom Hirsch und von den zwei Tieren in einer Kette auch
schon bekannt gemacht mit einem besonders wichtigen Motiv des Hexenglau-
bens: mit dem der Verwandlung. In ihr scheint der Bereich des Unheimlichen
eroffnet, das Dasein gefihrdet vom Unerklarbaren des Dunkels und den gestalt-
losen Michten der Wirrnis. Am deutlichsten kommt das letztlich Unfassbare
zur Sprache, wo sich die Hexe in den «butatsch cun igls» verwandelt
(D. Ch. X, 1, S. 645 f), in den Kuhbauch mit Augen, jenes Monstrum, das
unversehens eine Halde herab dem Einherschreitenden vor die Fiisse rollt und
ihn durch seine entsetzliche Missbildung schreckt. Das Ungewordene, Nie-
Gegliickte, das Verlassene und Verlorene, das Ungeloste, Bedriickende, die
ganze Erbarmlichkeit mit ihrem wesenlosen Blick, das Uneingestandene und
Nicht-Verwundene, das Fratzenhafte seiner selbst in der Feigheit des ewig
Unentschlossenen, das Unbewaltigte einer drohenden Welt — dieser namenlose
Wust ist ausgestossen im jammervollen Verwachsen-Sein eines Bauchs mit
Augen. Indem sich die Hexe gerade in ihn verwandelt, macht uns die Sage
bekannt mit dem bodenlosen Nahrgrund, aus dem das Missratene aufsteigt . . .
Zugleich aber liegt in der Verwandlung die ratselhafte Ermichtigung zur
Bosheit: die Hexe, die sich in den Bauch mit Augen verwandelte, und der ein
Jager aus Tinizong ein Auge ausgeschossen hatte, versucht sich an diesem zu
rachen, indem sie ihm spater als Kramerin naht und ihm dafiir, dass er sie ein

167



Stiick Weges auf seinem Fuhrwerk mitnimmt — einen verhexten Giirtel schenkt.
Doch hatte sie es in jenem Tinzner mit einem tiberlegenen Gegner zu tun, der
aus der Eindugigkeit seiner unbekannten Weggefihrtin Verdacht schopfte und
sich daher von dem Unbheil bringenden Geschenk nicht fesseln liess . . . Haufig
ist auch die Verwandlung in Tiere: in eine schwarze Katze (D. Ch. X, 1, S. 666),
in einen Fuchs (D. Ch. X, 1, S. 669), in eine Schlange (D. Ch. X, 1, S. 668) usw.,
womit besonders das Untermenschliche betont wird, das willenlose Getrieben-
Sein im Argen, das dem Menschen jah zu begegnen scheint im andern Lebewe-
sen des Tieres. Stets ist er geneigt, dieses vermenschlicht zu sehen, und ahnt
meist nicht, dass gerade ein solch vermeintlicher Gesichtspunkt tiefere Einsicht
in das Tierhafte verwehrt und den so Befangenen der Behexung des immer
wieder Unverstandenen aussetzt.

Zweifellos aber spielt im Motiv der Verwandlung auch das Wissen um die
letztliche Feigheit des Betriigerischen mit. Zwar kommt dem Bauern, der im
Winter mit seinen Kuhen von Salouf nach Savognin zieht, die Schlange von
Barnagn zunachst schreckhaft und unheimlich vor, wenn sie unversehens tiber
sein schonstes Stlick Vieh herfillt und es umbringt. Aber schliesslich wird dem
tapfern Mann das Treiben doch zu bunt: er bewaffnet sich mit einer Hacke —
und es gelingt ihm, die Schlange entzwei zu schlagen. Als man andern morgens
in Tinizong lautet, geschieht dies fiir eine Hexe, die man mit gebrochenem
Ricken in ihrem Bett fand (D. Ch. X, 1, S. 668). Unumwunden tritt dieses
Wissen hervor in der Sage von der schwarzen Katze zu Salouf: eine Hexe schlich
sich in Gestalt einer schwarzen Katze in die Vorratskammer eines reichen
Bauern, um Esswaren flir den Sonntag zu stehlen. Sie wird entdeckt und der
Bauer wirft ihr ganz nattirlich ein Holzscheit an den Kopf; als zum Gottesdienst
vor der Kirche ein Weib mit verbundenem Kopf erscheint, halt man allgemein
dafiir, dass sie die Hexe gewesen sei (D. Ch. X, 1, S. 666). Ahnlich ergeht es
einer Katze in La Punt; Manner aus dem Oberhalbstein waren mit Rindern
unterwegs ins Veltlin. In La Punt wirft sich eine schwarze Katze einem der Tiere
zwischen die Beine und hindert es am Weitergehen. Der Besitzer bricht mit
einem Geisselhieb der Katze ein Bein und spater erfihrt er: «Ena missuia da
Tinizong o tal de rot ena tgoma. Eine Hexe aus Tinizong hat am selben Tag
ein Bein gebrochen» (D. Ch. X, 1, S. 668). Vollends die Hexe, die in Gestalt
eines Fuchses den Nachbaren Nacht fiir Nacht grossen Schaden verursacht,
bekommen die beiden Jiger, die das Tier zu erlegen beschlossen hatten, erst zu
Gesicht, als sie es dadurch gleichsam sich zu zeigen zwingen, dass sie den als
Lockkoder eingebeitzten Hahn mit Wachstropfen der Osterkerze (tscheira
pascala) bestreuen (D. Ch. X, 1, S. 669).

168



Die Moglichkeit der Verwandlung muss von der Bevolkerung als ein ganz
besonderes Merkmal erfahren worden sein, da der ratoromanische Dialekt des
Sursés, wie es scheint, auf Grund dieses besonderen Zuges die Hexen in streigs
und missuias unterscheidet. Auffallend ist dabei, dass als Zentrum der Missuias
in den Sagen stets Tinizong genannt wird, so dass ohne weiteres angenommen
werden darf, das Bewusstsein dieser Unterscheidung sei dort auch heute noch
am starksten ausgeprigt, wihrend es im iibrigen Surmeir eher an Bedeutung
verloren haben mochte. Und in der Tat verstand ein Gewahrsmann aus Tini-
zong, Albert Schaniel-Durbant sel., die beiden genannten Hexenarten so wohl
voneinander zu trennen, dass es seine Ausfihrungen verdienen, hier im vollen
Wortlaut wiedergegeben zu werden:?

«Las streias faschevan striign e donnageven la gliout. Ellas eran persungas
visiblas ed ins attribuiva ad ellas forzas supernaturalas ed eran an communitat
cun igl nosch, igl diavel. — Las missuias loancunter az savevan transcorporar an
biestga scu per exp. golps etc. e savevan esser nonvisiblas. Anc oz exista ena
tgesa, oz betg abitada, tgi darivava, tenor tradiziung, da Barbletta missuia. Co
era nia vasia tgi ena scua niva ord davos pegna e saltava tot suletta ainten steiva,
siva igl sott sarandeva la scua puspe davos pegna ed ins santiva en reir e las
persungas preschaintas fugivan scu vessan via igl diavel. La tgesa appartigniva
a Fabian Cott, igl cal ia va anc cunaschia ed € mort, schi am sbagl betg, igl
schaner 1917. Oz e la tgesa an posses digl cumegn.»

Die riatoromanische Chrestomathie (X, 1) schreibt der genannten Barbletta
missuia ausdriicklich nur eine Geschichte zu (Nr. 81, S. 669 f); doch durfte sich
dem Inhalt nach auch Nr. 8o (ebenfalls auf S. 669) auf diese vermutlich doch
historische Gestalt beziehen. Es wird namlich betont, dass ihr weisses Habit (sie
gab sich fir eine Nonne aus) nach Erinnerung von Herrn Baltisar Mareischen
noch im Jahre 1840 auf der Burg von Riom zu sehen gewesen sei. Offenbar ist
die Hexe dort hingerichtet worden, da ja das Kastell seit 1759 als Gefangnis des

3 Daes sich im folgenden um ein etwas langeres Zitat handelt, sei die Ubersetzung hier beigefiigt:

Die Hexen trieben Hexenwerk und schadigten die Leute. Sie waren sichtbare Personen und man
schrieb ihnen tbernatiirliche Krifte zu und sie waren in Gemeinschaft mit dem Bosen, dem
Teufel. — Die Missuias dagegen konnten sich in Tiere verwandeln, z. B. in Fiichse usw. und
konnten auch unsichtbar sein. Noch jetzt gibt es ein Haus, heute nicht mehr bewohnt, das nach
der Uberlieferung von Barbletta missuia stammt. Dort ist gesehen worden, wie ein Besen aus
der Ofenecke hervorkam und ganz allein in der Stube tanzte; nach dem Tanz begab sich der
Besen wieder in die Ofenecke und man horte ein Lachen und die anwesenden Personen flohen,
wie wenn sie den Teufel gesehen hatten. Das Haus gehorte Fabian Cott, den ich noch gekannt
habe; und er ist gestorben, wenn ich mich nicht irre, im Januar 1917. Heute befindet sich das
Haus im Besitz der Gemeinde.

169



Zwei Aufnahmen des Hauses der Barbletta missuia, kurz bevor es gegen 1970 abgerissen wurde.
Die Aufnahme mit dem abwairtsgehenden Weg ist von der Julierstrasse in Tinizong aus
gemacht, die mit dem steigenden Weg gegen die Julierstrasse hinauf.

170



- Hochgerichtes Oberhalbstein bentitzt worden ist (vergl. Frei-Cantieni: Das
Oberhalbstein, S. 35) Mit ihrer Gefangennahme soll es sich so zugetragen
haben: Barbletta begab sich einmal als Nonne verkleidet nach Disentis «per eir
a perdung, um Verzeihung zu erlangen». Doch besuchte sie den Gottesdienst
nicht, sondern stand vorntibergeneigt am Kirchentor, den Riicken dem Altar
zugewandt. Ein Student beobachtete die befremdende Gebarde und teilte die
Sache dem Abt mit, der darauf schriftlich die Gefangennahme und den Prozess
gegen Barbletta beim Geistlichen von Tinizong erwirkte. Wihrend man sie
folterte, kam Pater Pulogn dazu,* der sofort bemerkte, dass die Hexe das
Gericht zum Narren halte, da sie ruhig in der Ecke sass, wahrend man einen
Besen qualte. Dasselbe Ereignis berichtet auch die andere Geschichte, die wir
auf Barbletta missuia beziehen mochten, indem sie folgendermassen anfangt:
«Scu tgi la dertgira niva ansemen per far gisteia cun la missuia, schi savev’ella
mintg’eda samidar, tgi rastava adegna angal ena scoua setga. Ella aber era
davos pegna, tg ella rieva tant scu la pudeva . . . Als das Gericht zusammenkam,
um der Hexe Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, wusste sie sich jedesmal zu
verwandeln, so dass sie immer nur einen trocknen Besen fassten. Sie aber war
hinter dem Ofen und lachte, was sie konnte.» Nach dieser Fassung bringt dann
der Landvogt Tieni da Casti den Betrug an den Tag, indem er den Besen packte
und sprach: «Ainten nom da Dia, tgap’ ia te perchegl, tgi te ist. .. In Gottes
Namen fasse ich dich als die, die du bist.» Jetzt muss sie als sie selber zum
Vorschein kommen, und vor Gericht bekennt sie dann auch, dass sie oft auf die
Maiensasse von Surava gekommen sei, «partge lo vevan ellas igl sias prinzipal
barlot ... denn dort halten sie ihren hauptsichlichen Hexentanz». Darauf
wurde sie am Galgen der Burg Riom gehangt.

Besonders interessant ist im vorliegenden Fall, wie von den beiden alten
Chrestomathie-Geschichten her gleichsam die neue Sagenbildung verfolgt wer-
den kann, die uns aus dem Bericht des Albert Schaniel-Durbant um das Haus
der Barbletta missuia entgegengetreten ist: was ursprunglich Notwehr bei der
Gefangennahme und schamloses Gelachter tiber die vermeintlich schon Betro-
genen war, das wird spater zum Spuk im Haus der Hexe, dessen Bewohner
wider Willen Zeugen sein miissen, wie es in der einstigen Umgebung der
Hingerichteten noch tiber deren Tod hinaus «unghtiret». Und dergleichen
wiederum, verbunden mit der Historizitat der im ganzen Tal bekannten Bar-

*  Wer dieser Pater Pulogn gewesen ist, ist mir unbekannt. Schwerlich diirfte damit ein Pater aus

Disentis gemeint sein. Eher handelt es sich wohl um einen der im Tale pastorierenden Kapuzi-
ner, wozu man vergl. Frei-Cantieni: Das Oberhalbstein, S. 9 f und S. 4s.

171



bletta missuia, diirfte auch ausschlaggebend geworden sein dafiir, dass in den
Hexengeschichten als Ort der Lokalisierung Tinizong geradezu auffallend
liberwiegt. Das Tanzen des Besens aber in der Stube ist ein spates Relikt des
Barlot, dem wir nun unsere nachste Aufmerksamkeit zuwenden wollen.
Hexentanze haben wir uns zu denken als versteckte, ausgelassene, stets
nachtliche Versammlung derer, die aus dem Dunkel ihre unheimliche Macht
schopften und die sich in jenem von den oberhalbsteinischen Sagen nie weiter
beschriebenen Treiben gegenseitig stiitzten und starkten. Mit Grauen wird stets
nur in allgemeinen Worten erzahlt, wie um Feuer getanzt, geschrien und
schrecklich getimmelt wurde, wie derartige Nachte den Menschen Stunden
der Angst und des Schreckens brachten und ihnen Qual schafften
(D. Ch. X, 1, S. 666). Wer in die Nahe des Hexenringes geriet, blieb unweiger-
lich in dessen Bann bis zum befreienden Lauten der Kirchenglocken und konnte
bei dem, was er zu sehen bekam, tiber Nacht schneeweisses Haar erhalten
(D. Ch. X, 1, S. 666 f: Igl giouen ed igl barlot; Der Junge und der Hexentanz).
Auffallend ist immerhin, dass die Ortlichkeiten des wiisten Tobens genau
bezeichnet werden: es handelt sich im Sotgét vornehmlich um die «Pros da
Burvagn», unter denen wir den eingangs erwahnten «Plang digls Ballarots» zu
suchen haben, und um den «Plang da Danecs», im Surgét, wie aus den noch zu
besprechenden Akten der Hexenprozesse von Bivio hervorgeht, hauptsiachlich
um den «Plang Stalveder», daneben um «Motta Crusetta», «Clavazot» u.a.m.’
Geschichtlich betrachtet handelt es sich stets um Ortlichkeiten, die in der
unmittelbaren Nihe der einstigen Richtstitten liegen,® welche nattrlich fir das
Volk im vorhinein als Orte der Schande und der Siihne von Verbrechen gekenn-
zeichnet waren. Thre daher sich aufdringende Bestimmung zum barlott spricht
aus der Erfahrung der geradezu schicksalhaften Wiederkehr zu Tatorten, aus
dem Glauben an Busse und Strafe, die den Bereich menschlicher Gerechtigkeit
tibersteigen und dadurch wieder in das Jenseitige hineinragen, aus dem Spuk
und Hexerei jah hervorbrechen. Geographisch gesehen aber zeichnen sich die
genannten Orte aus durch das in gebirgiger Gegend auffallend Ebene ihrer

Frei-Cantieni: Das Oberhalbstein, S. 35 zeigt oben die Ebenen von Burvagn, wobei der Plang
digls Ballarots (nach Aussage von Lurentg Stgier, Parsonz-Visoura) die umwaldete Ebene bei
der heutigen Wegerhiitte an der Julierstrasse ware, die auf dem linken Bildrand nur noch knapp
angeschnitten ist, wahrend der Plang de Danecs sich an der Julia mit Wiesen und Gebiischen
hinzieht, die auf dem Bild zwischen der Burg Riom und dem Weiher Burvagn liegen. S. 48 zeigt
den Plang Stalveder gross im Vordergrund.

Das Hochgericht Oberhalbstein hatte die Richtstatte ausserhalb des Weilers Burvagn, dasjenige
von Bivio (mit Avers und Ramosch) in Stalveder. Vergl. Frei-Cantieni: Das Oberhalbstein
S. 11 f.Der Plang de Danecs ist dagegen in Verbindung zu bringen mit der seit 1759 als
Gefingnis beniitzten Burg Riom.

172



Gestalt, das zumal durch dieses Ausnahmemassige in sich die deutlich erkenn-
bare Ausgegrenztheit aus der sonstigen Umgebung hervortreten lisst. Beim
Plang digls Ballarots begegnet das Unheimliche besonders sprechend aus dem
Umstand, dass diese Ebene gerade den Raum einer Waldlichtung beansprucht;
beim Plang da Danecs beeindruckt das nahe Tosen und Rauschen der Julia,
welche den einstigen Hexenring halbkreisformig umschliesst, wahrend von der
andern Seite in Mondnachten gigantisch die Burgruine von Riom hernieder-
droht. Keinem Sehenden kann daher entgehen, warum die Sage Hexentianze an
diesen Orten lokalisiert hat.

Indessen wirkt im Zeitalter der Technik eine derartige Empfindsamkeit fiir
die Natur bereits «libersteigert» und auch das Ratselhafte der im Hexenglauben
zum Austrag kommenden Gegebenheiten des Daseins wird in einer Welt umfas-
sender Verdnderung meist auf irgend eine rationale Weise «erklirt». Ob die
dadurch entstehende «Klarheit» allerdings bis zu jenen Tiefen reicht, da sich
allein und immer wieder das Wesentliche entscheidet, bleibt heute noch eine
offene Frage; aber Tatsache ist, dass man dem Hexenglauben kaum noch
begegnet. Sprachlich spiegelt sich der Wandel darin, dass die tragenden Worte
barlot, streia, missuia usw. im lebendigen Ritoromanisch stets nur noch in
einem ubertragenen Sinn verwendet werden, der durchgehend etwas Humori-
stisch-Schalkhaftes verrit und damit das Schauerliche entwundern hilft.

Wir konnen uibrigens diese Verharmlosung schon an den Sagen selbst beob-
achten, wenn etwa erzihlt wird, wie eine Hexe sich einem guten Bauern aus
Tinizong anerbietet, das viele Heu im Tal und auf den Maiensassen ganz allein
einzubringen. Wie er aus einem Versteck neugierig verfolgt, was vor sich geht,
sieht er, dass die Frau «in per segns cun la bratscha» (ein paar Zeichen mit den
Armen; D. Ch. X, 1, S. 661) macht, worauf sich das Heu in Bewegung setzt und
selbstindig in die Scheune begibt. Der Bauer zeigt die Magd darauf als Hexe an
— aber der fiir die alten Geschichten kennzeichnende Schaden oder das Schreck-
hafte eines Spukes findet sich kaum mehr. Dasselbe gilt auch von der Erzahlung,
wie ein Madchen dem Vater auf undurchsichtige Weise Milch beschafft zum
Loschen des Durstes. Auf die Frage, wer sie dergleichen gelehrt habe, antwortet
das Miédchen, es hitte diese Kunst in der dutregna, im Religionsunterricht bei
der madretscha, der Patin gelernt (D. Ch. X, 1, S. 656 f). Hier haben wir das
Hexenhafte in typisch neuerer Weise darin zu erkennen, dass der Religionsun-
terricht zum Beibringen von Zauberkiinsten missbraucht wird, wodurch dieser
bei aller sonstigen Harmlosigkeit in das Licht der Blasphemie gertickt und dann
auch entsprechend bestraft wird: man beschliesst nicht nur die Hexe, sondern
auch alle ihre Patenkinder durch Offnen der Schlagadern umzubringen. . .

173



Nur noch schleierhaft spricht eine der letzten Hexengeschichten aus dem
Oberhalbstein, die sich auf der einsamen Maiensass Sars im Gebiete von Salouf
zugetragen hat und die mir von Mastral Gion Demarmels sel., Parsonz-Visoura,
erzahlt worden ist. Der Betroffene war ein Freund des Vaters unseres Gewahrs-
mannes. Eines Winters hatte der Arme die Aufgabe tibernommen «a pavlar or
sen Sars, das auf Sars eingebrachte Bergheu zu verflittern». Wie er aber auf
Weihnachten nicht im Dorf erschien, ahnte man nichts Gutes; und als man
nachsehen ging, was sich zugetragen habe, war der Mann or digl calender —
ubergeschnappt: seine Katze hatte er umgebracht und das Beil neben sich in die
Bettstatt geschlagen. Man brachte ihn zu Tal und als er nicht aufhorte, alle
Katzen, die ihm begegneten, zu toten — rief man den Doktor, der ihn endlich
beruhigen konnte. Spater soll er dann gesagt haben: man diirfe ihn alles und
tiber alles fragen, nur nicht und niemals nach dem, was er gesehen habe ...
Das Schweigen breitet sich damit allmahlich iiber eine Sache, die ein neues
Geschlecht nicht mehr mit den Augen der Alten betrachtet.

II.

Wenden wir nun freilich den Blick ab vom Hexenglauben mit seinen tiefen
Einsichten in die menschliche Natur und ihre bestimmungsmaissigen Zusam-
menhange und versuchen wir, die historische Tatsichlichkeit des Hexenwesens
aufzuzeichnen, erfahren wir es als Befreiung, dass dieser weite Bereich der
Vergangenheit zugehort. Die notigen Aufschliisse tiber den Befund der Ge-
schehnisse vermitteln uns die Protokolle der 1653/54 in Bivio durchgefiihrten
Hexenprozesse, die unter den Siglen Ms. Bma, Bmb und BMc im biindnerischen
Staatsarchiv aufbewahrt werden und von denen bereits Decurtins in X, 1 seiner
ratoromanischen Chrestomathie (S. 1—18) das Wesentliche herausgegeben hat.
Es handelt sich um Papierhandschriften, teils in Form alter Rechnungsbiicher,
von denen eine (BMc) den Hinweis tragt, dass sie geschrieben sei von « Johannes
Grisch . .. Gritzschriber der Zeit zu Stalla». Der Wert dieser Dokumente liegt
freilich weniger in dem, was wir daraus vom Hexenwesen vernehmen, da dies
sich weitgehend deckt mit dem, was M. Schmid und F. Sprecher 1918 im
Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubilinden
(S. 73—252) «zur Geschichte der Hexenverfolgungen in Graubiinden (mit beson-
derer Berlicksichtigung des Heinzenberges, der Gruob, des Schanfiggs und des
Prattigaus)» veroffentlicht haben. Hingegen gewinnen diese Akten dadurch

174



allerdings ein ganz besonderes Gewicht, als sie den vermutlich dltesten Versuch
darstellen, das Rumantsch-Surmeir zu schreiben.”

Was den Inhalt der Dokumente betrifft, diirfen wir uns auf Grund der
Ubereinstimmung mit entsprechenden Zeugnissen aus andern biindnerischen
Gegenden an dieser Stelle kurz fassen. Beispielsweise kam am 4. Dezember 1653
Anna, Tochter des Gion Florin in Bivio vor Gericht, das aus dem Landvogt des
Oberhalbsteins, dem Mastral und weitern Richtern aus Bivio bestand. Zu-
nachst verweigert die Angeklagte Aussagen in der gedachten Richtung, gesteht
dann aber einige mehr oder weniger belanglose Verfehlungen und gelangt
zuletzt unter den Drohungen und vermutlich unter dem Eindruck der schon
vollzogenen Hinrichtungen bereits am 6. Dezember «sainza martuoiri» (ohne
Folterungen) zum Gestandnis des Hexenwahnes, das sie am 19. Dezember
nochmals erweitert: zunachst gesteht sie, eine Hexe zu sein «et agia imprets hor
da sia mama et da Susanna st motta crusetta las quellas en Jiisticiedas — und
sie habe es auf Motta Crusetta von ihrer Mutter und von Susanna gelernt, die
beide hingerichtet seien.» Mit ihnen habe sie alles Schlechte getan, et . . . gieua
cun quellas 2 sutedas insemel aint in un batter dolg in tuot a quels letigs, nua
che ellas Wewen ils lur ballarots — und sei zusammen mit den beiden obgenann-
ten in einem Augenblick tiberall hingegangen, wo sie ihre Hexentdnze hatten.»
Spater erweitert sie das Gestandnis namentlich noch dahin, dass sie Gott und
die Dreifaltigkeit verleugnet und die Gottesmutter gelastert habe «et agia . ..
gia da fer, cun il diavel alg quel che Weua tina natiira freida et biccia anandreg
— und habe zu tun gehabt mit dem Teufel, der ein kaltes Wesen habe und gar
nicht in Ordnung (sei).» Weiter erzahlt sie nun die iiblichen Dinge: der Teufel
habe sie mit scheinbar kostlichen Dingen bewirtet, aber kaum seien sie vom
Tanzplatz weggewesen, habe sich herausgestellt, dass alles nichts gewesen sei.
Auch habe er ihnen Pulver und Salbe gegeben; beides hatten sie ausgestreut, so

7 Es liegt selbstverstandlich nicht im Rahmen dieser Studie, den philologischen Gesichtspunkt
weiter zu entfalten. Doch sei im Hinblick auf die zu gebenden Zitate wenigstens das Wichtigste
skizziert: der Dialekt von Bivio, in welchem z. B. in unserem Jahrhundert Rudolf Lanz seinen
«Biviano» verfasst hat, ist ein Bindeglied zwischen dem Sursettischen, wie es namentlich im
Sotgot, aber auch im iibrigen Surgdt, ausserhalb Bivio, gesprochen wird, und dem Ladinischen
einerseits sowie der italienischen Mundart des Bergells andererseits. Bei aller Uneinheitlichkeit
der Rechtschreibung fillt doch der verhiltnismassig hiufige Gebrauch der Umlaute und die
vielfache Verwendung von ch an Stelle von tg sofort ins Auge: z. B. la chiina fur tgigna. Auch
im Wortschatz niahert sich das Dokument stark der ladinischen Gestalt der Worter (z. B. la
vardet fir la vardad), wihrend es andere eigentlich sursettische Worte, die noch in direkter
Beziehung zum Lateinischen stehen, gerne beibehilt (z. B. igls galtzers). Stellenweise nimmt der
italienische Einfluss stark iiberhand (wie denn auch heute in Bivio das Italienische als Schrift-
sprache dient); und an einer Stelle finden wir sogar einen kurzen deutschen Passus.

175



dass Kinder und Tiere gestorben oder schwer geschidigt worden seien; teils
hatten sie das getan, indem sie sich in Katzen verwandelt hitten und endlich
hitten sie auch Unwetter herbeibeschworen. — Abschliessend wird sie gefragt,
ob sie denn nie bei einem Geistlichen gebeichtet habe, dass sie eine Hexe sei
oder dass sie die genannten Untaten begangen habe. Darauf antwortet sie «cura
che tina barsuna ho impromes al diavel et eir gia da fer cun il diavel schi no
possen pichia ster gio dal mal — dass, wenn jemand dem Teufel (sich) verspro-
chen und mit dem Teufel zu tun gehabt habe, so konnten sie gar nicht (mehr)
vom Ubel ablassen.» Deshalb schliesst die darauf Hingerichtete ihr Gestindnis

mit einem «Dieu seia luda che eia a’pudia nir a cunfasser . .. Gott sei gelobt,
dass ich zur Beichte habe kommen konnen» und sie bittet die Richter sogar:
«nun faze naglina gracia dimper se fattze debida santenzia . . . lasst nur keine

Gnade walten sondern fallt den verdienten Richterspruch». — Durchaus dassel-
be Bild geben uns auch die tibrigen Prozessakten. Wir brauchen sie daher im
einzelnen nicht weiter zu besprechen und fiigen vom historischen Gesichts-
punkt nur noch bei, dass, wie zum Beispiel die Geschichte der Barbletta missuia
zeigt, Hexenprozesse auch sonst im Oberhalbstein durchgefiihrt wurden. Und
dass sie gerade in jener Zeit weiter herum ruchbar wurden, beweisen die
«Denkwiirdigkeiten aus dem Castelser Gericht» aus der Zeit um 1652—1662,
verfasst von einem Ungenannten, eventuell vom Landammann Paul von Valar
aus Fideris, wo gesagt wird (S. 180 der genannten Arbeit von Schmid und
Sprecher), dass die Kluppe (ein Marterwerkzeug) «neulich im Oberhalbstein
durch ein Pfaffen erdacht sein soll.»

1.

Die beiden bisherigen Abschnitte iiber die geschichtliche Wirklichkeit des
Hexenglaubens und die historischen Tatsachen des Hexenwesens stehen einan-
der, trotz gewisser leicht erkennbarer Beziehungen hiniiber und heriiber, iiber-
raschenderweise verhiltnismassig klar gegentiber: dort begegnen wir dem stets
unverstandenen Abgrund des Bosen, der geheimnisvollen Tiefe einer gedankli-
chen Auseinandersetzung mit dem je bestiirzenden Einbruch des Argen; hier
erkennen wir die Enge eines bedriickenden Kanons, der das Eigenartige erstickt,
Massnahmen, die sich in Befangenheit entrollen und daher in Anwendung und
Durchfiihrung blinden Schreck verbreiten. Im Hexenglauben bebt die Fulle
einer gefahrvollen Welt; im Hexenwesen verodet das in sich Gefahrliche zur
zwar strafbaren, wenngleich unmoglichen Machenschaft. Diesen Zwiespalt hat

176



deshalb jeder Versuch besonders zu beachten, der sich einem Verstandnis der
Sache nahern mochte.

Die von Schmid und Sprecher vorgetragene psychologische Deutung ist fiir
den ganzen Zusammenhang schon darum zu kurz, weil sie hochstens in dem
verhaltnismaissig kleinen Bereich des historischen Hexenwesens tiberhaupt und
auch da nur bis zu einem gewissen Grade sinnvoll sein kann, wahrend sie vollig
versagt vor dem Hexenglauben der Sage. Und jene psychologischen Erklarun-
gen wiederum, die mit Vorliebe vom Sagenhaften ausgehen, sind unzureichend,
insofern sie letztlich stets verstandnislos bleiben miissen vor dem Umstand, dass
der uralte Hexenglaube im 17. Jahrhundert unvermittelt ins historisch Tatsach-
liche des Hexenwesens umschlagt und nach Uberwindung des sogenannten
Hexenwahns allmahlich verharmlost und verschwindet.

Demgegentiber vermag vielleicht eine geschichtlich-daseinsmassige Erorte-
rung etwas mehr Licht auf den ganzen Kreis zu werfen. Eine solche Erorterung
legt namlich erst den gemissen Ort fest, an dem dann psychologische, brauch-
tiumliche, historische oder andere Deutungen von Einzelheiten jenen Boden
gewinnen, auf dem sie an ihrem Teile begrundet wirken mogen. Als die funda-
mentale Erfahrung in diesem ganzen Bereich haben wir doch offenkundig die
Unverfiigbarkeit allen menschlichen Seins anzusprechen, wie sie dem einstigen
Bewohner von Berggegenden in besonderer Harte und Ratselhaftigkeit entge-
gentrat, so dass es uns nicht zu verwundern braucht, wenn in diesem Umkreis
gerade das Verstandnis des Argen und Schaurigen, des Unheimlichen und
Ungeheuren durch Sagen in die zwielichtige Klarheit eines Volksglaubens
gerlickt wurde. Eine derartige Erfahrung ist jedoch niemals bloss eine Angele-
genheit menschlicher Auffassung, also eine Art blossen Hirngespinstes; die
Auffassung ist vielmehr schon immer gehalten in einer entsprechenden Umwelt,
die mit ihrem Bedrohenden und Schreckhaften allererst jene Fragen stellt, auf
die hernach volkstiimliche Anschauung in ihrer Weise antwortet. Dass diese
Antwort gerade auf das Verhexte und Verflixte fallt, hat seinen Grund in der
Schirfe des Widerstreits zwischen dem einsamen Dasein des Bergbewohners
und seiner besonders bedringenden, ihm feindlichen Umwelt, die sich seiner
schlichten und mutigen Tat immer wieder entzieht und seiner Miuhe und
Anstrengung so zu spotten scheint. Es bedeutet demgegenuber bereits einen
Schritt in jene Verengerung, die das Menschenwesen standig bedroht, wenn der
daseinsmassige Widerstreit mit der Umwelt vorwiegend in den mitmenschli-
chen Umgang verlegt wird. Jetzt erst kann sich Verhextes konkretisieren in
einzelnen feindseligen Gestalten, die nun als streias oder missuias angesprochen
werden und gegen die man sich in gezielter Weise in acht zu nehmen hat. Dieser

177



vorwaltend mitmenschliche Aspekt, unter dem nun die Sache zum Austrag
kommt, bringt endlich das Seelische in jene Erregung, die nicht mehr klar
unterscheiden kann zwischen dem, was von der Welt her begegnet, und dem,
was im eigenen Innern aufsteigt und sich bereitwillig auf alles werfen lasst, was
dazu auch nur den mindesten Anlass bietet. Jetzt kann der psychologische
Mechanismus der Zwange einsetzen, der sich im Brauchtimlichen sinnvoll
ritualisiert und beispielsweise in den Sagen seine beredte Sprache findet. Aber
solches Brauchtum ist nur schwach geschiitzt davor, dass der Zwang sich
plotzlich, wenn der Druck ins Unertragliche steigt, ganz unverhohlen und
unverschamt auslebt in jenen historischen Hexenprozessen, die das Zwanghafte
als Massenwahn so erschiitternd im Antlitz tragen. Die zwar sagenhafte, aber
vermutlich doch historische Gestalt der Barbletta missuia aus Tinizong bezeich-
net sehr genau die fiirchterliche Stelle, da der Hexenglaube jah ins Hexenwesen
umschlagt, wo ein armes, sicher absonderliches, aber kaum schuldigeres Weib
als irgendwer herhalten muss fiir den ganzen aufgestauten Wust von Jahrhun-
derte altem Bangen.

Wir konnen die Studie nicht schliessen ohne zu fragen: Was geht uns das
heute noch an? Es kann nicht unsere Aufgabe sein, darauf umfassend zu
antworten. Wer aber die schauerliche Wirklichkeit, die sich in Hexenglauben
und Hexenwesen in geschichtlich begrenzter und daher fur unsere Gegenwart
historisch fassbarer Weise niederschlug, wer die schauerliche Wirklichkeit, die
all das entliess, auch nur an einer wesentlichen Stelle nicht bloss intellektuell
erkannt, sondern wahrhaft erfahren hat, der weiss, dass diese Wirklichkeit sich
zwar proteushaft wandelt, aber deshalb heute in vielen Bereichen des Lebens
nicht minder verhext zum Vorschein kommt.

178



	Hexenglaube und Hexenwesen im alten Oberhalbstein

