
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1985)

Heft: 5-6

Artikel: Hexenglaube und Hexenwesen im alten Oberhalbstein

Autor: Frei-Cantieni, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hexenglaube und Hexenwesen
im alten Oberhalbstein

Von Walter Frei-Cantieni

I.

Wer heute im Gebiet des Sursés auf den Namen Plang digls Ballarots (Ebene der

Hexentänze) stösst, ahnt zwar etwas von der Unheimlichkeit des Gewesenen;
aber wenn er hört, wie die Mutter entzückt von ihrem geschickten Knirps
ausruft «tge barlotign!» (was für ein Hexlein) — so merkt er, wie sehr jene
Wirklichkeit vergangen ist. Kein Wunder daher, dass selbst die Sagen, die uns
zunächst einmal hellhörig, wie sie sind, in diesen dunkeln Bereich des Daseins
einführen mögen, beim Hexenmotiv auffallend häufiger als bei andern betonen:
«Da taimp vigl Gl' era avant blears ons I vegn raschuno ...» (in alter
Zeit vor vielen Jahren man erzählt) — Wie aber kam jenes Erregende im
Oberhalbstein zum Austrag? Wie gestaltete sich diese allgemeine Erscheinung
hier? Und was vermag uns die Frage darnach an wesentlicher Einsicht zu
eröffnen?

So gewiss in der Welt der Sage und des Aberglaubens die Macht des Naturhaften

erfahren, geburthafte Bestimmung gesagt wird - bleibt die Hexerei
bezeichnenderweise immer lernbar: grosse, dicke Bücher dienten «per ampren-
der e far striegn» (um Hexerei zu lernen und auszuüben, Decurtins, Rätoromanische

Chrestomathie Bd. X, i, S. 662) und unheimliche Gesellen hiessen «sco-
lars della scola neira» (D. Ch. X. 1, S. 670). In Savognin soll vor Zeiten in der
Kleinkinderschule eine gewisse Tschalarera (Kellerjungfrau) unterwiesen
haben, indem sie den Kindern zeigte, wie man das Wetter ändert, Regen und
Sonnenschein hervorbringt, «ed era ena streia» (und sie war eine Hexe,
D. Ch. X, 1, S. 645). Die Aussage der Lernbarkeit hält bei aller Hörigkeit im
Bösen und Verneinenden am Wissen fest, dass nichts Derartiges geschieht ohne
Entscheid und Zutun des Einzelnen, und darum deutet auch die Sage selbst die

Grenzen an, die solchem Treiben gesetzt sind.

Wie der Sterbliche im Hexenwerk dem Bösen als einer jenseitigen Macht
begegnet, die ihn in ihren Bann zu ziehen sucht, so kommt ihm Schutz und Hilfe
in der Kraft des Heiligen, das mit seinen Zeichen in diese Welt der Auseinandersetzung

milde und siegreich hereinragt. Besonders eindringlich erscheint dieses

164



Licht in der Sage vom Tuch der Hexe (Igl faziel della stroia D. Ch. X, o, S. 66i):
Eine arme, alte Frau findet in einem Tuch Brot und Käse. Wie sie, nachdem sie

unbeschadet vom Brot verzehrt, nichts ahnend einem ihrer Mädchen das Tuch
um den Hals legt, schreit dieses auf vor Qual, denn der Fetzen ist behext —

hingegen das Brot hatte nichts gemacht, «pertge vid paun, tgi Nassegner ha tant
benediu ed alzo ord otra vivonda, possani betg far striegn denn am Brot,
dass unser Herr so sehr gesegnet und vor andern Speisen ausgezeichnet hat,
lässt sich kein Hexenwerk treiben». Und in Herzenseinfalt fährt der Erzähler
fort, das Gottbefohlene seiner Ländlichkeit auszusprechen: «Igl tgaschiel vesa

era faz navot Der Käse habe auch nichts gemacht».1 In der eindrücklichen
Geschichte vom Untergang Livizungs (D. Ch. X, i, S. 671), die mit dem
Hinweise schliesst: Livizung era vischnanca (Dorf) sen igl territori de barlott, strign
ect., ruft aus einer niedergehenden Lawine, die Teile des Dorfes verschüttet,
eine Hexe aus Savognin: «Lass mehr herabkommen, lass alles untergehen!»
Aber die so angesprochene Hexe von Tinizong antwortet: «Ich kann nicht!» -
«Warum nicht?» - «Perchegl tgi chels da Lavizung on gigino igl tampratsch de

Nadal. Weil die von Livizung die weihnächtlichen Quatemberfasten gehalten

haben». Auch das Aussprechen des göttlichen Namens vermag vom bösen

Bann zu befreien: So stiess ein Jäger einst auf einen Hirsch, der an einem Pflocke

festgebunden war. Als er den Riemen durchschnitt und das Tier entfloh, rief er
ihm nach «schi va aint igl nom da Di — so geh in Gottes Namen». Jahre später,
als der Jäger einmal nach Promontogno zu Markte ging, lud ihn oberhalb Bivio
eine alte Frau zum Essen ein, wobei sie sich mit folgenden Worten zu erkennen

gibt: «Varda, quel tschearf, tgi ti ast dalibaro, quel eada sigi cualm, er'i. I era
gnoida farmada lo dad ina stroia. An quel mument, tgi ti ast clamo siva li
tschearf: va aint igl nom da Di! saun'i gnoida deliberada digl strign. — Sieh, jener
Hirsch, den du befreit hast, damals auf dem Bergjoch, war ich. Ich war dort
festgebunden worden von einer Hexe. In dem Augenblick, da du dem Hirsch

Bekanntlich fehlen in der Chrestomathie von Decurtins bei aller Oralliteratur die Angaben über
den Ort der Herkunft und über die Gewährsleute. So sehr dies zu beklagen ist, wäre es doch
fruchtbarer, statt darüber stets viel Aufhebens zu machen - zu bestimmen, was bestimmbar sein
möchte. In den Sagen geben oft die erwähnten Örtlichkeiten willkommene Anhaltspunkte. Die
vorliegende Sage enthält zwar keine solchen, doch mag sie des Dialektes wegen eher in die
Gegend von Alvagni als ins Sursés zu lokalisieren sein (vergi, die Formen: stroia, paun, faz usw.)
Dasselbe gilt von der weiter unten angeführten Sage vom verhexten Hirsch, die immerhin
deutlichen Bezug auf das Oberhalbstein nimmt. Wenn die beiden (wie später auch noch einige
andere) hier trotz ihrer vermutlich sutsettischen Herkunft angeführt werden, ist dies gerechtfertigt

durch den Umstand, dass sie grundsätzlich nichts anderes aussagen als die mit Sicherheit
aus dem Sursés stammenden Geschichten.

165



nachgerufen hast: geh in Gottes Namen! bin ich befreit worden von der
Hexerei. (D. Ch. X, i, S. 663 f).

Nun scheint es allerdings, dass diese fromme Abwehr der Hexerei erst später
an die Stelle eines altern Gegenzaubers getreten ist. Eine Spur davon hat sich
wohl noch erhalten in der Geschichte von den zwei Tieren in einer Kette
(D. C. X, 1, S. 662 f). Der Dialekt, in dem diese erzählt ist, weist zwar ins
Albulatal (vergi. Anm. 1), doch dürfte sie sich wahrscheinlich, wie der Name
Amilcar vermuten lässt, in Savognin abspielen.2 Der Knecht des Hauses findet

morgens im Stall gelegentlich zwei Tiere in einer Kette, die doch sonst gerade
für ein Tier nicht zu weit ist. Die Sache scheint ihm verdächtig und wie er
wieder einmal auf diese Weise zwei Tiere fast erstickt vorfindet, packt ihn die

Wut und er will demjenigen, das nicht mehr an seinem gewohnten Ort steht,
die Gabel in den Leib rennen. Doch da fällt die Kette wie von selbst, das Rind
ist befreit und der Knecht hört draussen entsetzlich lachen. Wie er hinauseilt,
sieht er jedoch niemanden. Nun erhält er von einem, dem er das Ganze erzählt,
folgenden Rat: schi capetta anc in'eada uschoia ansatge, schi va toi voi quieta-
mainz sainza soir malavearva e da in tarment schnez cugl teas cunti aintan
in'ureglia odar aintigl nas a quel biastg, tgi tocca betg sin quel pantaun. - Wenn
noch einmal so etwas vorkommt, so geh du ruhig herzu, ohne Unwille, und
mach dem Tier, das sich nicht an seinem Platz auf der Stallbrücke findet, einen
wackern Schnitt mit deinem Messer ins Ohr oder in die Nase.» Er tut, wie
befohlen und die Tiere sind befreit. Andern Tages geht eine Frau mit verbundenem

Kopf umher. Auf die Frage, was sie habe, antwortet sie — sie habe sich beim
Aufbrechen von Haselnüssen weh getan Später einmal, als der Knecht
draussen arbeitet, gewahrt er plötzlich, wie eine Kuh zum kleinen Stallfenster-
chen heraushängt. Wütend eilt er herbei und will das Tier diesmal in die Nase
schneiden, um die Hexe zu kennzeichnen, aber in seinem Eifer hatte er vergessen,

dass er das Mittel nicht im Unwillen anwenden dürfe, weshalb er diesmal
nichts ausrichtete Abgesehen davon, dass uns der Name Amilcar für Savognin

in frühe Zeit zurückwiese, macht die ganze Sage als solche einen sehr

altertümlichen Eindruck. Während das Hexenwerk nach den übrigen Zeugnis-

Das Haus Amilcar steht im linksufrigen Savognin und zeichnet sich gegenüber den andern
Häusern des Dorfes und des Tales in einer Weise aus, die gut zum Titel «giuncar Amilcar» passt.
Sein Unterbau stammt aus dem Jahre 1638; das deutsch beeinflusste Fachwerk scheint später
aufgesetzt. Vergi. Erwin Poeschel: Das Bürgerhaus in der Schweiz, Bd. XII. Das Bürgerhaus im
Kanton Graubünden, 1. Teil: Die südlichen Talschaften. Zürich 1923, und Walter Frei-Cantieni,

Das Oberhalbstein, Schweizer Heimatbücher Bd. 122, S. 43.

166



sen aus dem Sursés jeweils konkreten Schaden verursacht, berichtet diese

Geschichte eher von einem absonderlichen und schwer durchschaubaren Spuk,
dem entsprechend mit einem geheimnisvollen Mittel zu begegnen ist. Die
Bedingung seines Handhabens sainza malavearva klingt an die alte Regel, dass

man sich gegenüber Hexerei stets verhalten solle, als wäre nichts Besonderes

geschehen, eine Regel, die von tiefer Einsicht in die Macht des Schreckhaften

zeugt, indem sie zumal die Wichtigkeit furchtloser Klarheit betont.
Wie geradezu unfassbare Kraft von diesem alten Ratschlag ausgeht,

veranschaulicht folgende Geschichte: Ein Fuhrmann aus Riom kehrte von Clavenna
zurück. Wie er durch Tinizong fuhr, sprangen aufs Mal alle vier Räder seines

Wagens aus den Naben. Er sah um sich und bemerkte, wie eine Alte hinter
einem Fensterladen lachte. Jetzt wusste er genug und machte kurze Komplimente:

er spannte seinen Ochsen aus und ging seiner Wege Tags darauf
kamen vier alte Weiber, die die Wagenladung den Hügel herauf schleppten und
die Zunge herausstreckten (D. Ch. X, i, S. 665 f).

Ist mit dem Gedanken der Lernbarkeit von Hexerei und dem ihrer Begrenzung

durch das Heilige oder einen älteren Gegenzauber gleichsam der äussere

Kreis umschritten, in dem sich der teuflische Tanz dreht, so haben uns die
erwähnten Sagen vom Hirsch und von den zwei Tieren in einer Kette auch
schon bekannt gemacht mit einem besonders wichtigen Motiv des Hexenglaubens:

mit dem der Verwandlung. In ihr scheint der Bereich des Unheimlichen
eröffnet, das Dasein gefährdet vom Unerklärbaren des Dunkels und den gestaltlosen

Mächten der Wirrnis. Am deutlichsten kommt das letztlich Unfassbare

zur Sprache, wo sich die Hexe in den «butatsch cun igis» verwandelt
(D. Ch. X, 1, S. 645 f), in den Kuhbauch mit Augen, jenes Monstrum, das

unversehens eine Halde herab dem Einherschreitenden vor die Füsse rollt und
ihn durch seine entsetzliche Missbildung schreckt. Das Ungewordene, Nie-
Geglückte, das Verlassene und Verlorene, das Ungelöste, Bedrückende, die

ganze Erbärmlichkeit mit ihrem wesenlosen Blick, das Uneingestandene und
Nicht-Verwundene, das Fratzenhafte seiner selbst in der Feigheit des ewig
Unentschlossenen, das Unbewältigte einer drohenden Welt — dieser namenlose
Wust ist ausgestossen im jammervollen Verwachsen-Sein eines Bauchs mit
Augen. Indem sich die Hexe gerade in ihn verwandelt, macht uns die Sage

bekannt mit dem bodenlosen Nährgrund, aus dem das Missratene aufsteigt.
Zugleich aber liegt in der Verwandlung die rätselhafte Ermächtigung zur
Bosheit: die Hexe, die sich in den Bauch mit Augen verwandelte, und der ein

Jäger aus Tinizong ein Auge ausgeschossen hatte, versucht sich an diesem zu
rächen, indem sie ihm später als Krämerin naht und ihm dafür, dass er sie ein

167



Stück Weges auf seinem Fuhrwerk mitnimmt - einen verhexten Gürtel schenkt.
Doch hatte sie es in jenem Tinzner mit einem überlegenen Gegner zu tun, der

aus der Einäugigkeit seiner unbekannten Weggefährtin Verdacht schöpfte und
sich daher von dem Unheil bringenden Geschenk nicht fesseln liess Häufig
ist auch die Verwandlung in Tiere: in eine schwarze Katze (D. Ch. X, i, S. 666),
in einen Fuchs (D. Ch. X, i, S. 669), in eine Schlange (D. Ch. X, 1, S. 668) usw.,
womit besonders das Untermenschliche betont wird, das willenlose Getrieben-
Sein im Argen, das dem Menschen jäh zu begegnen scheint im andern Lebewesen

des Tieres. Stets ist er geneigt, dieses vermenschlicht zu sehen, und ahnt
meist nicht, dass gerade ein solch vermeintlicher Gesichtspunkt tiefere Einsicht
in das Tierhafte verwehrt und den so Befangenen der Behexung des immer
wieder Unverstandenen aussetzt.

Zweifellos aber spielt im Motiv der Verwandlung auch das Wissen um die
letztliche Feigheit des Betrügerischen mit. Zwar kommt dem Bauern, der im
Winter mit seinen Kühen von Salouf nach Savognin zieht, die Schlange von
Barnagn zunächst schreckhaft und unheimlich vor, wenn sie unversehens über
sein schönstes Stück Vieh herfällt und es umbringt. Aber schliesslich wird dem

tapfern Mann das Treiben doch zu bunt: er bewaffnet sich mit einer Hacke —

und es gelingt ihm, die Schlange entzwei zu schlagen. Als man andern morgens
in Tinizong läutet, geschieht dies für eine Hexe, die man mit gebrochenem
Rücken in ihrem Bett fand (D. Ch. X, 1, S. 668). Unumwunden tritt dieses

Wissen hervor in der Sage von der schwarzen Katze zu Salouf: eine Hexe schlich
sich in Gestalt einer schwarzen Katze in die Vorratskammer eines reichen
Bauern, um Esswaren für den Sonntag zu stehlen. Sie wird entdeckt und der
Bauer wirft ihr ganz natürlich ein Holzscheit an den Kopf; als zum Gottesdienst
vor der Kirche ein Weib mit verbundenem Kopf erscheint, hält man allgemein
dafür, dass sie die Hexe gewesen sei (D. Ch. X, 1, S. 666). Ähnlich ergeht es

einer Katze in La Punt; Männer aus dem Oberhalbstein waren mit Rindern

unterwegs ins Veltlin. In La Punt wirft sich eine schwarze Katze einem der Tiere
zwischen die Beine und hindert es am Weitergehen. Der Besitzer bricht mit
einem Geisseihieb der Katze ein Bein und später erfährt er: «Ena missuia da

Tinizong o tal de rot ena tgoma. Eine Hexe aus Tinizong hat am selben Tag
ein Bein gebrochen» (D. Ch. X, 1, S. 668). Vollends die Hexe, die in Gestalt
eines Fuchses den Nachbaren Nacht für Nacht grossen Schaden verursacht,
bekommen die beiden Jäger, die das Tier zu erlegen beschlossen hatten, erst zu
Gesicht, als sie es dadurch gleichsam sich zu zeigen zwingen, dass sie den als

Lockköder eingebeitzten Hahn mit Wachstropfen der Osterkerze (tscheira
pascala) bestreuen (D. Ch. X, 1, S. 669).

168



Die Möglichkeit der Verwandlung muss von der Bevölkerung als ein ganz
besonderes Merkmal erfahren worden sein, da der rätoromanische Dialekt des

Sursés, wie es scheint, auf Grund dieses besonderen Zuges die Hexen in streias
und missuias unterscheidet. Auffallend ist dabei, dass als Zentrum der Missuias
in den Sagen stets Tinizong genannt wird, so dass ohne weiteres angenommen
werden darf, das Bewusstsein dieser Unterscheidung sei dort auch heute noch
am stärksten ausgeprägt, während es im übrigen Surmeir eher an Bedeutung
verloren haben möchte. Und in der Tat verstand ein Gewährsmann aus
Tinizong, Albert Schaniel-Durbant sei., die beiden genannten Hexenarten so wohl
voneinander zu trennen, dass es seine Ausführungen verdienen, hier im vollen
Wortlaut wiedergegeben zu werden:3

«Las streias faschevan striign e donnageven la gliout. Ellas eran persungas
visiblas ed ins attribuiva ad ellas forzas supernaturalas ed eran an communitat
cun igl nosch, igl diavel. — Las missuias loancunter az savevan transcorporar an
biestga seu per exp. golps etc. e savevan esser nonvisiblas. Ane oz exista ena

tgesa, oz betg abitada, tgi darivava, tenor tradiziung, da Barbletta missuia. Co
era nia vasia tgi ena scua niva ord davos pegna e saltava tot suletta ainten steiva,
siva igl sott sarandeva la scua puspe davos pegna ed ins santiva en reir e las

persungas preschaintas fugivan seu vessan via igl diavel. La tgesa appartigniva
a Fabian Cott, igl cal ia va anc eunaschia ed è mort, schi am sbagl betg, igl
schaner 1917. Oz e la tgesa an posses digl cumegn.»

Die rätoromanische Chrestomathie (X, 1) schreibt der genannten Barbletta
missuia ausdrücklich nur eine Geschichte zu (Nr. 81, S. 669 f); doch dürfte sich
dem Inhalt nach auch Nr. 80 (ebenfalls auf S. 669) auf diese vermutlich doch
historische Gestalt beziehen. Es wird nämlich betont, dass ihr weisses Habit (sie
gab sich für eine Nonne aus) nach Erinnerung von Herrn Baltisär Mareischen
noch im Jahre 1840 auf der Burg von Riom zu sehen gewesen sei. Offenbar ist
die Hexe dort hingerichtet worden, da ja das Kastell seit 1759 als Gefängnis des

Da es sich im folgenden um ein etwas längeres Zitat handelt, sei die Übersetzung hier beigefügt:
Die Hexen trieben Hexenwerk und schädigten die Leute. Sie waren sichtbare Personen und man
schrieb ihnen übernatürliche Kräfte zu und sie waren in Gemeinschaft mit dem Bösen, dem
Teufel. — Die Missuias dagegen konnten sich in Tiere verwandeln, z. B. in Füchse usw. und
konnten auch unsichtbar sein. Noch jetzt gibt es ein Haus, heute nicht mehr bewohnt, das nach
der Überlieferung von Barbletta missuia stammt. Dort ist gesehen worden, wie ein Besen aus
der Ofenecke hervorkam und ganz allein in der Stube tanzte; nach dem Tanz begab sich der
Besen wieder in die Ofenecke und man hörte ein Lachen und die anwesenden Personen flohen,
wie wenn sie den Teufel gesehen hätten. Das Haus gehörte Fabian Cott, den ich noch gekannt
habe; und er ist gestorben, wenn ich mich nicht irre, im Januar 1917. Heute befindet sich das
Haus im Besitz der Gemeinde.

169



_

B-'t

S ïy\ y
Zwei Aufnahmen des Hauses der Barbletta missuia, kurz bevor es gegen 1970 abgerissen wurde.
Die Aufnahme mit dem abwärtsgehenden Weg ist von der Julierstrasse in Tinizong aus
gemacht, die mit dem steigenden Weg gegen die Julierstrasse hinauf.

CS:

44-¦ -

-, v"*f

;sm

4V

170



Hochgerichtes Oberhalbstein benützt worden ist (vergi. Frei-Cantieni: Das

Oberhalbstein, S. 35) Mit ihrer Gefangennahme soll es sich so zugetragen
haben: Barbletta begab sich einmal als Nonne verkleidet nach Disentis «per eir
a perdung, um Verzeihung zu erlangen». Doch besuchte sie den Gottesdienst
nicht, sondern stand vornübergeneigt am Kirchentor, den Rücken dem Altar
zugewandt. Ein Student beobachtete die befremdende Gebärde und teilte die
Sache dem Abt mit, der darauf schriftlich die Gefangennahme und den Prozess

gegen Barbletta beim Geistlichen von Tinizong erwirkte. Während man sie

folterte, kam Pater Pulogn dazu,4 der sofort bemerkte, dass die Hexe das

Gericht zum Narren halte, da sie ruhig in der Ecke sass, während man einen
Besen quälte. Dasselbe Ereignis berichtet auch die andere Geschichte, die wir
auf Barbletta missuia beziehen möchten, indem sie folgendermassen anfängt:
«Seu tgi la dertgira niva ansemen per far gisteia cun la missuia, schi savev'ella

mintg'eda samidar, tgi rastava adegna angal ena scoua setga. Ella aber era
davos pegna, tg ella rieva tant seu la pudeva Als das Gericht zusammenkam,

um der Hexe Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, wusste sie sich jedesmal zu

verwandeln, so dass sie immer nur einen trocknen Besen fassten. Sie aber war
hinter dem Ofen und lachte, was sie konnte.» Nach dieser Fassung bringt dann
der Landvogt Tieni da Casti den Betrug an den Tag, indem er den Besen packte
und sprach: «Ainten nom da Dia, tgap' ia te perchegl, tgi te ist. In Gottes
Namen fasse ich dich als die, die du bist.» Jetzt muss sie als sie selber zum
Vorschein kommen, und vor Gericht bekennt sie dann auch, dass sie oft auf die

Maiensässe von Surava gekommen sei, «partge lo vevan ellas igl sias prinzipal
barlot. denn dort halten sie ihren hauptsächlichen Hexentanz». Darauf
wurde sie am Galgen der Burg Riom gehängt.

Besonders interessant ist im vorliegenden Fall, wie von den beiden alten
Chrestomathie-Geschichten her gleichsam die neue Sagenbildung verfolgt werden

kann, die uns aus dem Bericht des Albert Schaniel-Durbant um das Haus
der Barbletta missuia entgegengetreten ist: was ursprünglich Notwehr bei der

Gefangennahme und schamloses Gelächter über die vermeintlich schon Betrogenen

war, das wird später zum Spuk im Haus der Hexe, dessen Bewohner
wider Willen Zeugen sein müssen, wie es in der einstigen Umgebung der

Hingerichteten noch über deren Tod hinaus «unghüret». Und dergleichen
wiederum, verbunden mit der Historizität der im ganzen Tal bekannten Bar-

Wer dieser Pater Pulogn gewesen ist, ist mir unbekannt. Schwerlich dürfte damit ein Pater aus
Disentis gemeint sein. Eher handelt es sich wohl um einen der im Tale pastorierenden Kapuziner,

wozu man vergi. Frei-Cantieni: Das Oberhalbstein, S. 9 f und S. 45.

171



bietta missuia, dürfte auch ausschlaggebend geworden sein dafür, dass in den

Hexengeschichten als Ort der Lokalisierung Tinizong geradezu auffallend
überwiegt. Das Tanzen des Besens aber in der Stube ist ein spätes Relikt des

Barlot, dem wir nun unsere nächste Aufmerksamkeit zuwenden wollen.
Hexentänze haben wir uns zu denken als versteckte, ausgelassene, stets

nächtliche Versammlung derer, die aus dem Dunkel ihre unheimliche Macht
schöpften und die sich in jenem von den oberhalbsteinischen Sagen nie weiter
beschriebenen Treiben gegenseitig stützten und stärkten. Mit Grauen wird stets

nur in allgemeinen Worten erzählt, wie um Feuer getanzt, geschrien und
schrecklich getummelt wurde, wie derartige Nächte den Menschen Stunden
der Angst und des Schreckens brachten und ihnen Qual schafften

(D. Ch. X, i, S. 666). Wer in die Nähe des Hexenringes geriet, blieb unweigerlich

in dessen Bann bis zum befreienden Läuten der Kirchenglocken und konnte
bei dem, was er zu sehen bekam, über Nacht schneeweisses Haar erhalten
(D. Ch. X, i, S. 666 f: Igl giouen ed igl barlot; Der Junge und der Hexentanz).

Auffallend ist immerhin, dass die Örtlichkeiten des wüsten Tobens genau
bezeichnet werden: es handelt sich im Sotgôt vornehmlich um die «Pros da

Burvagn», unter denen wir den eingangs erwähnten «Plang digls Ballarots» zu
suchen haben, und um den «Plang da Danecs», im Surgôt, wie aus den noch zu
besprechenden Akten der Hexenprozesse von Bivio hervorgeht, hauptsächlich
um den «Plang Stalveder», daneben um «Motta Crusetta», «Clavazot» u.a.m.5
Geschichtlich betrachtet handelt es sich stets um Örtlichkeiten, die in der
unmittelbaren Nähe der einstigen Richtstätten liegen,6 welche natürlich für das

Volk im vorhinein als Orte der Schande und der Sühne von Verbrechen
gekennzeichnet waren. Ihre daher sich aufdrängende Bestimmung zum barlott spricht
aus der Erfahrung der geradezu schicksalhaften Wiederkehr zu Tatorten, aus
dem Glauben an Busse und Strafe, die den Bereich menschlicher Gerechtigkeit
übersteigen und dadurch wieder in das Jenseitige hineinragen, aus dem Spuk
und Hexerei jäh hervorbrechen. Geographisch gesehen aber zeichnen sich die

genannten Orte aus durch das in gebirgiger Gegend auffallend Ebene ihrer

5 Frei-Cantieni: Das Oberhalbstein, S. 35 zeigt oben die Ebenen von Burvagn, wobei der Plang
digls Ballarots (nach Aussage von Lurentg Stgier, Parsonz-Visoura) die umwaldete Ebene bei
der heutigen Wegerhütte an der Julierstrasse wäre, die auf dem linken Bildrand nur noch knapp
angeschnitten ist, während der Plang de Danecs sich an der Julia mit Wiesen und Gebüschen
hinzieht, die auf dem Bild zwischen der Burg Riom und dem Weiher Burvagn liegen. S. 48 zeigt
den Plang Stalveder gross im Vordergrund.

6 Das Hochgericht Oberhalbstein hatte die Richtstätte ausserhalb des Weilers Burvagn, dasjenige
von Bivio (mit Avers und Ramosch) in Stalveder. Vergi. Frei-Cantieni: Das Oberhalbstein
S. 11 f.Der Plang de Danecs ist dagegen in Verbindung zu bringen mit der seit 1759 als
Gefängnis benützten Burg Riom.

172



Gestalt, das zumal durch dieses Ausnahmemässige in sich die deutlich erkennbare

Ausgegrenztheit aus der sonstigen Umgebung hervortreten lässt. Beim
Plang digls Ballarots begegnet das Unheimliche besonders sprechend aus dem

Umstand, dass diese Ebene gerade den Raum einer Waldlichtung beansprucht;
beim Plang da Danecs beeindruckt das nahe Tosen und Rauschen der Julia,
welche den einstigen Hexenring halbkreisförmig umschliesst, während von der
andern Seite in Mondnächten gigantisch die Burgruine von Riom herniederdroht.

Keinem Sehenden kann daher entgehen, warum die Sage Hexentänze an
diesen Orten lokalisiert hat.

Indessen wirkt im Zeitalter der Technik eine derartige Empfindsamkeit für
die Natur bereits «übersteigert» und auch das Rätselhafte der im Hexenglauben
zum Austrag kommenden Gegebenheiten des Daseins wird in einer Welt umfassender

Veränderung meist auf irgend eine rationale Weise «erklärt». Ob die
dadurch entstehende «Klarheit» allerdings bis zu jenen Tiefen reicht, da sich
allein und immer wieder das Wesentliche entscheidet, bleibt heute noch eine
offene Frage; aber Tatsache ist, dass man dem Hexenglauben kaum noch
begegnet. Sprachlich spiegelt sich der Wandel darin, dass die tragenden Worte
barlot, streia, missuia usw. im lebendigen Rätoromanisch stets nur noch in
einem übertragenen Sinn verwendet werden, der durchgehend etwas
Humoristisch-Schalkhaftes verrät und damit das Schauerliche entwundern hilft.

Wir können übrigens diese Verharmlosung schon an den Sagen selbst
beobachten, wenn etwa erzählt wird, wie eine Hexe sich einem guten Bauern aus

Tinizong anerbietet, das viele Heu im Tal und auf den Maiensässen ganz allein
einzubringen. Wie er aus einem Versteck neugierig verfolgt, was vor sich geht,
sieht er, dass die Frau «in per segns cun la bratscha» (ein paar Zeichen mit den

Armen; D. Ch. X, i, S. 661) macht, worauf sich das Heu in Bewegung setzt und
selbständig in die Scheune begibt. Der Bauer zeigt die Magd darauf als Hexe an
— aber der für die alten Geschichten kennzeichnende Schaden oder das Schreckhafte

eines Spukes findet sich kaum mehr. Dasselbe gilt auch von der Erzählung,
wie ein Mädchen dem Vater auf undurchsichtige Weise Milch beschafft zum
Löschen des Durstes. Auf die Frage, wer sie dergleichen gelehrt habe, antwortet
das Mädchen, es hätte diese Kunst in der dutregna, im Religionsunterricht bei
der madretscha, der Patin gelernt (D. Ch. X, i, S. 656 f). Hier haben wir das

Hexenhafte in typisch neuerer Weise darin zu erkennen, dass der Religionsunterricht

zum Beibringen von Zauberkünsten missbraucht wird, wodurch dieser
bei aller sonstigen Harmlosigkeit in das Licht der Blasphemie gerückt und dann
auch entsprechend bestraft wird: man beschliesst nicht nur die Hexe, sondern
auch alle ihre Patenkinder durch Öffnen der Schlagadern umzubringen.

173



Nur noch schleierhaft spricht eine der letzten Hexengeschichten aus dem

Oberhalbstein, die sich auf der einsamen Maiensäss Sars im Gebiete von Salouf

zugetragen hat und die mir von Mastral Gion Demarmels sei., Parsonz-Visoura,
erzählt worden ist. Der Betroffene war ein Freund des Vaters unseres Gewährsmannes.

Eines Winters hatte der Arme die Aufgabe übernommen «a pavlar or
sen Sars, das auf Sars eingebrachte Bergheu zu verfüttern». Wie er aber auf
Weihnachten nicht im Dorf erschien, ahnte man nichts Gutes; und als man
nachsehen ging, was sich zugetragen habe, war der Mann or digl calender —

übergeschnappt: seine Katze hatte er umgebracht und das Beil neben sich in die
Bettstatt geschlagen. Man brachte ihn zu Tal und als er nicht aufhörte, alle

Katzen, die ihm begegneten, zu töten - rief man den Doktor, der ihn endlich
beruhigen konnte. Später soll er dann gesagt haben: man dürfe ihn alles und
über alles fragen, nur nicht und niemals nach dem, was er gesehen habe
Das Schweigen breitet sich damit allmählich über eine Sache, die ein neues
Geschlecht nicht mehr mit den Augen der Alten betrachtet.

IL

Wenden wir nun freilich den Blick ab vom Hexenglauben mit seinen tiefen
Einsichten in die menschliche Natur und ihre bestimmungsmässigen
Zusammenhänge und versuchen wir, die historische Tatsächlichkeit des Hexenwesens
aufzuzeichnen, erfahren wir es als Befreiung, dass dieser weite Bereich der

Vergangenheit zugehört. Die nötigen Aufschlüsse über den Befund der
Geschehnisse vermitteln uns die Protokolle der 1653/54 hi Bivio durchgeführten
Hexenprozesse, die unter den Siglen Ms. Bma, Bmb und BMc im bündnerischen
Staatsarchiv aufbewahrt werden und von denen bereits Decurtins in X, 1 seiner
rätoromanischen Chrestomathie (S. 1-18) das Wesentliche herausgegeben hat.
Es handelt sich um Papierhandschriften, teils in Form alter Rechnungsbücher,
von denen eine (BMc) den Hinweis trägt, dass sie geschrieben sei von «Johannes
Grisch Gritzschriber der Zeit zu Stalla». Der Wert dieser Dokumente liegt
freilich weniger in dem, was wir daraus vom Hexenwesen vernehmen, da dies
sich weitgehend deckt mit dem, was M. Schmid und F. Sprecher 1918 im
Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden
(S. 73—252) «zur Geschichte der Hexenverfolgungen in Graubünden (mit besonderer

Berücksichtigung des Heinzenberges, der Gruob, des Schanfiggs und des

Prättigaus)» veröffentlicht haben. Hingegen gewinnen diese Akten dadurch

174



allerdings ein ganz besonderes Gewicht, als sie den vermutlich ältesten Versuch
darstellen, das Rumantsch-Surmeir zu schreiben.7

Was den Inhalt der Dokumente betrifft, dürfen wir uns auf Grund der

Übereinstimmung mit entsprechenden Zeugnissen aus andern bündnerischen
Gegenden an dieser Stelle kurz fassen. Beispielsweise kam am 4. Dezember 1653

Anna, Tochter des Gion Florin in Bivio vor Gericht, das aus dem Landvogt des

Oberhalbsteins, dem Mastral und weitern Richtern aus Bivio bestand.
Zunächst verweigert die Angeklagte Aussagen in der gedachten Richtung, gesteht
dann aber einige mehr oder weniger belanglose Verfehlungen und gelangt
zuletzt unter den Drohungen und vermutlich unter dem Eindruck der schon

vollzogenen Hinrichtungen bereits am 6. Dezember «sainza martuoiri» (ohne
Folterungen) zum Geständnis des Hexenwahnes, das sie am 19. Dezember
nochmals erweitert: zunächst gesteht sie, eine Hexe zu sein «et agia imprets hör
da sia mama et da Susanna sü motta crusetta las quellas en Jüsticiedas - und
sie habe es auf Motta Crusetta von ihrer Mutter und von Susanna gelernt, die
beide hingerichtet seien.» Mit ihnen habe sie alles Schlechte getan, et. gieua

cun quellas 2 sutedas insemel aint in ün batter dölg in tuot a quels leügs, nua
che ellas Wewen ils lur ballarots — und sei zusammen mit den beiden obgenannten

in einem Augenblick überall hingegangen, wo sie ihre Hexentänze hatten.»

Später erweitert sie das Geständnis namentlich noch dahin, dass sie Gott und
die Dreifaltigkeit verleugnet und die Gottesmutter gelästert habe «et agia
gia da fer, cun il diavel alg quel che Weua üna natura freida et biccia anandreg

- und habe zu tun gehabt mit dem Teufel, der ein kaltes Wesen habe und gar
nicht in Ordnung (sei).» Weiter erzählt sie nun die üblichen Dinge: der Teufel
habe sie mit scheinbar köstlichen Dingen bewirtet, aber kaum seien sie vom
Tanzplatz weggewesen, habe sich herausgestellt, dass alles nichts gewesen sei.

Auch habe er ihnen Pulver und Salbe gegeben; beides hätten sie ausgestreut, so

Es liegt selbstverständlich nicht im Rahmen dieser Studie, den philologischen Gesichtspunkt
weiter zu entfalten. Doch sei im Hinblick auf die zu gebenden Zitate wenigstens das Wichtigste
skizziert: der Dialekt von Bivio, in welchem z. B. in unserem Jahrhundert Rudolf Lanz seinen
«Biviano» verfasst hat, ist ein Bindeglied zwischen dem Sursettischen, wie es namentlich im
Sotgôt, aber auch im übrigen Surgôt, ausserhalb Bivio, gesprochen wird, und dem Ladinischen
einerseits sowie der italienischen Mundart des Bergells andererseits. Bei aller Uneinheitlichkeit
der Rechtschreibung fällt doch der verhältnismässig häufige Gebrauch der Umlaute und die
vielfache Verwendung von ch an Stelle von tg sofort ins Auge: z. B. la chüna für tgigna. Auch
im Wortschatz nähert sich das Dokument stark der ladinischen Gestalt der Wörter (z. B. la
vardet für la vardad), während es andere eigentlich sursettische Worte, die noch in direkter
Beziehung zum Lateinischen stehen, gerne beibehält (z. B. igis galtzers). Stellenweise nimmt der
italienische Einfiuss stark überhand (wie denn auch heute in Bivio das Italienische als
Schriftsprache dient); und an einer Stelle finden wir sogar einen kurzen deutschen Passus.

175



dass Kinder und Tiere gestorben oder schwer geschädigt worden seien; teils
hätten sie das getan, indem sie sich in Katzen verwandelt hätten und endlich
hätten sie auch Unwetter herbeibeschworen. — Abschliessend wird sie gefragt,
ob sie denn nie bei einem Geistlichen gebeichtet habe, dass sie eine Hexe sei

oder dass sie die genannten Untaten begangen habe. Darauf antwortet sie «cura
che üna barsuna ho impromes al diavel et eir gia da fer cun il diavel schi no
possen pichia ster gio dal mal - dass, wenn jemand dem Teufel (sich) versprochen

und mit dem Teufel zu tun gehabt habe, so könnten sie gar nicht (mehr)
vom Übel ablassen.» Deshalb schliesst die darauf Hingerichtete ihr Geständnis
mit einem «Dieu seia luda che eia a'pudia nir a cunfasser Gott sei gelobt,
dass ich zur Beichte habe kommen können» und sie bittet die Richter sogar:
«nun faze nagüna gracia dimper se fattze debida santenzia lasst nur keine
Gnade walten sondern fällt den verdienten Richterspruch». — Durchaus dasselbe

Bild geben uns auch die übrigen Prozessakten. Wir brauchen sie daher im
einzelnen nicht weiter zu besprechen und fügen vom historischen Gesichtspunkt

nur noch bei, dass, wie zum Beispiel die Geschichte der Barbletta missuia
zeigt, Hexenprozesse auch sonst im Oberhalbstein durchgeführt wurden. Und
dass sie gerade in jener Zeit weiter herum ruchbar wurden, beweisen die
«Denkwürdigkeiten aus dem Castelser Gericht» aus der Zeit um 1652—1662,
verfasst von einem Ungenannten, eventuell vom Landammann Paul von Vaiar
aus Fideris, wo gesagt wird (S. 180 der genannten Arbeit von Schmid und
Sprecher), dass die Kluppe (ein Marterwerkzeug) «neulich im Oberhalbstein
durch ein Pfaffen erdacht sein soll.»

III.

Die beiden bisherigen Abschnitte über die geschichtliche Wirklichkeit des

Hexenglaubens und die historischen Tatsachen des Hexenwesens stehen einander,

trotz gewisser leicht erkennbarer Beziehungen hinüber und herüber,
überraschenderweise verhältnismässig klar gegenüber: dort begegnen wir dem stets
unverstandenen Abgrund des Bösen, der geheimnisvollen Tiefe einer gedanklichen

Auseinandersetzung mit dem je bestürzenden Einbruch des Argen; hier
erkennen wir die Enge eines bedrückenden Kanons, der das Eigenartige erstickt,
Massnahmen, die sich in Befangenheit entrollen und daher in Anwendung und
Durchführung blinden Schreck verbreiten. Im Hexenglauben bebt die Fülle
einer gefahrvollen Welt; im Hexenwesen verödet das in sich Gefährliche zur
zwar strafbaren, wenngleich unmöglichen Machenschaft. Diesen Zwiespalt hat

176



deshalb jeder Versuch besonders zu beachten, der sich einem Verständnis der
Sache nähern möchte.

Die von Schmid und Sprecher vorgetragene psychologische Deutung ist für
den ganzen Zusammenhang schon darum zu kurz, weil sie höchstens in dem

verhältnismässig kleinen Bereich des historischen Flexenwesens überhaupt und
auch da nur bis zu einem gewissen Grade sinnvoll sein kann, während sie völlig
versagt vor dem Hexenglauben der Sage. Und jene psychologischen Erklärungen

wiederum, die mit Vorliebe vom Sagenhaften ausgehen, sind unzureichend,
insofern sie letztlich stets verständnislos bleiben müssen vor dem Umstand, dass

der uralte Hexenglaube im 17. Jahrhundert unvermittelt ins historisch Tatsächliche

des Hexenwesens umschlägt und nach Überwindung des sogenannten
Hexenwahns allmählich verharmlost und verschwindet.

Demgegenüber vermag vielleicht eine geschichtlich-daseinsmässige Erörterung

etwas mehr Licht auf den ganzen Kreis zu werfen. Eine solche Erörterung
legt nämlich erst den gemässen Ort fest, an dem dann psychologische,
brauchtümliche, historische oder andere Deutungen von Einzelheiten jenen Boden

gewinnen, auf dem sie an ihrem Teile begründet wirken mögen. Als die
fundamentale Erfahrung in diesem ganzen Bereich haben wir doch offenkundig die

Unverfügbarkeit allen menschlichen Seins anzusprechen, wie sie dem einstigen
Bewohner von Berggegenden in besonderer Härte und Rätselhaftigkeit
entgegentrat, so dass es uns nicht zu verwundern braucht, wenn in diesem Umkreis
gerade das Verständnis des Argen und Schaurigen, des Unheimlichen und
Ungeheuren durch Sagen in die zwielichtige Klarheit eines Volksgfaubens
gerückt wurde. Eine derartige Erfahrung ist jedoch niemals bloss eine Angelegenheit

menschlicher Auffassung, also eine Art blossen Hirngespinstes; die

Auffassung ist vielmehr schon immer gehalten in einer entsprechenden Umwelt,
die mit ihrem Bedrohenden und Schreckhaften allererst jene Fragen stellt, auf
die hernach volkstümliche Anschauung in ihrer Weise antwortet. Dass diese

Antwort gerade auf das Verhexte und Verflixte fällt, hat seinen Grund in der
Schärfe des Widerstreits zwischen dem einsamen Dasein des Bergbewohners
und seiner besonders bedrängenden, ihm feindlichen Umwelt, die sich seiner
schlichten und mutigen Tat immer wieder entzieht und seiner Mühe und

Anstrengung so zu spotten scheint. Es bedeutet demgegenüber bereits einen
Schritt in jene Verengerung, die das Menschenwesen ständig bedroht, wenn der

daseinsmässige Widerstreit mit der Umwelt vorwiegend in den mitmenschlichen

Umgang verlegt wird. Jetzt erst kann sich Verhextes konkretisieren in
einzelnen feindseligen Gestalten, die nun als streias oder missuias angesprochen
werden und gegen die man sich in gezielter Weise in acht zu nehmen hat. Dieser

177



vorwaltend mitmenschliche Aspekt, unter dem nun die Sache zum Austrag
kommt, bringt endlich das Seelische in jene Erregung, die nicht mehr klar
unterscheiden kann zwischen dem, was von der Welt her begegnet, und dem,

was im eigenen Innern aufsteigt und sich bereitwillig auf alles werfen lässt, was
dazu auch nur den mindesten Anlass bietet. Jetzt kann der psychologische
Mechanismus der Zwänge einsetzen, der sich im Brauchtümlichen sinnvoll
ritualisiert und beispielsweise in den Sagen seine beredte Sprache findet. Aber
solches Brauchtum ist nur schwach geschützt davor, dass der Zwang sich

plötzlich, wenn der Druck ins Unerträgliche steigt, ganz unverhohlen und
unverschämt auslebt in jenen historischen Hexenprozessen, die das Zwanghafte
als Massenwahn so erschütternd im Antlitz tragen. Die zwar sagenhafte, aber

vermutlich doch historische Gestalt der Barbletta missuia aus Tinizong bezeichnet

sehr genau die fürchterliche Stelle, da der Hexenglaube jäh ins Hexenwesen

umschlägt, wo ein armes, sicher absonderliches, aber kaum schuldigeres Weib
als irgendwer herhalten muss für den ganzen aufgestauten Wust von Jahrhunderte

altem Bangen.
Wir können die Studie nicht schliessen ohne zu fragen: Was geht uns das

heute noch an? Es kann nicht unsere Aufgabe sein, darauf umfassend zu

antworten. Wer aber die schauerliche Wirklichkeit, die sich in Hexenglauben
und Hexenwesen in geschichtlich begrenzter und daher für unsere Gegenwart
historisch fassbarer Weise niederschlug, wer die schauerliche Wirklichkeit, die

all das entliess, auch nur an einer wesentlichen Stelle nicht bloss intellektuell
erkannt, sondern wahrhaft erfahren hat, der weiss, dass diese Wirklichkeit sich

zwar proteushaft wandelt, aber deshalb heute in vielen Bereichen des Lebens

nicht minder verhext zum Vorschein kommt.

178


	Hexenglaube und Hexenwesen im alten Oberhalbstein

