
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1985)

Heft: 3-4

Artikel: Überlegungen zu einem Brief Jörg Jenatschs an Stephan Gabriel und
Jakob Anton Vulpius

Autor: Wenneker, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398390

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Überlegungen zu einem Brief Jörg Jenatschs
an Stephan Gabriel und Jakob Anton Vulpius

Von Erich Wenneker

Eine der interessantesten, aber auch eine der umstrittensten Begebenheiten der

Bündnergeschichte ist die Konversion des ehemaligen reformierten Prädikanten
und Bündner Heerführers Georg Jenatsch zur römisch-katholischen Kirche.1

Die Gründe für den Übertritt wurden immer sehr unterschiedlich beurteilt.
Hatte Jenatsch für seinen Übertritt vor allem politische Gründe in der

schwierigen Zeit der Bündner Wirren oder handelte es sich um eine religiöse
Entscheidung? Eine der wichtigsten Quellen für das «religiöse Innenleben» Jörg
Jenatschs sind die Briefe, die er in den Jahren 1635-1637 an den evangelischen
Prädikanten von Ilanz, Stephan Gabriel,2 schrieb. Es handelt sich um acht
Briefe, die uns überliefert sind und die in der Briefsammlung von Alexander
Pfister zusammen mit einer deutschen und italienischen Übersetzung jetzt
wieder leicht zugänglich sind. Der älteste dieser Briefe wurde von Jenatsch am

14. August 16353 in Zernez verfasst und richtete sich an Stephan Gabriel und

an Jacob Anton Vulpius, der zu dieser Zeit als Pfarrer in Thusis4 wirkte.
Vermutlich ist er eine Antwort auf ein Schreiben der beiden evangelischen
Prädikanten. Dieses Schreiben ist genauso wie andere Briefe Gabriels an

Jenatsch nicht überliefert. So sind wir auf die Briefe Jenatschs angewiesen, die

jedoch teilweise erlauben, Rückschlüsse zu ziehen. Mit Sicherheit lässt sich

sagen, dass die beiden Prädikanten Jenatsch wegen seines Übertrittes angegriffen

haben und die Echtheit seines Schrittes bestritten. Dieser Brief soll hier
untersucht werden, vor allem dahingehend, ob er mögliche Anhaltspunkte für
eine theologische Begründung der Konversion gibt. Dazu ist es zunächst
notwendig, den Gedankengang des Briefes in groben Zügen zu analysieren und

einige wichtig erscheinende Punkte genauer zu untersuchen.

Jenatsch weist am Anfang des Briefes darauf hin, dass er das erhaltene
Schreiben sofort beantwortet, obwohl er mit vielen anderen Dingen beschäftigt
sei. Auffällig am ganzen Brief ist, dass theologische und politische Gedanken-

1 Zum Leben und Wirken Jenatschs siehe die wieder neu herausgegebene Biographie von Alexan¬
der Pfister, Jörg Jenatsch. Sein Leben und seine Zeit, Chur 1984 und Alexander Pfister, Jörg
Jenatsch. Briefe 1614-1639. Chur 1983.

2 Zum Leben und Wirken Gabriels siehe Martin Bundi, Stephan Gabriel. Ein markanter Bündner
Prädikant in der Zeit der Gegenreformation, Chur 1964.

3 Kopien der Briefe sind erhalten im Archiv der Sacra Congregatio Fide, Rom und im Generalar¬
chiv des Kapuzinerordens, Rom. Abgedruckt bei Pfister, Briefe. Brief Nr. 37, S. 136-143.

4 Truog, J.R., ev. Pfarrer, JHAGG 65 (1936) hier S. 163.

123



gänge sich abwechseln. So vermag Jenatsch von der Eucharistie zu schreiben,
dann im nächsten Abschnitt des Briefes zu politischen Fragen Stellung zu
nehmen und dann wieder zu theologischen Fragen zurück zu kommen.

Jenatsch wendet sich gegen die Vorstellung, dass es nicht wichtig ist, die
Messe aufzusuchen: «Ne me excusetis, quod missam frequentem (missas dicitis
vos per contemptum satius erat dicere praedicas).»5 Für Jenatsch ist der Besuch
der Messe kein verachtungswürdiger Akt. In dem sich anschliessenden Nebensatz

wendet er sich jedoch sogleich gegen die evangelische Predigt. Vermutlich
hatte man ihm einen Vorwurf gemacht, dass er die Messe aufsuchen würde.
Er jedoch antwortet mit einem entsprechenden Vorwurf. Er führt den Brief mit
den Worten «accusate quod rarenter adeam, monete ut singulis diebus cum
devotione de sancto et vivifico corporis et sanguinis Christi sacrificio
participent et saluti meae bene consultum erit»6 weiter. Die tägliche Andacht ist
Jenatsch für sein Seelenheil wichtig. Er möchte so oft wie möglich an der
Eucharistie teilnehmen.

Im folgenden Abschnitt geht Jenatsch auf den Vorwurf ein, dass die
römischkatholische Religion eine «ludicram»7 sei und ihre Anhänger einfältig sind.
Gabriel und Vulpius hatten wahrscheinlich den Präfekten der Vatikanischen
Bibliothek und späteren Kardinal Caesar Baronius8 angeführt, der in seinen
«Annales ecclesiastici» schreibt, dass viele Päpste ihres Amtes keineswegs
würdig gewesen sind. Jenatsch vermag diesem durchaus zuzustimmen und sieht
das Gericht über diese Päpste kommen, denn er schreibt «sed dicam vobis

amplius mea confessione multos papas haeredes futuros aeternae damna-
tionis.»9

Seine Schlussfolgerung, die er zieht, lautet: Wenn die römisch-katholische
Religion eine Tändelei ist, dann hätte doch die Gegenseite siegen müssen, was
ihnen jedoch zumindest im Freistaat der Drei Bünde nicht gelungen ist und auch
nicht überall dort, wo die römisch-katholische Religion verbreitet ist. Zur
Unterstützung seiner Aussage zieht Jenatsch ein Zitat des von ihm
hochgeschätzten Kirchenvaters Augustinus aus einer seiner Schriften gegen die Donati-
sten heran. Das Zitat führt ihn zu seiner zweiten Kernaussage: Gott hält die
römisch-katholische Kirche in seiner Hand und daher können auch Menschen

Pfister, Briefe 137.
Pfister, Briefe 137.
Pfister, Briefe 137.
Über Baronius siehe Martin Grabmann, Die Geschichte der katholischen Theologie seit dem
Ausgang der Väterzeit, Freiburg i.Br. 1933, 186.
Pfister, Briefe 137.

124



ihr nicht schaden. Wenn er auch nicht allen Entscheidungen der Päpste im
Laufe der Kirchengeschichte zustimmen kann, so erkennt er grundsätzlich das

Amt an, weil Gott und nicht der Papst der ausschlaggebende Faktor ist.
In einer sehr drastischen Form weist Jenatsch den Vorwurf seiner Gegner

gegen das Amt des Papstes zurück. Diese Vorwürfe, die ihm als ehemaligen
evangelischen Prädikanten sehr gut bekannt sein dürften, kann er nur noch mit
Verachtung zurückweisen. Die Macht des Papstes darf nicht übersehen werden,
aber er ist nicht unfehlbar.

Im nächsten Abschnitt geht Jenatsch auf das Verhältnis von Eucharistie und
Abendmahl ein. Wenn seine Gegner die Eucharistie als unwürdig ansahen, so
sieht er dieses beim evangelischen Abendmahl. Dazu führt er aus: «Sacram
Eucharistiam numcupatis crustulum, massulam ex farina et aqua. Vestra coena
tale aliquid est.»9 Als Begründung für diese Sichtweise zieht Jenatsch das

Symbol des Konzils von Nicäa,10 sowie das Symbol des 3. Ökumenischen
Konzils von Ephesus11 und die Lehre des Cyrill von Alexandrien heran.

Von theologischen Fragestellungen geht Jenatsch nun zu politischen Fragen
über. Die beiden angeschriebenen Prädikanten stammten aus dem Unterengadin

und hatten sich wohl auch bei Jenatsch über die schwierige Lage der

evangelischen Einwohner im Unterengadin beklagt. Jenatsch wehrt sich gegen
die Einschätzung, die ihn als Aufrührer und Rebell darstellt. Mit vehementen
Worten weist er die Vorwürfe zurück und führt aus, dass er das mögliche getan
habe. Er weist u. a. auch daraufhin, dass Kapuzinerpatres die geistliche Versorgung

der Bevölkerung übernommen haben.12 Hier lassen sich jedoch die
Vorwürfe, die gegenüber Jenatsch erhoben wurden, nicht genau bestimmen. Ging
es hier um den Verrat gegenüber dem Vaterland in politischer Hinsicht?
Möglicherweise hat man ihm dieses auch in religiöser Hinsicht vorgeworfen. Wenn
Jenatsch aus politischen Erwägungen die Arbeit der Kapuzinerpatres im
reformierten Unterengadin unterstützt hat, so könnte man diesen Vorwurf erheben.
Während der Zeit der Kapuzinermission hatten die Unterengadiner schwer zu
leiden, vor allem weil die Österreicher alles daransetzten, um die Verhältnisse
in der religiösen Frage zu ändern. Wenn man den reformierten Standpunkt der
beiden Prädikanten berücksichtigt, so ist ein solcher Vorwurf gegenüber
Jenatsch keineswegs unmöglich. Möglicherweise gaben die beiden Pfarrer

10
325 n.Chr.

11
431 n.Chr.

12 Zur Kapuzinermission siehe die Arbeiten von Albert Frigg, Die Mission der Kapuziner in den
rätoromanischen unditalienischen Talschaften Rätiens im 17. Jh., Chur 1953 und C. Willi, Die
Kapuziner-Mission im romanischen Teil Graubündens mit Einschluss des Puschlavs, Brienz
i960.

125



Jenatsch den Hauptanteil an der Schuld. Ihnen lag die Situation der evangelischen

Glaubensbrüder im Unterengadin sicherlich sehr am Herzen, da beide aus
dem Unterengadin stammten. Der Vorwurf der Unwissenheit gegenüber den

beiden Prädikanten erscheint zumindest gegenüber Stephan Gabriel nicht
berechtigt, da dieser mit genügend politischem Sachverhalt ausgerüstet war.

Der nächste Abschnitt beschäftigt sich wieder mit der religiösen und
konfessionellen Frage. Das Empfinden der reformierten Prädikanten, die
römischkatholischen Altäre Gottes als götzendienerisch anzusehen, schmerzt Jenatsch
sehr.13

Für seine Argumentation benutzt er erneut einen Ausdruck seines «verehrten

Augustinus».14 Neben Augustin zieht er als weiteren Kirchenvater Optatus
Milevitanus heran, indem er einen Satz aus dessen Werk «Contra Parmenianum
Donastitam»15 zitiert. Im donastischen Streit in der Alten Kirche ging es um die

Frage, ob die Sakramente auch dann ihre Gültigkeit haben, wenn der Spender
oder der Empfänger des Sakramentes nicht würdig für den Empfang sind. Der
Streit brach 311 aus, als der Diakon Cäcilian zum Bischof von Karthago
gewählt wurde. Ein Teil der Gemeinde bestritt die Gültigkeit der Wahl, da
Cäcilian bei der Christenverfolgung unter Maximian einer weit verbreiteten
Martyriumssucht entgegengetreten war. Zudem war ein als «Traditor»16
beschuldigter Bischof an der Wahl beteiligt. So wurde von siebzig numidischen
Bischöfen ein Gegenbischof gewählt, dessen Nachfolger Donatus von Karthago
(316-355) wurde. «Die Donatisten halten sich für die echte ecclesia catholica,
für die Braut Christi, ohne Runzeln und Flecken, für die heilige Kirche.»17 Im
Rahmen seiner Auseinandersetzung mit den Donatisten entwickelte Augustinus
seinen Kirchen- und Sakramentsbegriff. Er verwendete dabei Argumente des

«Vulgärkatholizismus» und führte sie in theologisch tiefer Form aus. Auffällig
ist, dass die augustinischen Argumente in der Zeit der Reformation und
Gegenreformation von der römisch-katholischen Kirche erneut gegen die evangelische
Lehre angewendet wurden:
1. Die Sakramente sind für sich heilig. Sie können nicht durch die Unwürdig-

keit des Spenders oder Empfängers ungültig werden.

2. Die Kirche ist katholisch, da sie sich über alle Völker ausbreitet.

13 Pfister, Briefe 138. Die Übersetzung von «doleo» mit «berühren» in der deutschen Übersetzung
ist zu schwach.

14 «ait Augustinus meus»
15 Geschrieben 365 gegen den donastischen Bischof von Karthago, Parmenian, in 6 Büchern.

Neuauflage des Werkes 185. Der institutionelle, staatsfreundliche Kirchenbegriff des Optatus
bildete einen Ausgangspunkt der antidonatistischen Lehten Augustins.

16 Als «Traditor» wurden diejenigen Christen bezeichnet, die bei Christenverfolgungen Bibeln an
die Römer ausgeliefert hatten und dadurch in Todsünde gerieten.

126



3- Die Kirche ist heilig, weil sie die Sakramente hat und dazu das symbolum
trinitatis, die cathedra Petri und die Lehren Christi.

Augustinus und Optatus Milevitanus sind die beiden Hauptzeugen, mit denen

Georg Jenatsch seine Position unterstützt.
Im nächsten Abschnitt geht Jenatsch wieder auf die verfahrene politische

Situation in Bünden ein. Wiederum geht es um Beschuldigungen, die gegen ihn
vorgebracht wurden. Jenatsch meint, diejenigen genauer bestimmen zu können,
die diese Beschuldigungen vorgebracht hatten: die Unterengadiner Prädikanten.
Er schreibt: «procul dubio aliquis ex praedicantibus Engadinae inferioris haec
mendacia in me sparsit».17 Jenatsch ist sich sehr sicher, dass es nur die
Prädikanten gewesen sein konnten. Am n. Mai 1635 waren auf dem Beitag zu
Thusis die Bestimmungen der Artikel von Cläven angenommen worden, die im
Veltlin nur die römisch-katholische Konfession zuliessen. Dieses führte natürlich

zu Enttäuschungen bei den evangelischen Prädikanten. Diese waren vor
allem auch von ihrem Glaubensgenossen Rohan enttäuscht, der im Interesse
Frankreichs auf den Abschluss dieser Bestimmungen gedrängt hatte. Jenatsch

war ebenfalls für die Annahme dieses Bündnisses eingetreten18 und hatte sicherlich

bei den Prädikanten auch die letzten Sympathien verloren. Daneben waren
auch die Verhältnisse im Unterengadin wichtig. Seit 1622 wirkten die Kapuziner
im Unterengadin und die Prädikanten fürchteten unter dem Einfiuss
Österreichs, dass eine ähnliche Situation wie im Veltlin eintreten könnte und die

evangelische Religion, der die Mehrheit der Unterengadiner angehörten,
unterdrückt werden konnte. Die Stimmung war nicht gut, und Jenatsch hat mit
seinem Verhalten nicht dazu beigetragen, dass die Prädikanten ihn verstehen
konnten.

Im nächsten Abschnitt des Briefes versucht Jenatsch, eine eigene Begründung
für seinen Übertritt zu geben, wenn er schreibt: «Novit Dominus cor meum,
et conscientiam meam, nec humanis persuasionibus, nec terrenis pollicita-
tionibus adductus; vos in negotio fidei deserui; deserui vos tractus a Spiritu
Santo, cui obsequi potius oportebat quam vobis, ...»19

Jenatsch spricht davon, dass der Heilige Geist ihn zu dieser Entscheidung
getrieben habe. Irdische Überzeugungskünste und irdische Versprechungen
haben nach seiner eigenen Aussage nicht zu seiner Konversion geführt.
Entscheidend ist das Vorwärtstreiben des Heiligen Geistes und nicht Menschenwerk.

Im letzten Teil des Briefes beruft sich Jenatsch nicht mehr auf einzelne

17 Pfister, Briefe 138. W. v. Loewenich: Augustin, Leben und Werk - München - Hamburg 1965,
S. 96.

18 Pfister, Jenarsch 305.
19 Pfister, Briefe 138.

127



menschliche Autoritäten, z. B. die Kirchenväter, sondern schreibt allgemeiner
von den Schriften der heiligen Märtyrer und Bekenner: «legite sanctos illos Dei
Martyres et Confessores, qui Apostolorum doctrinam exceperunt et ad nos
derivarunt; legite sancta illa concilia, quae de fidei dogmatibus determinarunt,
et forte mitius mecum agetis.»20 Die Schriften der Märtyrer und Bekenner der
Kirche enthüllten die Lehre, die die Apostel begründet und weitergegeben
haben. Jenatsch setzt die Liste fort bis zur katholischen Kirche seiner Zeit. In
ihr sind die Lehren der Apostel, Kirchenväter und Märtyrer aufgenommen und
tradiert worden. Eine menschliche Stimme hätte ihn nicht auf diesen Weg
führen können. Die Akten der Konzilien in der Alten Kirche, die sich mit den
Glaubenssätzen beschäftigten, sind heranzuziehen, wenn man ihn verurteilt.
Jenatsch ist sehr selbstbewusst, wenn er schreibt «Auxilio Dei saepius diabolum
et mundum vici, vineam adhuc magis, si ilia rumpantur inimicis meis.»21 Die
Richtigkeit seiner Entscheidung sieht Jenatsch darin, dass der Heilige Geist ihn
zu dieser Entscheidung getrieben hat. Im Abschnitt vorher, betonte er auch,
dass er sich weder vor dem Gericht Gottes fürchte, noch vor den Drohungen
seiner menschlichen Feinde von einst und jetzt.

Im letzten Abschnitt des Briefes erscheinen mir vor allem noch zwei
Formulierungen sehr interessant. Zuerst die Anrede der Empfänger: «Valete, viri
clarissimi, et me amare pergite.»22 Diese Anrede spricht wirklich kaum für eine

Feindschaft von seiten Jenatschs. Er schätzt die beiden Prädikanten trotz allem,
was vorgefallen ist, als erlauchte Männer. Er wünscht sich die beiden keineswegs

als Feinde, sondern möchte mit ihnen auskommen. Dazu mussten die
beiden aber ihre Einstellung zu ihm ändern und ihm wohlwollender begegnen.

Die zweite interessante Passage im letzten Abschnitt lautet folgendermassen:
«Utinam Dominus Blasius adhuc viveret. Est Spiritus qui et illum et alios

vinceret; sed quid Deus cum ilio et parente meo dilectissimo egerit in ultimo
agone, novit Dominus. Saltern vos antecessorum ne mementote.»23 Warum
erwähnt Jenatsch hier den evangelischen Prädikanten Blasius Alexander?
Diesen meint er mit der Bezeichnung «Dominus Blasius». Alexander hatte als

junger Prädikant wie Jenatsch am Thusner Strafgericht teilgenommen,
wodurch er sich den Hass der spanischen Partei, genauso wie die anderen acht

beteiligten Prädikanten, zuzog. Unter diesen Prädikanten waren auch Stephan
Gabriel und Georg Jenatsch. Dem Veltlinermord entging Alexander nur durch
einen Zufall. Die Entwicklung, die er nach diesem Erlebnis nahm, beschreibt

20 Pfister, Briefe 139.
21 Pfister, Briefe 139.
22 Pfister, Briefe 139.
23 Pfister, Briefe 139.

128



G. Jost mit den folgenden Worten: «Ein einzig grosser Schmerz um Kirche,
Evangelium und Heimat erfasst ihn. Ihre Befreiung wird sein Gelübde. Er wird
zum glühenden Verteidiger seines freien rätischen Staates und des klaren, reinen

Evangeliums.»24 Zusammen mit Jenatsch versucht er die Säuberung des

Domleschg und des Oberen Bundes, dann des Veltlins und die Verteidigung des

Engadins. Er scheiterte schliesslich, wird auf der Flucht festgenommen und am

23. Dezember 1622 in Innsbruck hingerichtet. Ein Mann, der für seine

Überzeugung kämpfe und deshalb erwähnt Jenatsch ihn. Blasius Alexander hatte füt
seine Überzeugung gekämpft und ist für seine Überzeugung gestorben. Da er
jedoch bis zu seinem Tode für seine Sache gekämpft hat, ist er nicht besiegt
worden. Jenatsch scheint dieses erkannt zu haben und weist darauf hin, dass

nur einer ihn besiegen könnte: der Heilige Geist. Der Heilige Geist hat ihn
besiegt und er hätte auch Blasius Alexander besiegt.

Wie ist dieser Brief des Georg Jenatsch zu bewerten? Es zeigt sich das Bild
eines Mannes, der von seiner Sache überzeugt ist. Er kennt sich mit den Lehren
der römisch-katholischen Kirche aus und ist in den Schriften der Kirchenväter
bewandert. In der Zeit, in der Georg Jenatsch und Stephan Gabriel lebten,

waren politische und religiöse Interessen miteinander verbunden. Sie lassen sich
nicht voneinander trennen. Daher ist es durchaus verständlich, dass Jenatsch
in seinem Brief sowohl religiöse als auch politische Themen anspricht und diese

einander abwechseln. Das Bild, das Georg Jenatsch in diesem Brief abgibt, ist
m. E. ein folgendes: Georg Jenatsch war ein Mann, der nicht nur aus politischen
Gründen zum römisch-katholischen Glauben übergetreten ist, wie
verschiedentlich angenommen wurde. Vielmehr erscheint Jenatsch seinen Übertritt
wirklich gut bedacht zu haben. Ich bin daher der Meinung, dass Jenatsch in
diesem Brief das Bild eines überzeugten Katholiken zeigt. Ob dieses Bild sich
auch in den anderen Briefen festmachen lässt, bleibt jedoch einer genaueren
Prüfung dieser Briefe vorbehalten.

G. Jost, Blasius Alexanders Leben und Sterben, BM 1958, 169—197.

129


	Überlegungen zu einem Brief Jörg Jenatschs an Stephan Gabriel und Jakob Anton Vulpius

