Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1985)

Heft: 3-4

Artikel: Uberlegungen zu einem Brief Jorg Jenatschs an Stephan Gabriel und
Jakob Anton Vulpius

Autor: Wenneker, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-398390

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uberlegungen zu einem Brief Jorg ]enatschs
an Stephan Gabriel und Jakob Anton Vulpius

Von Erich Wenneker

Eine der interessantesten, aber auch eine der umstrittensten Begebenheiten der
Biindnergeschichte ist die Konversion des ehemaligen reformierten Pradikanten
und Bindner Heerflihrers Georg Jenatsch zur romisch-katholischen Kirche.*
Die Griinde fiir den Ubertritt wurden immer sehr unterschiedlich beurteilt.
Hatte Jenatsch fir seinen Ubertritt vor allem politische Griinde in der
schwierigen Zeit der Biindner Wirren oder handelte es sich um eine religiose
Entscheidung? Eine der wichtigsten Quellen fir das «religiose Innenleben» Jorg
Jenatschs sind die Briefe, die er in den Jahren 1635—1637 an den evangelischen
Pradikanten von Ilanz, Stephan Gabriel,> schrieb. Es handelt sich um acht
Briefe, die uns lberliefert sind und die in der Briefsammlung von Alexander
Pfister zusammen mit einer deutschen und italienischen Ubersetzung jetzt
wieder leicht zuganglich sind. Der alteste dieser Briefe wurde von Jenatsch am
14. August 1635° in Zernez verfasst und richtete sich an Stephan Gabriel und
an Jacob Anton Vulpius, der zu dieser Zeit als Pfarrer in Thusis* wirkte.
Vermutlich ist er eine Antwort auf ein Schreiben der beiden evangelischen
Pradikanten. Dieses Schreiben ist genauso wie andere Briefe Gabriels an
Jenatsch nicht tuiberliefert. So sind wir auf die Briefe Jenatschs angewiesen, die
jedoch teilweise erlauben, Riickschlusse zu ziehen. Mit Sicherheit lasst sich
sagen, dass die beiden Pridikanten Jenatsch wegen seines Ubertrittes angegrif-
fen haben und die Echtheit seines Schrittes bestritten. Dieser Brief soll hier
untersucht werden, vor allem dahingehend, ob er mogliche Anhaltspunkte fiir
eine theologische Begriindung der Konversion gibt. Dazu ist es zunachst not-
wendig, den Gedankengang des Briefes in groben Zugen zu analysieren und
einige wichtig erscheinende Punkte genauer zu untersuchen.

Jenatsch weist am Anfang des Briefes darauf hin, dass er das erhaltene
Schreiben sofort beantwortet, obwohl er mit vielen anderen Dingen beschaftigt
sei. Auffillig am ganzen Brief ist, dass theologische und politische Gedanken-

Zum Leben und Wirken Jenatschs siche die wieder neu herausgegebene Biographie von Alexan-
der Pfister, Jorg Jenatsch. Sein Leben und seine Zeit, Chur 1984 und Alexander Pfister, Jorg
Jenatsch. Briefe 1614—1639. Chur 1983.

Zum Leben und Wirken Gabriels siche Martin Bundi, Stephan Gabriel. Ein markanter Blindner
Pradikant in der Zeit der Gegenreformation, Chur 1964.

Kopien der Briefe sind erhalten im Archiv der Sacra Congregatio Fide, Rom und im Generalar-
chiv des Kapuzinerordens, Rom. Abgedruckt bei Pfister, Briefe. Brief Nr. 37, S. 136—143.

*+  Truog, J.R., ev. Pfarrer, JHAGG 65 (1936) hier S. 163.

I23



gange sich abwechseln. So vermag Jenatsch von der Eucharistie zu schreiben,
dann im nachsten Abschnitt des Briefes zu politischen Fragen Stellung zu
nehmen und dann wieder zu theologischen Fragen zuriick zu kommen.

Jenatsch wendet sich gegen die Vorstellung, dass es nicht wichtig ist, die
Messe aufzusuchen: «Ne me excusetis, quod missam frequentem (missas dicitis
vos per contemptum satius erat dicere praedicas).»® Fiir Jenatsch ist der Besuch
der Messe kein verachtungswiirdiger Akt. In dem sich anschliessenden Neben-
satz wendet er sich jedoch sogleich gegen die evangelische Predigt. Vermutlich
hatte man ihm einen Vorwurf gemacht, dass er die Messe aufsuchen wiirde.
Er jedoch antwortet mit einem entsprechenden Vorwurf. Er fihrt den Brief mit
den Worten «accusate quod rarenter adeam, monete ut singulis diebus cum
devotione de sancto et vivifico corporis et sanguinis Christi sacrificio par-
ticipem et saluti meae bene consultum erit»® weiter. Die tagliche Andacht ist
Jenatsch fir sein Seelenheil wichtig. Er mochte so oft wie moglich an der
Eucharistie teilnehmen.

Im folgenden Abschnitt geht Jenatsch auf den Vorwurf ein, dass die romisch-
katholische Religion eine «ludicram»” sei und ihre Anhinger einfiltig sind.
Gabriel und Vulpius hatten wahrscheinlich den Prafekten der Vatikanischen
Bibliothek und spateren Kardinal Caesar Baronius® angefiihrt, der in seinen
«Annales ecclesiastici» schreibt, dass viele Papste ihres Amtes keineswegs
wurdig gewesen sind. Jenatsch vermag diesem durchaus zuzustimmen und sieht
das Gericht liber diese Papste kommen, denn er schreibt «sed dicam vobis
amplius mea confessione multos papas haeredes futuros aeternae damna-
tionis.»’

Seine Schlussfolgerung, die er zieht, lautet: Wenn die romisch-katholische
Religion eine Tandelei ist, dann hitte doch die Gegenseite siegen miissen, was
ihnen jedoch zumindest im Freistaat der Drei Bliinde nicht gelungen ist und auch
nicht Gberall dort, wo die romisch-katholische Religion verbreitet ist. Zur
Unterstutzung seiner Aussage zieht Jenatsch ein Zitat des von ihm hochge-
schatzten Kirchenvaters Augustinus aus einer seiner Schriften gegen die Donati-
sten heran. Das Zitat fithrt ihn zu seiner zweiten Kernaussage: Gott hilt die
romisch-katholische Kirche in seiner Hand und daher konnen auch Menschen

Pfister, Briefe 137.

Pfister, Briefe 137.

Pfister, Briefe 137.

Uber Baronius siche Martin Grabmann, Die Geschichte der katholischen Theologie seit dem
Ausgang der Viterzeit, Freiburg i. Br. 1933, 186.

Pfister, Briefe 137.

@ N

124



ihr nicht schaden. Wenn er auch nicht allen Entscheidungen der Pipste im
Laufe der Kirchengeschichte zustimmen kann, so erkennt er grundsatzlich das
Amt an, weil Gott und nicht der Papst der ausschlaggebende Faktor ist.

In einer sehr drastischen Form weist Jenatsch den Vorwurf seiner Gegner
gegen das Amt des Papstes zuriick. Diese Vorwirfe, die ihm als ehemaligen
evangelischen Pradikanten sehr gut bekannt sein dirften, kann er nur noch mit
Verachtung zurtickweisen. Die Macht des Papstes darf nicht ibersehen werden,
aber er ist nicht unfehlbar.

Im nachsten Abschnitt geht Jenatsch auf das Verhailtnis von Eucharistie und
Abendmahl ein. Wenn seine Gegner die Eucharistie als unwiirdig ansahen, so
siecht er dieses beim evangelischen Abendmahl. Dazu fithrt er aus: «Sacram
Eucharistiam numcupatis crustulum, massulam ex farina et aqua. Vestra coena
tale aliquid est.»® Als Begrundung fur diese Sichtweise zieht Jenatsch das
Symbol des Konzils von Nicaa,'® sowie das Symbol des 3. Okumenischen
Konzils von Ephesus' und die Lehre des Cyrill von Alexandrien heran.

Von theologischen Fragestellungen geht Jenatsch nun zu politischen Fragen
uber. Die beiden angeschriebenen Pradikanten stammten aus dem Unteren-
gadin und hatten sich wohl auch bei Jenatsch uiber die schwierige Lage der
evangelischen Einwohner im Unterengadin beklagt. Jenatsch wehrt sich gegen
die Einschatzung, die ihn als Aufrithrer und Rebell darstellt. Mit vehementen
Worten weist er die Vorwiirfe zurtick und fithrt aus, dass er das mogliche getan
habe. Er weist u. a. auch darauf hin, dass Kapuzinerpatres die geistliche Versor-
gung der Bevolkerung ibernommen haben.'? Hier lassen sich jedoch die Vor-
whurfe, die gegentiber Jenatsch erhoben wurden, nicht genau bestimmen. Ging
es hier um den Verrat gegentiber dem Vaterland in politischer Hinsicht? Mogli-
cherweise hat man ihm dieses auch in religioser Hinsicht vorgeworfen. Wenn
Jenatsch aus politischen Erwagungen die Arbeit der Kapuzinerpatres im refor-
mierten Unterengadin unterstiitzt hat, so konnte man diesen Vorwurf erheben.
Wahrend der Zeit der Kapuzinermission hatten die Unterengadiner schwer zu
leiden, vor allem weil die Osterreicher alles daransetzten, um die Verhaltnisse
in der religiosen Frage zu dndern. Wenn man den reformierten Standpunkt der
beiden Pradikanten berucksichtigt, so ist ein solcher Vorwurf gegentuber
Jenatsch keineswegs unmoglich. Moglicherweise gaben die beiden Pfarrer

10

325 n.Chr.

431 n.Chr.

Zur Kapuzinermission siche die Arbeiten von Albert Frigg, Die Mission der Kapuziner in den
ratoromanischen und-italienischen Talschaften Raitiens im 17. Jh., Chur 1953 und C. Willi, Die
Kapuziner-Mission im romanischen Teil Graubiindens mit Einschluss des Puschlavs, Brienz
1960.

11
12

125



Jenatsch den Hauptanteil an der Schuld. Thnen lag die Situation der evangeli-
schen Glaubensbriider im Unterengadin sicherlich sehr am Herzen, da beide aus
dem Unterengadin stammten. Der Vorwurf der Unwissenheit gegeniiber den
beiden Pradikanten erscheint zumindest gegentiber Stephan Gabriel nicht be-
rechtigt, da dieser mit gentigend politischem Sachverhalt ausgertistet war.

Der nichste Abschnitt beschiftigt sich wieder mit der religiosen und konfes-
sionellen Frage. Das Empfinden der reformierten Pradikanten, die romisch-
katholischen Altare Gottes als gotzendienerisch anzusehen, schmerzt Jenatsch
sehr.!3

Fur seine Argumentation benutzt er erneut einen Ausdruck seines «verehrten
Augustinus».** Neben Augustin zieht er als weiteren Kirchenvater Optatus
Milevitanus heran, indem er einen Satz aus dessen Werk «Contra Parmenianum
Donastitam»** zitiert. Im donastischen Streit in der Alten Kirche ging es um die
Frage, ob die Sakramente auch dann ihre Giltigkeit haben, wenn der Spender
oder der Empfanger des Sakramentes nicht wiirdig fur den Empfang sind. Der
Streit brach 311 aus, als der Diakon Cicilian zum Bischof von Karthago
gewihlt wurde. Ein Teil der Gemeinde bestritt die Gultigkeit der Wahl, da
Cacilian bei der Christenverfolgung unter Maximian einer weit verbreiteten
Martyriumssucht entgegengetreten war. Zudem war ein als «Traditor»' be-
schuldigter Bischof an der Wahl beteiligt. So wurde von siebzig numidischen
Bischofen ein Gegenbischof gewahlt, dessen Nachfolger Donatus von Karthago
(316—355) wurde. «Die Donatisten halten sich flir die echte ecclesia catholica,
fir die Braut Christi, ohne Runzeln und Flecken, fur die heilige Kirche.»'” Im
Rahmen seiner Auseinandersetzung mit den Donatisten entwickelte Augustinus
seinen Kirchen- und Sakramentsbegriff. Er verwendete dabei Argumente des
«Vulgarkatholizismus» und fihrte sie in theologisch tiefer Form aus. Auffillig
ist, dass die augustinischen Argumente in der Zeit der Reformation und Gegen-
reformation von der romisch-katholischen Kirche erneut gegen die evangelische
Lehre angewendet wurden:
1. Die Sakramente sind fur sich heilig. Sie konnen nicht durch die Unwiirdig-

keit des Spenders oder Empfangers unglltig werden.
2. Die Kirche ist katholisch, da sie sich uber alle Volker ausbreitet.

3 Pfister, Briefe 138. Die Ubersetzung von «doleo» mit «bertihren» in der deutschen Ubersetzung

ist zu schwach.

«ait Augustinus meus»

Geschrieben 365 gegen den donastischen Bischof von Karthago, Parmenian, in 6 Biichern.
Neuauflage des Werkes 185. Der institutionelle, staatsfreundliche Kirchenbegriff des Optatus
bildete einen Ausgangspunkt der antidonatistischen Lehren Augustins.

Als «Traditor» wurden diejenigen Christen bezeichnet, die bei Christenverfolgungen Bibeln an
die Romer ausgeliefert hatten und dadurch in Todsiinde gerieten.

14
15

16

126



3. Die Kirche ist heilig, weil sie die Sakramente hat und dazu das symbolum
trinitatis, die cathedra Petri und die Lehren Christi.

Augustinus und Optatus Milevitanus sind die beiden Hauptzeugen, mit denen

Georg Jenatsch seine Position unterstutzt.

Im nachsten Abschnitt geht Jenatsch wieder auf die verfahrene politische
Situation in Bunden ein. Wiederum geht es um Beschuldigungen, die gegen ihn
vorgebracht wurden. Jenatsch meint, diejenigen genauer bestimmen zu konnen,
die diese Beschuldigungen vorgebracht hatten: die Unterengadiner Pradikanten.
Er schreibt: «procul dubio aliquis ex praedicantibus Engadinae inferioris haec
mendacia in me sparsit».'” Jenatsch ist sich sehr sicher, dass es nur die
Pradikanten gewesen sein konnten. Am 11. Mai 1635 waren auf dem Beitag zu
Thusis die Bestimmungen der Artikel von Cliven angenommen worden, die im
Veltlin nur die romisch-katholische Konfession zuliessen. Dieses fuhrte natiir-
lich zu Enttauschungen bei den evangelischen Pradikanten. Diese waren vor
allem auch von ihrem Glaubensgenossen Rohan enttduscht, der im Interesse
Frankreichs auf den Abschluss dieser Bestimmungen gedrangt hatte. Jenatsch
war ebenfalls fiir die Annahme dieses Blindnisses eingetreten'® und hatte sicher-
lich bei den Pradikanten auch die letzten Sympathien verloren. Daneben waren
auch die Verhaltnisse im Unterengadin wichtig. Seit 1622 wirkten die Kapuziner
im Unterengadin und die Pradikanten fiirchteten unter dem Einfluss Oster-
reichs, dass eine dhnliche Situation wie im Veltlin eintreten konnte und die
evangelische Religion, der die Mehrheit der Unterengadiner angehorten, unter-
druckt werden konnte. Die Stimmung war nicht gut, und Jenatsch hat mit
seinem Verhalten nicht dazu beigetragen, dass die Pridikanten ihn verstehen
konnten.

Im niachsten Abschnitt des Briefes versucht Jenatsch, eine eigene Begriindung
fiir seinen Ubertritt zu geben, wenn er schreibt: «Novit Dominus cor meum,
et conscientiam meam, nec humanis persuasionibus, nec terrenis pollicita-
tionibus adductus; vos in negotio fidei deserui; deserui vos tractus a Spiritu
Santo, cui obsequi potius oportebat quam vobis, ...»"’

Jenatsch spricht davon, dass der Heilige Geist ihn zu dieser Entscheidung
getriecben habe. Irdische Uberzeugungskiinste und irdische Versprechungen
haben nach seiner eigenen Aussage nicht zu seiner Konversion gefiihrt. Ent-
scheidend ist das Vorwirtstreiben des Heiligen Geistes und nicht Menschen-
werk. Im letzten Teil des Briefes beruft sich Jenatsch nicht mehr auf einzelne

17

Pfister, Briefe 138. W. v. Loewenich: Augustin, Leben und Werk — Miinchen — Hamburg 1965,
S. 96.

Pfister, Jenatsch 305.

1 Pfister, Briefe 138.

18

127



menschliche Autorititen, z.B. die Kirchenviter, sondern schreibt allgemeiner
von den Schriften der heiligen Martyrer und Bekenner: «legite sanctos illos Dei
Martyres et Confessores, qui Apostolorum doctrinam exceperunt et ad nos
derivarunt; legite sancta illa concilia, quae de fidei dogmatibus determinarunt,
et forte mitius mecum agetis.»*® Die Schriften der Martyrer und Bekenner der
Kirche enthillten die Lehre, die die Apostel begriindet und weitergegeben
haben. Jenatsch setzt die Liste fort bis zur katholischen Kirche seiner Zeit. In
ihr sind die Lehren der Apostel, Kirchenviter und Martyrer aufgenommen und
tradiert worden. Eine menschliche Stimme hitte ihn nicht auf diesen Weg
fihren konnen. Die Akten der Konzilien in der Alten Kirche, die sich mit den
Glaubenssatzen beschiftigten, sind heranzuziehen, wenn man ihn verurteilt.
Jenatsch ist sehr selbstbewusst, wenn er schreibt «Auxilio Dei saepius diabolum
et mundum vici, vincam adhuc magis, si ilia rumpantur inimicis meis.»*! Die
Richtigkeit seiner Entscheidung sieht Jenatsch darin, dass der Heilige Geist ihn
zu dieser Entscheidung getrieben hat. Im Abschnitt vorher, betonte er auch,
dass er sich weder vor dem Gericht Gottes flirchte, noch vor den Drohungen
seiner menschlichen Feinde von einst und jetzt.

Im letzten Abschnitt des Briefes erscheinen mir vor allem noch zwei For-
mulierungen sehr interessant. Zuerst die Anrede der Empfanger: «Valete, viri
clarissimi, et me amare pergite.»*? Diese Anrede spricht wirklich kaum fiir eine
Feindschaft von seiten Jenatschs. Er schitzt die beiden Pradikanten trotz allem,
was vorgefallen ist, als erlauchte Manner. Er wiinscht sich die beiden keines-
wegs als Feinde, sondern mochte mit ihnen auskommen. Dazu mussten die
beiden aber ihre Einstellung zu ihm dndern und ihm wohlwollender begegnen.

Die zweite interessante Passage im letzten Abschnitt lautet folgendermassen:
«Utinam Dominus Blasius adhuc viveret. Est spiritus qui et illum et alios
vinceret; sed quid Deus cum illo et parente meo dilectissimo egerit in ultimo
agone, novit Dominus. Saltem vos antecessorum ne mementote.»*> Warum
erwahnt Jenatsch hier den evangelischen Priddikanten Blasius Alexander?
Diesen meint er mit der Bezeichnung «Dominus Blasius». Alexander hatte als
junger Pradikant wie Jenatsch am Thusner Strafgericht teilgenommen,
wodurch er sich den Hass der spanischen Partei, genauso wie die anderen acht
beteiligten Priadikanten, zuzog. Unter diesen Priadikanten waren auch Stephan
Gabriel und Georg Jenatsch. Dem Veltlinermord entging Alexander nur durch
einen Zufall. Die Entwicklung, die er nach diesem Erlebnis nahm, beschreibt

Pfister, Briefe 139.
Pfister, Briefe 139.
Pfister, Briefe 139.
Pfister, Briefe 139.

128



G. Jost mit den folgenden Worten: «Ein einzig grosser Schmerz um Kirche,
Evangelium und Heimat erfasst ihn. Ihre Befreiung wird sein Gelubde. Er wird
zum glithenden Verteidiger seines freien ratischen Staates und des klaren, reinen
Evangeliums.»** Zusammen mit Jenatsch versucht er die Sauberung des Dom-
leschg und des Oberen Bundes, dann des Veltlins und die Verteidigung des
Engadins. Er scheiterte schliesslich, wird auf der Flucht festgenommen und am
23. Dezember 1622 in Innsbruck hingerichtet. Ein Mann, der fiir seine Uber-
zeugung kampfe und deshalb erwihnt Jenatsch ihn. Blasius Alexander hatte fir
seine Uberzeugung gekampft und ist fur seine Uberzeugung gestorben. Da er
jedoch bis zu seinem Tode fur seine Sache gekampft hat, ist er nicht besiegt
worden. Jenatsch scheint dieses erkannt zu haben und weist darauf hin, dass
nur einer ihn besiegen konnte: der Heilige Geist. Der Heilige Geist hat ihn
besiegt und er hatte auch Blasius Alexander besiegt.

Wie ist dieser Brief des Georg Jenatsch zu bewerten? Es zeigt sich das Bild
eines Mannes, der von seiner Sache tiberzeugt ist. Er kennt sich mit den Lehren
der romisch-katholischen Kirche aus und ist in den Schriften der Kirchenvater
bewandert. In der Zeit, in der Georg Jenatsch und Stephan Gabriel lebten,
waren politische und religiose Interessen miteinander verbunden. Sie lassen sich
nicht voneinander trennen. Daher ist es durchaus verstandlich, dass Jenatsch
in seinem Brief sowohl religiose als auch politische Themen anspricht und diese
einander abwechseln. Das Bild, das Georg Jenatsch in diesem Brief abgibt, ist
m. E. ein folgendes: Georg Jenatsch war ein Mann, der nicht nur aus politischen
Grunden zum romisch-katholischen Glauben ubergetreten ist, wie ver-
schiedentlich angenommen wurde. Vielmehr erscheint Jenatsch seinen Ubertritt
wirklich gut bedacht zu haben. Ich bin daher der Meinung, dass Jenatsch in
diesem Brief das Bild eines tiberzeugten Katholiken zeigt. Ob dieses Bild sich
auch in den anderen Briefen festmachen lasst, bleibt jedoch einer genaueren
Prufung dieser Briefe vorbehalten.

2

2 G. Jost, Blasius Alexanders Leben und Sterben, BM 1958, 169—197.

129



	Überlegungen zu einem Brief Jörg Jenatschs an Stephan Gabriel und Jakob Anton Vulpius

