
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1984)

Heft: 11-12

Artikel: Luzi Michel (1841-1876) : Pfarrer, Publizist, Politiker

Autor: Barth, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398382

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Luzi Michel (1841-1876) - Pfarrer, Publizist, Politiker

Von Robert Barth

i. Biographie1

Luzi Michel ist nur 35 Jahre alt geworden. In dieser knappen Lebensspanne ist
es ihm gelungen, neben seinem eigentlichen Pfarrerberuf noch eine vielbeachtete

Wochenzeitung zu redigieren, eine Parteibewegung zu gründen und als

Politiker im Gemeinde- und Grossrat zu wirken.
Michel wurde 1841 als Sohn des Igiser Ammanns Christian Michel geboren.

Als i6j ähriger trat er in die Kantonsschule ein, scheint diese aber vorzeitig
verlassen zu haben, um sich im Thurgau der Landwirtschaft zu widmen. Doch
holte er schon 1862 die Matura nach und studierte anschliessend in Jena und
Zürich Theologie. Dabei soll er die prägenden Einflüsse vom Philosophen Kuno
Fischer, Karl August von Hase, Adolf Hilgenfeld und dem in der Schweiz
führenden liberalen Theologen Alois Biedermann empfangen haben.

1865—1869 versieht er sein erstes Pfarramt in Peist; 1866 wird er in die Synode
aufgenommen. Anschliessend ist er Pfarrer von Sils und Mutten, wo seine

vielseitige Begabung erst richtig zur Entfaltung kommt: 1873 bis zu seinem Tod
im Januar 1876 erscheint Michels Blatt «Der Volksmann».2 1875 wird er in den

Grossen Rat gewählt. Als radikalere Abspaltung von den Liberalen gründet er
in den siebziger Jahren die jungdemokratische Bewegung. Drei Einzelschriften

zeugen von den Schwergewichten seines Wirkens: «Zur schweizerischen
Bundesrevision. Eine Bombe in die kantonale Kleinstaaterei», 1873; «Für die
Missachteten des Volkes», 1874 und im selben Jahr noch «Einige Postulate zum
neuen Schulgesetz».
1 Eine ältere Biographie stammt von Arnold Knellwolf: «Der Volksmann Luzi Michel. Ein

Vorkämpfer modernen Christentums», Zürich 1913, 2. Aufl.
Kurzbiographien widmen ihm auch: Markus Mattmüller: Leonhard Ragaz und der religiöse
Sozialismus, Bd. 1, Zollikon 1957, S-4if; Christine Nöthiger-Strahm: Der deutschschweizerische

Protestantismus und der Landesstreik von 1918, 1981, S. 121-124; Martin Bundi:
Arbeiterbewegung und Sozialdemokratie in Graubünden, 1981, S. 18-22.
Kürzere Erwähnungen auch bei Jakob R. Truog: Die Pfarrer der evangelischen Gemeinden in
Graubünden, o.J., S.146; Friedrich Pieth: Bündner Geschichte, 1945, S.485t; Benedikt Mani:
Aus der Geschichte der Demokratischen Partei Graubündens, 1969, S.5.
Nachrufe im «Bündner Tagblatt», 19.1.1876; im «Freien Rhätier», 18.1.1876; im «Winterthurer

Landboten», zit. nach «Bündner Tagblatt», 22.1.1876.
2 «Der Volksmann» wird bis 1877 weitergeführt. 1881 erscheint eine Zeitung mit ähnlicher

politischer Ausrichtung unter dem Titel «Der neue Volksmann» unter Conrad Conzett und ist
nun das Blatt der Sozialdemokratie.

270



2. Der Theologe

Das kirchliche Geschehen im Schweiz. Protestantismus in der zweiten Hälfte
des 19. Jahrhunderts war geprägt durch die theologischen Richtungskämpfe.
Den Positiven (auch Orthodoxe genannt), die am Bekenntnis und an der

Verbalinspiration der Bibel festhielten, standen die Liberalen gegenüber, die
auch unter den Begriffen «Reformer», oder «Freisinnige» bekannt wurden. Sie

führten die Tradition der Aufklärungstheologie weiter und hatten auf Grund
der historisch-kritischen Forschungsarbeit ein freieres Verhältnis zur Bibel.
Namentlich lehnten sie die wörtliche Eingebung der Schrift durch den Heiligen
Geist und ihre völlige Irrtumslosigkeit ab und standen der übernatürlichen
Geburt Jesu, seinen Wundern, der versöhnenden Bedeutung seines Leidens und
Sterbens und seiner leiblichen Auferstehung kritisch gegenüber. Die Liberalen
traten insgesamt für ein undogmatisches Christentum ein.

Zwischen diesen beiden Hauptströmungen bestand die Gruppe der
«Vermittler», die das Auseinanderfallen der protestantischen Kirchen zu verhindern
suchte.3

Luzi Michel ist innerhalb der Liberalen dem extremen linken Flügel zuzuordnen;

er gibt selber auch zu, dass sein «Volksmann» «religiös freisinnig <bis zum
Exzess>» ist.4 Er hat von dieser Position aus selbst führende liberale Theologen
der Schweiz, wie Konrad Wilhelm Kambli und Heinrich Lang, angegriffen.

An zwei Beispielen, an den Konsequenzen für den Gottesdienst und am
sozialpolitischen Engagement, soll Michels Radikalität kurz erläutert werden:

a) Michel hat nicht nur jegliche Verpflichtung auf ein Bekenntnis verworfen,
sondern sogar den Offenbarungscharakter der Bibel überhaupt bestritten. Dies
hat seiner Meinung nach Folgen für die Pfarrer: «Mit der Bibel als Wort Gottes
hat [auch] der Pfarrer als Priester ausgedient.» Er wird zum Laien unter anderen
Laien. Für den Gottesdienst hat dies die Konsequenz, dass der Pfarrer nicht
mehr der alleinige Sprecher ist; er ist lediglich der Leiter einer «allseitigen
Verhandlung», «natürlich ohne die bisherige Autorität eines <Dieners am Worte
Gottes> und <Herrn des Glaubens>. Bindenden Glauben gibt's da natürlich
nicht...». Auf das Gebet will Michel ebenfalls verzichten und nur Gesang und
Instrumentalmusik zur Erbauung im Gottesdienst zulassen.6

3 Zu den Richtungskämpfen s. Paul Schweizer, Freisinnig, Positiv, Religiössozial, 1972.
4 «Volksmann», 1873, Nr. 51, S. 1.
5 «Volksmann», 1874, Nr.25, S.2-4.
6 «Volksmann», 1875, Nr. 3, S.2. Bereits an der Synode von 1873 hatte Michel übrigens ein

Referat über «Die soziale Stellung und die Aufgabe der Geistlichkeit in der Gegenwart»
gehalten. («Volksmann», 1873, Nr.25, S.4).

271



b) Michel meint, anstelle von Glauben und Dogma mussten «Liebe und
Leben» zu den zentralen Begriffen des Christentums werden. Dies führe zu
vermehrter innerweltlicher Aktivität, zu mehr Einsatz für soziale Gerechtigkeit
und damit zur Sozialdemokratie.7

Solche gewagten Thesen eines - wohlverstanden amtierenden - Theologen
blieben nicht unwidersprochen. (Um so mehr als Michel im «Volksmann» die
Positiven immer wieder hart, kompromisslos und manchmal beleidigend
angriff.) Er weiss um seinen Ruf, «ungläubig» zu sein und verteidigt sich folgen-
dermassen:

«Gläubig in kirchlichem Sinne des Wortes bin ich allerdings nicht und freue
mich, es nicht zu sein. Dagegen bin ich es im Sinne des unverfälschten Christen-
thums, so wie ich dasselbe begreifen und so weit ich es mit meinen individuellen
Schranken sein kann. Der Glaube des Christenmenschen ist nicht die Anerkennung

von etlichen Sätzen, sondern die Gottesliebe, welche sich insbesondere in
der Liebe des Nächsten offenbart. Ich halte die <Rechtgläubigkeit> für eine

Verwirrung. Das Christenthum ist nicht Bekenntnis.»8
Die grosse Gemeindeautonomie unserer schweizerischen evangelisch-refor-

mierten Kirchen machte es möglich, dass auch Theologen mit solch extremen
Positionen in ihrem Pfarramt verbleiben konnten.9 Immerhin kommt es zu
einem Konflikt mit dem Kirchenrat: Einige Bürger von Chur klagen ihn ein,
«über die heiligsten Gegenstände unserer Verehrung und unseres Glaubens in
einer Weise Hohn und Spott auszuschütten, dass eine strafrechtliche Verfolgung

nur zu sehr gerechtfertigt wäre».10 Der Kirchenrat nimmt diese Klage
zum Anlass für ein Mahnschreiben an Michel, bemerkt aber ausdrücklich, dass

er unabhängig davon seinen Fall habe aufgreifen wollen, «um denjenigen
Empfindungen Ausdruck zu verleihen, von welchen ein sehr namhafter und
religiös nicht einseitig gefärbter Theil unserer evangel. Kirchenglieder erfüllt
ist». Das Schreiben bezieht sich auch nicht nur auf den von der Beschwerde
erwähnten Artikel, vielmehr auf die «ganze publizistische Thätigkeit».

Das Recht auf seine Arbeit als Redaktor neben der pfarramtlichen Tätigkeit
wird nicht bestritten, Voraussetzung sei jedoch «ein ruhiges, taktvolles Vorgehen».

Michel habe es in seiner bisherigen Schreibarbeit daran fehlen lassen, und

er wird aufgefordert, «mehr Besonnenheit und Takt an den Tag zu legen».11

7 «Volksmann, 1874, Nr.45, S.3L
8 Für die Missachteten des Volkes, S.3.
' Im Gegensatz etwa zu den Verhältnissen in Deutschland, wo es dank des stärker hierarchischen

Aufbaus der Kirche leicht zu konsistorialen Eingriffen und Absetzungen kommen konnte.
10 «Volksmann», 1874, Nr.24, S.2.
11 «Volksmann», 1874, Nr.28, S.2.

272



Michel protestierte heftig gegen das Mahnschreiben und zweifelte namentlich

die Rechtmässigkeit des Vorgehens durch den Kirchenrat an. Die
Angelegenheit kam vor die Synode, die die kirchenrätliche Verfügung tatsächlich für
nicht gesetzeskonform beurteilte.

Der Rat hatte freilich in seinem Schreiben betont, er wolle nicht «Richter
sein im juridischen Sinne des Worts».12

3. Der Publizist

Luzi Michel hat sein Wochenblatt «Der Volksmann» zum grossen Teil selber
geschrieben. Die Edition des Blattes fällt in die Zeit des Kulturkampfes und der
eidgenössischen und kantonalen Verfassungskämpfe. Das Schwergewicht der

Berichterstattung liegt auf folgenden Themen: Schulpolitik, soziale Frage,
Verhältnis von Kirche und Staat, Verfassungsrevision, Post- und Bankwesen. Auf
eine Wochenschau mit Kurzkommentaren zum Weltgeschehen folgte in jeder
Ausgabe die Berichterstattung über die Schweiz und besonders die Ereignisse
in Graubünden. Der «Volksmann» wollte «demjenigen Theil der Bevölkerung
entgegenkommen, der bisher ohne Zeitung war. Allein wir hoffen demselben
auch in den andern Kreisen Freunde zu gewinnen», heisst es in der Probenummer.

Als Zielpublikum wird in erster Linie die Bevölkerungsschicht angesprochen,

die nicht genug Geld oder Zeit aufbringen könne, um eine Tageszeitung
zu abonnieren. Ihr erwüchsen aus Mangel an Informationen mancherlei Nachteile.

Sie soll ausserdem für politische Tagesfragen sensibilisiert und mobilisiert
werden.13 Politisch verstand sich der «Volksmann» auf der liberalen Seite mit
einer Tendenz zum Sozialismus. Michel trat damit in Konkurrenz zum liberalen
«Rhätier», mit dem es mehrfach zu Auseinandersetzungen kam. Die Differenz
lag vor allem in der Beurteilung der sozialen Frage und der Arbeiterbewegung,
über die der «Rhätier» nach Meinung Michels «ungerecht und hartherzig»
schrieb.14

«Volksmann», 1874, Nr.28, S.2f; 1874, Nr.29, S.2L
«Volksmann», 1873 (Probenummer), S.i; 1874, Nr. 51, S.i. Nach 2 Monaten hat das Blatt
bereits iooo Abonnenten. Allerdings ist am Ende des 1. Jahrgangs der Fortbestand vorübergehend

gefährdet. (Nöthiger-Strahm, S.121; «Volksmann», 1874, Nr. 51, S.i).
«Volksmann», 1874, Nr.23, S.2f; 1875, Nr.19, S.3. J.M.Rascher bezeichnet übrigens 1874 den
«Volksmann», den «Freien Rhätier» und das «Bündner Tagblatt» als die «Hauptorgane» des

Kantons (Altes und Neues über Volk und Parteien im Bündnerland, 1874).

273



4- Der Politiker

Schon 1873 setzte sich Michel für die in Graubünden damals seltene Einsitznah-
me von Pfarrern im Grossen Rat ein:15

«Die pastorale Würde ist für mich also kein Hindernis unten die Leute zu
gehen und mit ihnen zu reden und wenn's sein muss zu streiten, Püffe zu geben
und zu empfangen. Der Pfarrer soll sich nicht in die Politik mischen. Ich bin
einverstanden so weit, dass er seine amtliche Stellung nicht zu politischen
Zwecken missbrauchen soll. Als Privatmann aber ist er Bürger wie jeder andere
und hat nicht bloss das Recht, sondern die Pflicht, seine Bürgerpflichten zu
erfüllen.»

Der Pfarrer habe auch nicht über den politischen Parteien zu stehen oder zu
beruhigen und zu besänftigen. Denn auch Religionsstifter und Reformatoren
hätten in der Welt gewirkt und Parteien gebildet und geführt.16

Seine eigene Wahl, zwei Jahre später, im Mai 1875, in den grossen Rat- «auf
Kosten des Herrn Stabshauptmann von Planta»17 — belegt nicht nur Michels
Popularität als «Liberaler», sondern dürfte auch eine Anerkennung seiner schon
vorher geleisteten politischen Arbeit gewesen sein. Seine drei grösseren
Arbeiten waren nämlich kurz vor diesem Zeitpunkt erschienen:

Die Schrift «Einige Postulate zum neuen Schulgesetz» ist in erster Linie eine

Abrechnung mit dem «Ultramontanismus», dem Syllabus Errorum und dem

politischen Katholizismus. In immer neuen Wendungen erläutert sie die

Superiorität des Staates über der Kirche. Die individuelle Glaubens- und
Gewissensfreiheit will Michel gewährleisten, ebenso die Kultusfreiheit im «Rahmen
der Sittlichkeit und der öffentlichen Ordnung», doch soll der Staat die

Erziehungs- und Bildungsarbeit ganz übernehmen und die Kirchen in ihrem
Lehramt überwachen. Für das auszuarbeitende Schulgesetz bedeutet dies, dass

möglichst alle konfessionellen Sonderbestimmungen wegfallen sollen.
Der Religionsunterricht in der bisherigen Form soll fakultativ werden;

obligatorisch einführen will Michel dagegen eine «vergleichende Religions- und
Sittengeschichte nebst Sittenlehre», die überkonfessionell sein soll.

Auch die Schrift «Zur schweizerischen Bundesrevision. Eine Bombe in die
kantonale Kleinstaaterei» verrät den eigenwilligen Denker: Er holt aus zu einer

15 Vgl. Knellwolf, S.41. - In andern Kantonen war diese Form politischer Tätigkeit für Pfarrer
im 19. Jahrhundert selbstverständlich. Für Zürich etwa lässt sich eine grosse Zahl von
Theologen aus allen Parteien im Kantonsrat feststellen.

16 «Volksmann», 1879, Nr. 19, S. 3L
17 «Volksmann», 1875, Nr.20, S.2; Nr.21, S.3L

274



beissenden Kritik am «Kantönligeist» mit seinen im 19. Jahrhundert noch

vielfältigen Hindernissen für die freie Berufsausübung und die Eheschliessung.
Neben den unterschiedlichen Rechts- und Bürgerrechtsverhältnissen kritisiert
Michel noch die mannigfachen Vorurteile gegenüber Angehörigen von
Nachbarkantonen. Er schlägt deshalb die Aufhebung dieser Kleinstaaterei und dieses

Egoismus zugunsten von fünf schweizerischen Grossregionen mit je ca. Vi Mio.
Einwohnern vor. Gleichzeitig sollte ein einheitliches Schweiz. Recht, eine
vereinheitlichte Schweiz. Volksschule mit einer eidg. Lehrerbildungsanstalt und ein

Bürgerrecht eingeführt werden. Michel glaubt, die Schweiz sei auf Grund ihrer
Zersplitterung im Vergleich zu den sich herausbildenden grossen Nationalstaaten

in Rückstand gekommen und könne die Probleme eines modernen
Staates nicht mehr lösen. Nebenbei hofft er, durch die Zusammenfassung der
Kantone noch den Einfiuss der ultramontanen «Partei» (der katholischen,
konservativen, föderalistischen Gruppe) einschränken zu können.

Der zweite Entwurf der Bundesverfassung, der 1874 zur Abstimmung
gelangte, kam Michels zentralistischen Vorstellungen zu wenig entgegen. Dennoch

sah er den relativen Fortschritt und empfahl im «Volksmann» die Annahme.

Die dritte Schrift von Michel («Für die Missachteten des Volkes», 1874)18

behandelt sein wichtigstes Anliegen, die soziale Frage. Dieser Aufsatz hat
damals in der Öffentlichkeit und später in der Literatur am meisten Beachtung
gefunden.

Michel legt gleich zu Beginn das Bekenntnis ab, Sozialist zu sein, wobei er
präzisiert: «Aber allerdings nicht im Sinne des Communismus. Reich mag reich
bleiben, aber der Arme soll auch zu besserer Existenz kommen. Wer Noth und
Elend zu harter Arbeit gesehen und ein Herz im Leibe trägt, wer es mit Volk
und Staat gut meint, muss Sozialist sein, und vor allem jeder Pfarrer, der das

Evangelium predigen will. Der innerste Kern und das Ziel des Sozialismus ist
der innerste Kern und das Ziel des Christenthums: die geistige und leibliche
Wohlfahrt des Ganzen und Einzelnen, auch des Geringsten.»19

Mit den darauf folgenden Ausführungen dürften sich allerdings damals die

wenigsten Sozialisten zufrieden gegeben haben, denn Michel stellt keine
konkreten politischen, wirtschaftlichen oder sozialen Forderungen; er erweist sich
vielmehr als Moralist: Die Besitzenden sollten freiwillig von ihrem Reichtum
abgeben und für eine gerechtere Verteilung der materiellen Güter sorgen. Diese

18 Verfasst wurde sie laut einer Anmerkung auf S.30 schon 1872.
" Für die Missachteten, S. 4.

2-75



«glückliche, friedliche Lösung» der sozialen Frage sei derjenigen mit «Eisen und
Blut» eindeutig vorzuziehen. Ergänzend dazu mussten in nichtmaterieller
Hinsicht gesellschaftliche und moralische Vorurteile unter den herrschenden
Schichten gegenüber dem ärmeren arbeitenden Volk beseitigt werden: «Die
Arbeiterklassen verdienen nicht Hohn und Spott, denn sie sind gedrückt. Ihr
Streben nach einer besseren Lebensstellung ist ein sittlich berechtigtes und
gefordertes, und es ist unsittlich, diese Bestrebungen unterdrücken zu wollen.
Die Arbeiterklassen verdienen auch nicht süffisante Verachtung, denn sie sind

geistig nicht minder begabt und stehen moralisch nicht tiefer als die anderen
Stände. Die Arbeitsleistung - geistige und körperliche — gibt den Massstab für
die Nützlichkeit eines Menschen innert der menschlichen Gesellschaft. Gemäss
diesem Massstab stehen diejenigen, die arbeiten, produzieren, viel höher als der
reiche müssiggängerische Besitz, der blos konsumiert.»20

Kritik am Bürgertum in dieser Deutlichkeit findet sich auch bei andern sozial

aufgeschlossenen Theologen zu Michels Zeit nur selten. Interessant ist zudem,
dass Luzi Michel «die Arbeiterklassen», zu denen er auch den Bauernstand
zählt, als den moralisch gesunden Kern des Volkes ansieht, der in bezug auf
«Barmherzigkeit, Mitleid, Dienstfertigkeit, Arbeitsamkeit, Ausdauer,
Genügsamkeit, Enthaltsamkeit, Massigkeit, Treue etc.» dem «Herrenstand» sogar
überlegen ist.21 — Wir finden den gleichen Gedanken einige Jahrzehnte später
in der religiös-sozialen Bewegung um L. Ragaz. Bemerkenswert ist auch, dass

er die soziale Frage nicht nur als ein Problem der Industriearbeiter betrachtet,
sondern beispielsweise Dienstboten, Knechte und Bergbauern gleichermassen
von strukturellen Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten betroffen sieht.

Dementsprechend hat der Sozialismus «seinen Hauptherd in den Städten, wo
die Noth am grössten ist, aber seine Gedanken leben bis hinauf in's schwachbevölkerte

Hochgebirge».22
Einen besonderen Abschnitt widmet Michel dem Verhältnis der Kirche zur

sozialen Frage. Er stellt in diesem Bereich - wie für die Kirche allgemein - einen

Mangel an praktischer Wirksamkeit fest: «Die soziale Tendenz des Christen-
thums kommt in der apostolischen Zeit zum praktischen Ausdruck. Selbst die

Gütergemeinschaft ward durchgeführt. Später tritt diese praktische Tendenz
der neuen Religion fast ganz hinter die theoretische Glaubensarbeit zurück

Für die Missachteten, S.22L Michel hat auch später wieder betont: «Nicht die Reichen sollen
arm werden, sondern die Aermeren wohlhabend»; s. z.B. «Volksmann», 1874, Nr. 37, S.2L
Für die Missachteten, S.22.
Für die Missachteten, S.6.

276



Die Verkehrung der ursprünglichen Tendenz des Christenthums dauert bis in
unsere Tage.»23

Diese Auffassung von einem Versagen der Kirchen in ihren sozialethischen
und praktischen Aufgaben findet sich in ganz ähnlichen Formulierungen auch
bei Vertretern der schweizerischen Sozialdemokratie im letzten Viertel des 19.
Jahrhunderts.24

Es ist unverkennbar, dass sich Michels sozialpolitische Position in seinen
letzten Lebensjahren radikalisiert. Heisst es beispielsweise in der 1872 entstandenen

Schrift «Für die Missachteten des Volkes» noch zurückhaltend: «Es ist

gut, dass die arbeitenden Klassen sich einigen...»,25 so befürwortet er im
«Volksmann» bereits offen die Gewerkschaftsbewegung und bringt ausführliche

Berichte und Kommentare darüber.26 Vom zweiten Jahrgang des «Volksmanns»

an ist zudem eine deutlich wachsende Zahl von Artikeln zur
Sozialpolitik und sozialen Frage im In- und Ausland festzustellen. Bezeichnend für
diese letzte Phase von Michels Schreiben ist beispielsweise seine entschiedene

Verurteilung der blutigen Unterdrückung des Göschener Streiks von 2000
Tunnelarbeitern, die Tote und Verletzte gefordert hatte.27

5. Würdigung

a) Für Luzi Michel wird die soziale Frage in zunehmendem Masse zum Zentrum
seines Wirkens. Darin ist er Vorbild und Vorläufer der religiös-sozialen
Bewegung. Ebenso hat er Arbeitnehmerorganisationen (Gewerkschaften und
Sozialdemokratie) unterstützt, er hat sie aber nicht theologisch gedeutet. Darin
unterscheidet er sich wie andere liberale Theologen von Religiös-sozialen wie
Hermann Kutter (1863—1931), für den die soziale Bewegung eine Geissei Gottes
angesichts des sozial gleichgültigen Christentums war, oder von Leonhard
Ragaz (1868—1945), für den der Sozialismus eine Entwicklungsstufe auf dem

Weg zum Reich Gottes bedeutete.
b) Michel ist in seiner Position vergleichbar mit einigen andern sozialpolitisch

engagierten liberalen Pfarrern der Schweiz, wie etwa Albert Bitzius

Für die Missachteten, S. 30.
Robert Barth, Protestantismus, soziale Frage und Sozialismus im Kanton Zürich 1830-1914,
S.240L
S.16.
S. z.B. 1873, Nr.24, S.if; 1874, Nr.22; 1875, Nr.41, S.3.
«Volksmann», 1875, Nr.32, S.i.

277



(1835-1882), Conrad Wilhelm Kambli (1829-1914) und Zwingli Wirth (1819-
1905). Auch sie haben vor allem von einem allgemeinen Humanitätsideal aus
argumentiert. (Bibelzitate zur Begründung des eigenen Standpunktes fehlen
beim Theologen Michel praktisch ganz!) In mehreren Punkten ist er aber
radikaler als diese Gruppe: Er hat nicht nur Verständnis und eine gewisse
Sympathie für Gewerkschaftsbewegung und Sozialdemokratie, sondern unterstützt

sie offen. Auch wenn er sich noch nicht der Sozialdemokratischen Partei
anschliessen konnte, wie dies nach ihm die Pfarrer Paul Brandt (1852—1910),
Paul Pflüger (1865-1947) und Albert Reichen (1864-1929) getan haben,28 so
darf Michel wohl als erster Theologe der Schweiz gelten, der sich ohne Vorbehalte

zum Sozialismus bekannt hat. Es ist auch bezeichnend, dass sich Michel
nicht mit der Zugehörigkeit zum politischen Freisinn zufrieden gegeben hat,
wie Bitzius, Kambli und Wirth, sondern eine radikalere demokratische

Bewegung in Graubünden gegründet hat. Weiter hat Michel das Mittel des Streiks
als letzte Kampfmassnahme nicht ausgeschlossen; er ist allerdings grundsätzlich
für friedliche Lösungen sozialer Konflikte eingetreten.

Und schliesslich hat kein anderer Theologe seiner Zeit Sozialismus und
biblisches Christentum so einfach gleichgesetzt. (1877 sollte dann von Rudolf
Todt, einem deutschen Theologen, das Buch «Der radikale deutsche Sozialismus

und die christliche Gesellschaft» erscheinen, in dem — in freilich viel
differenzierterer Weise - dargelegt wird, dass Christentum und Sozialismus
einen gemeinsamen Urboden haben.)

c) Damit kommen wir aber auch zu den Grenzen von Luzi Michel:
Überblickt man seine Arbeit, so hat man fast den Eindruck, er habe um die kurze
Wirksamkeit, die ihm vergönnt war, gewusst: Viele Themen greift er nur kurz
auf, um sich dem nächsten Bereich zuzuwenden. Kritisch meint denn auch der
«Freie Rhätier» in seinem Nachruf: «der eifrige Drang seines Geistes» sei

grösser gewesen, als die «gründliche Kenntnis seines neuen Arbeitsfeldes».
Es fehlt ihm tatsächlich an der tieferen Begründung seiner Ideen. Er stellt

beispielsweise keine Überlegungen für die systembedingten Ursachen der sozialen

Frage an. Statt nach volkswirtschaftlichen Gründen für soziale Probleme
sucht er lediglich nach individualethischen Ursachen, bleibt also ganz
Theologe.29 (Wobei er sich auch in diesem Bereich - wie oben dargestellt -
weniger auf eine biblisch begründete Ethik als auf einen allgemeinen Humanismus

abstützt.)

28 S. dazu Mattmüller, S.37—46; Barth, S. 198—208.

278



Unnötig, und auch unter Berücksichtigung des damals herrschenden
Kulturkampfes unverhältnismässig heftig, sind Michels Angriffe auf die Katholische
Kirche und den politischen Katholizismus.

Doch trotz diesen Einschränkungen bleibt Luzi Michel eine auffallende
Erscheinung, nicht nur unter den Bündner Pfarrern, sondern unter den
Schweizer Theologen überhaupt, der die soziale Frage — trotz seines dafür
abgelegenen geographischen Standorts - klar erkannt hat, und sie nicht nur im

engen Sinn als Klassenfrage (nämlich für die Industriearbeiter) beurteilt hat,
sondern in seine Überlegung auch andere benachteiligte Grundschichten, wie
Kleinbauern, Knechte und Dienstboten miteinbezogen hat.

Schliesslich ist allgemein zu erwähnen, dass unter der Bündner Pfarrerschaft
eine auffallend grosse Zahl sozialpolitisch engagierter Vertreter zu finden ist:
Michel selbst hat Johann Durisch und Arnold Knellwolf beeinflusst; und neben
dem bedeutendsten Vertreter der religiös-sozialen Bewegung der Schweiz,
Leonhard Ragaz, waren noch weitere Angehörige dieser theologischen Richtung,

wie Hans Bader und Emanuel Tischhauser, in Graubünden tätig. Nicht
zuletzt hat katholischerseits Pater Theodosius Florentini sozialpolitisch
gewirkt.

279


	Luzi Michel (1841-1876) : Pfarrer, Publizist, Politiker

