Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1984)

Heft: 11-12

Artikel: Luzi Michel (1841-1876) : Pfarrer, Publizist, Politiker
Autor: Barth, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-398382

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Luzi Michel (1841—1876) — Pfarrer, Publizist, Politiker

Von Robert Barth

1. Biographie'

Luzi Michel ist nur 35 Jahre alt geworden. In dieser knappen Lebensspanne ist
es ihm gelungen, neben seinem eigentlichen Pfarrerberuf noch eine vielbeach-
tete Wochenzeitung zu redigieren, eine Parteibewegung zu griinden und als
Politiker im Gemeinde- und Grossrat zu wirken.

Michel wurde 1841 als Sohn des Igiser Ammanns Christian Michel geboren.
Als 16jahriger trat er in die Kantonsschule ein, scheint diese aber vorzeitig
verlassen zu haben, um sich im Thurgau der Landwirtschaft zu widmen. Doch
holte er schon 1862 die Matura nach und studierte anschliessend in Jena und
Zirich Theologie. Dabei soll er die pragenden Einfliisse vom Philosophen Kuno
Fischer, Karl August von Hase, Adolf Hilgenfeld und dem in der Schweiz
fiuhrenden liberalen Theologen Alois Biedermann empfangen haben.

1865—1869 versicht er sein erstes Pfarramt in Peist; 1866 wird er in die Synode
aufgenommen. Anschliessend ist er Pfarrer von Sils und Mutten, wo seine
vielseitige Begabung erst richtig zur Entfaltung kommt: 1873 bis zu seinem Tod
im Januar 1876 erscheint Michels Blatt «Der Volksmann».? 1875 wird er in den
Grossen Rat gewahlt. Als radikalere Abspaltung von den Liberalen griindet er
in den siebziger Jahren die jungdemokratische Bewegung. Drei Einzelschriften
zeugen von den Schwergewichten seines Wirkens: «Zur schweizerischen Bun-
desrevision. Eine Bombe in die kantonale Kleinstaaterei», 1873; «Fiir die Miss-
achteten des Volkes», 1874 und im selben Jahr noch «Einige Postulate zum
neuen Schulgesetz».

' Eine altere Biographie stammt von Arnold Knellwolf: «Der Volksmann Luzi Michel. Ein
Vorkimpfer modernen Christentums», Ziirich 1913, 2. Aufl.

Kurzbiographien widmen ihm auch: Markus Mattmiiller: Leonhard Ragaz und der religiose
Sozialismus, Bd. 1, Zollikon 1957, S. 41f; Christine Nothiger-Strahm: Der deutschschweizeri-
sche Protestantismus und der Landesstreik von 1918, 1981, S. 121-124; Martin Bundi: Arbeiter-
bewegung und Sozialdemokratie in Graubiinden, 1981, S.18-22.

Kiirzere Erwiahnungen auch bei Jakob R. Truog: Die Pfarrer der evangelischen Gemeinden in
Graubiinden, o.]., S.146; Friedrich Pieth: Biindner Geschichte, 1945, S.485f; Benedikt Mani:
Aus der Geschichte der Demokratischen Partei Graubtindens, 1969, S. 5.

Nachrufe im «Bundner Tagblatt», 19.1.1876; im «Freien Rhitier», 18.1.1876; im «Winter-
thurer Landboten», zit. nach «Biindner Tagblatt», 22.1.1876.

«Der Volksmann» wird bis 1877 weitergefithrt. 1881 erscheint eine Zeitung mit dhnlicher
politischer Ausrichtung unter dem Titel «Der neue Volksmann» unter Conrad Conzett und ist
nun das Blatt der Sozialdemokratie.

270



2. Der Theologe

Das kirchliche Geschehen im schweiz. Protestantismus in der zweiten Halfte
des 19. Jahrhunderts war gepragt durch die theologischen Richtungskampfe.
Den Positiven (auch Orthodoxe genannt), die am Bekenntnis und an der
Verbalinspiration der Bibel festhielten, standen die Liberalen gegenuber, die
auch unter den Begriffen «Reformer», oder «Freisinnige» bekannt wurden. Sie
fuhrten die Tradition der Aufklarungstheologie weiter und hatten auf Grund
der historisch-kritischen Forschungsarbeit ein freieres Verhaltnis zur Bibel.
Namentlich lehnten sie die wortliche Eingebung der Schrift durch den Heiligen
Geist und ihre vollige Irrtumslosigkeit ab und standen der tbernatirlichen
Geburt Jesu, seinen Wundern, der versdhnenden Bedeutung seines Leidens und
Sterbens und seiner leiblichen Auferstehung kritisch gegentiber. Die Liberalen
traten insgesamt fur ein undogmatisches Christentum ein.

Zwischen diesen beiden Hauptstromungen bestand die Gruppe der «Ver-
mittler», die das Auseinanderfallen der protestantischen Kirchen zu verhindern
suchte.?

Luzi Michel ist innerhalb der Liberalen dem extremen linken Fligel zuzuord-
nen; er gibt selber auch zu, dass sein «Volksmann» «religios freisinnig <bis zum
Exzess>» ist.* Er hat von dieser Position aus selbst fiihrende liberale Theologen
der Schweiz, wie Konrad Wilhelm Kambli und Heinrich Lang, angegriffen.

An zwei Beispielen, an den Konsequenzen fiir den Gottesdienst und am
sozialpolitischen Engagement, soll Michels Radikalitat kurz erlautert werden:

a) Michel hat nicht nur jegliche Verpflichtung auf ein Bekenntnis verworfen,
sondern sogar den Offenbarungscharakter der Bibel tiberhaupt bestritten. Dies
hat seiner Meinung nach Folgen fiir die Pfarrer: «Mit der Bibel als Wort Gottes
hat [auch] der Pfarrer als Priester ausgedient.» Er wird zum Laien unter anderen
Laien. Fiir den Gottesdienst hat dies die Konsequenz, dass der Pfarrer nicht
mehr der alleinige Sprecher ist; er ist lediglich der Leiter einer «allseitigen
Verhandlung», «nattirlich ohne die bisherige Autoritat eines <Dieners am Worte
Gottes> und <Herrn des Glaubens>. Bindenden Glauben gibt’s da natiirlich
nicht...». Auf das Gebet will Michel ebenfalls verzichten und nur Gesang und
Instrumentalmusik zur Erbauung im Gottesdienst zulassen.®

Zu den Richtungskdmpfen s. Paul Schweizer, Freisinnig, Positiv, Religiossozial, 1972.
«Volksmann», 1873, Nr.s51, S.1.

«Volksmann», 1874, Nr.25, S.2—4.

«Volksmann», 1875, Nr.3, S.2. Bereits an der Synode von 1873 hatte Michel tibrigens ein
Referat tliber «Die soziale Stellung und die Aufgabe der Geistlichkeit ... in der Gegenwart»
gehalten. («Volksmann», 1873, Nr.25, S. 4).

A U e W

271



b) Michel meint, anstelle von Glauben und Dogma missten «Liebe und
Leben» zu den zentralen Begriffen des Christentums werden. Dies fithre zu
vermehrter innerweltlicher Aktivitdt, zu mehr Einsatz fiir soziale Gerechtigkeit
und damit zur Sozialdemokratie.”

Solche gewagten Thesen eines — wohlverstanden amtierenden — Theologen
blieben nicht unwidersprochen. (Um so mehr als Michel im «Volksmann» die
Positiven immer wieder hart, kompromisslos und manchmal beleidigend an-
griff.) Er weiss um seinen Ruf, «ungliaubig» zu sein und verteidigt sich folgen-
dermassen:

«Glaubig in kirchlichem Sinne des Wortes bin ich allerdings nicht und freue
mich, es nicht zu sein. Dagegen bin ich es im Sinne des unverfilschten Christen-
thums, so wie ich dasselbe begreifen und so weit ich es mit meinen individuellen
Schranken sein kann. Der Glaube des Christenmenschen ist nicht die Anerken-
nung von etlichen Satzen, sondern die Gottesliebe, welche sich insbesondere in
der Liebe des Nichsten offenbart. Ich halte die Rechtglaubigkeit> fiir eine
Verwirrung. Das Christenthum ist nicht Bekenntnis.»®

Die grosse Gemeindeautonomie unserer schweizerischen evangelisch-refor-
mierten Kirchen machte es méglich, dass auch Theologen mit solch extremen
Positionen in ihrem Pfarramt verbleiben konnten.” Immerhin kommt es zu
einem Konflikt mit dem Kirchenrat: Einige Biirger von Chur klagen ihn ein,
«tber die heiligsten Gegenstinde unserer Verehrung und unseres Glaubens in
einer Weise Hohn und Spott auszuschutten, dass eine strafrechtliche Verfol-
gung ... nur zu sehr gerechtfertigt ware».'® Der Kirchenrat nimmt diese Klage
zum Anlass fur ein Mahnschreiben an Michel, bemerkt aber ausdrucklich, dass
er unabhangig davon seinen Fall habe aufgreifen wollen, «um denjenigen
Empfindungen Ausdruck zu verleihen, von welchen ein sehr namhafter und
religios nicht einseitig gefarbter Theil unserer evangel. Kirchenglieder erfille
ist». Das Schreiben bezieht sich auch nicht nur auf den von der Beschwerde
erwahnten Artikel, vielmehr auf die «ganze publizistische Thatigkeit».

Das Recht auf seine Arbeit als Redaktor neben der pfarramtlichen Tatigkeit
wird nicht bestritten, Voraussetzung sei jedoch «ein ruhiges, taktvolles Vorge-
hen». Michel habe es in seiner bisherigen Schreibarbeit daran fehlen lassen, und
er wird aufgefordert, «mehr Besonnenheit und Takt an den Tag zu legen».**

«Volksmann, 1874, Nr.45, S. 3f.

8 Fiir die Missachteten des Volkes, S. 3.

Im Gegensatz etwa zu den Verhdltnissen in Deutschland, wo es dank des starker hierarchischen
Aufbaus der Kirche leicht zu konsistorialen Eingriffen und Absetzungen kommen konnte.
«Volksmann», 1874, Nr.24, S.2.

«Volksmann», 1874, Nr.28, S.2.

10
11

272



Michel protestierte heftig gegen das Mahnschreiben und zweifelte nament-
lich die Rechtmassigkeit des Vorgehens durch den Kirchenrat an. Die Ange-
legenheit kam vor die Synode, die die kirchenritliche Verfugung tatsiachlich fur
nicht gesetzeskonform beurteilte.

Der Rat hatte freilich in seinem Schreiben betont, er wolle nicht «Richter
sein im juridischen Sinne des Worts».'?

3. Der Publizist

Luzi Michel hat sein Wochenblatt «Der Volksmann» zum grossen Teil selber
geschrieben. Die Edition des Blattes fillt in die Zeit des Kulturkampfes und der
eidgenossischen und kantonalen Verfassungskampfe. Das Schwergewicht der
Berichterstattung liegt auf folgenden Themen: Schulpolitik, soziale Frage, Ver-
haltnis von Kirche und Staat, Verfassungsrevision, Post- und Bankwesen. Auf
eine Wochenschau mit Kurzkommentaren zum Weltgeschehen folgte in jeder
Ausgabe die Berichterstattung liber die Schweiz und besonders die Ereignisse
in Graubunden. Der «Volksmann» wollte «demjenigen Theil der Bevolkerung
entgegenkommen, der bisher ohne Zeitung war. Allein wir hoffen demselben
auch in den andern Kreisen Freunde zu gewinnen», heisst es in der Probenum-
mer. Als Zielpublikum wird in erster Linie die Bevolkerungsschicht angespro-
chen, die nicht genug Geld oder Zeit aufbringen konne, um eine Tageszeitung
zu abonnieren. Thr erwlichsen aus Mangel an Informationen mancherlei Nach-
teile. Sie soll ausserdem fuir politische Tagesfragen sensibilisiert und mobilisiert
werden.??® Politisch verstand sich der «Volksmann» auf der liberalen Seite mit
einer Tendenz zum Sozialismus. Michel trat damit in Konkurrenz zum liberalen
«Rhatier», mit dem es mehrfach zu Auseinandersetzungen kam. Die Differenz
lag vor allem in der Beurteilung der sozialen Frage und der Arbeiterbewegung,

uber die der «Rhatier» nach Meinung Michels «ungerecht und hartherzig»
schrieb.*

12 «Volksmann», 1874, Nr.28, S.2f; 1874, Nr.29, S.2f.

13 «Volksmann», 1873 (Probenummer), S.1; 1874, Nr.51, S.1. Nach 2 Monaten hat das Blatt
bereits 1000 Abonnenten. Allerdings ist am Ende des 1. Jahrgangs der Fortbestand vortiberge-
hend gefihrdet. (Nothiger-Strahm, S.121; «Volksmann», 1874, Nr. 51, S.1).

«Volksmann», 1874, Nr.23, S.2f; 1875, Nr.19, S. 3. J. M. Rascher bezeichnet iibrigens 1874 den
«Volksmann», den «Freien Rhatier» und das «Bundner Tagblatt» als die «Hauptorgane» des
Kantons (Altes und Neues iiber Volk und Parteien im Biindnerland, 1874).

273



4. Der Politiker

Schon 1873 setzte sich Michel fir die in Graubtinden damals seltene Einsitznah-
me von Pfarrern im Grossen Rat ein:**

«Die pastorale Wurde ist fur mich also kein Hindernis unter die Leute zu
gehen und mit ihnen zu reden und wenn’s sein muss zu streiten, Pliffe zu geben
und zu empfangen. Der Pfarrer soll sich nicht in die Politik mischen. Ich bin
einverstanden so weit, dass er seine amtliche Stellung nicht zu politischen
Zwecken missbrauchen soll. Als Privatmann aber ist er Biirger wie jeder andere
und hat nicht bloss das Recht, sondern die Pflicht, seine Biirgerpflichten zu
erfullen.»

Der Pfarrer habe auch nicht tiber den politischen Parteien zu stehen oder zu
beruhigen und zu besanftigen. Denn auch Religionsstifter und Reformatoren
hatten in der Welt gewirkt und Parteien gebildet und gefiihrt.*¢

Seine eigene Wahl, zwei Jahre spater, im Mai 1875, in den grossen Rat — «auf
Kosten des Herrn Stabshauptmann von Planta»'” — belegt nicht nur Michels
Popularitat als «Liberaler», sondern duirfte auch eine Anerkennung seiner schon
vorher geleisteten politischen Arbeit gewesen sein. Seine drei grosseren Ar-
beiten waren namlich kurz vor diesem Zeitpunkt erschienen:

Die Schrift «Einige Postulate zum neuen Schulgesetz» ist in erster Linie eine
Abrechnung mit dem «Ultramontanismus», dem Syllabus Errorum und dem
politischen Katholizismus. In immer neuen Wendungen erlautert sie die
Superioritat des Staates tiber der Kirche. Die individuelle Glaubens- und Gewis-
sensfreiheit will Michel gewahrleisten, ebenso die Kultusfreiheit im «Rahmen
der Sittlichkeit und der offentlichen Ordnung», doch soll der Staat die Er-
zichungs- und Bildungsarbeit ganz tibernehmen und die Kirchen in ihrem
Lehramt uberwachen. Fir das auszuarbeitende Schulgesetz bedeutet dies, dass
moglichst alle konfessionellen Sonderbestimmungen wegfallen sollen.

Der Religionsunterricht in der bisherigen Form soll fakultativ werden;
obligatorisch einfiihren will Michel dagegen eine «vergleichende Religions- und
Sittengeschichte nebst Sittenlehre», die uberkonfessionell sein soll.

Auch die Schrift «Zur schweizerischen Bundesrevision. Eine Bombe in die
kantonale Kleinstaaterei» verrat den eigenwilligen Denker: Er holt aus zu einer

15 Vgl. Knellwolf, S. 41. — In andern Kantonen war diese Form politischer Tatigkeit fir Pfarrer

im 19. Jahrhundert selbstverstindlich. Fir Zirich etwa lasst sich eine grosse Zahl von
Theologen aus allen Parteien im Kantonsrat feststellen.

«Volksmann», 1879, Nr. 19, S. 3f.

«Volksmann», 1875, Nr.20, S.2; Nr.21, S.3f.

16
17

274



beissenden Kritik am «Kantonligeist» mit seinen im 19. Jahrhundert noch
vielfaltigen Hindernissen fur die freie Berufsausiibung und die Eheschliessung.
Neben den unterschiedlichen Rechts- und Biirgerrechtsverhaltnissen kritisiert
Michel noch die mannigfachen Vorurteile gegeniiber Angehorigen von Nach-
barkantonen. Er schlagt deshalb die Aufhebung dieser Kleinstaaterei und dieses
Egoismus zugunsten von funf schweizerischen Grossregionen mit je ca. %2 Mio.
Einwohnern vor. Gleichzeitig sollte ein einheitliches schweiz. Recht, eine ver-
einheitlichte schweiz. Volksschule mit einer eidg. Lehrerbildungsanstalt und ein
Biirgerrecht eingeflihrt werden. Michel glaubt, die Schweiz sei auf Grund ihrer
Zersplitterung im Vergleich zu den sich herausbildenden grossen National-
staaten in Ruckstand gekommen und konne die Probleme eines modernen
Staates nicht mehr l6sen. Nebenbei hofft er, durch die Zusammenfassung der
Kantone noch den Einfluss der ultramontanen «Partei» (der katholischen,
konservativen, foderalistischen Gruppe) einschranken zu konnen.

Der zweite Entwurf der Bundesverfassung, der 1874 zur Abstimmung ge-
langte, kam Michels zentralistischen Vorstellungen zu wenig entgegen. Den-
noch sah er den relativen Fortschritt und empfahl im «Volksmann» die Annah-
me.

Die dritte Schrift von Michel («Fir die Missachteten des Volkes», 1874)'®
behandelt sein wichtigstes Anliegen, die soziale Frage. Dieser Aufsatz hat
damals in der Offentlichkeit und spater in der Literatur am meisten Beachtung
gefunden.

Michel legt gleich zu Beginn das Bekenntnis ab, Sozialist zu sein, wobei er
prazisiert: «Aber allerdings nicht im Sinne des Communismus. Reich mag reich
bleiben, aber der Arme soll auch zu besserer Existenz kommen. Wer Noth und
Elend zu harter Arbeit gesehen und ein Herz im Leibe tragt, wer es mit Volk
und Staat gut meint, muss Sozialist sein, und vor allem jeder Pfarrer, der das
Evangelium predigen will. Der innerste Kern und das Ziel des Sozialismus ist
der innerste Kern und das Ziel des Christenthums: die geistige und leibliche
Wohlfahrt des Ganzen und Einzelnen, auch des Geringsten.»*’

Mit den darauf folgenden Ausfithrungen diirften sich allerdings damals die
wenigsten Sozialisten zufrieden gegeben haben, denn Michel stellt keine kon-
kreten politischen, wirtschaftlichen oder sozialen Forderungen; er erweist sich
vielmehr als Moralist: Die Besitzenden sollten freiwillig von ihrem Reichtum
abgeben und fiir eine gerechtere Verteilung der materiellen Giiter sorgen. Diese

18 Verfasst wurde sie laut einer Anmerkung auf S. 30 schon 1872.

1 Fur die Missachteten, S. 4.

275



«gluckliche, friedliche Losung» der sozialen Frage sei derjenigen mit «Eisen und
Blut» eindeutig vorzuziehen. Erganzend dazu mussten in nichtmaterieller Hin-
sicht gesellschaftliche und moralische Vorurteile unter den herrschenden
Schichten gegentiber dem armeren arbeitenden Volk beseitigt werden: «Die
Arbeiterklassen verdienen nicht Hohn und Spott, denn sie sind gedriickt. Thr
Streben nach einer besseren Lebensstellung ist ein sittlich berechtigtes und
gefordertes, und es ist unsittlich, diese Bestrebungen unterdriicken zu wollen.
Die Arbeiterklassen verdienen auch nicht siiffisante Verachtung, denn sie sind
geistig nicht minder begabt und stehen moralisch nicht tiefer als die anderen
Stande. Die Arbeitsleistung — geistige und korperliche — gibt den Massstab fiir
die Nutzlichkeit eines Menschen innert der menschlichen Gesellschaft. Gemass
diesem Massstab stehen diejenigen, die arbeiten, produzieren, viel hoher als der
reiche mussiggangerische Besitz, der blos konsumiert.»2°

Kritik am Burgertum in dieser Deutlichkeit findet sich auch bei andern sozial
aufgeschlossenen Theologen zu Michels Zeit nur selten. Interessant ist zudem,
dass Luzi Michel «die Arbeiterklassen», zu denen er auch den Bauernstand
zahlt, als den moralisch gesunden Kern des Volkes ansieht, der in bezug auf
«Barmherzigkeit, Mitleid, Dienstfertigkeit, ... Arbeitsamkeit, Ausdauer, Ge-
nugsamkeit, Enthaltsamkeit, Missigkeit, Treue etc.» dem «Herrenstand» sogar
tberlegen ist.*' — Wir finden den gleichen Gedanken einige Jahrzehnte spater
in der religios-sozialen Bewegung um L. Ragaz. Bemerkenswert ist auch, dass
er die soziale Frage nicht nur als ein Problem der Industriearbeiter betrachtet,
sondern beispielsweise Dienstboten, Knechte und Bergbauern gleichermassen
von strukturellen Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten betroffen sieht.
Dementsprechend hat der Sozialismus «seinen Hauptherd in den Stadten, wo
die Noth am grossten ist, aber seine Gedanken leben bis hinauf in’s schwachbe-
volkerte Hochgebirge» .

Einen besonderen Abschnitt widmet Michel dem Verhaltnis der Kirche zur
sozialer: Frage. Er stellt in diesem Bereich — wie fiir die Kirche allgemein — einen
Mangel an praktischer Wirksamkeit fest: «Die soziale Tendenz des Christen-
thums kommt in der apostolischen Zeit zum praktischen Ausdruck. Selbst die
Gutergemeinschaft ward durchgefiihrt. ... Spater tritt diese praktische Tendenz
der neuen Religion fast ganz hinter die theoretische Glaubensarbeit zurtck ...

2 Fur die Missachteten, S.22f. Michel hat auch spiter wieder betont: «Nicht die Reichen sollen

arm werden, sondern die Aermeren wohlhabend»; s. z.B. «Volksmann», 1874, Nr. 37, S.2f.
Fir die Missachteten, S.22.
22 Fur die Missachteten, S.6.

21

276



Die Verkehrung der ursprunglichen Tendenz des Christenthums dauert bis in
unsere Tage.»??

Diese Auffassung von einem Versagen der Kirchen in ihren sozialethischen
und praktischen Aufgaben findet sich in ganz dhnlichen Formulierungen auch
bei Vertretern der schweizerischen Sozialdemokratie im letzten Viertel des 19.
Jahrhunderts.**

Es ist unverkennbar, dass sich Michels sozialpolitische Position in seinen
letzten Lebensjahren radikalisiert. Heisst es beispielsweise in der 1872 entstan-
denen Schrift «Fur die Missachteten des Volkes» noch zuriickhaltend: «Es ist
gut, dass die arbeitenden Klassen sich einigen...»,** so beflirwortet er im
«Volksmann» bereits offen die Gewerkschaftsbewegung und bringt ausfithrli-
che Berichte und Kommentare dariiber.?®* Vom zweiten Jahrgang des «Volks-
manns» an ist zudem eine deutlich wachsende Zahl von Artikeln zur Sozial-
politik und sozialen Frage im In- und Ausland festzustellen. Bezeichnend fiir
diese letzte Phase von Michels Schreiben ist beispielsweise seine entschiedene
Verurteilung der blutigen Unterdriickung des Goschener Streiks von 2000
Tunnelarbeitern, die Tote und Verletzte gefordert hatte.?”

5. Wiirdigung

a) Fur Luzi Michel wird die soziale Frage in zunehmendem Masse zum Zentrum
seines Wirkens. Darin ist er Vorbild und Vorlaufer der religios-sozialen Be-
wegung. Ebenso hat er Arbeitnehmerorganisationen (Gewerkschaften und
Sozialdemokratie) unterstttzt, er hat sie aber nicht theologisch gedeutet. Darin
unterscheidet er sich wie andere liberale Theologen von Religios-sozialen wie
Hermann Kutter (1863—1931), fiir den die soziale Bewegung eine Geissel Gottes
angesichts des sozial gleichgliltigen Christentums war, oder von Leonhard
Ragaz (1868-1945), fur den der Sozialismus eine Entwicklungsstufe auf dem
Weg zum Reich Gottes bedeutete.

b) Michel ist in seiner Position vergleichbar mit einigen andern sozialpoli-
tisch engagierten liberalen Pfarrern der Schweiz, wie etwa Albert Bitzius

2 Flr die Missachteten, S. 30.

24 Robert Barth, Protestantismus, soziale Frage und Sozialismus im Kanton Zirich 1830-1914,
S.240f.

%S, 16.

% S, z.B. 1873, Nr.24, S.1f; 1874, Nr.22; 1875, Nr. 41, S.3.

7 «Volksmann», 1875, Nr. 32, S.1.

277



(1835—1882), Conrad Wilhelm Kambli (1829—1914) und Zwingli Wirth (1819—
1905). Auch sie haben vor allem von einem allgemeinen Humanitatsideal aus
argumentiert. (Bibelzitate zur Begriindung des eigenen Standpunktes fehlen
beim Theologen Michel praktisch ganz!) In mehreren Punkten ist er aber
radikaler als diese Gruppe: Er hat nicht nur Verstindnis und eine gewisse
Sympathie fur Gewerkschaftsbewegung und Sozialdemokratie, sondern unter-
stiitzt sie offen. Auch wenn er sich noch nicht der Sozialdemokratischen Partei
anschliessen konnte, wie dies nach ihm die Pfarrer Paul Brandt (1852—1910),
Paul Pfliger (1865—1947) und Albert Reichen (1864—1929) getan haben,?® so
darf Michel wohl als erster Theologe der Schweiz gelten, der sich ohne Vorbe-
halte zum Sozialismus bekannt hat. Es ist auch bezeichnend, dass sich Michel
nicht mit der Zugehorigkeit zum politischen Freisinn zufrieden gegeben hat,
wie Bitzius, Kambli und Wirth, sondern eine radikalere demokratische Be-
wegung in Graublinden gegriindet hat. Weiter hat Michel das Mittel des Streiks
als letzte Kampfmassnahme nicht ausgeschlossen; er ist allerdings grundsatzlich
fur friedliche Losungen sozialer Konflikte eingetreten.

Und schliesslich hat kein anderer Theologe seiner Zeit Sozialismus und
biblisches Christentum so einfach gleichgesetzt. (1877 sollte dann von Rudolf
Todt, einem deutschen Theologen, das Buch «Der radikale deutsche Sozialis-
mus und die christliche Gesellschaft» erscheinen, in dem — in freilich viel
differenzierterer Weise — dargelegt wird, dass Christentum und Sozialismus
einen gemeinsamen Urboden haben.)

c) Damit kommen wir aber auch zu den Grenzen von Luzi Michel: Uber-
blickt man seine Arbeit, so hat man fast den Eindruck, er habe um die kurze
Wirksamkeit, die ihm vergonnt war, gewusst: Viele Themen greift er nur kurz
auf, um sich dem nachsten Bereich zuzuwenden. Kritisch meint denn auch der
«Freie Rhatier» in seinem Nachruf: «der eifrige Drang seines Geistes» sei
grosser gewesen, als die «griindliche Kenntnis seines neuen Arbeitsfeldes».

Es fehlt ihm tatsichlich an der tieferen Begriindung seiner Ideen. Er stellt
beispielsweise keine Uberlegungen fiir die systembedingten Ursachen der sozi-
alen Frage an. Statt nach volkswirtschaftlichen Grunden fiir soziale Probleme
sucht er lediglich nach individualethischen Ursachen, bleibt also ganz
Theologe.”” (Wobei er sich auch in diesem Bereich — wie oben dargestellt —
weniger auf eine biblisch begriindete Ethik als auf einen allgemeinen Humanis-
mus abstiitzt.)

2§, dazu Mattmiller, S.37—46; Barth, S.198—208.

278



Unnotig, und auch unter Berlicksichtigung des damals herrschenden Kultur-
kampfes unverhaltnismissig heftig, sind Michels Angriffe auf die Katholische
Kirche und den politischen Katholizismus.

Doch trotz diesen Einschrankungen bleibt Luzi Michel eine auffallende
Erscheinung, nicht nur unter den Biindner Pfarrern, sondern unter den
Schweizer Theologen Uberhaupt, der die soziale Frage — trotz seines daflir
abgelegenen geographischen Standorts — klar erkannt hat, und sie nicht nur im
engen Sinn als Klassenfrage (namlich fiir die Industriearbeiter) beurteilt hat,
sondern in seine Uberlegung auch andere benachteiligte Grundschichten, wie
Kleinbauern, Knechte und Dienstboten miteinbezogen hat.

Schliesslich ist allgemein zu erwdahnen, dass unter der Biindner Pfarrerschaft
eine auffallend grosse Zahl sozialpolitisch engagierter Vertreter zu finden ist:
Michel selbst hat Johann Durisch und Arnold Knellwolf beeinflusst; und neben
dem bedeutendsten Vertreter der religios-sozialen Bewegung der Schweiz,
Leonhard Ragaz, waren noch weitere Angehorige dieser theologischen Rich-
tung, wie Hans Bader und Emanuel Tischhauser, in Graubiinden tatig. Nicht
zuletzt hat katholischerseits Pater Theodosius Florentini sozialpolitisch ge-
wirkt.

279



	Luzi Michel (1841-1876) : Pfarrer, Publizist, Politiker

