
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1984)

Heft: 9-10

Artikel: Die Mission Théodore Tronchins in Graubünden im Dienste des
Herzogs von Rohan (1632)

Autor: Stelling-Michaud, Sven

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398378

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Mission Théodore Tronchins in Graubünden
im Dienste des Herzogs von Rohan (1632) *

Von Sven Stelling-Michaud

Die ersten Kontakte zwischen dem Genfer Theologen Theodore Tronchin und
Heinrich von Rohan fanden vermutlich im Jahre 1610 statt; damals hatte der

Herzog der von Savoyen bedrohten Republik Genf seine Dienste angeboten. 22

Jahre später, zur Zeit des Dreissigjährigen Krieges, wurden die Beziehungen
wieder aufgenommen. Heinrich von Rohan, als Heerführer und Diplomat von
Richelieu dazu ausersehen, Spanier und Kaiserliche an der Einnahme der

Alpenpässe - dem Verbindungsweg zwischen Deutschland und Norditalien -
zu hindern, befand sich damals seit kurzem in Chur.

Im Jahre 1629 hatte Österreich den Dreibündestaat besetzt und die
Prädikanten aus den VIII Gerichten und dem Unterengadin vertrieben. Der
Kapuzinerorden beschlagnahmte Kirchen und kirchliche Einkünfte. Diese
Ereignisse zwangen die Bevölkerung, dem katholischen Glauben anzuhangen.
Nur eine Änderung im politischen Kräfteverhältnis konnte die Glaubensfreiheit
wieder herstellen. Der Umschwung trat im Jahre 1631 ein, als Frankreich und
Schweden sich gegen Habsburg verbündeten, das hoffte, in Rätien wieder Fuss

fassen zu können, nachdem Gustav Adolfs Siegeszüge in Deutschland den

Kaiser veranlasst hatten, seine Truppen aus Bünden abzuziehen. Spanien setzte
seine Hoffnungen auf den alten Hass zwischen den Bündner Protestanten und
den katholischen Veltlinern. Diese hatten das Joch ihrer Bündner Herren immer
unwillig getragen. Die Tyrannei, der sie oft ausgesetzt waren, führte denn auch

im Jahr 1620 zum berüchtigten Veltlinermord und zur Flucht der Protestanten

aus dem Veltlin.
Den zum ausserordentlichen Gesandten des französischen Königs in der

Eidgenossenschaft und bei den Drei Bünden ernannten Heinrich von Rohan

erwartete keine leichte Aufgabe. Der herzliche Empfang, den Regierende und
Volk des Dreibündestaates ihm bereiteten, seine von Offenheit und Entgegenkommen

geprägte Art: all dies gab der Hoffnung auf eine baldige Rückgewinnung

der Untertanenlande neuen Auftrieb und täuschte die Bündner darüber
hinweg, dass die Aktivitäten des berühmten Feldherrn wohl ihre eigene Macht

* (Übersetzung vom Französischen ins Deutsche von Anne Kathrin Ott, Signinastrasse 11, 7000
Chur)

232



und Autorität einschränken würden. Richelieu, hierin von Père Joseph und der

Glaubenskongregation de Propaganda Fide inspiriert, war in der Tat bestrebt,
den Bischof von Chur und die katholische Bevölkerung zu schonen; die
zwischen den beiden konfessionellen Lagern herrschende Spannung sollte nicht in
einem offenen Glaubenskrieg enden.

Nach der Ankunft des Herzogs in Chur am 4. Dezember 1631 übertrug ihm
der Bundstag den Oberbefehl über die drei neu formierten, im Sold Frankreichs
stehenden Bündner Regimenter. Zu ihrem Einsatz sollte es allerdings nicht
kommen, da Richelieu dem Plan der Rückeroberung des Veltlins seine Zustimmung

versagte, nachdem Rohan für diese Unternehmung 6000 französische
Fusssoldaten verlangt und zudem vor der Eidgenössischen Tagsatzung 4000
Mann Fussvolk und 600 Pferde beantragt hatte. Angesichts der militärischen
Überlegenheit der Schweden und der protestantischen Fürsten in Deutschland
schien dem Kardinal zu jener Zeit in militärischen Dingen Zurückhaltung
geboten. So beschränkte sich Rohan, gemäss den aus Paris an ihn ergangenen
Weisungen, auf die Verteidigung Rätiens, worunter in erster Linie die
Befestigung und Bewachung der Luziensteig, der Tardisbrücke und der

Durchgangsstrassen durch das Engadin und Bormio zu verstehen waren, sowie auf
seinen diplomatischen Vermittlungsauftrag in der Eidgenossenschaft.

Als Erzherzog Leopold sich erkundigte, wie Rohan sich zu verhalten gedenke,

falls die Schweden versuchen würden, Bünden zu passieren, antwortete ihm
der Herzog am 4. Juni 1632: «Die von mir befehligten Truppen, die vom König
zum Schutz und zur Verteidigung seiner Verbündeten unterhalten werden, sind
stark an Zahl und genügen, um sie zu schützen, wer immer sie in feindlicher
Absicht bedrängen wollte» («sufficienti da difenderli contro qualunque che

hostilmente li volesse invadere»).
In den Jahren 1632 und 1633 widmete sich der Herzog eingehend jenem

anderen Auftrag, den er von Paris erhalten hatte, der Wiederherstellung der
Eintracht zwischen den von inneren Konflikten zermürbten Eidgenössischen
Ständen. In einer Zeit heftiger konfessioneller und politischer Auseinandersetzungen,

die die Eidgenossenschaft ernsthaft gefährdeten, fiel ihm die Rolle eines
Schlichters und Vermittlers zu. Durch einen versöhnlichen Geist, seine
Unabhängigkeit und sein persönliches Prestige gelang es ihm denn auch, die weiteren
Geschicke der Eidgenossenschaft günstig zu beeinflussen.

Es lag auf der Hand, dass sich der Herzog, im Hinblick auf die heiklen
diplomatischen Gespräche, die er zu führen hatte, mit Beratern zu umgeben
suchte, die mit den konfessionellen Verhältnissen in der Eidgenossenschaft
vertraut waren. In seinem Schreiben aus Chur vom 31. Dezember 1631 an die

233



«Venerable Compagnie», die Genfer Pfarrgesellschaft, bat Rohan, der seit 15
oder 16 Monaten über keinen persönlichen Geistlichen mehr verfügte, die
Genfer Pfarrherren möchten ihm, da er sich in einem Land befinde, in welchem
niemand in der Lage sei, auf Französisch zu predigen, für einige Monate einen
der ihrigen überlassen, bis die Kirchen in Frankreich für entsprechende Abhilfe
gesorgt hätten. Er warte sehnlichst darauf, dass die Übungen der Frömmigkeit
in seinem Hause nach den Unterbrüchen der letzten Zeit wieder aufgenommen
würden... Krieg und Pest in Italien hätten ihn um dieses Gut gebracht, aber

nun, da er sich diesseits der Berge und an einem Ort aufhalte, wo man ohne
Bedenken zu ihm kommen könne, vertraue er auf ihre Grosszügigkeit und ihren

guten Willen, ihm seinen Wunsch nicht zu versagen.1
Die «Venerable Compagnie» in Genf betonte, welche Ehre es für sie sei, dass

der Herzog in ihren Reihen eine geeignete Person zu finden hoffe, und kam
seinem Wunsche nach, wenn auch nicht ohne Hinweis auf die von ihr zu
erbringenden Opfer: «... Dies verpflichtet uns, von allen Nachteilen öffentlicher

und privater Natur abzusehen und eine Persönlichkeit auszuwählen, die
Ihren Wünschen und unserer Verpflichtung entspricht. So sind wir an
unseren hochverehrten Herrn Tronchin, Pfarrer und Professor der Theologie,
gelangt, einen für seine Frömmigkeit, Ehrbarkeit, Bildung, Weisheit und Erfahrung

bestens bekannten Mann. Er zeigte sich bereit, den Auftrag anzunehmen.
Auch der Magistrat der Stadt befürwortete seine Entsendung, beauftragt uns
jedoch, Sie um zwei Dinge zu ersuchen: Dass die Abwesenheit des genannten
Herrn Tronchin nicht länger als zwei bis drei Monate dauern möge, da andernfalls

ein zu langer Unterbruch seiner Lehrtätigkeit in unserer Akademie einträte,
und dass er zweitens von politischen Gesandtschaften und Staatsgeschäften

ausgenommen bleiben möge, mindestens vor der Öffentlichkeit, da wir den

Interessenkonflikten der Grossen, von denen wir oft keine Kenntnis haben, aus
dem Weg gehen und unseren Kurs fern von Misstrauen und Beleidigungen
halten müssen.»2

Rohan antwortete am 3. Februar und dankte der Genfer Pfarrgesellschaft
für die getroffene Wahl: «Ich werde bemüht sein, ihm (Tronchin) zu zeigen, wie
sehr ich mich Euch verpflichtet fühle; und sollten sich Gelegenheiten bieten,
Eurer Stadt und Eurer Kirche zu dienen, so werde ich mich diesen mit solcher

Bereitwilligkeit zuwenden, dass Ihr daraus schliessen werdet, Euch keinen
Undankbaren verpflichtet zu haben.»3

1 Arch. Tronchin, vol. 26, f. 23.
2 Ms. fr. 426, f. 25.
3 I.e., f.26.

2-34



Rohan hatte eine glückliche Hand, als er den Genfer Theologen in seine

Dienste nahm, denn dieser stand in protestantischen Kreisen in hohem
Ansehen, nicht nur wegen der Rolle, die er an der Synode von Dordrecht gespielt
hatte, sondern auch wegen seiner Beziehungen zu den Kirchen der evangelischen

Orte der Eidgenossenschaft.
Die Genfer Pfarrgesellschaft ihrerseits hatte nicht ohne Bedenken eingewilligt,

einen ihrer bedeutendsten Vertreter und Stützpfeiler der Akademie für zwei
bis drei Monate als Hauspastor zu Heinrich von Rohan zu senden.

(Tronchin erhielt während dieser Zeit vom Herzog ein monatliches, nach
Rohans «Compte général»4 vom König für den Hausgeistlichen zur Verfügung
gestelltes Gehalt von 200 Livres, nebst der Verköstigung.)

In Paris äusserte sich Jean Mestrezat, der berühmte Theologe aus Charen-

ton, der die politische Bedeutung von Tronchins Auftrag wohl nicht erkannte,
verwundert über den Entscheid seiner Genfer Amtsbrüder und verwahrte sich
ausdrücklich gegen eine längere Beurlaubung Tronchins.

«Da Ihr Herrn Tronchin dieses Amt für 3 Monate auferlegt habt, meine ich,
dass Ihr seine Abwesenheit nun auch so lange auf Euch nehmen müsst, dass Ihr
ihn jedoch nach diesen drei Monaten um jeden Preis, ohne Rücksicht darauf,
was Herr von Rohan erreichen wird (was höchst ungewiss bleibt) zurückrufen
solltet. In Anbetracht Eurer Lage kann Herr von Rohan nichts dagegen
einzuwenden haben. Ich darf wohl sagen, dass der Nutzen von Tronchins
seelsorgerlicher Tätigkeit bei Herrn von Rohan, wo er derzeit nur wenigen Leuten aus
der Suite des Genannten zu predigen hat, in keinem Verhältnis steht zum
reichen Gewinn, den eine Akademie oder eine zahlreiche Gemeinde an seinem
Wirken hätte.»5

Und am 12. Februar schreibt Mestrezat aus Paris an Tronchin: «Ich lobe
Gott für Ihren Entschluss, beklage aber die Akademie und Ihre Kirche daheim,
die Sie braucht.»*

Der Herzog nahm also den Theologieprofessor in seinen Stab auf, dem noch
zwei Franzosen, Monsieur de la Baume, Rohans Privatsekretär, und der
Advokat Jacques du Puy, ehemals Intendant seiner Armee in Frankreich, angehörten.

Beide Herren vertraten Rohan als Gesandte an gewissen Tagsatzungen,
was aus den Eidgenössischen Abschieden jener Zeit ersichtlich ist. Auch den
besten Bündner Rechtsgelehrten der Zeit zog der Herzog zu Rat: Fortunat

Arch. Tronchin, vol. 28, f. 68.
Ms. fr. 426, f. 28.
Arch. Tronchin, vol. 26, f. 112.

2-35



Sprecher von Bernegg, Doktor beider Rechte der Universität Orléans, und von
1617 bis 1621 Commissari des Dreibündestaates in Chiavenna, Oberst der
Bündner Milizen im Veltlin und Verfasser verschiedener Schriften. Im Jahre
1617 war seine Beschreibung Rätiens, die «Pallas Rhaetica armata et togata»,
im Druck erschienen.

Theodore Tronchin wurde, dem Wunsch der Genfer Stadtväter entsprechend,

nicht mit politischen Gesandtschaften betraut. Er übte jedoch in den

Belangen der evangelischen Kirche Graubündens die Funktion eines Berichterstatters

und Beraters des Herzogs aus. Es sei dessen Anliegen, so versicherte
Tronchin den in Filisur versammelten Bündner Prädikanten, ihrer Kirche mit
seinem Rat beizustehen So trat Tronchin mit den bedeutendsten Pfarrern
des Dreibündestaates ins Gespräch und nahm an der ersten nach dem Abzug
der Österreicher einberufenen Evangelisch-Rätischen Synode teil.

Der Genfer Theologe musste sich in aller Eile auf seine neue Aufgabe
vorbereiten. Wohl hatte er einiges über Graubünden gelesen, und dem Haupt
der Hugenotten zollte er seit zwanzig Jahren Bewunderung. Welche Bedeutung
jedoch dem Auftrag Rohans in Graubünden auf dem Schachbrett der
internationalen Politik zukam, darüber fehlte ihm Klarheit. So nutzte er vor seiner
Abreise aus Genf am 9. Januar 1632 die Gelegenheit eines Gesprächs mit dem
Gesandten der Schwedischen Krone, Ritter Christian Ludwig Rasche, dem

königlichen Rat und Abgeordneten Gustav Adolfs bei den evangelischen Ständen

der Eidgenossenschaft und Ihren Verbündeten. Rasche war gekommen, um
den Herren von Genf seine Beglaubigungsschreiben zu überreichen, und fand
sich sogleich bereit, den berühmten Theologieprofessor zu empfangen, der den
Wunsch äusserte, seiner weisen und nützlichen Ratschläge teilhaftig zu werden
und Hilfe zu erhalten für das ihm aufgetragene Werk, wie Tronchin es in einem
in Zürich am 17. Januar verfassten Brief formulierte.7 Im Wissen, dass die
Schweden sich für die protestantische Sache in Graubünden interessierten,
versäumte der Genfer Theologe in der Folgezeit nicht, den schwedischen
Gesandten über die Politik der Rätischen Synode und die Lage der Bündner
Prädikanten auf dem laufenden zu halten.

Aus Chur, wo er am 20. Januar 1632 angekommen war, schrieb Tronchin
4 Tage später an den Vorsteher der Berner Kirche, Stephan Fabritius, der sich

dafür verwendet hatte, dass die Genfer Pfarrgesellschaft ihn zu Herzog Rohan
nach Graubünden schickte, um vom glücklichen Verlauf seiner Reise zu berichten

(«felix fuit et sine incommodo»).

7 Arch. Tronchin, vol. 28, f. 70.

236



I s
iff

~'\
»'»-

Theodori/j? TronChinuj
J). J). Itilo loqiœ, tri, Â.ccuLotvlcl Gertsiwtu t.,

PmjEJÎûr et JLùclcfuz. tbtclzrru Mjjvifter
Jutait» y f. Ä. j b 5 y.

237



Während seines nur wenige Tage dauernden Aufenthaltes in Zürich stellte
Tronchin fest, dass die dortigen Theologen eine Wiederaufnahme der Gespräche

über die Kultusfreiheit im Unterengadin und die Rückkehr der von den
Österreichern aus ihren Pfarreien vertriebenen Prädikanten für äusserst
wünschbar hielten, nachdem Erzherzog Leopold die Beratungen zwei Jahre

zuvor zum Erliegen gebracht hatte.8

Aus den Briefen der Bündner Pfarrer an Theodore Tronchin geht nur
indirekt hervor, welche Schritte dieser selbst im Zusammenhang mit der

Wiedereinführung des evangelischen Gottesdienstes unternommen hat, umso
klarer geben sie jedoch Aufschluss über die Wünsche der Bündner Prädikanten.
Die wichtigsten Leute, mit denen Tronchin in Kontakt stand, gehörten dem

radikalen Flügel der Synode an und kamen aus jenen protestantischen Kreisen,
die der römischen Kirche und Österreich besonders feindlich gesinnt waren. Zu
ihnen zählte der Kanzler der Synode, Esaias Schucan, der in Poschiavo Pfarrer

war. In einem Brief vom 24. Februar versicherte er den Genfer Theologen
ausführlich seiner Bewunderung.9 Tronchin antwortete am 6. März und spielte
auf den fruchtbaren schriftlichen Gedankenaustausch an, den sie gepflegt und
in welchem sie sich gegenseitig zu mutiger Pflichterfüllung ermuntert hatten
(«non possum me satiare hoc colloquio litterario quo nos invicem ad officium
animavimus»).10

Auch mit Gaudenz Tack, dem Pfarrer von Bever, der das Blutbad im Veltlin
miterlebt hatte, korrespondierte Tronchin. In einem Schreiben vom 20. März
1632 an den Genfer Theologen, in dem er die «Capucinorum rabies», das

Wüten der Kapuziner, anprangert, beteuert Gaudenz Tack, mit welcher Freude

er jüngst, während eines Treffens mit Prädikanten im Oberengadin, Tronchins
Namen erwähnt habe, und wie froh die Pfarrer sich darüber geäussert hätten,
dass er (Tronchin) nach Bünden gekommen sei.11

Von diesen beiden besonders leidenschaftlichen Prädikanten erhielt Tronchin

in Chur seine ersten Informationen über die Lage der Protestanten im
Oberengadin.

Zwei andere Theologen, Nicola Anton Vulpius, Pfarrer zu S-chanf, und Jan
Pitschen Saluz von Lavin, Pfarrer in Filisur, die im März 1632 das Predigtverbot
im Unterengadin missachtet hatten, vor den Rat zitiert und während eines

Monats in Haft genommen worden waren, wandten sich nach ihrem Gefäng-

8 I.e., f. 69.
» I.e., f.75-76.
10 I.e., f.71.
11 I.e., f.73-74.

238



nisaufenthalt an Tronchin. In ihrer «Memoria pro Ecclesiis Ingadinae In-
ferioris», einem Bericht zur Lage der Kirchen im Unterengadin vom 30. April,
baten sie ihn auch, eine Schrift von Gaudenz Tack über die österreichische

Besetzung und die Schandtaten der fremden Truppen im Unterengadin aus dem
Deutschen ins Italienische übersetzen zu lassen und ersuchten ihn, das für den

schwedischen Gesandten bestimmte Exemplar des Berichts durchzusehen und

wo nötig von Rohan ergänzen zu lassen. «Möge der Herzog dem schwedischen
Gesandten schreiben», so die beiden Prädikanten, «und ihm unsere Sache

empfehlen, damit er, falls Gustav Adolf mit Erzherzog Leopold Verhandlungen
aufnimmt, dafür eintritt, dass die Protestanten wieder in den Besitz ihrer Rechte

gelangen, welche ihnen von den Österreichern entrissen wurden, und der Bau

neuer katholischer Kirchen im Unterengadin verhindert wird.»12
Tronchin scheint besonders die Kontakte mit Jan Pitschen Saluz geschätzt

zu haben, was aus einem Brief Saluz' vom 20. Mai 1633 hervorgeht, in welchem
dieser sich die gelehrten und von warmer Anteilnahme geprägten Gespräche
vergegenwärtigt, die er mit seinem Adressaten geführt hat («quoties doctis-
simae et humanissimae conversationis tuae recordor»). Saluz erwähnt in diesem
Brief auch, wie Tronchin während der Synode von Fideris vom 14. Mai 1633,
zu der sich 60 Prädikanten versammelt hätten, mehrmals lobend genannt
worden sei. Er weiss schliesslich zu berichten, die Kirche im Unterengadin blühe
wieder auf, fast alle vom evangelischen Glauben Abgefallenen seien zu diesem

zurückgekehrt, der Weggang der Kapuziner stehe bevor, wofür man Gott und
ihm, Tronchin, zu danken habe.13

Unter den Dankesbezeugungen, die der Genfer Theologe für seine Bemühungen

um die Wiedereinführung des reformierten Gottesdienstes im Unterengadin
erhielt, ist auch jene des schwedischen Gesandten zu erwähnen. Sie zeigt, wie
angelegentlich sich Gustav Adolf angesichts einer möglichen Beteiligung
Schwedens an der Rückeroberung des Veltlins durch die Truppen Rohans für
die bündnerischen Belange interessierte. Nach wie vor blieb eine
Überschreitung der Pässe durch diesen allzu unruhigen Verbündeten Richelieus
denkbar.

Christian Ludwig Rasche schrieb Tronchin am 22. Juli aus Schaffhausen,

um sich für dessen Brief vom 17. selbigen Monats zu bedanken14 — so speditiv
wickelte sich der Botenverkehr zwischen Chur und den Städten am Rhein
damals ab - und würdigte die Verdienste des Genfer Theologen um die prote-

lz I.e., f.65r°-vo.
13 I.e., f. 87.
14 I.e., f.79ro.

239



stantische Sache: «Sie schreiben mir Neuigkeiten, über die ich mich ebenso

freue wie die Anhänger Spaniens und Österreichs wohl darüber jammern
dürften. Da sie glauben, Graubünden befinde sich in dem elenden Zustand, in
den sie es gestossen haben, wird sie das Heulen überkommen, wenn sie vernehmen,

dass man die Tyrannei der Kapuziner abzuschütteln und sich von den
Übeln zu kurieren beginnt, die unüberwindbar schienen.» Er fährt fort, er
danke Gott, dass nicht nur die Synode den Mut gehabt habe, die Beschlüsse zu
fassen, von denen Tronchin ihm berichtet habe, sondern dass auch die Häupter
und Räte des Staates bereit gewesen seien, diese gutzuheissen. Es stehe für ihn
ausser Zweifel, dass ihm, Tronchin, grosse Verdienste an diesem Werk
zukämen. Während die Kapuziner auf ihrer Seite hartnäckig ihre Machtstellung
und ihre Irrtümer verfochten hätten, sei er auf der anderen Seite tapfer für die
Freiheit des Landes und den wahren Glauben eingetreten. Er danke ihm
schliesslich auch für die dem König geltenden Wünsche und versichere ihn
usf.15

Tronchin befand sich in einer heiklen Lage, musste er doch seine Sympathie
für die Bündner Prädikanten und den protestantischen Glauben mit der Politik
des Vertreters der französischen Krone in Übereinstimmung bringen, deren Ziel
es nun einmal war, beide Konfessionen im Gleichgewicht zu halten. Ein Ergebnis

dieser Bemühung bestand darin, dass den Kapuzinern im Vertrag von Schuls

vom 19. November 1632 ein Teil der Hospize, die sie verloren hatten, sowie
die Hälfte der kirchlichen Einkünfte zurückgegeben wurden.

Gross war die Entrüstung bei den protestantischen Pfarrern und beim Rat
der Stadt Chur, als der Ritter Anton Molina, Oberst eines Bündner Regiments
in französischem Dienst und Sekretär und Dolmetsch des Königs bei den Drei
Bünden, vor dem Rat Erklärungen abgab, die den im Jahre 1630 mit Erzherzog
Leopold abgeschlossenen Vertrag in Frage stellten, der der Bevölkerung des

Unterengadins das Recht, protestantische Gottesdienste abzuhalten und
Prädikanten einzustellen, zugesichert hatte.

Im Bestreben, nicht direkt an den Herzog zu gelangen, beauftragten die

Häupter und Räte den Stadtschreiber Johann Tscharner, Tronchin ein
französisches, mit den Siegeln der Drei Bünde versehenes Memorandum auszuhändigen.

Als Erwiderung auf die Erklärungen Anton Molinas konzipiert,
beschwor dieses Protestschreiben die Erinnerung an die düstere Zeit der
österreichischen Besetzung. «Man kann es doch nicht als billig erachten», schrieb der

Stadtschreiber, «dass die ungefähr 6000 Seelen, die das Unterengadin zählt,

1J I.e., f. 83.

240



wegen 30 oder 40 Leuten, die der römischen Kirche angehören, an der freien
Übung ihrer Religion gehindert werden sollen. Es ist zudem augenscheinlich,
dass das Wirken der Herren Kapuziner in den nahezu 10 Jahren ihres Aufenthalts

daselbst kaum Früchte gezeitigt hat, da sie so wenige Leute zum katholischen

Glauben gebracht haben, und diese Wenigen sogar grösstenteils Fremde
sind, die sich in der Gegend niedergelassen haben, während im Lande geborene
Kinder kaum dazugehören. Wir bitten Sie, diese Erwägungen reiflich
bedenken zu wollen und uns gütig und väterlich zu raten, wie diesen Leuten
so rasch als nur möglich, und dies kraft der grossen Autorität des Allerchrist-
lichsten Königs, unseres hochverehrten Herrn und Beschützers, geholfen werden

kann, damit sie im Besitz ihrer Freiheit und ihrer Rechte verbleiben und
geschützt sind, samt Person und Seele, und ihnen dies auch erhalten bleibt.»16

Vielleicht überschritt also der Genfer Theologe seine Befugnisse, als er an
der Evangelisch-Rätischen Synode vom 20. Juni 1632 in Filisur teilnahm, die
eine Wende in der Politik der evangelischen Kirche Graubündens herbeiführte.
In den Jahren 1629—1631 hatte die Versammlung nicht stattfinden können. Nun
wurde sie auf das Ersuchen der Unterengadiner Prädikanten einberufen. Tronchin

unterstützte die Entscheidungen, die an dieser Synode getroffen wurden,
nicht nur durch seine Anwesenheit, sondern auch durch Stellungnahmen. So

erwähnen die Synodalakten von 1632, dass er auf die «Reinheit» und «Einheit»
(consensus) der evangelischen Glaubenslehre, wie sie in der Helvetischen
Konfession verankert seien, gedrungen habe. Die Unterengadiner Synodalen hatten
die Wiederherstellung der Kultusfreiheit und tüchtige Seelsorger für ihre
Heimat gefordert, ebenso, dass im Land ein einheitlicher Katechismus gelehrt
und das Studium der Theologie gefördert werde.

Die Synode trat, unter dem Vorbehalt des Einverständnisses der staatlichen

Obrigkeit, auf die wichtigsten Forderungen ein, und die Drei Bünde erklärten
sich mit den 6000 Protestanten des Unterengadins solidarisch; auch in ihrem
Falle waren die Artikel des Bundsbriefes anwendbar.

Tronchin erwähnte die Synode in zwei Briefen. Am 17. Juli 1632 schreibt
er aus Chur an den schwedischen Gesandten Rasche: «Es ist mir eine Verpflichtung,

Ihnen mitzuteilen, was sich im Unterengadin zugetragen hat, nachdem

man dort lange die Tyrannei der Kapuziner erduldet hat. Diese liessen nämlich

wegen eines Vertrages mit Erzherzog Leopold aus der Zeit, als der Kaiser dieses

Land unter seiner Botmässigkeit hatte (und gegen welchen die Unterengadiner
sich immer gewehrt hatten), überhaupt keine evangelischen Gottesdienste mehr

16 I.e., f. 66-67™.

241



zu, wüteten sogar, wenn ein Prädikant in einem Hause ein Kind taufte oder
einen Kranken besuchte. Nun endlich hat man Abhilfe geschaffen gegen diese

Tyrannei. Als die nationale evangelische Synode in Filisur tagte, riefen die
betreffenden Abgeordneten diese dazu auf, den bedrängten Seelen im Namen
Gottes zu helfen. Die Synode hat ihnen nun Seelsorger zugewiesen
Es bildete sich eine Gegnerschaft, die zu ebenso grossen Schwierigkeiten führte
wie man sie schon zuvor gehabt hatte, aber schliesslich haben Häupter und
Räte der Drei Bünde der einen wie der anderen Konfession das Vorgehen der

Synode als ihrer Pflicht und den Gesetzen des Landes entsprechend gebilligt.
Man wird sehen wie es weitergehen wird.»17

Fünf Tage später schrieb Tronchin auch an Antistes Fabritius in Bern, um
ihn über private Angelegenheiten und über sein Mitwirken an der Synode zu
berichten, der er von Anfang bis zum Schluss beigewohnt habe, und liess ihm
ein lateinisches Exemplar des Synodaldekrets der Unterengadiner Prädikanten
zukommen, das am 20. Juli von der Synode in Filisur angenommen worden
war.18

Neben seinem Briefwechsel mit den Bündner Prädikanten im Zusammenhang

mit der Wiederherstellung der Kultusfreiheit im Unterengadin und seinen

seelsorgerlichen Pflichten im Hause Rohans, von denen man wenig weiss,
pflegte Tronchin briefliche Kontakte mit den Vorstehern der Zürcher und der
Berner Kirche, die ihn über die örtlichen kirchlichen Verhältnisse unterrichteten.

Dazu kamen gelegentliche Nachrichten eines gewissen Uldrich über
militärische Operationen in Süddeutschland und im Elsass, die Tronchin dem

Herzog aushändigte. Dieser Uldrich bezog seine Informationen von einem
Vetter aus Schaffhausen. Am 28. Juli berichtete er ausführlich, wie der
niederländische Bote in Rheinhausen von Kaiserlichen überfallen und beraubt worden
sei. Diese hätten, wie man wisse, auch Güter schaffhausischer Kaufleute, die

aus Strassburg heimkehrten, aufgehalten. Man habe überdies aus zuverlässiger
Quelle vernommen, dass in Feldkirch geöffnete Briefe der schaffhausischen

Obrigkeit lägen...19
Tronchin war aber nicht nur Rohans gelegentlicher Informant in militärischen

Angelegenheiten. Selbst die Regierung seiner Stadt Genf gelangte einmal
mit der Bitte an ihn, im Interesse der Handelstätigkeit genferischer Kaufleute
beim Herzog zu intervenieren. So beauftragte ihn Isaac Gallatin, Sekretär der

17 I.e., f. 71™
18 I.e., f.8or°-™.
19 I.e., f.63-64.

242



Genfer Bürgermeister und des Rates der Stadt, namens des Magistrats, von
Rohan die unverzügliche Entsendung eines Gesandten zu Erzherzog Leopold
zu erwirken, damit die «Repressalien» von seiten des Sebastian Truchsess
unterbunden würden, denen sich die Genfer Kaufleute ausgesetzt sahen, wenn
sie über den Oberrhein an die Strassburger und Frankfurter Messen reisten.

(Schreiben vom 21. Juni und 3. Juli 1632). Missiven und ein «Factum», welche
die Genfer Bürgermeister in dieser Sache direkt an den Erzherzog gesandt
hatten, waren ohne Wirkung geblieben. Da man in Genf jedoch wusste, «dass

sich Rohan der Achtung und Wertschätzung Leopolds erfreute»,20 hoffte man
durch seine Vermittlung eine Besserung der Verhältnisse erreichen zu können,
umso mehr als man darüber informiert war, dass Rohan kurz zuvor auf das

Ersuchen der Eidgenössischen Stände hin die Aufhebung der Belagerung von
Mülhausen durch die Truppen des Erzherzogs erreicht hatte.

Auch seinen niederländischen Freunden konnte der Genfer Theologe während

seines Aufenthaltes in Graubünden einen Dienst erweisen, indem er Rohan
bat, sich bei den Drei Bünden für Transiterleichterungen für die nach Italien
reisenden holländischen Kaufleute und andere holländische Reisende einzusetzen.

Selbst nicht mit diplomatischen Aufträgen betraut, begleitete Tronchin
Herzog Rohan im Mai 1632 nach Baden an die Tagsatzung der XIII Orte und
ihrer Verbündeten, zu denen auch die Drei Bünde zählten. Rohan überreichte
sein Beglaubigungsschreiben und hielt eine Rede, die in der zeitgenössischen
Sprache als «zierlicher» Vortrag bezeichnet wurde. In einer geschickten «capta-
tio benevolentiae» wandte er sich an jene Gesandte der Tagsatzung, die in
Frankreich in der Schweizergarde gedient hatten, zu deren Generalobersten
Heinrich IV. ihn seinerzeit ernannt hatte.

Auf der Durchreise wurde der Herzog am 18. und 19. Mai auf das Ehrenvollste

von der Obrigkeit der Stadt Zürich, den Zünften, von Bürgern «in Wehr
und Waffen» und von Repräsentanten der Kirche empfangen. Von der
Chorherrenstube aus begaben sich Vorsteher, Pfarrer, Stiftsherren und Diakone zum
Gasthof zum Schwert, wo der Herzog abgestiegen war. Sie wurden von
Théodore Tronchin vor dem Haus begrüsst und zum grossen Saal geleitet, wo
der Antistes der Zwinglikirche, Professor Johann Jakob Breitinger, eine lateinische

Willkommensansprache hielt, die Tronchin für den Herzog übersetzte.

Breitinger nutzte die Gelegenheit, um seinen Genfer Kollegen über die eherechtlichen

Streitigkeiten unter den Eidgenössischen Ständen zu informieren, so dass

der Herzog mit diesem Problem vertraut war, als er an der Tagsatzung erschien.
20 I.e., f. 48-51.

243



In der Ansprache anlässlich der Überreichung seines Beglaubigungsschreibens

vor der Tagsatzung schilderte Rohan die Lage des Dreibündenstaates,

den der König von Frankreich in seinen Schutz genommen habe, und
um dessen Verteidigung im Falle einer äusseren Bedrohung er die Orte ersuchte.

Vor allem die Pässe, die den Zugang zur Eidgenossenschaft bildeten, galt es zu
sichern, zu einem Zeitpunkt, da sich, wie Rohan versicherte, in Italien und im
Burgund Truppen versammelten und, da sie gegen Frankreich eingesetzt werden

sollten, die Eidgenossenschaft zu passieren drohten. Der Herzog empfahl
den Eidgenössischen Orten dringend, allen fremden Truppen den Durchmarsch
durch ihr Territorium zu verweigern, und verpflichtete sich seinerseits, die

Zahlungen der ausstehenden Pensionen durch den königlichen Schatzmeister
und die Aufhebung der Zölle, die Frankreich unter Missachtung der getroffenen
Vereinbarungen an gewissen Orten der französischen Grenze erhob, zu
veranlassen. Über den Streit zwischen Zürich und den fünf katholischen Orten
unterhielten sich Abgeordnete der beiden Streitparteien mit dem Herzog, dessen

schiedsrichterliche Funktion sie annehmen wollten. Auf sein «inständiges
Begehren» sollte der lange vergeblich gesuchte Vergleich zustande kommen, der
während der Tagsatzung vom September 1632 besiegelt wurde.

Eine verworrene Rechtslage vor dem Hintergrund tiefer konfessioneller
Gegensätze: Rohan betrachtete den Fall als etwas ausgeprägt «Helvetisches».
Es ging um die kirchlichen Verhältnisse in der Landgrafschaft Thurgau und im
Rheintal, den beiden gemeinsamen Landvogteien der Stände Zürich, Glarus,
Appenzell und der fünf katholischen Orte. Nach den im Landfrieden getroffenen

Übereinkünften genossen die Gemeinden beider Konfessionen das Recht
auf freie Religionsübung, wobei eherechtliche Fragen von Richtern entsprechender

konfessioneller Richtung geregelt wurden, und die evangelischen
Gemeinden ihre Pfarrer selber wählten. Der Fürstabt von St. Gallen, ein
Zugewandter der eidgenössischen Orte, der im Thurgau und im Rheintal über
ansehnliche Herrschaften verfügte, vertrat eine gegenteilige Auffassung und

erklärte, die Ehesachen der Thurgauer und Rheintaler gehörten vor den Bischof

von Konstanz, den päpstlichen Nuntius in Luzern, oder seien ihm selbst

vorzutragen. Die Stadt Zürich, deren Konsistorium seit der Reformation eherechtliche

Fälle aus den Untertanengebieten behandelt hatte, war darüber äusserst
betroffen.

In dieser Angelegenheit herrschte nun seit 1629 Uneinigkeit unter den Ständen,

bis 1632 der Höhepunkt der Krise erreicht und die Eidgenossenschaft nach
Rohans Worten «am Punkte gänzlichen Durcheinanders angelangt war.»

In dieser heiklen Angelegenheit, wo sich konfessionelle und politische In-

244



\

04-

£*; >

'

245



teressen vermischten, zählten, wie Rohan schreibt, die Katholiken auf den
Beistand der Österreicher, während sich die Protestanten in Anbetracht der

kriegerischen Erfolge Schwedens in Deutschland unnachgiebiger zeigten. So

hatten die Schwankungen in der internationalen Lage ihren Einfiuss auf die

Haltung der eidgenössischen Orte. «Man sagt, in der Eidgenossenschaft richte
sich der Gang der Dinge nach den auswärtigen Angelegenheiten», schreibt
Rohan in den Mémoires sur la guerre de la Valteline. «Die Protestanten sind
Frankreich zugetan, die Katholiken den Habsburgern, denen sie unverbrüchlich
verbunden sind, ohne die geheimen Absichten zu durchschauen, die das Reich
und Spanien unter dem Vorwand der Religion mit ihrer Politik zu verwirklichen

suchen, indem sie unter dem Deckmantel religiösen Eifers die Einfalt der
Völker missbrauchen und die bedenkenlose Ergebenheit der Geistlichen zum
eigenen Vorteil nutzen» (I, ji—52).

Nachdem der Herzog Zürich und die fünf katholischen Orte im September
1632 dazu gebracht hatte, sich dem Schiedsspruch von vier Richtern zu
unterwerfen, die die Streitparteien selbst gewählt hatten, gab er das Resultat
bekannt: Thurgauer und Rheintaler sollten ihr Recht auf freie Religionsübung
behalten. Bei Streitigkeiten in kirchlichen Belangen, für welche keine Regelungen

vorgesehen waren, sollten sie ihre Richter oder Schiedsrichter selbst bestimmen.

Diese konnten der einen oder der anderen Konfession angehören,
einheimisch oder aus einem an der Sache unbeteiligten anderen eidgenössischen
Orte gewählt sein, wie es von alters her gehandhabt worden war.

Was die eherechtlichen Fragen anbelangte, die die Hauptursache des Zwistes
gebildet hatten, so lautete der Schiedsspruch, der dank Rohans Autorität und
Verhandlungsgeschick zustande kam, die Katholiken sollten sich in solchen

Angelegenheiten an das Ehegericht des Bischofs von Konstanz wenden, die

Protestanten an jenes von Zürich.
Ein anderer, weit ernsterer Konflikt, in welchem man den Herzog um seine

Vermittlung bat, entstand zwischen Bern und Solothurn, als ein Détachement

von 40 Berner Soldaten auf dem Weg nach der Stadt Mülhausen, der die

evangelischen Stände Hilfe zugesagt hatten, in der Klus auf Solothurner Boden
überfallen wurde. Schlimm war die Tatsache, so Rohan, dass zwei Solothurner

Vögte hinter dem Vorfall steckten, deren einer der Sohn des Landvogtes Philipp
v. Roll war. Dieser machte nun aus dem Zwischenfall eine politische
Angelegenheit, um seinen Sohn aus der gefährlichen Lage zu befreien, in die dieser
durch seine Tat geraten war. Auch hier trug die Religion das Ihrige zur
Verschärfung des Konfliktes bei. «Auf der einen Seite», schreibt Rohan, «hielten

auch hier die Katholiken zusammen, auf der anderen scharten sich die

246



Protestanten, und was ein zufälliges Geschehnis gewesen war, wurde nun
beidseits zum Anlass genommen, um Rache zu planen.»

An der Tagsatzung der XIII Orte vom 7. zum 16. Oktober 1632 erschien der

Herzog wiederum persönlich vor den versammelten Gesandten und hielt eine
Rede, deren Hauptgegenstand die Einigkeit der Eidgenossen und die
Neutralität der Stände war.

Dem zu jener Zeit bereits wieder in Genf weilenden Tronchin schrieb Rohan
am Eröffnungstag der Tagsatzung aus Zürich: Er sei ins Land gekommen, um
zu schauen, ob dem Unglück, das sich zwischen den Herren von Bern und
Solothurn zugetragen habe, in irgend einer Weise abzuhelfen sei. Vor seiner
Rückkehr nach Graubünden werde er ihn wissen lassen, was er habe tun
können.21

Am 19. Oktober, drei Tage nach Schluss der Tagsatzung, schildert ihm
Rohan den Verlauf der Badener Verhandlungen: «Was das von mir in der

Eidgenossenschaft Erreichte anbelangt, so habe ich versucht, einen Vergleich
zwischen Bern und Solothurn in die Wege zu leiten. In ein paar Tagen wird man
wissen, was daraus wird. Ich habe auch die Neutralität zwischen den
Schweizern und dem König von Schweden vorgeschlagen. Die ganze Versammlung

befürwortet sie. Es bleibt abzuwarten, ob die Stände sie bestätigen werden.
Ich habe die Gelegenheit genutzt und Herrn Du Puy zum Schwedenkönig
geschickt, um zu vernehmen, ob er sie genehmigen wird. Ich hoffe sehr auf gute
Nachricht bei seiner Rückkehr.»

Du Puy hatte auch den Auftrag erhalten, Gustav Adolf auf die bedrängte
Lage der Stadt Rottweil hinzuweisen. Diese langjährige Verbündete der
Eidgenössischen Orte und Frankreichs war von österreichfeindlichen Truppen
eingeschlossen und hatte die Eidgenossenschaft um Hilfe ersucht.

Ausführlicher als Rohan selbst beschreiben die Eidgenössischen Abschiede
das Vorgehen des Herzogs bei den Gesandten der Tagsatzung, um eine

Bestätigung des Neutralitätsvorschlags zu erreichen und um zu erwirken, dass

eine Gesandtschaft dem Schwedenkönig die entsprechenden Artikel
unterbreiten konnte, die zugleich bevollmächtigt sein sollte, diese zu ratifizieren.

Da die Boten der Tagsatzung in dieser Angelegenheit jedoch nicht instruiert
waren, wurde Rohans Vorschlag in den Abschied genommen, während man
«seine geneigte Gesinnung und Sorgfalt für die Erhaltung des Eidgenössischen
Standes» gebührend verdankte.22

Arch. Tronchin, vol. 21, f. 3.
Eidgen. Absch., Bd. V, Abt. II, allgem. Teil, S.712 u. 713.

2-47



Rohans Ansprache scheint die Gesandten beeindruckt zu haben, ebenso das

Schreiben, das dieser an der Tagsatzung vom 7. November 1632 durch Fortunat
Sprecher verlesen liess und in welchem er die Stände dringend ermahnte, alles

ins Werk zu setzen, um Bern und Solothurn zur Beilegung ihres Zerwürfnisses
zu bringen. Er anerbot sich, die beiden Städte gemeinsam mit den Abgeordneten
der sechs vermittelnden Orte (Zürich, Luzern, Zug, Basel, Freiburg und
Schaffhausen) aufzusuchen. Ohne Zweifel war es seinen wiederholten Interventionen,
aber auch seiner Versöhnlichkeit und seinem Bestreben, die Einigkeit der
Stände zu erhalten, wie dies die Eidgenössischen Abschiede hervorheben, zu
danken, dass schliesslich ein Vergleich zustande kam, mit dem sich Bern
zufrieden gab, und der für Solothurn annehmbar war. Nach der Tagsatzung
vom 10./11. März 1633 fügten sich die beiden Parteien einem Schiedsspruch,
wonach Solothurn Bern 5000 Gulden zu zahlen hatte, die beiden Vögte, die das

Unheil angerichtet hatten, abgesetzt und verbannt und die drei Solothurner, die
des Mordes an einigen der Berner Soldaten für schuldig befunden worden

waren, zum Tod verurteilt wurden.23

Nicht immer war Rohan vor der Tagsatzung Erfolg beschieden. So wurde
sein Ersuchen um die Anwerbung von 4000 Soldaten in der Eidgenossenschaft
abgelehnt, indem man auf den Rückstand der französischen Soldgelder hinwies
und die französischen Zölle ins Feld führte, die den Kaufleuten aus der
Eidgenossenschaft auferlegt wurden. Und am 1. August 1632 protestierte die Tagsatzung,

als Rohan ein mit Musketen bewaffnetes französisches Regiment auf dem

Weg nach Graubünden durch eidgenössisches Territorium passieren liess, ohne

zeitig um die Bewilligung dieses Durchpasses nachgesucht zu haben, der nur
in kleinen unbewaffneten Detachementen hätte stattfinden dürfen, während der

Transport von Waffen und Munition getrennt zu erfolgen hatte. In scharfem
Ton ermahnte die Tagsatzung damals den Herzog, er möge sich an diese Art
des Vorgehens halten, da man sich sonst zu anderen Massnahmen genötigt
sehe.24

Im Oktober 1632, als Rohan sich zum zweiten Mal in Baden aufhielt,
nachdem er in Zürich mit den höchsten Magistraten der Stadt und Vertretern
der Kirche Unterredungen geführt hatte, verfasste er seine Abhandlung über die

Dreizehnörtige Eidgenossenschaft: Traité du gouvernement des Treize Cantons.

Der Zürcher Bürgerbibliothek, die kurz zuvor gegründet und im oberen
Geschoss der alten Wasserkirche eingerichtet worden war, schenkte er zu jener
Zeit eine hebräische Bibel, eine Pergamenthandschrift aus dem 14./15. Jahrhun-

l.c, S.737.
I.e., S.703.

248



dert, die er vermutlich in Venedig erworben hatte. Du Puy überbrachte dem

späteren Antistes der Zürcher Kirche, Dekan J.J. Ulrich, das kostbare und erste

grössere Geschenk zuhanden der Bibliothek, dem ein Schreiben des Herzogs
vom 20. September 1632 beigefügt war.

Aus der Korrespondenz zwischen Rohan und Tronchin geht hervor, welch

grosse Rolle Bücher in der Beziehung dieser beiden Persönlichkeiten spielten.
Die vom Herzog im Verlauf der Jahre erworbenen Bände waren allmählich zu
einer umfangreichen Bibliothek angewachsen. Nach Tronchins Rückkehr nach
Genf beauftragte er diesen mit dem Erwerb weiterer Werke, unter denen sich

zwei Schriften Calvins sowie Briefe von Théodore de Bèze und die Missives et

Instructions des Ambassadeurs de France pour le Concile de Trente befanden,
die Rohan in Paris nicht gefunden hatte. Sehr erfreut zeigte er sich auch, als

Tronchin ihm das Glaubensbekenntnis des Patriarchen von Konstantinopel,
Kyrill Lukaris, schickte, eine Schrift, die der Genfer Pfarrer Antoine Léger 1632
in griechischer Sprache publiziert hatte. Dieses Werk, in dem sich der
orthodoxe Patriarch bewundernd über die Lehre des Genfer Reformators äusserte,

fand Rohans besonderes Interesse. Er liess es ins Lateinische übersetzen und
nach Venedig senden, wo es nützlich zu werden verspreche, zumal es dort eine

orthodoxe Kirche gebe.
Als Tronchin im September 1632 nach Genf heimgekehrt war, sorgte er

dafür, dass die Bibliothek des Herzogs, die dieser aus Nîmes und Lyon nach
Genf hatte schicken lassen, nach Chur befördert wurde. Nicht ohne Gefahren
und Abenteuer wurden die vielen kostbaren Bände auf Maultieren von Genf
nach Chur transportiert, wo sie nach mehreren Monaten vollzählig und unversehrt

anlangten.
Der Urlaub von drei Monaten, den die Genfer Pfarrgesellschaft ihm gewährt

hatte, war schon längst abgelaufen, als Tronchin, während er im Mai 1632 mit
dem Herzog an der Tagsatzung weilte, von diesem zum Markgrafen von Baden

geschickt wurde. Sein Auftrag bestand darin, dem Grafen sein Beileid zum
Tode seines Sohnes zu bezeugen, aber er sollte ihn auch über die Angelegenheiten

des schwedischen Königs unterrichten, ebenso den Gesandten Rasche;

er war mit Beglaubigungsschreiben für beide versehen.25

Der Herzog, der seine schwierige diplomatische Aufgabe in der Eidgenossenschaft

damals gerade erst in Angriff genommen hatte, wollte nicht auf seinen
wertvollen Theologen verzichten, dessen Beziehungen und persönliches
Ansehen seiner Politik so sehr zustatten kamen. So bat er Tronchin, selbst bei der

25 Arch. Tronchin, vol. 28, f.68r°-™ (Anmerkung Tronchins).

249



«Vénérable Compagnie» eine Verlängerung seines Urlaubs zu beantragen.
Dieser begab sich von Baden aus nach Genf, wo er sich vom 19. zum 28. Mai
aufhielt, um die Angelegenheit nach Rohans Wunsch zu regeln. An der
ausserordentlichen Versammlung der Genfer Pfarrgesellschaft vom 22. Mai 1632

übergab Tronchin seinen Kollegen ein Schreiben des Herzogs, dem zu entnehmen

war, dass Rohan den Genfer Theologen noch einige Zeit an seiner Seite

zu haben wünschte. Die Gesellschaft gewährte denn auch einen weiteren
Urlaub von zwei Monaten. Danach sollte Tronchin jedoch um seine Entlassung
aus des Herzogs Dienst nachsuchen und nach Genf zurückkehren.26

Am 5. Juni war er wieder in Chur in dessen Dienst. Erst am 30. August
verliess er Graubünden, «von den Herren des Rats zurückgerufen» und «um
über die Segnungen, die sein Wirken im Land der Drei Bünde erfahren hatte,
Bericht zu erstatten.»27 Über St. Gallen und Schaffhausen bis nach Zürich gab
ihm Rohans Haushofmeister das Geleit, von dort an begleitete ihn ein gewisser
Augustin, der «einige Kenntnisse der deutschen Sprache besass», über Basel und
Bern nach Genf.28

Die lange Abwesenheit eines der wichtigsten Lehrer der Akademie muss die

Pfarrgesellschaft vor manche Schwierigkeit gestellt haben. Auch sahen es einige
Genfer Theologen ungern, dass Tronchin seinen doppelten Auftrag, das Amt
des Lehrers und jenes des Pfarrers, so lange vernachlässigte. Schon an ihrer
Versammlung vom 16. März hatte die Pfarrgesellschaft befunden, der
Amtsbruder müsse am Ende der vereinbarten Zeit nach Genf zurückgerufen werden,
da er in Schule und Kirche fruchtbarere Arbeit leisten könne als bei Herzog
Rohan im kleinen Kreise.29 Da die Compagnie indessen selbst nichts unternehmen

wollte, wohl um Tronchin nicht zu kränken, beauftragte sie den Genfer
Ratsherrn und Advokaten, Auditor Timothée Perrot, mit der Abfassung eines

Schreibens, in welchem man Tronchin das «Unbehagen» und «Missfallen»
Genfs an dieser seiner Mission darstellte, die dem Auftrag und der geistlichen
Würde des Theologen nicht mehr zu entsprechen scheine, insbesondere da, wie
man erfahre, seine seelsorgerliche Mühe nur dem Gefolge und Haushalt von
Monseigneur le Duc zugute käme, man aber der Auffassung sei, dass er vor
einer grösseren Gemeinde mehr zur Verbreitung des Reiches Gottes tun könne.
Aus diesem Grunde sehe sich die Pfarrgesellschaft veranlasst, ihm diese wenigen

26 Akten der Genfer Pfarrgesellsch., Bd. 8, S.205.
27 I.e., S.68.
28 l.c.
29 I.e., S. 176.

250



Zeilen zukommen zu lassen. Sie ermahne ihn eindringlich, den Herzog beizeiten
darauf vorzubereiten, dass er ihn nach Ablauf der vereinbarten Zeit seiner

Kirche und seinem Lehramt zurückgeben müsse. Diese Aufgaben seien weit
wichtiger als sein Aufenthalt beim Herzog, für den sich eher ein anderer Pfarrer
finden werde, als dass man ihn zum Schaden und zum Nachteil seines Amtes
und seiner Familie länger werde fern bleiben lassen.30

Etwas betroffen antwortete Tronchin dem Auditor Perrot am 3. April,
indem er beiläufig erwähnte, welch günstigen Bericht die Pfarrgesellschaft von
seinem Wirken in Bünden erhalten habe, und in knappen Worten darlegte, der
Gedanke an seine Familie sei hinreichend, um den Wunsch nach der Rückkehr
in ihm zu wecken. Er wisse, was er der Schule schuldig sei. Aber mit Gottes
Wille werde er alles der Reihe nach tun. Der Herzog habe bereits geschrieben,
Salbert könne nicht zu ihm kommen (ein Theologe aus Charenton, den

Mestrezat empfohlen hatte), man möge ihm einen anderen Pfarrer schicken. Er,
Tronchin, habe so weit als möglich angedeutet, was im Lande vor sich gehe.

Zu gegebener Zeit werde er mehr davon berichten. («J'ay fait entendre autant

que j'ay peu ce qui se passe par deçà. J'en diray davantage quand le temps le

permettra»).
Natürlich kannte man in Genf die Gründe nicht, die Tronchin in Graubünden

zurückhielten. Es war die Zeit vor der Synode von Filisur. Der Genfer

Theologe wollte die Bündner Pfarrer damals nicht im Stich lassen; sie brauchten
seine Unterstützung.

Ein weiteres, eindringliches Schreiben, das Isaac Gallatin am 31. Juli 1632

an Tronchin richtete, liess dieser unerwidert. Es blieb der Ehrwürdigen
Pfarrgesellschaft anheimgestellt, mit einem offiziellen Gesuch an Herzog Rohan zu
gelangen. «Wir wünschten», klagen die Pfarrherren, «dass die Bedürfnisse

unserer Kirche Herrn Tronchins Rückkehr weniger dringend erheischen würden.

Seine Abwesenheit schadet aber unserer Akademie sehr, zumal in einer

Zeit, in welcher es, Gott sei es gedankt, reichlich Theologiestudenten gibt.»
Tronchins Kollege Diodati, so berichteten sie weiter, sei aus gesundheitlichen
Gründen nicht imstande, alle Lektionen an dessen Stelle zu erteilen.31 Um dem

Herzog Zeit für die Suche eines anderen Hausgeistlichen zu lassen, war die

Pfarrgesellschaft indessen bereit, Tronchins Urlaub um weitere 6 Wochen oder
zwei Monate zu verlängern.

In seiner Antwort vom 9. September entschuldigte sich der Herzog, dass er
Tronchin so lange zurückgehalten habe, da er dessen Aufenthalt im Lande nötig
30 Arch. Tronchin, vol. 28, f. 58.
31 I.e., f. 54.

25 T



gefunden habe, nicht nur seinetwegen, sondern auch für die evangelische Kirche
(«pour l'Eglise de Dieu»). Damit war der Genfer Theologe aus seinem Dienst
entlassen. «Er war den Kirchen hierzulande sehr nützlich, wovon er Euch
ausführlich berichten wird. Da mir jedoch mit seinem Weggang die Übung der

Religion versagt bleibt und ich keinen Pfarrer aus Frankreich erhalten konnte,
bitte ich Euch inständig um den Gefallen, einen anderen Prediger für mich
ausfindig zu machen, unter Berücksichtigung all dessen, was Herr Tronchin
Euch von mir ausrichten wird.»32

An der Pfarrversammlung vom 21. September wurde das Schreiben Rohans
verlesen, «in welchem er der Compagnie herzlich dafür dankt» (so der Bericht
in den Akten), «dass sie ihm unseren Bruder zur Verfügung gestellt hat und sich

befriedigt über dessen Dienst äussert.» Zum Nachfolger Tronchins bestimmte
die Genfer Pfarrgesellschaft Philippe Dursi aus Bourges, einen jungen
Predigtamtskandidaten, «der sich durch besondere Gelehrsamkeit, grosse Frömmigkeit,

Bescheidenheit und angenehme Umgangsformen auszeichnete.»33

Fünf Jahre später, nach dem bitteren Ende seiner Mission in Graubünden,

zog sich der alte Hugenottenfeldherr nach Genf zurück, anstatt der Aufforderung

Richelieus nachzukommen, der ihn nach Frankreich rief, um — nach
einer Bemerkung des Gesandten Hugo Grotius zum schwedischen Kanzler
Oxenstierna — «seine eigenen Fehler mit der Herabwürdigung Rohans zu
sühnen.»

Am 16. Mai 1637 empfing die Stadt Genf Rohan mit grossen Ehren. Er traf
Tronchin und Diodati, beriet den Staatsrat in Fragen der Befestigungsbauten
und verfasste einen Bericht über die Feldzüge im Veltlin. Um der Republik
jedoch Schwierigkeiten zu ersparen und sich selbst vor den Agenten Spaniens
in Sicherheit zu bringen, begab sich Rohan am 13. Januar 1638 in Begleitung
von fünf Genfer Magistraten mit dem Schiff nach Coppet. Wohl wissend, dass

Richelieu in der französischen Enklave Versoix eine berittene Truppe hatte

postieren lassen, die ihn festnehmen sollte, reiste er in aller Heimlichkeit nach
Schloss Lenzburg weiter, wo er sich mit dem Herzog Bernhard von Weimar
traf, der mit Frankreich verbündet war und gegen die Kaiserlichen kämpfte. Er
übertrug Rohan den Befehl über das Regiment Nassau. Die Kriegshandlungen
im Breisgau hatten gerade begonnen. Am 28. Februar wurde Rohan bei der
Belagerung von Rheinfelden von zwei Musketenkugeln getroffen und ins Kloster

Königsfelden im Aargau verbracht, wo er seinen Wunden am 13. April 1638

erlag. Die Witwe Rohans und einzige Tochter des Herzogs von Sully veranlass-

32 I.e., f. 60.
33 Akten der Genfer Pfarrgesellsch., Bd. 8, S.208.

252



te, dass die sterblichen Überreste ihres Gemahls nach Genf überführt und in
der Kathedrale von St. Pierre beigesetzt wurden. Théodore Tronchin hielt die
Grabrede vor einer erwählten Versammlung von Trauergästen, unter denen
sich zahlreiche ausländische Würdenträger, aber auch die Genfer Pfarrgesellschaft

in corpore eingefunden hatten.
Im Jahre 1642 erkundigte sich Anne de Rohan beim Rat der Stadt Genf, ob

man ihr die Errichtung eines Grabdenkmals in der Kathedrale zu Ehren ihres
Vaters gestatte. Die Bitte wurde ihr gewährt, unter der Bedingung, dass kein
zu prunkvolles Denkmal erbaut werde.34

Ratsprotokoll vom 7.1.1642.

253



Quellen

Genf, Universitätsbibliothek (Bibliothèque Publique et Universitaire), Archives Tronchin:
Vol. 2i, f. 1-37 26 Briefe Rohans an Tronchin, Sept. 1632 bis Mai 1636, Orte der Abfassung haupts.
Chur und Zürich.
Vol. 28, f. 48-87 J. Gallatin, T. Perrot, Genfer Pfarrgesellschaft, Uldrich, N.A. Vulpius, J.P. Saluz,
J. Tscharner, G. Tack, E. Schucan, Gesandter Rasche an Tronchin; Genfer Pfarrgesellschaft an
Rohan und dieser an Bürgermeister und Rat der Stadt Genf (Feb. bis Juli 1632); f.70-72 Briefe
Tronchins aus Zürich und Chur (Jan. bis Juli 1632) an Gesandten Rasche, J.J. Breitinger, St.
Fabritius, E. Schucan, T. Perrot, Bürgermeister und Rat von Genf; f.79 Decretum synodale supra
petitionem legatorum infrae Engadinae vom 20.6.1632 mit Esaias Schucans Unterschrift; f. 80-81
Decretum synodale de ministris dandis ecclesiis inferioris Engadine (mit gleichem Datum und
gleicher Unterschrift); f.n8-izi Rede Tronchins vor der Synode von Filisur (Original und
unvollständige Kopie).

Ms.fr.426 Kirchl. Korrespondenzen 1631-1636, f.25, 26, 28, 36.

Staatsarchiv Genf: Akten der Genfer Pfarrgesellschaft, Bd. 8, S.172, 176, 208.

Evang. Kirchenrat des Kantons Graub., Chur: Acta Synodi 1608-1642.

Bibliographie

Zeitgenössische Literatur: «Mémoires et lettres de Henri duc de Rohan sur la Guerre de la
Valteline», Bd. 1, Genf 1758 (S. 39-56 über Rohans Vermittlung an den Tagsatzungen von
Baden im Jahre 1632). Ergänzend dazu: Fortunat Sprecher von Bernegg: Geschichte der Kriege
und Unruhen, von welchen die Drei Bünde in Hohenrätien von 1618 bis 1645 heimgesucht
wurden, nach dem Lateinischen bearb., durch Anmerkungen erläutert und hrsg. von Conradin
von Mohr, Chur 1856/57; besonders Teil 2, S.75-95.

Amtl. Sammlung der älteren Eidgen. Abschiede, Bd. V, Abt. II, allgem. Theil (1618-1648), Basel
1875.

Edouard Rott: Histoire de la représentation diplomatique de la France auprès des Cantons suisses,
de leurs alliés et de leurs confédérés, Bd. IV/i und 2, Bümpliz 1909/11.

Umfassendste Abhandlungen über Rohan: Antoine-Auguste Laugel: Henry de Rohan, son rôle
politique et militaire sous Louis XIII (1579-1638), Paris 1889. Jack Alden Clarke: Huguenot
warrior: the life and times of Henri de Rohan 1579-1638, The Hague 1966 (Archives internationales

d'histoire des idées, 17). Siehe auch das Heinrich von Rohan gewidmete Kapitel in Carl
Jakob Burckhardts vierbändigem Werk «Richelieu» (München 1937-1967).

Zwei interessante Studien: Hansmartin Schmid: Das Bild Herzog Heinrich Rohans in der bündneri¬
schen und französischen Geschichtsschreibung, Chur 1966 (Dissertation). Bruno Weber: Henri
de Rohan und der Heinzenberg/Überlegungen zu einem nicht vorhandenen Gemälde (1632/35)
(sehr reich an Erläuterungen, auch zur Gestalt Rohans), 105. Jahresbericht der
Historischantiquarischen Gesellschaft von Graubünden, Chur 1977.

Zur konfessionellen Situation in Graubünden im 17. Jahrhundert cf. J.F. Fetz: Geschichte der
kirchenpolitischen Wirren im Freistaat der Drei Bünde, Chur 1875.

Monographie über die Kapuziner: Albert Frigg: Die Mission der Kapuziner im Unterengadin in der
ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts. Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft
von Graubünden 1952, S.4iff.

Zu Rohans Aufenthalten in Zürich am 18./19. Mai 1632 vgl. Felici Maissen: Herzog Rohans
Galaempfang in Zürich 1632, in: Bündner Jahrbuch NF. 17. 1975, Chur 1974, S.114-117.

Über die hebräische Bibel, die Rohan der Bürgerbibliothek in Zürich schenkte, siehe Georg v. Wyss
im Neujahrsblatt der Stadtbibliothek auf das Jahr 1869.

Anmerkung der Redaktion
Der Revue du Vieux Genève 1984 (S. 18-27) nat Prof. Sven Stelling-Michaud den Beitrag Le duc

de Rohan et ses livres geliefert.

254


	Die Mission Théodore Tronchins in Graubünden im Dienste des Herzogs von Rohan (1632)

