
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1984)

Heft: 7-8

Artikel: La Canzun de Sontga Margriata : das Epos im Spiegel interdisziplinärer
Forschung

Autor: Lichtenthal, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La Canzun de Sontga Margriata
Das Epos im Spiegel interdisziplinärer Forschung

Von Manfred Lichtenthai

In seiner Rätoromanischen Chrestomatie präsentierte Caspar Decurtins das

Lied La Canzun de Sontga Margriata als eines der ältesten Denkmäler der
rätoromanischen Volksliteratur.1 Bischof Christianus Caminada vermutete in
seinem Buch Die verzauberten Täler,1 das Lied sei um 720 vor dem Auftreten
des hl. Pirmin in Pfäfers entstanden. Pater Iso Müller glaubt hingegen, die
Zeiten der Entstehung für das St. Margaretha-Lied wären das dreizehnte oder
vierzehnte Jahrhundert gewesen.3 Die beiden Zeitangaben scheinen sich zu
widersprechen, tun es aber nicht, da sie sich im Grunde ergänzen. Der jeweilige
Zeitraum gehört einer unterschiedlichen sozio-kulturellen Epoche an, die Sprache

und Auslegung der Fassung bestimmte. Die Zeitangaben mögen wohl mehr
oder weniger genaue Annäherungen sein. Im Diskurs zur Frage der Räterherkunft

kann der Aussage Wahrscheinlichkeit beigemessen werden: die frühe und
uns unbekannte Fassung war noch ganz in der heidnisch-rätischen Welt
eingebettet. Die Natur der Sprache war das Rätische. Die späte Fassung war durch
die Verbreitung der Legende von der hl. Margaretha, deren vita et passio sich
in Antiochia vollzog, verchristlicht worden, wie die Zufügung der letzten
Strophe anzeigt, in der die Glocke von St. Jörg und St. Gall erwähnt wird. Die
tradierte Fassung redet in der gebräuchlichen mittelalterlichen Sprache des

Rätoromanischen. Das Urteil über die Bewandtnis der zwei Zeitangaben wird
sich im Laufe der Nachforschung der historischen Quellen des Liedes einstellen.

Pater Iso Müller vermittelt uns in seiner Schrift Die christlichen Elemente
des rätoromanischen Margaretha-Liedes4 gerafft den Inhalt des Epos:5 Das

Hauptthema dieser Canzun stellte eine uralte und verbreitete Sage dar. Eine
Maid lebt verkleidet als Zusenn auf der Alp. Sie fällt auf eine «böse Platte»,
gibt sich eine Blosse, so dass ein Hirtenknabe ihr Geschlecht erkennen kann.
Trotz aller Versprechungen und Drohungen der Jungfrau erzählt der junge Hirt

1 Decurtins, Caspar. Rätoromanische Chrestomatie - Erlangen 1901, Bd. II, S.238, 242.
2 Caminada, Christian. Die verzauberten Täler - 1961, S. 245-300.
3 Bündner Tagblatt. Vom alten Volkslied zum Opernballett, 19.1.1983, Nr. 15.
4 Müller, Iso. Die christlichen Elemente des rätoromanischen Margaretha-Liedes. (In: Schweizeri¬

sches Archiv für Volkskunde, Bd. 58, Basel 1962, S. 125-137.)
5 Ebd. S. 125.

180



dieses Geheimnis dem Senn der Alp. Die Maid muss über den Kunkels6 fliehen,
die Alp aber vertrocknet und verdorrt. -

Bevor wir uns der historischen und philologischen Analyse der Legende
widmen, wenden wir uns den bemerkenswerten zeitgenössischen künstlerischen

Gestaltungen des Volksliedes zu, die einer breiten Öffentlichkeit Hauptthema

und Zeithintergrund näher bringen. Im vergangenen Jahrzehnt haben
Gion Deplazes und Gion Anton Derungs das alte Volkslied zu einem Opernballett

umgewandelt. Deplazes schrieb die Chortexte zum Lied. Derungs vertonte
meisterhaft das Epos der heidnischen Fruchtbarkeitsgöttin aus den rätischen
Bergen, die literarisch nachgewiesen im Kleid einer christlichen Schutzpatronin
uns gegenübertritt. Um der ursprünglichen Schöpfungsidee der Canzun gerecht
zu werden, liess Deplazes die letzte Strophe entfallen, wo die Glocke von St.

Jörg und St. Gall den Ausklang einläutet in der Tragik des Entschwindens der
personifizierten Alpenfruchtbarkeit in Gestalt der jungfräulichen Zusennin.
Das Libretto des Opernballetts gliedert das Epos in die drei Lebenszyklen:
Werden - Sein - Vergehen. Die von Derungs musikalisch umrahmte
Inszenierung lässt die Vegetationsgöttin durch die jahreszeitlichen Phasen Erwachen

- Entdecken - Verdorren tanzen.7 Das Kunstwerk der Aufführung strahlt
die Kraft aus, Zuschauern und Hörern verständlich zu machen, warum hinter
dem Namen Sontga Margriata eine heidnische Fruchtbarkeitsgöttin verborgen
ist. Das in Szene gesetzte Volkslied enthüllt Schimmer des Erahnens von der

bislang verschlossen-verschollenen Wirklichkeit der Bündner Vorzeit.
In seiner grundlegenden Arbeit Das Rätoromanische St. Margaretha-Liedf

kam Bischof Caminada im Jahre 1938 zu beeindruckenden Einsichten. Das

Gedankengut der Canzun erweist sich ihm «als ein Produkt vorchristlichen
Denkens. Eine ergreifende Tragik des Alpenlebens wird in einer uralten
einzigartigen Melodie gesungen. Es ist ein Kristall echten urrätischen Gesteins
ohne fremdländische Beimengung... Trotzdem das Christentum uns
weltanschaulich über den Inhalt des Liedes hinaus gehoben hat, bleibt es ein würdiges
Nationallied des rätoromanischen Volkes.»' Die Sage der hl. Margaretha verin-
nerlicht die Macht der alpinen Naturgewalten. Hinter dem christlichen Begriff
heilig verbirgt sich ein Denken, «wie es vor dem Christentum bestanden hat»,

Kunkels; rätisches Substrat, «n» zu «1»; stellvertretend für die rätische Sprache wird hier fortan
als Deutungsschlüssel, also als Kognat, das Hebräische verwendet.
Hebr. qanqan Gefäss, Wanne; hier transferiert: Einschnitt, Pass.
Bündner Zeitung v. 18.1.1983: Vom alten Volkslied zum Opernballett, Feuilleton, S.6.
Caminada, Christian. Das Rätoromanische St. Margaretha-Lied (In: Schweizerisches Archiv für
Volkskunde, Band 36, Heft 4, Basel 1937/38, S. 197—236.)
Ebd. S.236



das sich mit der Haltung zu dem Tabu deckt.10 Die zum Lied geformte rätische

Sage ist ein ferner, vorzeitlicher Nachhall «an die schauermächtige Kraft der

Alpenfruchtbarkeit»,11 wie Bischof Caminada voller Intuition den Wesenskern
der Canzun beschrieb.

Wenn wir die Gedankenkette des Bischofs Caminada um ein Kettenglied aus
dem Schatz moderner Forschungsergebnisse erweitern, dann entsteht vor
unseren Augen das Bild der Verehrung und der Hingabe an die neolithische

Fruchtbarkeitsgöttin. Sie ist die grosse Muttergottheit Vorderasiens, die in
einem vielfältigen Namensgewand aus dem Leben der Bauern und Hirten der
verschiedenen Land- und Völkerschaften der Vorzeit und der Antike zu unserer
Kenntnis gelangt ist. Sie ist die Kybele12 der Antike, die Empfangende. Sie ist
die Artemis13 der Griechen, die Kraftspenderin der Ackerkrume und des

Walddickichtes, wie das entschlüsselte Etymon es bestätigt und auch ihre nahöstliche
Herkunft bekundet. Artemis war die Göttin der Bauern, der Jäger und Krieger.
Die Göttin der Mutter Erde und der Fruchtbarkeit reichte in die Lebensanschauung

der prähistorischen Alpenvölker. Schriftzeugnisse geben ihren
Namen preis: Göttin Raetia und Göttin Noreia.14 Das Etymon Raetia (Noreia
ist ein lautlich verändertes Synonym) offenbart sie als die Herrin der ober- und
unterirdischen Gewässer.

Wenden wir unseren Blick zum Alten Nahen Osten des vierten und dritten
Millenniums. Aufgefundene Keilschrifttexte aus dem südlichen Babylonien

Sumer), dem Land der Zivilisationsursprünge, und aus dem Norden, dem
semitischen Akkad, machten es möglich, die Gedankenbilder der Mythen und
Epen, der Riten, der Hymnen und Gebete wiederherzustellen. Die Gottheiten
des sumero-akkadischen Pantheons wurden als übermenschliche Wesen begriffen.

Die meisten von ihnen symbolisierten Naturgewalten. Unter der Führerschaft

des Himmelsgottes Anu kamen sie zur puhur ilani, zur Versammlung der
Götter. Dieser hohen Gesellschaft gehörte auch Ereschkigal an. Sie war die

Göttin der Unterwelt.15 Die Silben kigal bezeugen eine Eigenschaft. Ereschkigal

Ebd. S.215.
Ebd. S.216.
Kybele; Hebr. qaval antworten; qibbel empfangen, annehmen; qabbala Annahme.
Artemis (Kompositum); Hebr. ara Land, Erde; emesh Zwielicht; transf. Walddickicht.
Barb, Alphons A. Noreia und Rhetia (In: Carinthia I, 143. Jahrgang, Heft 1-4, Klagenfurth
1953, S. 204-219.) Diese Arbeit wird in einem anderen Artikel kritisch besprochen.

15 Ed. Isaac Mendelsohn. Religions of the Ancient Near East, Sumero-Akkadian Religious Texts
and Ugaritic Epics (In: The Libraray of Religion, Vol. IV, New York 1955, Ebd. S.IX-XV; List
of Great Gods, S.281.)
Hebr. e/ara Unterwelt; resch/rosh Haupt, Kopf, Dreieck; fo/ky gleich, wie; ga//gal
Welle, Woge.

182



war die Wellengleiche, welche die unterirdischen Wasserströme beherrschte.
Die Vorsilbe e steht für ara, die Unterwelt. Der bestimmende Name war jedoch
resch, der inhaltlich dem westsemitischen rosh, Kopf oder Haupt,
gleichkommt. Die den Wolken, Niederschlägen und Wasserläufen nahe lebenden

Bergmenschen der südanatolisch-syrischen Gebirge verwandelten die Ereschkigal

des Zweistromlandes phonetisch und semantisch zur Raetia,16 die sie als

Göttin des Wasserkreislaufes verehrten. Der Name Raetia muss tief in eine Zeit
zurückreichen, wo der Laut- und Wortschatz der Menschen Vorderasiens noch
einen verhältnismässig kleinen Umfang hatte. In jener Zeit mag der Begriff die

«Wasserspenderin» und ihr Wohnort die «Bergköpfe» zusammengefallen sein.
So ergibt sich nun eine zweite Interpretation des Namens der Raetia als die

Göttin, die auf den Bergesgipfeln thront. Über die Berggöttin Raetia stellt sich
die etymologische Verwandtschaft zu den Rätern ein. Diese Deutung würde die
Raetia zur Stammesgöttin der Bergbewohner oder, anders gesagt, der Räter
werden lassen. Die gemeinsame Heimat waren die hohen Berge des Taurus und
Amenus.17 Der Name der Raetia ist im neuen Lebensraum der schreibkundigen
Veneter vielfach und vielförmig belegt. Er findet sich eingeritzt oder eingemeis-
selt auf den Votiv-Bronzenägeln, auf Steindenkmälern oder auf irdenen Urnen,
die in der Padana zum Vorschein kamen.18 Er steht auf den Hirschhornzapfen,
deren sich die Menschen der an dem Alten Venetien angrenzenden Südalpentäler

bedienten, um der Göttin Raetia Weihegaben zu opfern oder Gebete an
sie zu richten.19 Kult und Name der Raetia geben Zeugnis von dem zeitweiligen
Aufenthalt der Veneter im Lande Danuna zu Füssen des Taurus und Amenus.

Ob nun die Bronzezeitpioniere aus Byblos und Ugarit die Verehrung der
Göttin Raetia in das Graubünden der Vorzeit brachten oder ob die alpinen
Räter Namen und Kult der Raetia von den sprachlich und lebensräumlich
verwandten Venetern im ersten Millennium v. Chr. übernahmen, vielleicht im
Zusammenhang mit dem Erwerb der Laugener Keramikwaren, liegt nicht im
Bereich unseres Erkenntnisvermögens. Im Einklang mit dem gesamten Diskurs
erscheint dagegen die Wiederkehr ihres Namens in der Gestalt der Sontga

Raetia; Hebr. ratav tropfen, feucht und grün sein, befeuchten; (t tet) ferner: ratah
befeuchten, besprengen (t tet).
Taurus (Kompositum) Hebr. tor, torà Stier, Auerochs; az stark, mächtig, erhaben.
Amenus (Kompositum) Hebr. amen stark sein; az rauh.
Pelligrini G.B.; Proscodocimi, A. L. La Lingua Venetica - Padova 1967.
Pisani, Vittore. Le Lingue Dell'Italia Antica Oltre il Latino - Torino 1964, Vili. Il Retico e altre
Lingue Minori dell' Italia Settentrionale, S. 319-333.
Bertogg, Hercli. Die alten Räter und die Schrift (In: Jber der HAGG, Chur 1955, Bd.84,
S. 167-193.)

C83



Margriata oder der hl. Margaretha gesichert. Das Etymon Margriata
beziehungsweise Margaretha setzt sich aus den Wortteilen: marg(a) und riata,
retha - zusammen. Marga lässt zwei Deutungen zu, wenn auch die zweite
minder plausibel erscheint. Marg(a)10 beinhaltet: die durch Enthauptung
Getötete. Dieser Sinngehalt entspricht wortgetreu der Todesart, die die legendenhafte

Margaretha von Antiochia um ihres hingebungsvollen Glaubens an Christus

erleiden musste. Die hingerichtete Raetia (riata, retha) im cilicischen und
aramäisch sprechenden Antiochia des dritten Jahrhunderts versinnbildlicht
über die Akte der Legendengestalt und Martyrin hinaus die Entmachtung der

Bergesgottheit des Taurusgebirges, der Göttin Raetia, durch die junge wie
gleichsam starke christliche Glaubensgemeinde.21 Der Wortteil marga könnte,
jedoch mit geringerer Wahrscheinlichkeit, für den Begriff megida gleich keusch,
transferiert heilig, stehen.

Der heidnischen Fruchtbarkeitsgöttin des rätischen und des rätoromanischen

Epos wurde der eigentliche Name Raetia zurückgegeben. Sie war im
Leben der Bauern und Hirten eine der schauervollen Gestalten. «Nun wissen

wir auch», schrieb Bischof Caminada, «warum das Lied aus dem romanischen
Kirchenbuch ausgeschlossen blieb.»22 In diesem Sinnzusammenhang lag eben
das Bestreben, die Alpengottheit Raetia mit Hilfe der historischen Jungfrau und

Martyrin von Antiochia, der hl. Margaretha, zu überlagern und auf diese Weise
das Bewusstsein der Menschen zu verchristlichen, «um der heidnischen
Vegetationsgöttin den Eintritt in die Kirche zu verwehren und aus den Köpfen und
Herzen der Romanen zu verdrängen»,22 wie Bischof Caminada einsichtsvoll die

Lage im frühmittelalterlichen Rätien des siebten bis neunten Jahrhunderts
zeichnete, das damals erst die umfassende Christianisierung durchlebte.

Ziehen wir zusätzlich die Nachforschungen des Paters Iso Müller zu Rate,
so tritt die Tatsache in den Vordergrund, dass die Kraft der Verehrung der
heidnischen Margriata ungebrochen erscheint. «Man hat den Eindruck, man
wollte im Spätmittelalter einfach mit aller Gewalt und Strenge ein unausrottbares

Lied, das nicht als christlich empfunden wurde, wenigstens äusserlich zu
einem frommen Gesänge umgestalten. Die Verchristlichung der alten Sage

geschah nicht nur durch Identifizierung der Maid mit der hl. Margaretha,
sondern auch durch die Anfügung zweier Verse.»23 Aus dem von Pater Müller

Margriata, Margaretha; Hebr. marg(a); m Substantivierungspräfix; hereg Hinrichtung
durch Enthauptung (spezifischer Terminus).
Siehe Apostelgeschichte, 13—42.
Caminada, Christian. A.a.O., 1937/8, ebd., S.218.
Müller, Iso. A.a.O., ebd., S.131.



vorgewiesenen Belegmaterial über die Überlagerung der Gestalt der
Vegetationsgöttin mit Hilfe der legendären Margaretha aus Antiochia geht ferner
hervor, «dass im Sarganserlande und im Pfäferser Umkreis die hl. Margaretha
erst in spätmittelalterlicher Zeit gefeiert wurde und volkstümlich geworden
war».24 Die Kraft der Erinnerung an die rätisch-heidnische Vergangenheit war,
wie die Untersuchungen es bezeugen, noch über Jahrhunderte seit der Zeit der
vollen Christianisierung im neunten Jahrhundert in den Alpentälern lebendig
geblieben.

Die Legende der hl. Margaretha hat erst im neunten Jahrhundert Eingang
in die abendländische Kirche gefunden. «Jedenfalls hat unter den Abendländern
erst der Benediktinerabt von Fulda und Mainzer Erzbischof Rhabanus Maurus
(gest. 856) die hl. Margaretha in das Martyrologium der Kirche eingeschrieben.
Wir finden sie auch erwähnt in dem Mitte des 9. Jahrhunderts entstandenen
versifizierten Martyrologium des Mönches Wandalbert von Prüm.»25 Der
Zeitraum der Verbreitung der Legende der Heiligen aus Antiochia wird ebenfalls
durch die Gründungsjahre der nach ihr benannten Kirchen belegt. Alte Mar-
garethen-Pfarreien oder Kirchen des siebten oder achten Jahrhunderts gibt es

nicht.26 Die älteste Kirche ist im Jahre 812 weit der Grenzen Graubündens im
hessisch-nassauischen Schlitz gegründet worden.26 Die älteste Margarethen-
Kirche im Churer Bistumsgebiet stammt aus dem zwölften Jahrhundert und
steht in Lana bei Meran. Die Wandgemälde dieses sog. rätischen Dreiapsidenbaues

beschreiben das Leben der hl. Margaretha, so die Gefangennahme, die

Aburteilung vor dem Richter, das Leiden im siedenden Kessel und die Enthauptung.27

Aus dem gleichen Jahrhundert stammt die Margarethen-Kapelle in
Chur. Die Marienkapelle in Ilanz ist seit 1385 endgültig als Margarethen-
Kapelle benannt.27 Pater Iso Müller fasst seine Nachforschungen dahin zusammen,

«dass die früher behauptete Verehrung der hl. Margaretha durch die
irischen Missionäre nicht aufrecht erhalten werden kann, sondern dass
vielmehr die Heilige erst langsam seit dem 9. Jahrhundert in unserem
mitteleuropäisch-abendländischen Raum bekannt wurde und erst im
12. Jahrhundert eigentlich volkstümlich erscheint.»28

Hatten die, den religiösen Umbruch erwirkenden Geistlichen Kenntnis
davon gehabt, dass der Wesenskern der heidnischen Fruchtbarkeitsgöttin Mar-

Ebd., S. 130.
Ebd., S. 125—126.
Ebd., S.127; siehe ferner Caminada, a.a.O., S.209.
Ebd., S.128.
Ebd., S.129.

185



griata und derjenige der schönen, jungfräulichen und Christus bis zum
Märtyrertod ergebenen Maid aus Antiochia identisch waren? Die Antwort darauf
wird wohl für immer offen bleiben. Die Enthauptung der Margaretha, weil sie

der Aufforderung des heidnischen Präfekten Olibrius nicht nachkam, ihm als

Frau oder Konkubine willens zu sein;29 symbolisiert denn das Ereignis nicht
zugleich die Enthauptung der Göttin Raetia in ihrer urtümlichen Heimat? Bot
nicht gerade diese Heilige aus dem Orient die beste und situationsgerechte
Handhabe, um die Erinnerung an die Herkunft und das Heidentum der
rätischen Nachkommen zum Erlöschen zu bringen, indem man den Unverbesserlichen

bewusst machte, dass die alte Raetia oder die Göttin der alten heidnischen

Fassung des Volksliedes nun selber als die heilige Margaretha den neuen
Glauben angenommen hätte? Die Antwort auf diese Frage wird ebenso nimmer
mehr dokumentiert werden können. Doch scheint diese Deutung des Bewusst-
seinswandels im mittelalterlichen Rätien mehr als eine reine Spekulation zu
sein. Hören wir, was Bischof Caminada zu den vorgebrachten Überlegungen
zu sagen hatte: «Wie wir in unseren früheren Studien über Wasser-, Feuer- und
Baumkultus nachgewiesen haben, dass heidnische Riten verchristlicht wurden,
so scheint es uns, dass auch manche Heiligenfigur einer heidnischen Institution
unterschoben wurde, um sie von innen heraus durch christliches Gedankengut
zu erledigen und zu ersetzen.»30

Die Wiedergabe der Legende von der hl. Margaretha geht vor allem auf die

Legenda aurea des Jacobo de Voragine zurück, der von 1288 bis 1298 Erzbischof

von Genua war.31 Eine andere, von der eben genannten Quelle gänzlich
unabhängige Heiligenlegende enthält der aus dem vierzehnten Jahrhundert
stammende Cod. Fab. XIV.32 Die aus dem Orient herkommende Quelle erzählt
nämlich von dem Leben einer heiligen Margaretha, die sich als Mann unter dem

Namen Pelagius ausgab, sich zuerst in ein Männerkloster zurückzog, dann aber

einem Frauenkloster vorgesetzt wurde, wo sie fälschlich eines Ehebruches

angeklagt, schliesslich als heilige Jungfrau gewertet und beerdigt wurde. Die
Fassung dieser Hl.-Margaretha-Legende bietet sich ebenfalls an, deren

Hauptpersönlichkeiten mit dem prähistorischen Wissen unserer Zeit in Verbindung
zu bringen. Es ist deshalb im anstehenden Gesamtkontext in keinem Falle

abwegig, dieselbe wie folgt zu interpretieren: Wesenskern der Legende bildet
die Herkunft der rätischen Vorfahren aus dem Nahen Osten und ihre Wan-

" Ebd., S. 131.
30 Caminada, Christian. A.a.O., S.207.
31 Müller, Iso. A.a.O., S. 131.
32 Ebd., S.130, Cod(ex) Fab(ulorum) XIV, S. 146-147.

186



derung nach Übersee in die Bergwelt der Alpen. Auch die Margaretha
versinnbildlicht hier die cilicische Wasser- und Berggöttin Raetia. Pelagius
personifiziert die Volks- und Berufsschaft der seefahrenden Pelasger. Diese
kolonisierten im dritten Millennium den Peloponnes. Sie kamen aus den alten
Bevölkerungsüberschuss- und Migrationsregionen des Nahen Ostens. Ihre
Herkunftsorte scheinen jedoch in der Hauptsache die Küstenstädte des Landes
Kanaan gewesen zu sein, sofern die von ihnen verwendeten Keramikmuster
Auskunft über Verbindungen zur alten Heimat geben können. Die Küstenschiffahrt

spielte bei der Erschliessung des Peloponnes eine lebenswichtige Rolle, da

in der Frühzeit die Gebirgskonturen der Halbinsel ein Begehen durch den
Menschen erschwerten. Die Notwendigkeit der Schifffahrt für das Herbeischaffen

von Kupfer und Zinn mag ein anderer Grund gewesen sein, dass die ersten
Bauern, Hirten und Fischer den Namen Pelasger33 erhielten oder sich selber
dessen bedienten, weil er die Fertigkeit: in die See zu stechen, Seefahrt zu treiben
— zum Ausdruck brachte. Die Veneter des ausgehenden zweiten Millenniums
können Gruppen pelasgischer Seefahrer gewesen sein, die nach dem Fall von
Troja und nach dem Untergang Mykenes die verwüstete Halbinsel verliessen,
um an den Gestaden Anatoliens und Kanaans Zuflucht zu suchen. Von dort
brachen sie dann auf, um in der Padana neue Städte zu gründen. In der Antike
war der Peloponnes auch noch unter dem Namen Pelagos3* bekannt. Pelagius
symbolisiert die Herkunft der Räter von Übersee und ihre Schiffsreise nach der

neuen Heimat in den Alpen. Pelagius personifiziert ferner das Ethnikon der

Räter, möglicherweise ebenso dasjenige der Veneter.
Etymologische Analysen lassen die Sontga Margriata in einem neuen Licht

erscheinen. Epos und Legende, kirchliche Überlieferungen und Nachforschungen,

archäologische Funde und prähistorische Darstellungen durchdringen
einander und schaffen einen neuen Datenkranz um Gestalt und Leben der

Sontga Margriata. Wissenslücken sollten nicht im Wege sein, den Schlussstrich

unter diese Abhandlung zu setzen:

33 Pelasger; Hebr. palag trennen, zersplittern, jedoch insbesondere: zur See fahren, in die See
stechen.

34 Pela(s)gos, Pela(s)gia. Bezeichnungen der antiken Autoren für die Landschaften: Argos, Ar¬
cadia, Peloponnes.
Homer (um 800), im Verzeichnis der achaischen Völker, Schiffskatalog, Iliad 2, 681: Nun auch
die, die das pelasgische Argos bewohnen,
Strabo (5, 2, 4): Fast alle stimmen überein, dass die Pelasger ein alter Volksstamm waren, in
ganz Griechenland und besonders bei den Äolern in Thessalien verbreitet. Ephoros aber sagt,
er glaube, sie seien ursprünglich Arkader gewesen und hätten ein kriegerisches Leben
gewählt Dass dieses Volk aus Arkadien stamme, hatte Hesiod als erster dem Ephoros gesagt...
Dass auch die Peloponnes Pelasgia genannt wurde, berichtet Ephoros.
Quelle: Lochner-Hüttenbach, Fritz. Die Pelasger - Wien i960 - S.i, S.19.

187



Neue Einsichten im Werden und Sein der Canzun de Sontga Margriata
runden nunmehr das Bild der vorgeschichtlichen Welt im alpinen Raum, das

Kunde gibt von den ethnischen, linguistischen und kultischen Beziehungen, die
die Menschen des Nahen Ostens mit den Nachkommen im Alten Rätien
verbanden.


	La Canzun de Sontga Margriata : das Epos im Spiegel interdisziplinärer Forschung

