Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1984)

Heft: 7-8

Artikel: La Canzun de Sontga Margriata : das Epos im Spiegel interdisziplinarer
Forschung

Autor: Lichtenthal, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-398375

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La Canzun de Sontga Margriata
Das Epos im Spiegel interdisziplinarer Forschung

Von Manfred Lichtenthal

In seiner Rdatoromanischen Chrestomatie prasentierte Caspar Decurtins das
Lied La Canzun de Sontga Margriata als eines der altesten Denkmaler der
ratoromanischen Volksliteratur.? Bischof Christianus Caminada vermutete in
seinem Buch Die verzauberten Tdaler,* das Lied sei um 720 vor dem Auftreten
des hl. Pirmin in Pfifers entstanden. Pater Iso Miiller glaubt hingegen, die
Zeiten der Entstehung fiir das St. Margaretha-Lied waren das dreizehnte oder
vierzehnte Jahrhundert gewesen.* Die beiden Zeitangaben scheinen sich zu
widersprechen, tun es aber nicht, da sie sich im Grunde erganzen. Der jeweilige
Zeitraum gehort einer unterschiedlichen sozio-kulturellen Epoche an, die Spra-
che und Auslegung der Fassung bestimmte. Die Zeitangaben mogen wohl mehr
oder weniger genaue Annaherungen sein. Im Diskurs zur Frage der Raterher-
kunft kann der Aussage Wahrscheinlichkeit beigemessen werden: die frithe und
uns unbekannte Fassung war noch ganz in der heidnisch-ratischen Welt einge-
bettet. Die Natur der Sprache war das Ratische. Die spate Fassung war durch
die Verbreitung der Legende von der hl. Margaretha, deren vita et passio sich
in Antiochia vollzog, verchristlicht worden, wie die Zufligung der letzten
Strophe anzeigt, in der die Glocke von St. Jorg und St. Gall erwahnt wird. Die
tradierte Fassung redet in der gebrduchlichen mittelalterlichen Sprache des
Ratoromanischen. Das Urteil tiber die Bewandtnis der zwei Zeitangaben wird
sich im Laufe der Nachforschung der historischen Quellen des Liedes einstellen.

Pater Iso Muller vermittelt uns in seiner Schrift Die christlichen Elemente
des ratoromanischen Margaretha-Liedes* gerafft den Inhalt des Epos:® Das
Hauptthema dieser Canzun stellte eine uralte und verbreitete Sage dar. Eine
Maid lebt verkleidet als Zusenn auf der Alp. Sie fillt auf eine «bdse Platte»,
gibt sich eine Blosse, so dass ein Hirtenknabe ihr Geschlecht erkennen kann.
Trotz aller Versprechungen und Drohungen der Jungfrau erzahlt der junge Hirt

Decurtins, Caspar. Ratoromanische Chrestomatie — Erlangen 1901, Bd.II, S.238, 242.
Caminada, Christian. Die verzauberten Taler — 1961, S.245—300.

Bundner Tagblatt. Vom alten Volkslied zum Opernballett, 19.1.1983, Nr.15.

Miiller, Iso. Die christlichen Elemente des ritoromanischen Margaretha-Liedes. (In: Schweizeri-
sches Archiv fur Volkskunde, Bd. 58, Basel 1962, S.125-137.)

* Ebd. S.125.

W N =

180



dieses Geheimnis dem Senn der Alp. Die Maid muss liber den Kunkels® fliehen,
die Alp aber vertrocknet und verdorrt. —

Bevor wir uns der historischen und philologischen Analyse der Legende
widmen, wenden wir uns den bemerkenswerten zeitgenossischen kiinstleri-
schen Gestaltungen des Volksliedes zu, die einer breiten Offentlichkeit Haupt-
thema und Zeithintergrund naher bringen. Im vergangenen Jahrzehnt haben
Gion Deplazes und Gion Anton Derungs das alte Volkslied zu einem Opernbal-
lett umgewandelt. Deplazes schrieb die Chortexte zum Lied. Derungs vertonte
meisterhaft das Epos der heidnischen Fruchtbarkeitsgottin aus den ratischen
Bergen, die literarisch nachgewiesen im Kleid einer christlichen Schutzpatronin
uns gegentuibertritt. Um der urspriinglichen Schopfungsidee der Canzun gerecht
zu werden, liess Deplazes die letzte Strophe entfallen, wo die Glocke von St.
Jorg und St. Gall den Ausklang einldutet in der Tragik des Entschwindens der
personifizierten Alpenfruchtbarkeit in Gestalt der jungfraulichen Zusennin.
Das Libretto des Opernballetts gliedert das Epos in die drei Lebenszyklen:

Werden — Sein — Vergehen. Die von Derungs musikalisch umrahmte In-
szenierung lasst die Vegetationsgottin durch die jahreszeitlichen Phasen Erwa-
chen — Entdecken — Verdorren tanzen.” Das Kunstwerk der Auffiihrung strahlt
die Kraft aus, Zuschauern und Horern verstindlich zu machen, warum hinter
dem Namen Sontga Margriata eine heidnische Fruchtbarkeitsgottin verborgen
ist. Das in Szene gesetzte Volkslied enthullt Schimmer des Erahnens von der
bislang verschlossen-verschollenen Wirklichkeit der Bindner Vorzeit.

In seiner grundlegenden Arbeit Das Ratoromanische St. Margaretha-Lied®
kam Bischof Caminada im Jahre 1938 zu beeindruckenden Einsichten. Das
Gedankengut der Canzun erweist sich ihm «als ein Produkt vorchristlichen
Denkens. Eine ergreifende Tragik des Alpenlebens wird in einer uralten ein-
zigartigen Melodie gesungen. Es ist ein Kristall echten urratischen Gesteins
ohne fremdlandische Beimengung... Trotzdem das Christentum uns weltan-
schaulich uber den Inhalt des Liedes hinaus gehoben hat, bleibt es ein wiirdiges
Nationallied des ratoromanischen Volkes.»’ Die Sage der hl. Margaretha verin-
nerlicht die Macht der alpinen Naturgewalten. Hinter dem christlichen Begriff
heilig verbirgt sich ein Denken, «wie es vor dem Christentum bestanden hat»,

Kunkels; ratisches Substrat, «n» zu «l»; stellvertretend fiir die ratische Sprache wird hier fortan
als Deutungsschlissel, also als Kognat, das Hebriische verwendet.

Hebr. gangan = Gefiss, Wanne; hier transferiert: Einschnitt, Pass.

Biindner Zeitung v. 18.1.1983: Vom alten Volkslied zum Opernballett, Feuilleton, S.6.
Caminada, Christian. Das Ritoromanische St. Margaretha-Lied (In: Schweizerisches Archiv fiir
Volkskunde, Band 36, Heft 4, Basel 1937/38, S. 197—236.)

*  Ebd. S.236

181



das sich mit der Haltung zu dem Tabu deckt.’® Die zum Lied geformte ratische
Sage ist ein ferner, vorzeitlicher Nachhall «an die schauermachtige Kraft der
Alpenfruchtbarkeit»,'* wie Bischof Caminada voller Intuition den Wesenskern
der Canzun beschrieb.

Wenn wir die Gedankenkette des Bischofs Caminada um ein Kettenglied aus
dem Schatz moderner Forschungsergebnisse erweitern, dann entsteht vor un-
seren Augen das Bild der Verehrung und der Hingabe an die neolithische
Fruchtbarkeitsgottin. Sie ist die grosse Muttergottheit Vorderasiens, die in
einem vielfiltigen Namensgewand aus dem Leben der Bauern und Hirten der
verschiedenen Land- und Volkerschaften der Vorzeit und der Antike zu unserer
Kenntnis gelangt ist. Sie ist die Kybele!? der Antike, die Empfangende. Sie ist
die Artemis'® der Griechen, die Kraftspenderin der Ackerkrume und des Wald-
dickichtes, wie das entschliisselte Etymon es bestitigt und auch ihre nahostliche
Herkunft bekundet. Artemis war die Gottin der Bauern, der Jager und Krieger.
Die Gottin der Mutter Erde und der Fruchtbarkeit reichte in die Lebensan-
schauung der prahistorischen Alpenvolker. Schriftzeugnisse geben ihren
Namen preis: Gottin Raetia und Gottin Noreia.'* Das Etymon Raetia (Noreia
ist ein lautlich verandertes Synonym) offenbart sie als die Herrin der ober- und
unterirdischen Gewasser.

Wenden wir unseren Blick zum Alten Nahen Osten des vierten und dritten
Millenniums. Aufgefundene Keilschrifttexte aus dem siidlichen Babylonien
(= Sumer), dem Land der Zivilisationsurspriinge, und aus dem Norden, dem
semitischen Akkad, machten es moglich, die Gedankenbilder der Mythen und
Epen, der Riten, der Hymnen und Gebete wiederherzustellen. Die Gottheiten
des sumero-akkadischen Pantheons wurden als ibermenschliche Wesen begrif-
fen. Die meisten von ihnen symbolisierten Naturgewalten. Unter der Fiihrer-
schaft des Himmelsgottes Anu kamen sie zur pubur ilani, zur Versammlung der
Gotter. Dieser hohen Gesellschaft gehorte auch Ereschkigal an. Sie war die
Gottin der Unterwelt. Die Silben kigal bezeugen eine Eigenschaft. Ereschkigal

10 Ebd. S.215.

11 Ebd. S.216.

> Kybele; Hebr. qaval = antworten; qibbel = empfangen, annehmen; qabbala = Annahme.
13 Artemis (Kompositum); Hebr, ara = Land, Erde; emesh = Zwielicht; transf. Walddickicht.
** Barb, Alphons A. Noreia und Rhetia (In: Carinthia I, 143. Jahrgang, Heft 1—4, Klagenfurth
1953, S.204—219.) Diese Arbeit wird in einem anderen Artikel kritisch besprochen.

Ed. Isaac Mendelsohn. Religions of the Ancient Near East, Sumero-Akkadian Religious Texts
and Ugaritic Epics (In: The Libraray of Religion, Vol.1V, New York 1955, Ebd. S.IX-XV; List
of Great Gods, S.281.)

Hebr. e/ara = Unterwelt; resch/rosh = Haupt, Kopf, Dreieck; ki/ky = gleich, wie; gal/gal =
Welle, Woge.

15

182



war die Wellengleiche, welche die unterirdischen Wasserstrome beherrschte.
Die Vorsilbe e steht fiir ara, die Unterwelt. Der bestimmende Name war jedoch
resch, der inhaltlich dem westsemitischen rosh, Kopf oder Haupt, gleich-
kommt. Die den Wolken, Niederschlagen und Wasserliufen nahe lebenden
Bergmenschen der stidanatolisch-syrischen Gebirge verwandelten die Eresch-
kigal des Zweistromlandes phonetisch und semantisch zur Raetia,'¢ die sie als
Gottin des Wasserkreislaufes verehrten. Der Name Raetia muss tief in eine Zeit
zurtickreichen, wo der Laut- und Wortschatz der Menschen Vorderasiens noch
einen verhaltnismassig kleinen Umfang hatte. In jener Zeit mag der Begriff die
«Wasserspenderin» und ihr Wohnort die «Bergkdpfe» zusammengefallen sein.
So ergibt sich nun eine zweite Interpretation des Namens der Raetia als die
Gottin, die auf den Bergesgipfeln thront. Uber die Berggottin Raetia stellt sich
die etymologische Verwandtschaft zu den Ritern ein. Diese Deutung wiirde die
Raetia zur Stammesgottin der Bergbewohner oder, anders gesagt, der Rater
werden lassen. Die gemeinsame Heimat waren die hohen Berge des Taurus und
Amenus.'” Der Name der Raetia ist im neuen Lebensraum der schreibkundigen
Veneter vielfach und vielférmig belegt. Er findet sich eingeritzt oder eingemeis-
selt auf den Votiv-Bronzenigeln, auf Steindenkmalern oder auf irdenen Urnen,
die in der Padana zum Vorschein kamen.*® Er steht auf den Hirschhornzapfen,
deren sich die Menschen der an dem Alten Venetien angrenzenden Siidalpen-
taler bedienten, um der Gottin Raetia Weihegaben zu opfern oder Gebete an
sie zu richten.” Kult und Name der Raetia geben Zeugnis von dem zeitweiligen
Aufenthalt der Veneter im Lande Danuna zu Fiuissen des Taurus und Amenus.

Ob nun die Bronzezeitpioniere aus Byblos und Ugarit die Verehrung der
Gottin Raetia in das Graubiinden der Vorzeit brachten oder ob die alpinen
Riter Namen und Kult der Raetia von den sprachlich und lebensraumlich
verwandten Venetern im ersten Millennium v. Chr. ibernahmen, vielleicht im
Zusammenhang mit dem Erwerb der Laugener Keramikwaren, liegt nicht im
Bereich unseres Erkenntnisvermogens. Im Einklang mit dem gesamten Diskurs
erscheint dagegen die Wiederkehr ihres Namens in der Gestalt der Sontga

Raetia; Hebr. ratav = tropfen, feucht und griin sein, befeuchten; (t = tet) ferner: ratah =
befeuchten, besprengen (t = tet).

Taurus (Kompositum) Hebr. tor, tora = Stier, Auerochs; az = stark, machtig, erhaben.
Amenus (Kompositum) Hebr. amen =stark sein; az=rauh.

Pelligrini G.B.; Proscodocimi, A.L. La Lingua Venetica — Padova 1967.

Pisani, Vittore. Le Lingue Dell’Italia Antica Oltre il Latino — Torino 1964, VIIL. Il Retico e altre
Lingue Minori dell’ Italia Settentrionale, S.319-333.

Bertogg, Hercli. Die alten Riter und die Schrift (In: Jber der HAGG, Chur 1955, Bd.84,
S.167-193.)

183



Margriata oder der hl. Margaretha gesichert. Das Etymon Margriata be-
zichungsweise Margaretha setzt sich aus den Wortteilen: marg(a) und riata,
retha — zusammen. Marga lisst zwei Deutungen zu, wenn auch die zweite
minder plausibel erscheint. Marg(a)*® beinhaltet: die durch Enthauptung Ge-
totete. Dieser Sinngehalt entspricht wortgetreu der Todesart, die die legenden-
hafte Margaretha von Antiochia um ihres hingebungsvollen Glaubens an Chri-
stus erleiden musste. Die hingerichtete Raetia (riata, retha) im cilicischen und
aramdisch sprechenden Antiochia des dritten Jahrhunderts versinnbildlicht
uber die Akte der Legendengestalt und Martyrin hinaus die Entmachtung der
Bergesgottheit des Taurusgebirges, der Gottin Raetia, durch die junge wie
gleichsam starke christliche Glaubensgemeinde.?* Der Wortteil marga konnte,
jedoch mit geringerer Wahrscheinlichkeit, fiir den Begriff megida gleich keusch,
transferiert heilig, stehen.

Der heidnischen Fruchtbarkeitsgottin des ratischen und des ratoromani-
schen Epos wurde der eigentliche Name Raetia zuriickgegeben. Sie war im
Leben der Bauern und Hirten eine der schauervollen Gestalten. «Nun wissen
wir auch», schrieb Bischof Caminada, «warum das Lied aus dem romanischen
Kirchenbuch ausgeschlossen blieb.»2* In diesem Sinnzusammenhang lag eben
das Bestreben, die Alpengottheit Raetia mit Hilfe der historischen Jungfrau und
Mairtyrin von Antiochia, der hl. Margaretha, zu tiberlagern und auf diese Weise
das Bewusstsein der Menschen zu verchristlichen, «um der heidnischen Vegeta-
tionsgottin den Eintritt in die Kirche zu verwehren und aus den Kopfen und
Herzen der Romanen zu verdrangen»,** wie Bischof Caminada einsichtsvoll die
Lage im frihmittelalterlichen Ratien des siebten bis neunten Jahrhunderts
zeichnete, das damals erst die umfassende Christianisierung durchlebte.

Ziehen wir zusatzlich die Nachforschungen des Paters Iso Miiller zu Rate,
so tritt die Tatsache in den Vordergrund, dass die Kraft der Verehrung der
heidnischen Margriata ungebrochen erscheint. «Man hat den Eindruck, man
wollte im Spatmittelalter einfach mit aller Gewalt und Strenge ein unausrott-
bares Lied, das nicht als christlich empfunden wurde, wenigstens ausserlich zu
einem frommen Gesange umgestalten. Die Verchristlichung der alten Sage
geschah nicht nur durch Identifizierung der Maid mit der hl. Margaretha,
sondern auch durch die Anfugung zweier Verse.»** Aus dem von Pater Miiller

2 Margriata, Margaretha; Hebr. marg(a); m = Substantivierungsprifix; hereg = Hinrichtung

durch Enthauptung (spezifischer Terminus).

Siehe Apostelgeschichte, 13—42.

22 Caminada, Christian. A.a.0., 1937/8, ebd., S.218.
2 Miiller, Iso. A.a.O., ebd., S.131.

21

184



vorgewiesenen Belegmaterial iiber die Uberlagerung der Gestalt der Vegeta-
tionsgottin mit Hilfe der legendaren Margaretha aus Antiochia geht ferner
hervor, «dass im Sarganserlande und im Pfiferser Umkreis die hl. Margaretha
erst in spatmittelalterlicher Zeit gefeiert wurde und volkstiimlich geworden
war».2* Die Kraft der Erinnerung an die ratisch-heidnische Vergangenheit war,
wie die Untersuchungen es bezeugen, noch tiber Jahrhunderte seit der Zeit der
vollen Christianisierung im neunten Jahrhundert in den Alpentilern lebendig
geblieben.

Die Legende der hl. Margaretha hat erst im neunten Jahrhundert Eingang
in die abendlandische Kirche gefunden. «Jedenfalls hat unter den Abendlandern
erst der Benediktinerabt von Fulda und Mainzer Erzbischof Rhabanus Maurus
(gest. 856) die hl. Margaretha in das Martyrologium der Kirche eingeschrieben.
Wir finden sie auch erwihnt in dem Mitte des 9. Jahrhunderts entstandenen
versifizierten Martyrologium des Monches Wandalbert von Priim.»?° Der Zeit-
raum der Verbreitung der Legende der Heiligen aus Antiochia wird ebenfalls
durch die Griindungsjahre der nach ihr benannten Kirchen belegt. Alte Mar-
garethen-Pfarreien oder Kirchen des siebten oder achten Jahrhunderts gibt es
nicht.?¢ Die alteste Kirche ist im Jahre 812 weit der Grenzen Graubtindens im
hessisch-nassauischen Schlitz gegriindet worden.?® Die alteste Margarethen-
Kirche im Churer Bistumsgebiet stammt aus dem zwolften Jahrhundert und
steht in Lana bei Meran. Die Wandgemailde dieses sog. ratischen Dreiapsiden-
baues beschreiben das Leben der hl. Margaretha, so die Gefangennahme, die
Aburteilung vor dem Richter, das Leiden im siedenden Kessel und die Enthaup-
tung.” Aus dem gleichen Jahrhundert stammt die Margarethen-Kapelle in
Chur. Die Marienkapelle in Ilanz ist seit 1385 endgultig als Margarethen-
Kapelle benannt.?” Pater Iso Miiller fasst seine Nachforschungen dahin zusam-
men, «dass die friher behauptete Verehrung der hl. Margaretha durch die
irischen Missionare nicht aufrecht erhalten werden kann, sondern dass viel-
mehr die Heilige erst langsam seit dem o.]Jahrhundert in unserem mit-
teleuropdisch-abendlandischen Raum bekannt wurde und erst im
12. Jahrhundert eigentlich volkstiimlich erscheint.»?®

Hatten die, den religiosen Umbruch erwirkenden Geistlichen Kenntnis
davon gehabt, dass der Wesenskern der heidnischen Fruchtbarkeitsgottin Mar-

24 Ebd., S.130.

%5 Ebd., S.125-126.

26 Ebd., S.127; siche ferner Caminada, a.a.O., S.209.
¥ Ebd., S.128.

2 Ebd., S.129.

185



griata und derjenige der schonen, jungfraulichen und Christus bis zum Mar-
tyrertod ergebenen Maid aus Antiochia identisch waren? Die Antwort darauf
wird wohl fur immer offen bleiben. Die Enthauptung der Margaretha, weil sie
der Aufforderung des heidnischen Prafekten Olibrius nicht nachkam, ihm als
Frau oder Konkubine willens zu sein;*® symbolisiert denn das Ereignis nicht
zugleich die Enthauptung der Gottin Raetia in ihrer urtiimlichen Heimat? Bot
nicht gerade diese Heilige aus dem Orient die beste und situationsgerechte
Handhabe, um die Erinnerung an die Herkunft und das Heidentum der rati-
schen Nachkommen zum Erloschen zu bringen, indem man den Unverbesserli-
chen bewusst machte, dass die alte Raetia oder die Gottin der alten heidnischen
Fassung des Volksliedes nun selber als die heilige Margaretha den neuen
Glauben angenommen hatte? Die Antwort auf diese Frage wird ebenso nimmer
mehr dokumentiert werden konnen. Doch scheint diese Deutung des Bewusst-
seinswandels im mittelalterlichen Ratien mehr als eine reine Spekulation zu
sein. Horen wir, was Bischof Caminada zu den vorgebrachten Uberlegungen
zu sagen hatte: «Wie wir in unseren friheren Studien iiber Wasser-, Feuer- und
Baumkultus nachgewiesen haben, dass heidnische Riten verchristlicht wurden,
so scheint es uns, dass auch manche Heiligenfigur einer heidnischen Institution
unterschoben wurde, um sie von innen heraus durch christliches Gedankengut
zu erledigen und zu ersetzen.»3°

Die Wiedergabe der Legende von der hl. Margaretha geht vor allem auf die
Legenda aurea des Jacobo de Voragine zurtick, der von 1288 bis 1298 Erzbi-
schof von Genua war.?! Eine andere, von der eben genannten Quelle ginzlich
unabhingige Heiligenlegende enthalt der aus dem vierzehnten Jahrhundert
stammende Cod. Fab. XIV.?2 Die aus dem Orient herkommende Quelle erzahlt
namlich von dem Leben einer heiligen Margaretha, die sich als Mann unter dem
Namen Pelagius ausgab, sich zuerst in ein Mannerkloster zuriickzog, dann aber
einem Frauenkloster vorgesetzt wurde, wo sie falschlich eines Ehebruches
angeklagt, schliesslich als heilige Jungfrau gewertet und beerdigt wurde. Die
Fassung dieser Hl.-Margaretha-Legende bietet sich ebenfalls an, deren Haupt-
personlichkeiten mit dem prahistorischen Wissen unserer Zeit in Verbindung
zu bringen. Es ist deshalb im anstehenden Gesamtkontext in keinem Falle
abwegig, dieselbe wie folgt zu interpretieren: Wesenskern der Legende bildet
die Herkunft der ritischen Vorfahren aus dem Nahen Osten und ihre Wan-

2 Ebd., S.131.

3% Caminada, Christian. A.a.O., S.207.

3t Muller, Iso. A.a.O., S.131.

32 Ebd., S.130, Cod(ex) Fab(ulorum) XIV, S.146-147.

186



derung nach Ubersee in die Bergwelt der Alpen. Auch die Margaretha versinn-
bildlicht hier die cilicische Wasser- und Berggottin Raetia. Pelagius per-
sonifiziert die Volks- und Berufsschaft der seefahrenden Pelasger. Diese
kolonisierten im dritten Millennium den Peloponnes. Sie kamen aus den alten
Bevolkerungsiiberschuss- und Migrationsregionen des Nahen Ostens. Thre Her-
kunftsorte scheinen jedoch in der Hauptsache die Kiistenstidte des Landes
Kanaan gewesen zu sein, sofern die von ihnen verwendeten Keramikmuster
Auskunft iber Verbindungen zur alten Heimat geben konnen. Die Kiistenschif-
fahrt spielte bei der Erschliessung des Peloponnes eine lebenswichtige Rolle, da
in der Frithzeit die Gebirgskonturen der Halbinsel ein Begehen durch den
Menschen erschwerten. Die Notwendigkeit der Schifffahrt fiir das Herbeischaf-
fen von Kupfer und Zinn mag ein anderer Grund gewesen sein, dass die ersten
Bauern, Hirten und Fischer den Namen Pelasger*® erhielten oder sich selber
dessen bedienten, weil er die Fertigkeit: in die See zu stechen, Seefabrt zu treiben
— zum Ausdruck brachte. Die Veneter des ausgehenden zweiten Millenniums
konnen Gruppen pelasgischer Seefahrer gewesen sein, die nach dem Fall von
Troja und nach dem Untergang Mykenes die verwiistete Halbinsel verliessen,
um an den Gestaden Anatoliens und Kanaans Zuflucht zu suchen. Von dort
brachen sie dann auf, um in der Padana neue Stiadte zu griinden. In der Antike
war der Peloponnes auch noch unter dem Namen Pelagos®* bekannt. Pelagius
symbolisiert die Herkunft der Rater von Ubersee und ihre Schiffsreise nach der
neuen Heimat in den Alpen. Pelagius personifiziert ferner das Ethnikon der
Rater, moglicherweise ebenso dasjenige der Veneter.

Etymologische Analysen lassen die Sontga Margriata in einem neuen Licht
erscheinen. Epos und Legende, kirchliche Uberlieferungen und Nachforschun-
gen, archaologische Funde und prahistorische Darstellungen durchdringen
einander und schaffen einen neuen Datenkranz um Gestalt und Leben der
Sontga Margriata. Wissensliicken sollten nicht im Wege sein, den Schlussstrich
unter diese Abhandlung zu setzen:

3 Pelasger; Hebr. palag = trennen, zersplittern, jedoch insbesondere: zur See fahren, in die See

stechen.

Pela(s)gos, Pela(s)gia. Bezeichnungen der antiken Autoren fiir die Landschaften: Argos, Ar-
cadia, Peloponnes.

Homer (um 800), im Verzeichnis der achaischen Volker, Schiffskatalog, Iliad 2, 681: Nun auch
die, die das pelasgische Argos bewohnen, ...

Strabo (5, 2, 4): Fast alle stimmen tiberein, dass die Pelasger ein alter Volksstamm waren, in
ganz Griechenland und besonders bei den Aolern in Thessalien verbreitet. Ephoros aber sagt,
er glaube, sie seien urspriinglich Arkader gewesen und hitten ein kriegerisches Leben ge-
wibhlt... Dass dieses Volk aus Arkadien stamme, hatte Hesiod als erster dem Ephoros gesagt. ..
Dass auch die Peloponnes Pelasgia genannt wurde, berichtet Ephoros.

Quelle: Lochner-Hittenbach, Fritz. Die Pelasger — Wien 1960 — S.1, S.19.

34

187



Neue Einsichten im Werden und Sein der Canzun de Sontga Margriata
runden nunmehr das Bild der vorgeschichtlichen Welt im alpinen Raum, das
Kunde gibt von den ethnischen, linguistischen und kultischen Beziehungen, die
die Menschen des Nahen Ostens mit den Nachkommen im Alten Ratien
verbanden.

188



	La Canzun de Sontga Margriata : das Epos im Spiegel interdisziplinärer Forschung

