Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1984)

Heft: 7-8

Artikel: Die sieben Hoéllenstrafen im Tellotestament
Autor: Miuller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-398372

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die sieben Hollenstrafen im Tellotestament

Von P. Iso Miiller

In der Ponformel des sogenannten Tellotestamentes von 765 fallt der folgende
Passus auf:

Insuper et in resurrectione humani generis septem damnationes mortis in
stagno igis super ipsum incumbant:

prima damnatio a sanctis separatio,

secunda a facie domini repulsio,

tertia in inferno demersio

quarta operis eius retributio,

quinta sine poenitentia quia nulla erit remissio,
sexta sine fine cruciatio,

septima omnium poenarum non erit finitio.*

Zuerst unterschied Fritz Streicher 1937 im Tellotexte zwei verschiedene
Urkunden, eine dltere in objektiver Form, die ein Mandat des Praeses Victor
(ca. 720) darstellt, und eine jingere in subjektiver Form vom Bischof Tello 765.
Streicher wies den Passus der Hollenstrafen der tellonischen Zusatzurkunde,
nicht dem Victormandat zu.? Elisabeth und Bruno Meyer-Marthaler erklarten
1946 den Hollenpassus als spateren Einschub: «Die numerierte Poen nimmt sich
in jeder Hinsicht als Fremdkorper aus.» Im tbrigen nehmen diese Forscher nur
einen Urkundentext an.® 1948 folgte Franz Beyerle mit seinen Tello-Studien,
wobei er wiederum wie Fritz Streicher zwei Urkunden unterschied, den Hollen-
passus indes nicht diesen zuwies, auch keine harmlose spatere Glosse darin sah,
sondern ihn unter die Zusatze eines Kompilators mit «Falscherabsicht» setzte.
Danach hatte man zwischen ro40 und 1048 gegen die Unterstellung des Klosters
Disentis unter das Bistum Brixen eine «geballte Ladung» von Verwiinschungen
in die alten Texte hineingebracht. 1040 bestiatigte Konig Heinrich III. die

' Die unerheblichen Varianten siehe JHGG 69 (1939), S.37 und BUB 1, S.22.

> Streicher Fritz. Die Carta donantionis sanctorum des Bischofs Tello von Chur. Mitteilungen
des osterreichischen Institutes fiir Geschichtsforschung 51 (1937), S.1—23, bes. S.11, 18. In
ihnlicher Weise Iso Miiller: Die Schenkung des Bischofs Tello an das Kloster Disentis im Jahre
765. JHGG 69 (1939), S.1-138, bes. 4052, 67.

3 Meyer-Marthaler Elisabeth und Bruno. Untersuchungen zum Tellotestament ZSKG 40 (1946),
S.161-189, bes. S.172. Siehe auch BUB 1 (1955), S.22.

168



Zuweisung an Brixen, nahm sie indes 1048 auf die Klagen des Abtes Odalricus
zurtick. Der Hollenpassus hatte mithin seine Wirkung getan.*

Die Herkunft unserer Formel interessierte die Forschung schon lange. 1936
wies sie der verdiente Patristiker P. Germain Morin dem irisch-pirminischen
Kreise zu und nannte dafiir den Liber de numeris von Isidor von Sevilla (1 636),
wie er im Murbacher Codex 39 in der Bibliothek von Colmar aus dem 8. Jh.
erhalten ist. Dort finden sich indes gerade unsere sieben Hollenstrafen nicht
unter der Zahl sieben (fol. 142—163).° Aber der Liber de numeris bietet an die
zwanzig Beispiele, die in Form und Inhalt dhnlich sind und ebenso Antithesen
und Assonanzen wie Summierungen aufweisen. Es sei an die Sinden Adams
erinnert: superbia, avaritia, furtum, fornicatio, homicidium, vana gloria, sa-
crilegium. Die Verbrechen Kains sind wie folgt hervorgehoben: Non recte
divisit, invidit, dolose egit, fratrem occisit, Deo mentivit, male disperavit,
poenitentiam non egit.® Unter der Zahl zwei finden sich Anklinge an die
tellonische Formel: in inferno peccatorum poenitentia sera, damnatio iusta,
poena sine intermissione, semper cruciatio, desperatio poenae finiendae.”
Freilich gilt heute der Liber de numeris nicht mehr als echtes Werk Isidors,
sondern wird einem Iren auf dem Festland in der Zeit zwischen 750 und 775
zugeschrieben. Dabei dachte man an Bischof Virgil von Salzburg (1 784).%

Einen andern Vergleichstext fand Prof. Bernhard Bischoff, Miinchen, im
Codex Latinus Monacensis 22053, einer Handschrift, die zwischen 768 und 813
in einem sudbayerischen Kloster entstand, das mit Murbach eng zusammen-
hing. Schrift wie Inhalt weisen auf das Gebiet von Reichenau und noch mehr
auf Murbach hin. Es handelt sich um folgenden Text:

DE VII DAMPNATIO PECCATORUM. Prima est a sanctis separatio,
Secunda a facie dei expulsio, Tertia in profundo inferni humiliatio, IIII.
prohibitio uoluntatem. V. Insera (wohl statt sera) penitentia, V1. Disperiatio.
VII. omnium poenarum non erit remissio.’

Beyerle Franz. Der Tellotext fiir Disentis von 765. JHGG 78 (1948), S.1-50, bes. 20, 23-24,

46—47.

ZSG 19 (1939) S.377-379. S _ _

McNally Robert E. Der irische Liber de numeris. Munchener Dissertation 1957, S. 109-110, 113,

Prof. Bernhard Bischoff, Miinchen, verschaffte dem Verf. eine teilweise Xerokopie dieser

Schrift.

Text in Migne: Patrologia Latina 83 (1850) 1293—1302, zitiert auch in ZSG 19 (1939), S.378.

8 McNally l.c. S.153 ff. Dazu wichtig B.Bischoff: Mittelalterliche Studien 1 (1966), S. 181, 189,
277-278, 286. Vgl. H.Lowe: Salzburg als Zentrum literarischen Schaffens im 8. Jh. Mitt. der
Ges. fiir Salzburger Landeskunde 115 (1975), S. 104—105.

> Erstmals veroffentlicht in SZG 2 (1952), S.29—30.

169



So wire es moglich, dass unser tellonischer Passus in der frithmittelalterli-
chen Literatur seine Wurzeln gehabt hitte. Ob auch spitere Zeiten solche
vorhandenen Formeln benutzte oder ahnliche schuf?

Zuerst ein Blick auf die Numerierung. Sieben war eine heilige Zahl und als
solche schon in der Bibel, bei den Kirchenvatern und Kirchenschriftstellern
unzihlige Male hervorgehoben. Fiir das Friihmittelalter ist Beda (1 735) be-
zeichnend; septenarius namque numerus pro universitate solet mystice poni.
Quae (mulier) ergo a septem daemonibus curata, hoc est ab universis erat
liberata sceleribus.*® Nicht anders urteilt Alkuin (1 804), der die siebenfache
Strafe Kains erklart: solet enim septenarius numerus in scripturis sanctis saepis-
sime pro plenitudine cuiuslibet rei poni, quasi dixisset gravissima ultione
puniendum esse, qui nec tantae damnationis acerbitate admonitus a sanguine
effundendo nollet manus cohibere.!!

Ein Schuler Alkuins, Hrabanus Maurus, Erzbischof von Mainz (1 856), sieht
im Anschluss an die sieben Plagen, die dem Volk wegen seiner Siinden ange-
droht wurden (Lev. 26, Vers 21 und 28), die Siebenzahl als Zeichen fir das
ganze Leben an: septenarius numerus totius praesentis vitae figura et signum
est, quae per septenarium numerum volvitur. Et quia septem ex eis correptiones
sive vindictas vel plagas inferre omnimodam poenam et inegram vindictam ut
pote non venialium nec poenitentis digna peccantibus minatus est etc.*> Hraban
kommt auch in seiner Schrift: De Universo wieder darauf zuriick: rursum
septem perfectionem flagellorum Dei demonstrat, ut in Levitico: castgabit,
inquit, vos Dominus septies pro peccatis vestris (Lev. 26,21)."*

Diese Einstellung bleibt auch in der folgenden Zeit. Rupert von Deutz
(t 1135) charakterisiert Kains Schuld als culpa septemplex, id est incorrigibilis
est atque idcirco insolubilis.'* Bernhard von Clairvaux ( 1153) stellt den
Grundsatz auf: semper ira Dei populum percutit contumacem septem plagis,
id est perfectis.®

Fur unsere Gebiete mag noch Ekkehard IV. (1 1060) angefiihrt werden, der
13 Bedeutungen des Siebenzahl aufzihlt, deren letzte die Siebenzahl einfach als
Gipfel aller Zahlensymbolik preist (excedit numerum septena potentia
rerum).®

1 Corpus Christianorum 120 (1960), S.643: Beda in Marcum XVI. 9—ro.

"' Patrologia Latina 100, Sp. 526 A. Interrogationes et Responsiones in genesin. Interrogatio 91.

12 Patrologia Latina 108, Sp. 559 D. Expositiones in Leviticum, Liber VII, cap.13.

3 Patrologia Latina 111, Sp. 491 B—C: De Universo Lib. XVIII. cap. 3.

4 Patrologia Latina 168, Sp.815 A.

15 Patrologia Latina 93, Sp. 177 C. Zum Ganzen ausfithrlich Heinz Meyer-Rudolf Suntrup: Zum
Lexikon der Zablenbedeutungen im Mittelalter. Einfiihrung in die Methode und Probeartikel:
Die Zahl 7. Frithmittelalterliche Studien 11 (1977), S.1—73, bes. S.24, 32, 39.

¢ Egli Joh. Der Liber Benedictionum Ekkebarts IV. St.Gallen 1909, S.54-55.

170



An sich betrachtet kann der Passus sowohl dem Frith- wie dem Hochmit-
telalter zugezihlt werden. Dr. Heinz Meyer, Miinster in Westfalen, der am
Lexikon der mittelalterlichen Zahlenbedeutung arbeitet, ausserte sich zu un-
serer tellonischen Stelle wie folgt: «Das Sprechen in mehr oder weniger in-
dividuell gepragten zahlenhaften Begriffsreihen (Heptaden, Triaden usw.) wird
meines Wissens im 12. Jh. verstarkt nachweisbar und ist im Spatmittelalter in
der geistlichen Prosa sehr verbreitet. Damit will ich aber auf keinen Fall sagen,
dass lhre heptadische Formel nicht aus dem 8. Jh. stammen konnte.» (Brief vom
11. April 1984.)

Nach der Numerierung fallt der Binnenreim und die Assonanz auf. Als Beleg
fir den Binnenreim kann gelten: prima damnatio a sanctis separatio. Zu
damnatio gesellt sich erst wieder im sechsten Glied cruciatio, was zu entfernt
erscheint. Klarer ist die Assonanz der Nominative: repulsio (2) — remissio (5),
retributio (4) — finitio (7). Gerade weil wir so viele Substantive im Nominativ
vor uns haben, wirken die sieben Aussagen wie ein schwer lastendes Gewicht.
Man kann sie als lapidarisch bezeichnen, ganz entsprechend ihrem Inhalt.

Kann man aus einem Binnenreim und mehreren Assonanzen etwas schlies-
sen? Der Gleichklang am Wortende ist ein altes Stilmittel, schon von der
antiken Kunstprosa und der christlichen Literatur her bekannt. Es zeigt wenig-
stens, wie man den ganzen Inhalt zusammenhalten wollte. Vom Gleichklang
der Endsilbe zum Gleichklang des Satzendes war der Schritt nicht gross. Wir
finden den Reim in den Diplomen der deutschen Herrscher von Otto I. bis
Friedrich II., in den Dokumenten der Bischofe und Kloster. Im 11.-12. Jh.
erreichte die Reimprosa eine Hochblite.

Ekkehard IV. (t ca. 1060) erwahnt Johannes, den Abt von St. Maximin in
Trier, gestorben 1035, als Forderer des zweisilbigen Reims.'” Am deutlichsten
sicht man den Ubergang von der frithmittelalterlichen Assonanz zum hochmit-
telalterlichen Reim in der Ostersequenz und in den Proverbien, die von Wipo,
dem Kaplan am Hofe Konrads II., stammen (gestorben nach 1046).'® Schliess-
lich pflegte man auch in Disentis die Reimprosa, wie uns die Passio Placidi des
ausgehenden 12. Jh. belegt. Sie tiberzieht dieses literarische Mittel keineswegs,
gehen doch die Reimbinder nie tiber sechs Glieder hinaus.!®

17

Egli, Liber Benedictionum l.c., S.9 Vers. 96—97 des Prologs sowie Anm.24. Siehe auch S.1I.,
VII-IX, XI und S.3. Vgl. Jakob Werner: Lateinische Sprichwérter und Sinnspriiche des Mit-
telalters, Heidelberg 1912, S. VII. Anm.

MGH SS rer. germ. in usum scholarum: Wiponis Opera ed. H.Bresslau, Hannover 1915
(Neudruck 1977), S.65—74. Die erste Hilfte der Sequenz Victimae paschali wendet nur die
Assonanz an und bestand wahrscheinlich schon vor Wipo, die zweite Hilfte den Reim. Siche
J.-A. Jungmann, Missarum Solemnia 1 (1948), S. 540.

1 ZSKG 46 (1952), S.161-175.

18

171



Wenden wir uns nun noch dem Wortschatz und dem Inbalt zu. Im Sinne der
Trennung finden wir separatio bzw. separare in der Bibel oft. Die Benediktiner-
regel, Kap.72, 1—2, beschreibt den Eifer: zelus qui separat a Deo, zelus qui
separat a vitio. In unserm Text bedeutet separatio a sanctis die Trennung von
den Erlosten, wie wir sancti im Neuen Testament in diesem Sinne finden, aber
auch von den kirchlichen Heiligen. Umgekehrt missen Stolze mit Stolzen,
Unztichtige mit Unzuchtigen in der Holle beisammen sein, wie wir es bei Gregor
dem Grossen (t 604) lesen (Dialoge IV. Kap. 35). Zwar entdecken wir repulsio
nicht in der Bibel, wohl aber das entsprechende Verbum, so in den Psalmen 5o,
12: Deus qui repulisti nos und 73, 1: ut quid Deus repulisti in finem. Der Begriff
facies Domini ist zahlreich nachzuweisen (Gen. 3, 8 und 4, 16 usw.). Bezeich-
nenderweise spricht unser Text nicht von repulsio a visione Domini, sondern
anschaulicher von a facie Domini. Demersio ist in der Vulgata nicht belegbar,
wohl aber das Verbum demergere. Vom Verfiihrer gilt Matth. 18, 6: demer-
gatur in profundum maris, und von Kapharnaum steht in Luc. 10, 15: usque
ad infernum demergeris. Die Regula Benedicti verwendet beide Stellen in
Kap.7, 21: usque ad profundum inferni demergit. Beispiele fiir retributio fehlen
nicht, so z.B. in Ps.102, 2 und 136, 8. In Colos. 3, 24: a Domino accipiet
retributionem ist das Wort positiv, in unserem Texte indes negativ gemeint. Die
Benediktinerregel hat ebenso beide Bedeutungen, so in Kap. 7, 39: securi de spe
retributionis (positiv) und in Kap. 55, 22: Dei retributionem cogitet (negativ).

Formell findet sich sine poenitentia im Romerbrief 11, 29: sine poenitentia
enim sunt dona et vocatio Dei, inhaltlich im Hebraerbrief 12, 17: (Esau) non
enim invenit poenitentiae locum. Zu nulla erit remissio sieche Marc. 3, 29: non
habet remissionem in aeternum (Stinde gegen den hl. Geist) oder auch Hebr. 9,
22: sine sanguinis effusione non fit remissio (Opferprinzip). Fur cruciatio gibt
es nur einen einzigen biblischen Beleg, namlich Sap.6, 9: fortioribus autem
fortior instat cruciatio. Doch ist cruciatus (sempiternus, aeternus) schon der
frihchristlichen Literatur des 2.—5. Jh. gelaufig.?° Ferner im Sacramentarium
Gregorianum des 8. Jh. wie in mozarabischen Liturgietexten des 11. Jh.?* Belege
fur sine fine in der Bibel fehlen formell, doch nicht inhaltlich, so Cohelet 12,
12 (nullus est finis) und Luc. 1, 33 (non erit finis). Doch treffen wir sine fine
schon in altesten liturgischen Quellen, so im Sacramentarium Leonianum des
6./7.Jh.2* Finitio ist einmalig in der Vulgata in Sirach 40, 2 zu finden: dies

2 Dictionnaire de Théologie Catholique V.1 (1939), Sp.s1, 62, 74, 82. (Tertullian, Lactanz,
Julianus Pomerius.)

*' Manz Georg. Ausdrucksformen der Lateinischen Liturgiesprache. Beuron 1941, Nr.206—208
(cruciatus inferni, cruciatus sempiterni supplicii, cruciatus tartarei).

22 Bruylants P. Concordance verbale du Sacramentaire Léonien. Louvain 1946, S.221.

172



finitionis im Sinne des Todestages. Hingegen findet sich non erit finis mehr-
mals, so bei Isaias 9, 7: pacis non erit finis (Messias) und Luc. 1, 33: regni eius
non erit finis (Verklindigung). Diese letztere Stelle diente uns bereits zur Er-
klarung von sine fine.

In der Schilderung der Strafen lassen sich nirgends irgendwelche Hinweise
auf theologische Probleme herauslesen. Die Ewigkeit der Strafe, die im frihen
Christentum diskutiert wurde, so noch von Augustin und Chrysostomus, wird
hier als selbstverstandlich angesehen, ja betont (sine fine, non erit finitio, sine
poenitentia, nulla remissio). Das Hollenfeuer wird nicht metaphorisch ausge-
legt, wie noch von Ambros und Hieronymus, sondern realistisch wie bei Basil
und Chrysostomus, wie es auch besonders Gregor d. Grosse (T 604) in seinen
Erzahlungen von den Hollenvisionen (Dialoge IV. Kp.29—32) nahelegt.?® In
unserem tellonischen Text weisen cruciatio und in infernum demersio darauf
hin. Hier mochte der Schrifttext von Matth. 25, 41: Discedite a me maledicti
in ignem aeternum, qui paratus est diabolo et angelis eius dem Verfasser
genugen.

Uberhaupt greift unser Hollentext ganz auf die Bibel zuriick, denn die
Benediktinerregel ist kaum bewusst zitiert. Es ist positive Theologie, nicht
spekulative, fern von Fragen der Fruh- oder gar der Hochscholastik. Das
tiberrascht nicht, auch die Passio Placidi des ausgehenden 12. Jh. oder von ca.
1200 war einfache Bibeltheologie.?* Das fruh- und hochmittelalterliche Disentis
hatte in erster Linie liturgische Ziele, dann kulturelle und politische. So auch
Abt Odalricus (Ulrich), der 1048 sein Kloster vom Bischof von Brixen wiederum
ablosen konnte. Thm schrieb Franz Beyerle die Ponformel mit den sieben
Hollenstrafen zu.

2 LThK 5 (1960), S.445—449. Dictionnaire de Theologie Catholique V.1 (1939), S.47-83, 90-91.
Wetzer-Welte, Kirchenlexikon 6 (1889), S.112—124.
2% 7ZSKG 46 (1952), S.163—172, 259—262.

173



	Die sieben Höllenstrafen im Tellotestament

