
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1984)

Heft: 7-8

Artikel: Die sieben Höllenstrafen im Tellotestament

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398372

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die sieben Höllenstrafen im Tellotestament

Von P. Iso Müller

In der Pönformel des sogenannten Tellotestamentes von 765 fällt der folgende
Passus auf:

Insuper et in resurrectione humani generis Septem damnationes mortis in

stagno igis super ipsum incumbant:

prima damnatio a Sanctis separatio,
secunda a facie domini repulsio,
tertia in inferno demersio

quarta operis eius retributio,
quinta sine poenitentia quia nulla erit remissio,
sexta sine fine cruciatio,
septima omnium poenarum non erit finitio.1

Zuerst unterschied Fritz Streicher 1937 im Tellotexte zwei verschiedene

Urkunden, eine ältere in objektiver Form, die ein Mandat des Praeses Victor
(ca. 720) darstellt, und eine jüngere in subjektiver Form vom Bischof Tello 765.
Streicher wies den Passus der Höllenstrafen der tellonischen Zusatzurkunde,
nicht dem Victormandat zu.2 Elisabeth und Bruno Meyer-Marthaler erklärten
1946 den Höllenpassus als späteren Einschub: «Die numerierte Poen nimmt sich

in jeder Hinsicht als Fremdkörper aus.» Im übrigen nehmen diese Forscher nur
einen Urkundentext an.3 1948 folgte Franz Beyerle mit seinen Tello-Studien,
wobei er wiederum wie Fritz Streicher zwei Urkunden unterschied, den Höllenpassus

indes nicht diesen zuwies, auch keine harmlose spätere Glosse darin sah,
sondern ihn unter die Zusätze eines Kompilators mit «Fälscherabsicht» setzte.
Danach hätte man zwischen 1040 und 1048 gegen die Unterstellung des Klosters
Disentis unter das Bistum Brixen eine «geballte Ladung» von Verwünschungen
in die alten Texte hineingebracht. 1040 bestätigte König Heinrich III. die

1 Die unerheblichen Varianten siehe JHGG 69 (1939), S.37 und BUB L, S.22.
2 Streicher Fritz. Die Carta donantionis sanctorum des Bischofs Tello von Chur. Mitteilungen

des österreichischen Institutes für Geschichtsforschung 51 (1937), S.i-23, bes. S.11, 18. In
ähnlicher Weise Iso Müller: Die Schenkung des Bischofs Tello an das Kloster Disentis im Jahre
y6$. JHGG 69 (1939), S.1-138, bes. 40-52, 67.

3 Meyer-Marthaler Elisabeth und Bruno. Untersuchungen zum Tellotestament ZSKG 40 (1946),
S.161-189, bes. S. 172. Siehe auch BUB 1 (1955), S.22.

168



Zuweisung an Brixen, nahm sie indes 1048 auf die Klagen des Abtes Odalricus
zurück. Der Höllenpassus hätte mithin seine Wirkung getan.4

Die Herkunft unserer Formel interessierte die Forschung schon lange. 1936
wies sie der verdiente Patristiker P.Germain Morin dem irisch-pirminischen
Kreise zu und nannte dafür den Liber de numeris von Isidor von Sevilla (f 636),
wie er im Murbacher Codex 39 in der Bibliothek von Colmar aus dem 8. Jh.
erhalten ist. Dort finden sich indes gerade unsere sieben Höllenstrafen nicht
unter der Zahl sieben (fol. 142—163).5 Aber der Liber de numeris bietet an die

zwanzig Beispiele, die in Form und Inhalt ähnlich sind und ebenso Antithesen
und Assonanzen wie Summierungen aufweisen. Es sei an die Sünden Adams
erinnert: superbia, avaritia, furtum, fornicatio, homicidium, vana gloria, sa-

crilegium. Die Verbrechen Kains sind wie folgt hervorgehoben: Non recte
divisit, invidit, dolose egit, fratrem occisit, Deo mentivit, male disperavit,
poenitentiam non egit.6 Unter der Zahl zwei finden sich Anklänge an die
tellonische Formel: in inferno peccatorum poenitentia sera, damnatio iusta,

poena sine intermissione, semper cruciano, desperatio poenae finiendae.7
Freilich gilt heute der Liber de numeris nicht mehr als echtes Werk Isidors,
sondern wird einem Iren auf dem Festland in der Zeit zwischen 750 und 775
zugeschrieben. Dabei dachte man an Bischof Virgil von Salzburg (f 784).8

Einen andern Vergleichstext fand Prof. Bernhard Bischoff, München, im
Codex Latinus Monacensis 22053, einer Handschrift, die zwischen 768 und 813

in einem südbayerischen Kloster entstand, das mit Murbach eng zusammenhing.

Schrift wie Inhalt weisen auf das Gebiet von Reichenau und noch mehr
auf Murbach hin. Es handelt sich um folgenden Text:

DE VII DAMPNATIO PECCATORUM. Prima est a Sanctis separatio,
Secunda a facie dei expulsio, Tertia in profundo inferni humiliatio, IUI.
prohibitio uoluntatem. V. Insera (wohl statt sera) penitentia, VI. Disperiatio.
VII. omnium poenarum non erit remissio.9

Beyerle Franz. Der Tellotext für Disentis von y6}. JHGG 78 (1948), S. 1-50, bes. 20, 23-24,
46-47.
ZSG 19 (1939) S. 377-379.
McNally Robert E. Der irische Liber de numeris. Münchener Dissertation 1957, S. 109-110,113.
Prof. Bernhard Bischoff, München, verschaffte dem Verf. eine teilweise Xerokopie dieser
Schrift.
Text in Migne: Patrologia Latina 83 (1850) 1293-1302, zitiert auch in ZSG 19 (1939), S.378.
McNally l.c. S. 153 ff. Dazu wichtig B.Bischoff: Mittelalterliche Studien 1 (1966), S.181, 189,
277—278, 286. Vgl. H.Löwe: Salzburg als Zentrum literarischen Schaffens im 8.Jh. Mitt. der
Ges. für Salzburger Landeskunde 115 (1975), S. 104—105.
Erstmals veröffentlicht in SZG 2 (1952), S. 29-30.



So wäre es möglich, dass unser tellonischer Passus in der frühmittelalterlichen

Literatur seine Wurzeln gehabt hätte. Ob auch spätere Zeiten solche
vorhandenen Formeln benutzte oder ähnliche schuf?

Zuerst ein Blick auf die Numerierung. Sieben war eine heilige Zahl und als

solche schon in der Bibel, bei den Kirchenvätern und Kirchenschriftstellern
unzählige Male hervorgehoben. Für das Frühmittelalter ist Beda (t 735)
bezeichnend; septenarius namque numerus pro universitate solet mystice poni.
Quae (mulier) ergo a Septem daemonibus curata, hoc est ab universis erat
liberata sceleribus.10 Nicht anders urteilt Alkuin (j 804), der die siebenfache
Strafe Kains erklärt: solet enim septenarius numerus in scripturis Sanctis saepis-
sime pro plenitudine cuiuslibet rei poni, quasi dixisset gravissima ultione
puniendum esse, qui nec tantae damnationis acerbitate admonitus a sanguine
effundendo nollet manus cohibere.11

Ein Schüler Alkuins, Hrabanus Maurus, Erzbischof von Mainz (f 856), sieht
im Anschluss an die sieben Plagen, die dem Volk wegen seiner Sünden
angedroht wurden (Lev. 26, Vers 21 und 28), die Siebenzahl als Zeichen für das

ganze Leben an: septenarius numerus totius praesentis vitae figura et signum
est, quae per septenarium numerum volvitur. Et quia Septem ex eis correptiones
sive vindictas vel piagas inferre omnimodam poenam et inegram vindictam ut
pote non venialium nec poenitentis digna peccantibus minatus est etc.12 Hraban
kommt auch in seiner Schrift: De Universo wieder darauf zurück: rursum
Septem perfectionem flagellorum Dei demonstrat, ut in Levitico: castgabit,
inquit, vos Dominus septies pro peccatis vestris (Lev. 26,2i).13

Diese Einstellung bleibt auch in der folgenden Zeit. Rupert von Deutz
(t 1135) charakterisiert Kains Schuld als culpa septemplex, id est incorrigibilis
est atque idcirco insolubilis.14 Bernhard von Clairvaux (f 1153) stellt den
Grundsatz auf: semper ira Dei populum percutit contumacem Septem plagis,
id est perfectis.15

Für unsere Gebiete mag noch Ekkehard IV. (f 1060) angeführt werden, der

13 Bedeutungen des Siebenzahl aufzählt, deren letzte die Siebenzahl einfach als

Gipfel aller Zahlensymbolik preist (excedit numerum septena potentia
rerum).16

Corpus Christianorum 120 (i960), S.643: Beda in Marcum XVI. 9-10.
Patrologia Latina 100, Sp. 526 A. Interrogationes et Responsiones in genesin. Interrogatio 91.
Patrologia Latina 108, Sp. 559 D. Expositiones in Leviticum, Liber VII, cap. 13.
Patrologia Latina ni, Sp. 491 B-C: De Universo Lib. XVIII. cap. 3.
Patrologia Latina 168, Sp.815 A.
Patrologia Latina 93, Sp. 177 C. Zum Ganzen ausführlich Heinz Meyer-Rudolf Suntrup: Zum
Lexikon der Zahlenbedeutungen im Mittelalter. Einführung in die Methode und Probeartikel:
Die Zahl 7. Frühmittelalterliche Studien n (1977), S.i-73, bes. S.24, 32, 39.

16 Egli Joh. Der Liber Benedictionum Ekkeharts /V. St. Gallen 1909, S. 54-55.

170



An sich betrachtet kann der Passus sowohl dem Früh- wie dem Hochmittelalter

zugezählt werden. Dr. Heinz Meyer, Münster in Westfalen, der am
Lexikon der mittelalterlichen Zahlenbedeutung arbeitet, äusserte sich zu
unserer tellonischen Stelle wie folgt: «Das Sprechen in mehr oder weniger
individuell geprägten zahlenhaften Begriffsreihen (Heptaden, Triaden usw.) wird
meines Wissens im 12. Jh. verstärkt nachweisbar und ist im Spätmittelalter in
der geistlichen Prosa sehr verbreitet. Damit will ich aber auf keinen Fall sagen,
dass Ihre heptadische Formel nicht aus dem 8. Jh. stammen könnte.» (Brief vom
11. April 1984.)

Nach der Numerierung fällt der Binnenreim und die Assonanz auf. Als Beleg
für den Binnenreim kann gelten: prima damnatio a Sanctis separatio. Zu
damnatio gesellt sich erst wieder im sechsten Glied cruciatio, was zu entfernt
erscheint. Klarer ist die Assonanz der Nominative: repulsio (2) — remissio (5),
retributio (4) — finitio (7). Gerade weil wir so viele Substantive im Nominativ
vor uns haben, wirken die sieben Aussagen wie ein schwer lastendes Gewicht.
Man kann sie als lapidarisch bezeichnen, ganz entsprechend ihrem Inhalt.

Kann man aus einem Binnenreim und mehreren Assonanzen etwas schliessen?

Der Gleichklang am Wortende ist ein altes Stilmittel, schon von der
antiken Kunstprosa und der christlichen Literatur her bekannt. Es zeigt wenigstens,

wie man den ganzen Inhalt zusammenhalten wollte. Vom Gleichklang
der Endsilbe zum Gleichklang des Satzendes war der Schritt nicht gross. Wir
finden den Reim in den Diplomen der deutschen Herrscher von Otto I. bis
Friedrich IL, in den Dokumenten der Bischöfe und Klöster. Im 11.—12. Jh.
erreichte die Reimprosa eine Hochblüte.

Ekkehard IV. (t ca. 1060) erwähnt Johannes, den Abt von St. Maximin in
Trier, gestorben 1035, als Förderer des zweisilbigen Reims.17 Am deutlichsten
sieht man den Übergang von der frühmittelalterlichen Assonanz zum
hochmittelalterlichen Reim in der Ostersequenz und in den Proverbien, die von Wipo,
dem Kaplan am Hofe Konrads IL, stammen (gestorben nach 1046).18 Schliesslich

pflegte man auch in Disentis die Reimprosa, wie uns die Passio Placidi des

ausgehenden 12. Jh. belegt. Sie überzieht dieses literarische Mittel keineswegs,
gehen doch die Reimbänder nie über sechs Glieder hinaus.19

17 Egli, Liber Benedictionum I.e., S.9 Vers. 96—97 des Prologs sowie Anm.24. Siehe auch S.U.,
VII-IX, XI und S.3. Vgl. Jakob Werner: Lateinische Sprichwörter und Sinnsprüche des
Mittelalters, Heidelberg 1912, S.VII. Anm.

18 MGH SS rer. germ, in usum scholarum: Wiponis Opera ed. H.Bresslau, Hannover 1915
(Neudruck 1977), S.65-74. Die erste Hälfte der Sequenz Victimae paschali wendet nur die
Assonanz an und bestand wahrscheinlich schon vor Wipo, die zweite Hälfte den Reim. Siehe
J.A. Jungmann, Missarum Solemnia 1 (1948), S.540.

" ZSKG 46 (1952), S. 161—175.

171



Wenden wir uns nun noch dem Wortschatz und dem Inhalt zu. Im Sinne der

Trennung finden wir separatio bzw. separare in der Bibel oft. Die Benediktinerregel,

Kap. 72, 1-2, beschreibt den Eifer: zelus qui separat a Deo, zelus qui
separat a vitio. In unserm Text bedeutet separatio a Sanctis die Trennung von
den Erlösten, wie wir sancti im Neuen Testament in diesem Sinne finden, aber
auch von den kirchlichen Heiligen. Umgekehrt müssen Stolze mit Stolzen,
Unzüchtige mit Unzüchtigen in der Hölle beisammen sein, wie wir es bei Gregor
dem Grossen (f 604) lesen (Dialoge IV. Kap. 35). Zwar entdecken wir repulsio
nicht in der Bibel, wohl aber das entsprechende Verbum, so in den Psalmen 59,
12: Deus qui repulisti nos und 73, i: ut quid Deus repulisti in finem. Der Begriff
facies Domini ist zahlreich nachzuweisen (Gen. 3, 8 und 4, 16 usw.).
Bezeichnenderweise spricht unser Text nicht von repulsio a visione Domini, sondern
anschaulicher von a facie Domini. Demersio ist in der Vulgata nicht belegbar,
wohl aber das Verbum demergere. Vom Verführer gilt Matth. 18, 6: demer-

gatur in profundum maris, und von Kapharnaum steht in Luc. 10, 15: usque
ad infernum demergeris. Die Regula Benedicti verwendet beide Stellen in
Kap. 7, 21: usque ad profundum inferni demergit. Beispiele für retributio fehlen
nicht, so z.B. in Ps. 102, 2 und 136, 8. In Colos. 3, 24: a Domino accipiet
retributionem ist das Wort positiv, in unserem Texte indes negativ gemeint. Die
Benediktinerregel hat ebenso beide Bedeutungen, so in Kap. 7, 39: securi de spe
retributionis (positiv) und in Kap. 55, 22: Dei retributionem cogitet (negativ).

Formell findet sich sine poenitentia im Römerbrief 11, 29: sine poenitentia
enim sunt dona et vocatio Dei, inhaltlich im Hebräerbrief 12, 17: (Esaù) non
enim invenit poenitentiae locum. Zu nulla erit remissio siehe Marc. 3, 29: non
habet remissionem in aeternum (Sünde gegen den hl. Geist) oder auch Hebr. 9,
22: sine sanguinis effusione non fit remissio (Opferprinzip). Für cruciatio gibt
es nur einen einzigen biblischen Beleg, nämlich Sap. 6, 9: fortioribus autem
fortior instat cruciatio. Doch ist cruciatus (sempiternus, aeternus) schon der
frühchristlichen Literatur des 2.—5. Jh. geläufig.20 Ferner im Sacramentarium
Gregorianum des 8. Jh. wie in mozarabischen Liturgietexten des 11. Jh.21 Belege
für sine fine in der Bibel fehlen formell, doch nicht inhaltlich, so Cohelet 12,
12 (nullus est finis) und Luci, 33 (non erit finis). Doch treffen wir sine fine
schon in ältesten liturgischen Quellen, so im Sacramentarium Leonianum des

6./7. Jh.22 Finitio ist einmalig in der Vulgata in Sirach 40, 2 zu finden: dies

20 Dictionnaire de Théologie Catholique V.i (1939), Sp. 51, 62, 74, 82. (Tertullian, Lactanz,
Julianus Pomerius.)

21 Manz Georg. Ausdrucksformen der Lateinischen Liturgiesprache. Beuron 1941, Nr. 206—208

(cruciatus inferni, cruciatus sempiterni supplicii, cruciatus tartarei).
22 Bruylants P. Concordance verbale du Sacramentaire Léonien. Louvain 1946, S.221.

172



finitionis im Sinne des Todestages. Hingegen findet sich non erit finis mehrmals,

so bei Isaias 9, 7: pacis non erit finis (Messias) und Luc. 1, 33: regni eius

non erit finis (Verkündigung). Diese letztere Stelle diente uns bereits zur
Erklärung von sine fine.

In der Schilderung der Strafen lassen sich nirgends irgendwelche Hinweise
auf theologische Probleme herauslesen. Die Ewigkeit der Strafe, die im frühen
Christentum diskutiert wurde, so noch von Augustin und Chrysostomus, wird
hier als selbstverständlich angesehen, ja betont (sine fine, non erit finitio, sine

poenitentia, nulla remissio). Das Höllenfeuer wird nicht metaphorisch ausgelegt,

wie noch von Ambros und Hieronymus, sondern realistisch wie bei Basil
und Chrysostomus, wie es auch besonders Gregor d. Grosse (f 604) in seinen

Erzählungen von den Höllenvisionen (Dialoge IV. Kp.29—32) nahelegt.23 In
unserem tellonischen Text weisen cruciatio und in infernum demersio darauf
hin. Hier mochte der Schrifttext von Matth. 25, 41: Discedite a me maledicti
in ignem aeternum, qui paratus est diabolo et angelis eius dem Verfasser

genügen.
Überhaupt greift unser Höllentext ganz auf die Bibel zurück, denn die

Benediktinerregel ist kaum bewusst zitiert. Es ist positive Theologie, nicht
spekulative, fern von Fragen der Früh- oder gar der Hochscholastik. Das
überrascht nicht, auch die Passio Placidi des ausgehenden 12. Jh. oder von ca.

1200 war einfache Bibeltheologie.24 Das früh- und hochmittelalterliche Disentis
hatte in erster Linie liturgische Ziele, dann kulturelle und politische. So auch
Abt Odalricus (Ulrich), der 1048 sein Kloster vom Bischofvon Brixen wiederum
ablösen konnte. Ihm schrieb Franz Beyerle die Pönformel mit den sieben

Höllenstrafen zu.

LThK 5 (i960), S. 445-449. Dictionnaire de Théologie Catholique V. i (1939), S. 47-83, 90-91.
Wetzer-Welte, Kirchenlexikon 6 (1889), S. 112-124.
ZSKG 46 (1952), S. 163-172, 259-262.

173


	Die sieben Höllenstrafen im Tellotestament

