
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1984)

Heft: 1-2

Artikel: Das rätische Heidentum

Autor: Brunner, Linus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398361

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das rätische Heidentum

Von Linus Brunner

«Zum alträtischen Heidentum» hat Hercli Bertogg sich 1951 geäussert.1
Vorsicht ist aber gegenüber seiner Darstellung geboten, weil er alles, was in den

beiden römischen Provinzen Rätien hinterlassen worden ist, für rätisch erachtet.

Wir wissen aber, dass auch Kelten in das rätische Gebiet eingedrungen sind,

wenn auch ihre Rolle nicht so bedeutend war, wie Hubschmid meinte. Im
Vorderrheintal, im Misox und im Bergell haben wahrscheinlich auch die

Ligurer/Lepontier Spuren hinterlassen und im Südtirol und weiter südlich
vielleicht auch die Veneter und die Etrusker, während für dieses Gebiet heute
den Illyrern nicht mehr die Bedeutung beigemessen wird wie früher.

Dass die rätische Sprache semitisch war, habe ich u.a. im «BM» schon früher
nachgewiesen.2 Seit wir nun die Inschriften verstehen - es sind über 100, die

meisten aus dem Südtirol - wissen wir wesentlich mehr von den Rätern und
ihrer Religion, denn die meisten Inschriften sind Votivinschriften, an
Gottheiten gerichtet. Aber auch die heutigen Orts- und Flurnamen in diesem Gebiet
können Aufschluss über die Religion geben, wie wir sehen werden. Zudem
können wir feststellen, an welchen Stellen wirklich Räter siedelten.

RITU

Die Votivinschriften finden sich meistens auf Hirschhorn, seltener auf Stein.
Diese Hirschhörner sind zum Aufhängen durchlöchert. Häufig, aber nicht
immer, ist die Gottheit genannt, nie aber der Spender bzw. der Bittende, im
Gegensatz zu den Votivinschriften in indogermanischen Sprachen. So wenig
wie man sich im Gebet der Gottheit vorstellt - sie kennt doch den Bittenden -,
so wenig tut das der Räter in diesen Inschriften. Wenn die Gottheit nicht

genannt ist, stammt der Fund offenbar aus einem Heiligtum, das eben einer
bestimmten Gottheit gewidmet war.

Gleich wie im Hebräischen ELI «mein Gott» und ADONAI «mein Herr»
drückt man sich der Gottheit gegenüber so aus, als anerkennte der Gläubige

1 Bertogg, Hercli. Zum alträtischen Heidentum, 81. JHGG/1951
2 Brunner, Linus. Die rätische Sprache entziffert, BM Nr.7/8 1982 und BM Was lehren uns

rätische Namen?, BM 3/4 1983.



einzig diese Gottheit, um diese nicht eifersüchtig zu machen, lässt doch die Bibel
Gott sagen: «Ich bin ein eifersüchtiger Gott.» «Ich dulde keine andern Götter
neben mir.» So ist denn das rätische Reitia missverstanden worden. Man hat
gemeint, das sei der Name einer Gottheit. Reitia in der ältesten Form, später
in der Form Riti, bedeutet «meine Reitu/Ritu», und das heisst in der Sprache
Babylons und Assyriens, dem Akkadischen, «Hirtin, Göttin». Im Tirol wurde
auch der griechisch/römische Gott Kastor verehrt in der Form Kastri «mein
Kastor», die man bisher nicht verstanden hat.

Eine weitere Gottheit der Räter war Estu «die Starke». Wir werden sehen,
dass im heutigen Graubünden Heiligtümer für sie bestanden, daneben aber
auch der Ritu, denn in Scuol-Russonch fand man die Votivinschrift ATUKU
RITI UNBIU «Meine Ritu, ich habe Beeren gespendet.» Arabisch catü heisst

geben, und unbu ist offenbar die rätische Form für akkadisch enbu «Frucht»

- hebräisch cenäb «Traube». Dass dort ein Heiligtum stand, verrät das

rätoromanische sonch «heilig».
Ritu scheint im rätischen Gebiet die beliebteste Gottheit gewesen zu sein.

Sie wird Mutter genannt: PID3 225 RITI EM ETINU TRIAH IS «Meine Ritu,
Mutter, ich gebe diesen Schleier». EM hebräisch ëm «Mutter», ETINU ist
das Praesens «ich gebe», TINAKE das Perfekt (wie es scheint). Pisani4 hat
erkannt, dass die Endung -ke die jüngere Form für älteres -ku ist; er irrte aber,

wenn er meinte, das sei die dritte Person; es ist die erste und entspricht dem
Akkadischen. TRIAH statt Akkusativ triaha «Schleier». Ein Vokal vor Vokal
fällt regelmässig aus. IS - diesen. Arabisch tarha «Schleier», IS - phönizisch
esch. (Ich verwende nach Möglichkeit die deutsche Rechtschreibung für semitische

Wörter.)
Göttinnen gab man Kleidungsstücke als Geschenk: ein ganzes Kleid (KU-

SCHITHU) oder eine Haarlocke, LEMA arabisch limma. In Magre scheint
jemand der Ritu den Lohn verpfändet zu haben: RITI EKER RINAKE (Bravi,5
Tafel XII). Arabisch agr «Lohn», rahana «verpfänden».

In der Bündner Sage lebt «Mutter Ritu» noch weiter. Schorta6 hat bereits
erkannt, dass im Namen der guten Fee Madrisa das lateinische mater «Mutter»
steckt. Dagegen gibt es im Romanischen kein Suffix -isa. Madrisa ist aus
!:'Mater Ritia entstanden, Risa aus ::"Ritia über Ridja gleich wie surselvisch mesa

PID zitiert nach «The Prae-Italic Dialects of Italy, by Conway, Johnson, Whatmough, London,
1933. Pisani zitiert ebenso.
Pisani, Vittore. Le lingue dell'Italia antica oltre il latino — Torino 1964
Bravi, Ferruccio. La lingua dei Reti I, II — Bolzano 1981
Schorta, Andrea. Rätisches Namenbuch - Bern 1964



aus media. Madrisa heisst ein Berg an der Grenze von Prättigau und Vorarlberg.

Als Flurname kommt Madris in Graubünden und Norditalien öfters vor
(Schorta II 740). Auch Madrals bei Klosters meint Ritu: Mater alu «Mutter,
Göttin» (arabisch allât «Göttin»).

In der christlichen Zeit scheint Ritu als St. Margaretha weiterzuleben.7 Der
Ortsname St. Margrethen erinnert möglicherweise an einen rätischen Ritukult.
So sind ja bekanntlich auch Kirchen an die Stelle von heidnischen Heiligtümern
getreten. So konnte die Kirche die Erinnerung an heidnischen Kult auslöschen.
Nicht selten wurden Heiligtümer zerstört. Die Votivaltäre, die man 1964 in Sils/
Segl i.E. entdeckt hat, sind wohl von eifrigen Christen in den damals noch

grösseren Silsersee geworfen worden.8
In der Römerzeit dürfte die Verehrung der rätischen Ritu durch Diana

abgelöst worden sein.

ESTU

PID 231 ESTU ALE APHIR «Estu, meine Göttin, eine Tiara». Die Tiara,
hebräisch aphër, ist eine orientalische Kopfbedeckung, ebenso das «Sennen-

käppchen», das männliche Bronzefiguren aus dem Tirol tragen. Diese Kalotte
tragen noch heute die Juden und die katholische hohe Geistlichkeit bis zum
Papst hinauf. Die katholischen Amtskleider wurden von den jüdischen Priestern
übernommen.

Im Gegensatz zu Ritu scheint ESTU «die Starke» gefürchtet worden zu sein:
PID 239 LA [E]STE PHUTIKINU «Bring uns nicht um, meine Estu!» La heisst
in den semitischen Sprachen «nicht» in Wunsch- und Befehlssätzen. Arabisch
fataka töten. ESTE für älteres ESTI; jeder Endvokal wurde später zu e wie
im Deutschen.

Einige Orts- und Flurnamen in Graubünden enden auf -est(e); die
Städtenamen Este und Triest/Tergeste in Italien haben wir schon genannt. Romanisten

haben gemeint, das sei ein Suffix einer fremden Sprache. Nein, darin steckt
der Name Estu, und in Este und Triest wurden die Räter offensichtlich durch
die Veneter verdrängt.

Caminada, Christian. Das rätoromanische St. Margaretha-Lied (In: Schweiz. Archiv für Volkskunde

- Heft 4/1937)
Conrad, Hans. Schriften zur vorgeschichtlichen und römischen Besiedlung des Engadins -Samaden 1981, S.128



Eine Flur in St. Moritz heisst Arumesti «Heiligtum der Estu»; Esti ist der
semitische Genitiv von Estu. Arabisch haruma bedeutet verboten sein (daher
Harem), davon haräm Plural hurum «heilig». Das ursemitische, auch arabische
h.ist im Akkadischen und Romanischen geschwunden. Sameast/Samest bei
Andeer heisst Himmel der Estu; arabisch samä, hebräisch schamajim Himmel.

Salmiast in Trun ist «Heil der Estu» (ebenso Selmiast in Vigens) von
akkadisch schalämu arabisch salam hebräisch schalom «Heil, Friede». Er
Genäst in Andeer ist «Garten der Estu» (hebräisch gan «Garten»). Als man das

Wort nicht mehr verstand, fügte man romanisch er «Acker» hinzu. Peist ist zu
verstehen als PT Esti «Mund Orakel) der Estu», Paistel in Zernez als «Mund
der Göttin Estu» (die semitischen Wörter für Mund lauten vor einem Genitiv
pï). Andiast/Andest heisst «Priesterin der Estu» (akkadisch Entu — Priesterin).

Vielleicht sind auch die häufig vorkommenden Flurnamen Panaglia als

Vorhof der Göttin (arabisch finä Vorhof) zu verstehen. Doch wäre auch
akkadisch älu «Dorf» arabisch ahi «Sippe» möglich: Vorhof der Sippe (des

Dorfes?). Das Schluss-a ist als Akkusativendung zu verstehen; es zeigt sich
nämlich oft, dass im Rätoromanischen sowohl aus lateinischen wie aus
rätischen Wörtern nur noch der Akkusativ übrig geblieben ist. — Zu vergleichen
wären hebräische Ortsnamen Panuel/Paniel.

Welche Göttin gemeint ist, kann nicht immer entschieden werden, ebenso
nicht bei Cisal in Peiden in der Bedeutung «Thron der Göttin» (hebräisch kisseh

Thron); akkadisch kisallu bedeutet Tempelhof. Chischagl in Degen ist wohl das

gleiche. Curais in Andiast/Andest (Priesterin der Estu) könnte aus *ëkurali
Tempel der Göttin entstanden sein; akkadisch ëkurru Tempel.

KASTOR

Bei Steinberg in der Nähe von Innsbruck hat man auf Felsen neben einer Höhle
(einst wohl eine Heilquelle) Inschriften lesen können, die an den Gott Kastor
gerichtet waren:

Pisani S. 324: KASTRI ESI ETUNI MLAPET «Mein Kastor, heile, mein
Herr. (Hier ist) Opferspeise» ETUNI hebräisch adoni mein Herr. Dass

MLAPET dasselbe sein muss wie MLAUPE, hat Pisani erkannt; es bedeutet

Speise, zu arabisch laufa essen, mit dem Substantivpraefix m-. ESI muss
«heile!» bedeuten wegen der Inschrift daselbst ESI MNESI KASTRI MLAUPE
«Heile meine Krankheit, mein Kastor! Opferspeise». MNESI meine Krankheit

zu akkadisch mëneschtu Krankheit. Auf diesem Fels liest man auch ESI

23



ELVA: «Heile, Gott!» ELVA hebräisch elöah Gott. Auf diesem Felsen liest

man aber auch RIT[U]ALI und ESTA für ESTIA meine Estu? Doch kann
Esta auch Akkusativ sein. Kastor wurde offenbar als Heilgott verehrt.

In Böotien wurden die Dioskuren Kastor und Pollux «Weisse Füllen»
genannt. Entsprechend lautet die Inschrift auf einem bronzenen Doppelpferdchen
aus dem Südtirol (Bravi, Tafel III): KHELIVAI TINAKfE] «Ich habe die beiden
Schimmel gegeben». KHELIVAI ist Dual (Zweizahl) von akkadisch chelü
hell. Der Reitergott der rätischen Bronzen ist also Kastor!

Bertogg nennt diese drei sicher nachweisbaren rätischen Gottheiten nicht,
dafür andere, deren Name kaum rätisch ist. Felvennis ist wegen des f wohl kein
rätischer Name, denn im Rätischen gab es kein f (im etruskischen Alphabet aber

vorhanden), so wenig wie im Ursemitischen; die f im Arabischen und Hebräischen

sind erst später entstanden aus p. Ph in rätischen Inschriften steht für das

im etruskischen Alphabet fehlende b, manchmal auch für p als

Orthographiefehler. Wer mit Felinu gemeint sein könnte, zeigt die Inschrift, die Bravi
auf Tafel VI anführt, die auf einem Bronzeschildchen von Valempora di Mechel

stammt: SIUPIKU PHELURI ESI PHELVINU ALE «Ich habe (das Schildchen)

gegossen. Herr des Lichtes, heile, mein Gott Felvinu (oder Belvinu?).»
PHELURI - akkadisch bei üri «Herr des Lichtes». Damit kann nur der leuchtende

Stern Kastor gemeint sein, um so mehr, als er als Heilgott angerufen wird.
Akkadisch bëlu westsemitisch bacal Herr, Baal. Falls Bertogg S. 18 recht
haben sollte, dass Valvens bei Lohn auch diesen Namen trägt (ebenso Tuma
Felvegn in Domat/Ems), wäre allerdings rätische Herkunft zu erwägen.

In Gröden (Gherdeina) im Südtirol kennt die Sage die schützende Göttin
Ganna, zu hebräisch gänan «schützen» gehörig. Dies ist aber ein Zuname der

Ritu, denn sie wird auch Madrisa geheissen. Der Fruchtbarkeitsdämon Tignus
aber kann nicht rätisch sein, denn nach Bertogg weiden ihm «goldene Haare»
zugeschrieben. Die Nachkommen der Räter haben keine blonden Haare.

Die Gräber

Im Gegensatz zu den Bräuchen indogermanischer Völker hat man bisher nur
eine rätische Grabinschrift gefunden: PID 196 PNAKE VITAMU LAKHE «Ich

habe mich an Dich gewendet, Vitammu». (V)itammu ist ein assyrischer Totengeist

gewesen. In dieser Sprache fehlt am Wortanfang meistens das w/v, so dass

wir den ursprünglichen Namen des Totengeistes nur aus dieser rätischen

Inschrift kennen.

2-4



Auf einer Aschenurne von Piovene (Bravi 221) steht geschrieben: PHEKE
statt beke «weine» oder «weint!»; die Endung -e kann für den weiblichen

Imperativ auf -i 1 stehen oder für den Plural mit der Endung -ü.
Bei Felsberg in der Nähe von Chur war eine Felshöhle mit historischen

Gräbern belegt. Ihr Name Tschilwäderlis konnte von niemandem verstanden
werden (wie übrigens alle hier erwähnten Namen). Er muss aus rätisch ::'chilwat
aralli entstanden sein und bedeuten «Stiller Ort der Unterwelt», offenbar das

rätische Wort für Friedhof. Arabisch chalwa, vor Genitiv chalwat heisst «stiller
Ort» und akkadisch aralli ist der Genitiv von arallü und bedeutet Unterwelt
(Totenort). Arallu, auch aralu ist vielleicht im Arlätsch von Schiers, in Arlos
von Savognin und Riom als Friedhofbezeichnung vorhanden. Man wird kaum
leugnen können, dass diese Namen für einen Friedhof passen, ebenso wenig,
dass die Entwicklung über das Romanische und Deutsche (das man bei all
diesen Namen mitzuberücksichtigen hat) zu Tschilwäderlis führen musste. Der
lautliche Zufall bei einer nicht semitischen Sprache wäre 1:1 Billion, vorsichtig
gerechnet.

Gräber wurden auch in Darvela in Truns entdeckt. Dar ist das arabische

Wort für Haus und Hof. Riom und Reams könnte mit arabisch rigäm (rid-
scham) verwandt sein, denn g zwischen Vokalen schwindet im Rätoromanischen.

Rigäm heisst Grabsteine.

Weitere Spuren der Räter?

Bertogg (S.23) nennt als Kultzentren der Räter Ruschein, Dardin und Tarasp.
Dardin enthält das oben erwähnte dar, Tarasp heisst semitisch Festung. Ruschein

ist vielleicht mit Rus-sonch verwandt. Akkadisch rusû bedeutet Zauberei
(wobei Götter mitwirken).

Quellopfer waren nachweisbar in St. Moritz im Engadin, bei Moritzing bei

Bozen und wohl bei Steinberg im Nordtirol. Nach Dolomitensagen fordere der

Gott als Lohn für seine Hilfe ein Beil. Ein bronzezeitliches Beilheiligtum
bestand in Caschlins/Cunter (Bertogg S.22).

Mit allem Vorbehalt bei toponomischen Namen könnten noch folgende
Orte auf rätischen Kult hinweisen: Ischgel in Saas von akkadisch eschgallu

«grosser Tempel»? Ascherosch in Peist «Heiligtümer» (akkadisch aschräti).
Aschlas in Ardez hiess alt Aschras. Er Cus in S-chanf zu arabisch qudus «heilig»
(daher Quds Jerusalem). Im Romanischen schwindet d zwischen Vokalen.
Vaschnuogls in Sent könnte das arabische wathan «Götzenbild» fortsetzen (th

2-5



wie im englischen Artikel zu sprechen), denn arabisch th akkadisch,
hebräisch und rätisch seh.

Der Bergname Kesch im Engadin ist unmöglich romanisch, im Akkadischen
aber bedeutet qaschschu heilig. Der Sinai und Zion sind den Juden heilig, der
Arafat den Arabern und der Olymp den Griechen.

Falls jemand gegen meine Deutungen Zweifel hegt, möchte ich ihn auffordern,

die Inschriften und Namen anders zu erklären!
Es bleibt mir noch die angenehme Pflicht übrig, den Herren Dr. H. Alesch

in Rorschach, N. Bischoff in Ramosch, A. Planta in Sent und Dr. Hans Stricker,
Redaktor am Dicziunari Rumantsch Grischun, meinen herzlichen Dank
auszusprechen für Auskünfte und Anregungen.

26


	Das rätische Heidentum

