
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1981)

Heft: 9-10

Artikel: Bräuche im heutigen Bündner Alpwesen

Autor: Gwerder, Urban

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398307

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUNDNER MONATSBLATT
Zeitschrift für bündnerische Geschichte, Heimat- und Volkskunde

Chur, September/Oktober 1981 Nr. 9/10

Bräuche im heutigen Bündner Alpwesen

Von Urban Gwerder

Vorbemerkung

Als im Bündnerland tätiger Alphirt und Bergbauer bin ich mit dem hiesigen
Alpwesen gut vertraut. Was ich von meinen Ausführungen nicht selber erlebt
habe, dafür stehen mir als Gewährsleute Berufskollegen zur Seite, die als

Sennen und Hirten ebenfalls im Kanton Graubünden tätig sind. Die Anführung
von Belegorten liesse sich erweitern; ich erwähne sie nur als Beispiel da, wo sich
ein bestimmter Brauch mit Sicherheit nachweisen lässt; bei Ausführungen eher

allgemeiner Art lasse ich sie ganz weg. Meine Anwendung des Begriffes
«Brauch» unterliegt keiner wissenschaftlichen Definition. Ich verwende das

Wort so wie der Bergler, wenn er sagt: «Es ist bei uns der Brauch». Wenn ich
schreibe «Älpler», so meine ich damit ausschliesslich auf der Alp wirkende
Sennen und Hirten, wie es bei uns im Sprachgebrauch üblich ist, besonders seit
die Einzelalpung stark am Verschwinden ist (im Gegensatz zur Innerschweiz,

wo auch der Bergbauer und Senntenbauer noch Älpler heisst).
Meine volkskundliche Studie erhebt keinen Anspruch auf Vollständigkeit.

Verschiedene vorgängig veröffentlichte Skizzen zum Thema1 brachten mir
bemerkenswerte Ergänzungen ein, ebenso weitere Gespräche mit mir bekannten

Älplern, so dass jetzt doch ein recht umfangreiches Inventar von heutigen
bündnerischen Älplerbräuchen vorliegt. Nach wie vor sehr vielfältig und
interessant sind auch die Rechtsverhältnisse in der Bündner Alpwirtschaft, was
einer gesonderten Arbeit durch einen Fachmann bedürfte; diese werden hier
höchstens gestreift im Zusammenhang mit dem Brauchtum.
1 Vom Bündner Älplerbrauchtum heute (Terra Grischuna 6/1979);

Von Bündner Älplerbräuchen heute (Bündner Bauer 51-52/1979);
Vom heutigen Älplerbrauchtum in Graubünden (Die Blaue 12/1980)



Bräuche im Wandel

Schon von jeher sind die Älplerbräuche in Graubünden nicht so spektakulär
gewesen, wie sie es heute noch z.B. in Appenzell, Toggenburg, Emmental und
der Urschweiz sind. Grösser angelegte alpine Festlichkeiten waren in der Regel
beschränkt auf die an der Alpwirtschaft Beteiligten und Leute aus dem Dorf.
Wenn heutigentags «Alpfeste» vorkommen, so sind dies mit wenigen Ausnahmen

für den Tourismus aufgezogene folkloristische Anlässe, wie die «wöchentlichen

Saisonhits im Ferienland Lenzerheide».2 Urchig verkleidet vergnügen sich
die Gäste in Sennenchutteli und Holzböden, doch echte Älpler sind da keine

zu finden! Das wirkliche Brauchtum ist selten so augenfällig, sondern bewegt
sich eher im Stillen. Viele Bräuche, geprägt durch Leben und Arbeit auf der Alp,
sind unscheinbar und offenbaren sich fast nur dem Eingeweihten: die meisten
davon uralt, zum Teil über die Jahrhunderte etwas verändert; andere, fast
schon verschwunden, leben wieder ein wenig auf, nachdem vermehrt junge
Leute den Älplerberuf ergreifen. Mancher Bergwanderer begegnet zufällig
einem Brauch, ohne diesen als solchen zu erkennen.

Viele alte Alpbräuche Graubündens sind leider stark am Verschwinden, oder

gar überhaupt nur noch in der Erinnerung vorhanden (wie z.B. die Masüras,
die Milchmess-Tage mit allerlei damit verbundenen Festlichkeiten). Dies hat
sicher auch zu tun mit der Tatsache, dass es immer weniger Bauern gibt, und
diese viel mehr Land zu bewirtschaften haben als früher - und daher kaum
mehr die Zeit und Musse dazu aufbringen. Verschiedene Bräuche sind nicht
eigentlich bündnerisch, sondern durch auswärtige Älpler (was bei uns seit jeher
dazu gehört hat) «importiert» und hier weitergeführt worden. So stammt der

später beschriebene Küherstab ursprünglich aus dem Emmental. Überhaupt
haben sich im Wandel der Zeit Bräuche - so sie nicht ganz verschwunden sind

- z.T. ziemlich verändert oder vereinfacht und sind natürlich auch durch andere
Kulturen beeinflusst worden (man denke an die Bergamasker, Tiroler,
Jenischen, Innerschweizer und neuerdings Unterländer). So gerät z.B. die
traditionelle Hierarchie der Älplerfamilie (Senn — Zusenn - Batzger; Hirt-Bube) da

und dort erheblich ins Wanken, indem oft auf Kuhalpen junges Unterländer
Personal sich gleichberechtigt in den verschiedenen Funktionen abwechseln

1 Beliebte Älplerfeste auf Scharmoin (Bündner Zeitung, 3.8.1977).
3 Gwerder, Urban: Älplertreffen der Unterländer (Die Blaue 3/1981);

Thienes/Parow: Ein Fünftel aller Bündner Kuhalpen wird heute von jungen Städtern
bewirtschaftet (Tages-Anzeiger Magazin 31/1980)

178



Ob durch interessierte junge Älpler altes Brauchtum fortgeführt werden
wird, und ob sogar «neue» Bräuche am Entstehen sind, wird die Zukunft
zeigen.

Alpfahrtsbrauchtum

Ein wichtiges Datum im Jahresablauf der Älpler und Viehzüchter ist der Tag
der Alpladung. Davon zeugen eine ganze Vielfalt seit alters geübter Gepflogenheiten.

An sich ist man im Bündnerland eher nüchtern und realistisch, indem

man in erster Linie den Stand der Vegetation und das Wetter beobachtet, um
den Alpfahrtstag zu bestimmen. Andere Regeln können da aber immer noch

hineinspielen: so gibt es Gegenden, wo der Mittwoch als unmöglicher Tag für
ein so wichtiges Unterfangen gilt — er sei doch «nur die Wochenkehre, kein
richtiger Tag»; oder in Saas im Prättigau finden montags keine Alpfahrten statt,
weil keine «Spys» im Haus ist (gemeint ist nichts zu Essen für den Rucksack

- sicherlich erst Brauch, seit der Bauer nicht mehr Selbstversorger und auch auf
die Ladenöffnungszeiten angewiesen ist). Ausserdem verweigert ein abergläubischer

Hirte auch heute noch, an einem 13. oder gar Freitag, den 13., auf die

Alp zu fahren. Der Sonntag gilt nach wie vor als geheiligter Ruhetag und
kommt als Termin für den Alpaufzug trotz dessen «sonntäglichem Festcharakter»

kaum in Frage.
In der Herrschaft (Zizers, Malans) gibt es am Vorabend der Alpfahrt das

«Alpschellnen»: mit Schellen und Plumpen ausgerüstet ziehen die Dorfkinder
bei allen Bauern, welche auf der Alp Kühe laden, vorbei, um Nüsse und
Süssigkeiten zu heischen. Zum Dank für erhaltene Gaben wird dann noch
einmal geschellnet. Ähnlich der «Schällaabed» in Splügen wo die Kinder, die
das Vieh gehütet haben, ein Fest begehen und um Mitternacht läutend durch
das Dorf ziehen. Ihr «Präsident» ruft dazu einen Spruch:

«1er Puura und Herra
schlaafet in süesser Rua,
mora gänt d'Chüä und d'Plümpä
da Alpa zua.»4

Wenn sich das Vieh schon in den Maiensässen befindet, wird in Saas am
Abend vor der Alpladung in den Höhen ein Alpfeuer angezündet, um damit im
Tal den Alpfahrtstag und Sommerbeginn zu verkünden. Diese beiden Bräuche

(Alpschellnen und Alpfeuer) sind Überreste eines jedenfalls im Prättigau vor

4 Börlin-Hössli, Erika: Walserbräuche im Rheinwald (Terra Grischuna 6/1979).



nicht allzu langer Zeit noch umfassenderen Brauches, des «Usschälla». Wie
man noch die halbjährigen Sommerferien hatte und der Elektrozaun noch
unbekannt war, hatten Bauernbuben auf der Ahmend das Vieh zu hüten. Ihr
Höhenfeuer mit anschliessendem Schellenumzug zeigte das Ende der Maien-
säss/Vorweide-Zeit und den Beginn der Alpung an, ebenfalls in der Nacht vor
der Alpauffahrt.5

Wo Alpgenossenschaften die Bewirtschaftet sind, wird der Alpvogt oder

Alpmeister noch häufig durch das Los bestimmt, oder aber es muss «im Rod»
(d.h. abwechslungsweise, in durch die Anzahl Viehbesitz bestimmter Reihenfolge)

jedes Jahr ein anderer Bauer als solcher amtieren. Alpmeister kann aber
auch ein durch Wahl bestimmtes oder freiwilliges langjähriges «Ehrenamt» sein

- was sich in der Regel für die Bewirtschaftung als vorteilhaft erweist. In
verschiedenen Gemeinden und/oder Alpgenossenschaften gibt es immer noch
das «Gemeinwerk» (Gmeiwerch, lavur cumina), bei dem in gemeinsamer Arbeit
Alpverbesserungen (wie Säubern von Steinen, Unkraut, Fallholz; Unterhalt der

Wege und Tränken; Holz rüsten für die Sennerei, usw.) durchgeführt werden.
Auch hier wird die Anzahl Arbeitsstunden für jeden Teilnehmer üblicherweise
bestimmt durch die Anzahl Tiere, die er auf die Alp treibt. Leider ist dieser
nützliche Rechtsbrauch nicht mehr sonderlich beliebt.

1975 und 1976 habe ich in Tiefencastel noch erlebt, dass einzelne Bauern
ihrem Vieh vor der Alpfahrt Brot mit am Karsamstag geweihter Kohle
eingaben, um es vor Unglück auf der Alp zu schützen.6

Der eigentliche Umzug, die «Fahrt» auf die Alp, ist in der Regel heutzutage
aus verkehrstechnischen Gründen leider gar keine besonders feierliche
Angelegenheit mehr. Wo Autostrassen benutzt oder überquert werden müssen (gilt
besonders auch für Bahnübergänge!), reist man schon früh am Morgen oder

gar in der Nacht, um allfälligen Unfallgefahren auszuweichen. Auswärtiges
Vieh wird — wo dies möglich ist — sogar direkt mit den Viehtransportwagen auf
die Alp gefahren. Selten kommt es noch vor — wo man mit Zuschauern und dem

Interesse der Beteiligten rechnen kann -, dass einigen Kühen oder Rindern die

grossen Plumpen angezogen werden. Diese mächtigen, prunkvollen,
handgeschmiedeten Geläute (meist ehrwürdige Erbstücke) werden auf der Alp
allerdings wieder ausgewechselt gegen normale Weidschellen, damit die Tiere
bequem fressen können. Eine bekannte, traditionell festliche Alpfahrt, bei der
alle Bauern mit ihren Familien teilnehmen, ist die «Parsenn-Triibig» in Conters
5 Nach mündlicher Mitteilung für Grüsch; als «Maiensäss-Sonntag» in: Weiss, Richard; Alpwirt¬

schaft und Älplerbräuche in einem Bergtal Graubündens (Manuskript)
6 Sigron, Josef Angel: in seinem Codesch da Casti (Tiefencastel 1968) beschreibt den Brauch in

seiner ursprünglichen Form.

180



(Prättigau). Manchmal schmücken sich auch die Hirten an diesem für sie

wichtigen Tag: so erhielten unlängst in Ems die Hirten vom Alpmeister noch
Papierblumen und Federn für ihren Hut. Besonders begehrt ist da die elegant
geschweifte Spielhahnenfeder. In Zizers ist üblich, dass die Hirten schon vor
der Herde auf die Alp Sardona im Calfeisental ziehen, um dann die Treiber mit
einer währschaften Gerstensuppe zu empfangen. Vielerorts bleibt während des

ersten Tages ein Bauer auf der Alp, um die vielbeschäftigte Hirtschaft zu
entlasten. Auf der Saaser Kuhalp übernehmen die Bauern gar das Hüten und
Eintreiben in der ersten Nacht - die Älpler dürfen schlafen. Mancher rasiert
sich noch am Tag vor der Auffahrt, um sich dann während der Alpzeit einen
Bart spriessen zu lassen.

Viehzeichnen

Praktisch alle Tiere der Rindviehrasse haben heute eine kleine metallene
Ohrmarke, eine Art Niete mit einer Nummer, die für jedes einzelne Rind korrespondiert

mit dem Schweizerischen Herdebuch. Diese kann man natürlich nur aus
nächster Nähe ablesen, dafür ist sie ein sicheres Identifikationsmittel bei erfal-

£f\WPfcuX
PRiV*_

"RAUL $1\Çf\tiJ)lM{

SnKTrloLorce
CAPf\pR.U7T

J>RUisf

Beispiele von Ohrenschnitzen an Rindern einiger Heinzenberger Bauern
(Zeichnung U. Gwerder)

lenen Tieren. Um nun aber die einzelnen Rinder in der Herde zu kennen,
werden diese normalerweise nach Besitzer mit einer Nummer oder Initialen, die

man ihnen ins Fell rasiert, bezeichnet. Als Besonderheit gibt es noch Viehzüchter

(z.B. am Heinzenberg), die ihre Tiere mittels Ohrenschnitz (siehe Abbil-

181



dung) kennzeichnen - was sonst eher bei Schafen noch üblich ist. Das sind
hauseigene Zeichen, welche schon dem Kalb ins Ohr geschnitten werden und
so für immer den Züchter markieren.

Oder auf Alp Sérias (La Punt-Chamues-ch) im Engadin, wo auch die
Grüscher einen Teil ihres Jungviehs sommern, muss zusätzlich zur Besitzernummer
noch ein «O» einrasiert werden; es steht für «Orlandis Alp» (obwohl seit mehr
als hundert Jahren durch Erbpacht die Besitzer gewechselt haben, steht immer
noch der Name des ursprünglichen Eigentümers, resp. Pächters «auf ewige
Zeiten»). Neuerdings sieht man auf Kuhalpen öfters Kühe mit meist je einem

farbig angemalten Horn. Seit viele Sennen aus nichtlandwirtschaftlichen
Kreisen kommen und auch der Personalwechsel pro Alp leider häufiger geworden

ist, stellt dies ein praktisches Hilfsmittel dar, wo mehrere Stalleingänge
sind, den Kühen ihre Plätze zuzuweisen. Grad in den ersten Tagen nach der

Alpladung haben Neulinge ihre liebe Not mit dem «Vehkennen». So weiss man
dann z.B.: Kühe mit roten Hörnern gehören in den «roten» Stall, die mit blauen
in den «blauen», gelbe in den «gelben» usw. Auch Schafe werden zusätzlich zur
Besitzermarkierung meist gemeindeweise mit gut haftender Farbe gezeichnet,
was am Ende der Alpzeit den «Schafscheid» wesentlich erleichtert.

Hüten

Ein ganz wichtiges Hilfsmittel der freien Hut auf unseren Alpen sind die

Schellen. Da mit zunehmendem Alpentourismus auch immer mehr Glocken
mitsamt Riemen von den Tieren weggestohlen werden, sehen leider die Bauern
vermehrt davon ab, ihren Rindern die schönsten und wohlklingendsten Schellen

umzuhängen. Doch es gibt trotzdem noch solche, die ihrem Vieh ein

wohlabgestimmtes harmonisches Geläute mitgeben; mit Freuden kennt dann
der gute Hirte seine Tiere sogar einzeln an ihrem besonderen Schellenklang. Ja,

es gibt sogar Hirten (so ein Tiroler auf der Beverser- und ein Innerschwyzer auf
einer Samadner Alp), die ihre eigene Schellensammlung mitbringen, um
misstönende Schellen auszuwechseln (damit das Herdengeläute schön zusammenspielt),

oder um schwierigen Tieren auch besondere, weithin erkennbare Schellen

anzuhängen.
Ein hübscher Hirtenbrauch ist das Namengeben. Der gute Älpler alten

Schlages kennt jedes Haupt in seiner Herde; nach Charakter oder äusseren

Merkmalen auffällige Tiere (gilt vor allem für Rindvieh und Ziegen, aber auch

Schafe) erhalten persönliche Namen, bei denen sie der Hirte auch ruft. Da mag

US'2



.»O-»»»/-

Hirt beim Salzruf mittels Kuhhorn auf Alp Ota im Val Roseg (Foto Tina Gwerder-Biveroni)

es also tönen «Fiineli, Putscher, Neger, Texas, Schäpsli, Wyssbuch, Einhorn,
Bärli, Rocker, Chinees, Zottli, Goldix, Uhu, Suuger, Brüeli, Choli, Chugle,
Strüby, Schlitzohr, Schternschälle, Chnolehorn, Zipfeli, Künschtler, Watussi,
Express, Elefant, Warzeprinzässin, Absihöreli, Frölein, Mondhorn cho
Busche choom!» usw. Nach wie vor der unersetzliche treue Helfer ist der Hirtenhund,

bei uns am begehrtesten die Bergamasker-Arten, auch deren Bastarde,
und Sennenhunde (Blessli). Die typischen Eigenschaften und Fähigkeiten dieser

Hüter- und Wachthunde werden von ihren Meistern sorgfältig gepflegt und
gefördert; solche mit extremen, die Arbeit gefährdenden Unarten werden in der

Regel nicht mehr eingesetzt.

Manchmal findet man noch Hirten, eigentlich ausschliesslich unter Tirolern,
die gelegentlich, um die Herde zusammenzutreiben, eine Peitsche - anstelle des

Hundes - benutzen. Natürlich nicht, indem sie damit die Tiere schlagen,
sondern um ihnen mit dem gewehrschussartigen Lärm des Peitschenknalles
Eindruck zu machen. Das ist gar nicht so einfach, wie es aussieht, funktioniert

183



aber sehr gut. Ich habe das beobachtet auf der Haupteralp bei Sapün (Langwies)

und auf der Alp Muragl (Samedan).
Um bei wegen der Gefährlichkeit strategisch wichtigen Stellen schon von

weitem mit dem Feldstecher («Spiegel») erkennen zu können, ob sich das Veh
dahinter oder davor befinde, errichten manche Hirten dort ein «Schtaimannli»,
ein etwa anderthalb Meter hohes, turmartiges Gebilde aus gut zusammengefügten

Steinen. Auch wird manchmal noch bei anhaltendem Schneewetter ein

grosses Feuer entfacht (oder Sturmlaternen an Stall oder Hütte gehängt), damit
die unruhigen Tiere für eine Weile eine Art «Fixpunkt» haben — oder bei

dichtem Nebel, um mit den Flammen «d'Brenta [ Nebel] z'frässe». Letzteres
ist selten geworden, aber ersteres ist durchaus sinnvoll, besonders wenn nach

geltendem Schneefluchtrecht die unteren, schneefreien Regionen erst nach drei

Tagen aufgesucht werden dürfen (da und dort ist dies der Fall). Normalerweise

- aber nicht überall! - kommen bei starkem Schneefall «im Rod» einzelne

Bauern auf die Alp, um den Hirten bei ihrer beschwerlichen und gefährlichen
Arbeit zu helfen.

Um die Herde zu sammeln, oder um den Tieren das benötigte Salz zu
verabreichen, gibt es Hirten, die ihre Herde mit dem weithin hörbaren Naturton

eines selbstgeschnitzten Kuh- oder Ziegenhornes herbeilocken. Auf einer
Filisurer Galtviehalp habe ich in den 70er Jahren einen Tiroler Hirten beobachtet,

wie er vor dem Verlassen der Herde seinen Stab in einen Erdhügel inmitten
der weidenden Tiere steckte und seine Jacke daran hängte; ob er dazu noch

etwas gesprochen hat, konnte ich auf Distanz nicht feststellen.7

Hirtenstab und Inschriften

Da der Hirtenstecken nicht nur als Lauf- und Kletterhilfe dient, zum Dirigieren
und Treiben gebraucht wird, sondern auch altes Statussymbol ist, kann dessen

oft besondere Behandlung ruhig als Brauch gewertet werden. Für viele ist er
einfach eine Gerätschaft und Verschleissmaterial — andere Hirten wenden ihm
aber fast kultische Sorgfalt zu und sind stolz darauf, den gleichen Stecken über
Jahre im Gebrauch zu haben (auch ein Zeichen dafür, dass man nicht mehr

prügelt, als unbedingt nötig). So mag ein vorjähriger Hirtenstab als Glücksbringer

und «Sonntagsstecken» im neuen Alpsommer weiterdienen. In der Regel ist

7 Nach: Carlen, Louis: Das Recht der Hirten (Innsbruck 1970) ein uralter Bann-Brauch, den ich
hierzulande ausgestorben wähnte.

184



'&^4':4'.:^44;7
' lì. ' '¦ »§o»SfiS>»»»0-o

tf;*»-»-:OÒ-

»»»»»

»0

,0

¦»»»»»

a

Ein «Küherstab», wie er in unserem Bericht beschrieben wird (Foto Alain Dister)

f
Hufeisen als Glücksbringer und kleine «Hirtenpritsche» mit Initialen, Jahreszahl und Hauszeichen,
angebracht über der Hüttentüre (Foto T. Gwerder-Biveronf)

185



es ein etwa schulterhoher Haselstab, der im Herbst geschnitten, geglättet und
über den Winter langsam getrocknet wird, damit er recht leicht ist, oder er wird
im Frühling geschnitten, Streifen von der Rinde geschnetzt, und an der Sonne

getrocknet. Dann wird er während des Alpsommers mittels Sackmesser mit
Inschriften und Kerben verziert und oft noch ein Ende als kunstvoller Kopf
geschnitzt. Wenn es lange nicht regnet, legt man ihn gelegentlich kurz in eine

Tränke, damit er nicht allzu spröde wird. Eine weitere Art ist der «Küherstab»:
im Frühling wird der lebende Haselstecken mit Verzierungen geritzt, anschliessend

lässt man ihn ein Jahr lang am Busch weiterwachsen und vernarben, um
ihn im folgenden Frühling zu schneiden und über Feuer die Rinde abzuschälen.

Andere Schnitzereien sind seltener geworden: hie und da findet man noch

- wo Buben als Alpknechte angestellt sind - hölzerne Puppen, Kühlein oder
andere Gegenstände, wie Ankenmesser, Löffel, Pfannenknecht; vielleicht auch
eine «Hirtenpritsche» (eine mit eingekerbten Initialen, Jahreszahlen, evtl.
Hauszeichen und anderem verzierte Schindel).73 Alte Hirtenpritschen findet man
jedenfalls noch, zusammen mit neuzeitlichen Varianten als «Alpchronik» an
Türen und Wänden von Senn- und Hirtenhütten. Oft reichen solche Bemerkungen

und Angaben — mit Unterbrechungen — bis über hundert Jahre zurück.
Jüngere Inschriften sind meistens mit Kohle, Bleistift, Viehmarkierstift oder
Kugelschreiber direkt auf die Wand geschrieben (auch in Ställen), enthalten
aber ebenfalls Name oder Initialen des/der Hirten, Jahreszahl, öfters noch das

Datum der Alpladung und Abfahrt sowie Anzahl der Tiere, manchmal auch
zusätzliche Angaben (z.B. wie oft es geschneit oder gehagelt hat, Herkunftsort
des Hirten, oder sonstwie Bemerkenswertes). Es kann vorkommen, dass sich
bei als Wetterschutz dienenden Felsen die Hirten auf ähnliche Art verewigen.
In beiden Fällen regen natürlich schon vorhandene Inschriften dazu an, die

«Alpchronik» weiterzuführen. Mancher mag sich dabei in der Einsamkeit
Gedanken machen über das Alter der Alpwirtschaft, die Vergänglichkeit
menschlichen Seins und dergleichen.8

Hüttensprüche und Alpsegnen

Glückwunsch, Segen, Bann: die braucht es auf hoher Alp, wo man allerlei
Mächten zu wehren hat. Darum findet man noch häufig - besonders da, wo
7a Vgl. Schweizerisches Idiotikon Bd. 5, Spalte to2t, i b. (Red.)
" Nach Gutzwiller, K.: Hirtentum, Alpenwirtschaft und Handelsverkehr über die Alpen in der

Pfahlbauzeit (Koblenz 1936), ist ohne weiteres anzunehmen, dass die Alpwirtschaft so alt ist
wie die Viehzucht, d.h. mit der F.inwanderung von Hirtenvölkern und Herden aus Asien in
vorgeschichtlicher Zeit angefangen hat.

186



längere Zeit der gleiche Hirt oder Senn wirkt - sogenannte Hüttensprüche.
Diese werden in gekerbter oder geschriebener Form, manchmal zusammen mit
anderem Hausschmuck (Kruzifixen, Heiligenbildern, Souvenirfotos, Bildern
aus Heftli, schönen oder seltenen Vogelfedern, Zweigen, Hörnern, Hufeisen
usw.) an die Wang gehängt. Zwei Beispiele jüngeren Datums (das erste für
«Wunsch», das zweite als «Bann»):

«Alp und Hirt und Herde:
dass ihnen Gutes werde!
Böse Wetter, schlechte Leute
und Unglück bleibe fern
Bei Sonnenschein und Herdgeläute
leben Tier und Älpler
auf freien Bergen gern.»
(Haupteralp, Sapünertal, Schanfigg)

m

¦vS«**

Alpkreuz mit typischem Schicksal am Eingang zur Tiefencastler Galtviehalp Otzur/Era
(Foto T. Gwerder-Biveroni)

187



«Seu umaun est bainvgnieu
Seu turist est schmaladieu»

Als Mensch bist Du willkommen
als Tourist verdammt)
(Alp Suvretta, Val Bever, Oberengadin)
In katholischen Gegenden haben diese Sprüche meist noch religiösen Inhalt,

indem Gott oder ein Heiliger (z.B. St. Wendelin) um Schutz angefleht werden.
Auch werden da die Alpen (insbesondere Kuhalpen) durch einen Priester
aufgesucht und eingesegnet (z.B. Tiefencastel, Vais, überhaupt im Oberland).
Dieser hat dann in der Regel zum Dank eine bestimmte Menge Butter zugut.
Auf mancher Alp steht ein Alpkreuz, weil der Älpler ja nicht in die Kirche gehen
kann (man sagt dann gern, sie seien auf dieser Höhe dem Himmel ohnehin
näher Alpkreuze werden hin und wieder vom Rindvieh, das sich gerne
daran reibt, umgeworfen, aber sogar ein nicht-katholischer Hirte wird es

wieder aufrichten, weil es einfach irgendwie dazugehört.
Auf der Tiefencastler Jungviehalp Otzur steht hinter der Hirtenhütte ein

kleiner, liebevoll ausgestatteter Mutter-Gottes-Hausaltar, errichtet von einem
italienischen Hirten aus Dankbarkeit, weil sein Kleinkind einen schlimmen
Bergunfall überlebte; noch heute wird dieser persönliche Gedenkschrein alljährlich

im Frühling von einem Jäger mit frischen Blumen ausgeschmückt. Ebenso
steht an der gefährlichsten Stelle des Auftriebes von Surava auf Alp Otzur in
einer Felsnische eine blumengeschmückte Muttergottes-Statuette.

Den Alpsegen (oder besser «Betruf» — nicht zu verwechseln mit der oben
erwähnten Alpsegnung!), bei dem der Senne ein Gebet durch die Milchfolie

Seihtrichter) ruft und damit einen Schutzwall errichtet, soweit seine Stimme
reicht, habe ich in Graubünden nur noch dort, wo Innerschweizer Älpler
angestellt sind, vorgefunden (so auf Alp Lavoz, Lenzerheide) f

Alpfeste, Besuche, Nachrichten und Sage

Wo dies möglich ist, ist es immer noch gang und gäbe, dass sich Älpler
gegenseitig besuchen (im Puschlav gar über die Grenze, was sich früher heirats-
fördernd ausgewirkt haben soll). Da wird gefachsimpelt, Erfahrungen ausge-

9 Schon Carli Giger bedauert in «Die Vieh- und Weidealpen an der Nordrampe des Lukmaniers»,
BM 1955, S. 285, das Verschwinden des täglichen Alpsegens. In: Anderegg, Felix: Illustriertes
Lehrbuch für die gesamte schweizerische Alpwirtschaft (Bern 1898), wird im 3. Teil ein solches
räto-romanisches «Ave Maria dils signuns» angeführt.

188



tauscht, zusammen gegessen und getrunken (und seit mehr Junge, z.T. auch

Städter, z'Alp gehen, vermehrt wieder musiziert) sowie Geschichten und Erlebnisse

erzählt. Die Alten berichten dann gern von alten Sagen - meist irgendwie
verknüpft mit ihrer Alp, oder auf diese übertragen; jüngere eher von eigenen
seltsamen Erlebnissen, die sie aber mit dem gleichen überzeugten Ernst
vortragen, und die, wer weiss, vielleicht eines Tages auch zum alpinen Sagenschatz

gehören werden. Zwei Beispiele aus Tiefencastel mögen dies illustrieren: das

erste überliefert von einem alten Sennen, das zweite jüngeren Datums.

«Das Sennenloch am Mittelegg.
Als das Val Mitgel noch Schafalp war und die Sennerei zuunterst in der Foppa
der heutigen Galtialp Era stand, hatte ein damaliger Senne einen Sommer lang
die meiste Butter an säumende Kontrabanten verkauft und also die Bauern

hintergangen. Wie diese eines Tages auf die Alp kamen, um Weiden zu räumen
und anschliessend die Butter mit ins Tal zu nehmen, schüttete der Senn was
übrig geblieben war ins Kessi und machte darunter ein grosses Feuer. Er rannte
aus der Hütte und rief den Bauern zu: «Es brennt! Es brennt!». Diese eilten zu
retten was zu retten war — der Senn aber war spurlos verschwunden. Später
fanden sie den vom schlechten Gewissen geplagten Älpler; er hatte sich im
schwarzen Loch am Mittelegg erhängt Seither heisst die Felshöhle eben

'Sennenloch'.»

Die folgende Geschichte passierte in den 70er Jahren auf Plazzets, einem
Stafel der Jungviehalp:

«Der gute Hirte.
Vor wenigen Jahren hütete ein junger Muotataler Älpler das Galtvieh auf der

wilden, abgelegenen Tiefencastler Alp. Weil er den ganzen Tag über bei den

Tieren sein musste, suchte er sich jeweilen während der Mittagszeit einen

günstigen Platz, von wo aus er die ganze Habe überschauen konnte, um ein

wenig zu ruhen. Er döste nur, in seinen Ohren das Herdengeläute, welches ihm
jede Bewegung unter den Rindern anzeigte. Von Zeit zu Zeit öffnete er die

Augen, um seinen Blick über die Herde schweifen zu lassen und sich zu

vergewissern, dass sich kein Tier davon entfernte. Da stand plötzlich inmitten
der ruhig grasenden und wiederkäuenden Herde ein jüngerer Mann in grauem
Hirtenhemd, dunklen Hosen und Holzböden an den nackten Füssen, in der
rechten Hand einen schulterlangen Hirtenstecken. Wie der Hirt aufstand, um
von der Nähe zu sehen, wer da gekommen sei — war der Mann verschwunden!

Es dünkte ihn doch eigenartig, besonders weil er nicht und nie auch nur im
geringsten an so etwas gedacht hatte und er erzählte ein paar Tage später

189



sein Erlebnis dem alten Sennen von der Nachbaralp. Diesem blieb vor Schreck
der staunende Mund offen: also ihn würde der Schlag treffen, wenn er einem
Verstorbenen begegnen musste — war sein Kommentar. Dem Muotataler hingegen

schien die Sache 'normal', ja fast selbstverständlich. Für ihn war das eine

Art 'Geist eines guten Hirten' (der für ihn wachte, wenn er müde war).»10

Manchmal geben sich Nachbarälpler auch Zeichen/Grüsse, indem sie z.B.

an extreme Orte, die vom Tal aus kaum gesehen werden können, Holz
hinschleppen und dort ein Augustfeuer brennen lassen. Oder man hört plötzlich
gegen Abend durch die Naturgeräusche hindurch die fernen, wehmütigen
Klänge eines Alphorns oder einer Tiba (beide selten geworden), manchmal
auch einen Jauchzer.

Nach dem Heuet, oder zwischen Heuen und Emden, gönnen sich viele
Bauern - einzeln oder gemeinsam - einen Ausflug auf die Alp, um ihre Tiere
zu besichtigen und die Hirten zu besuchen. Das kann sogar in seltenen Fällen
ein richtiges Älplerfest ergeben. So in Valpun (Prättigau), wo seit der
Alpmelioration 1972. alljährlich an einem Sonntag der zweiten Augusthälfte
Bauern, Dörfler und Gäste die Alp besuchen. Bei Bewirtung mit Milch, Käse,

Ziger, «Nidla», Wurst und Wein; Ländlermusik, Tanz, gemischtem Chor und

Bergpredigt, feiern jung und alt einen gemütlichen, aber auch besinnlichen Tag
auf der Alp. Ähnlich begehen die Einheimischen von Tenna und Safien
periodisch ihr «Alpfest» mit Musik, Tanz, allerlei Lustbarkeiten und einem

Berggottesdienst.
Einmalige Alpfeste zu besonderen Anlässen kommen auch vor, wie im

Sommer 1977 die 500-Jahr-Feier Alp Sardona der Gemeinde Zizers. Seit 1477
ist urkundlich nachgewiesen, dass die Zizerser die im St. Gallischen Calfeisental
liegende Alp Sardona (wo früher sogar ob Wald eine Walsersiedlung war)
bestossen. Zum Jubiläum gab es ein grosses Alpfest, ebenfalls mit Bergpredigt,
Suppe, Herrschäftler Wein, Ländlcrmusik und Tanz.11 Ausserdem wurde zu
diesem Anlass eine kleine Festschrift veröffentlicht.12

Alplerhumor und anderes

Sei es, dass sie allzuoft dieselben Fragen hören müssen, dass sie sich einfach
amüsieren wollen, oder vom vielen Alleinsein — jedenfalls entwickelt sich bei

10 Beide Geschichten sind vorderhand noch in keiner Sammlung veröffentlicht; «Der gute Hirte»
erscheint in: Schwyzer Sagen II (Schwyz 1981)

11 Wie die Zizerser ihr Alpfest feierten (Bündner Zeitung, 18. August 1977)
12 Heim, Marlies: Geschichtliches von den Zizerser Alpen (Zizers 1977)

190



manchen Älplern ein eigenartiger Humor, eine Art, kuriose Antworten zu

geben. Z.B. gefragt, was das für ein Berg sei: Das könne er jetzt grad nicht sagen

- der sei gestern noch nicht dagewesen (oder: das seien die Alpen, oder: er
hätte ihn bis jetzt noch nie rufen müssen usw.) Gefragt, was das Wetter mache:

mit prüfendem Blick auf den strahlend blauen Himmel und dann auf die
Sackuhr «In einer knappen Viertelstunde kommt ein Gewitter». Man liebt es,
den Leuten einen Bären aufzubinden. Zwei Beispiele: Ein Galthirt wird beim
Melken seiner zwei einzigen Kühe gefragt, wie viele Tiere er denn hätte. Sagt

er ehrlich «187 Haupt». Jesses, ob er die alle allein melken müsse? - Da streift
er sich todernst den (imaginären) Schweiss von der Stirne und klagt: «Ja, ich
bin grad an den letzten zwei ...» Oder ein Bergler ist in einem Naturschutzgebiet

eifrig am Spiegeln. Vorbeiziehende Wanderer fragen, was es zu sehen gäbe.

Sagt er ernsthaft, man hätte hier eine Bärenmutter mit zwei Jungen ausgesetzt,
und er müsse hie und da beobachten, wie diese sich verhalten würden. Ja wo,
wo denn? Da erklärt der Älpler umständlich und genau, hinter welchem Fels

man grad den Kopf der Mutter und ein wenig von einem Jungen sähe. Prompt
glauben es die Leute zu sehen und eilen dann aufgeregt talwärts, um von ihrem
Abenteuer zu berichten. — Im Winter wird natürlich abendelang gelacht, wenn
sich die Älpler gegenseitig solche Begebenheiten erzählen!

Pflanzenkenntnis und Tierheilkundigkeit sind momentan am Zurückgehen
in unseren Alpen, leider! Bis vor zwei Jahren hatten z.B. die Beverser auf Alp
Val einen weithin bekannten Südtiroler Hirten, der während Jahrzehnten alle
Tiermedizin mit auf der Alp gesammelten Kräutern, Steinöl und anderen
Hausmitteln selber herstellte und sämtliche Tiere auf der Weide oder im Stall

eigenhändig erfolgreich verarztete. Die meisten jungen Älpler und
«Gelegenheitsälpler» haben diese Fähigkeiten nicht mehr und oftmals auch kein besonderes

Interesse daran.
Schon längere Zeit sind Naturallöhne nicht mehr üblich. Da und dort

vielleicht noch bei einer Geisshirtschaft. Jedenfalls holt der Ziegenhirt von

Pignia im Schamsertal seine täglichen Mahlzeiten im Turnus bei den Tierbesitzern

ab. Jeder muss abwechslungsweise pro Ziege das Essen für einen Tag in
den Rucksack des Hirten geben — und diese Naturalgaben bilden einen Teil
seines Verdienstes.

Die Bauern hören es nicht so gerne, aber ein neuerdings wieder beliebter
Sennenbrauch ist, sich im Käskessi mit Schotte zu baden. Eine alte Gepflogenheit,

die aber früher seltener und heimlicher ausgeübt wurde. Man sagte, es sei

gut für die Haut. Natürlich wird anschliessend das Kessi wieder peinlich sauber

geputzt; ist es doch eine bekannte Tatsache, dass man nur mit Reinlichkeit

191



guten Käse herstellen kann. In verschiedenen Varianten gibt es darüber eine

Erlebnis-Erzählung, worin der Zusenn im Schottenbad ist, wie gerade Besuch
kommt von Alpwanderern. Der Senn deckt den Badenden mit dem grossen
Holzdeckel zu. Während er Milch ausschenkt und mit den Besuchern plaudert,
schürt er ein kleines Feuer unter dem Kessi - bis der von der Hitze geplagte
Zusenn mit einem Satz aus dem Kessel und ins Freie springt!13

Alpentladung und Abschied

Zur Alpabfahrt kommt es wiederum vor, dass Tiere geschmückt werden. Mit
grosser Alpfahrts-Treichel und geschmücktem Melkstuhl auf dem Kopf
versieht man die «Heermesserin» (die Kuh, welche am meisten Milch gegeben hat);
ebenfalls mit Plumpe und Blumengebinde (Tschäpel) um die Hörner die «Heerkuh»

(auch Leitkuh/Ringkuh - das ist die stärkste, die Anführerin), welche
dann mit dem Sennen an der Spitze des Umzuges laufen dürfen (z.B. Alp
Naustgel, Sumvitg, und Untervaz). Vom stolzen Besitzer erhalten die Älpler
dafür z.B. ein grosses hausgemachtes Birnenbrot und eine Flasche Eigenbrand
(Fanas) oder ein Nachtessen (Grüsch). Anderenorts bekränzt der Hirt das nach
seinem Gutdünken schönste Rind oder gar Kalb (so in Saas) und wird dafür
vom Besitzer ebenfalls beschenkt. Da und dort sieht man noch über die Stalltüre
gehängt solche Abfahrtstschäpel. Allerdings ist auch dieser Brauch seltener

geworden und hängt oft von der Initiative der Hirten ab. So erlebte Samedan

1977 eine klassische Alpabfahrt von Muntatsch mit Pferdegespann und mit
Plumpen und Tschäpeln geschmückten Kühen. Lange vorher war dies nicht
mehr der Brauch, und auch seither nicht: 1977 wollten es einfach der Tiroler
Senn und seine Berner Oberländer Frau so haben und nahmen auch die Arbeit
des Blumenbindens usw. auf sich.

Sind die Tiere möglichst gesund und feist den Eigentümern wieder zurückgegeben,

die Alphütten geräumt und von Kuhalpen der Alpmulchen (Käs, Anken,
evtl. Ziger) verteilt, so kommt es da und dort bei Übergabe des Alplohnes noch

zu einem gemeinsamen Mahl mit Bauern oder Alpmeister und dem Alppersonal
(manchmal von verschiedenen Alpen zusammen). In Vais findet gar ein richtiger

«Sennenball» statt, zu dem die Älpler aller Alpen auf Territorium Vais
geladen sind. Bei Tanz, Musik und Spielen (wie «Mohrenkopfessen», «Kartoffeln

rollen» usw., jeweils in Konkurrenz Sennen gegen Rinderhirten oder
ähnlich) findet der Alpsommer seinen urchig-ausgelassenen Abschluss.
13 Minsch, Christ.: Ein lustiges Erlebnis auf der Alp (Die Blaue 1/1976)

192



Anlässlich der grossen herbstlichen Viehmärkte (vor allem in Thusis) kommt
es noch zu vereinzelten, teils zufälligen, teils spontan organisierten Hirtentreffen

— dann wird es langsam still um Vieh und Älpler bis zum nächsten Sommer.
Wenn dies nicht schon im Herbst passiert ist, so werden im Winter wiederum
die Älpler gedingt - da ist von mündlicher Abmachung über schriftlichen
Vertrag bis zu ausführlichem Pflichtenheft noch alles möglich. Hirte ist ein
archaischer und einer der ältesten Berufe, und so mannigfaltig wie unsere 150
Täler mit ihren über 800 bewirtschafteten Alpen sind auch dessen Gepflogenheiten.

Ausklang

Die angeführten Bräuche und Eigenarten sind durchwegs seit 1974 bis jetzt
beobachtet worden, also zumindest da und dort in Graubünden noch vorhanden

— mit Ausnahme des Alpsegens, der hier ausschliesslich durch wenige
auswärtige Älpler gepflegt wird. Nach dem Text des ohnehin nur romanisch
vorhanden gewesenen Betrufes zu schliessen, ist dieser im Zuge der
Christianisierung eingeführt worden — hat also nicht, wie in der Urschweiz, schon
vorher als heidnischer Bannbrauch14 existiert - und ist drum auch rascher

ausgestorben. Im übrigen verzichte ich bewusst auf vergleichende Literaturhinweise

zum Älplerbrauchtum in Graubünden, wie es früher war, weil dieser
Aufsatz als Arbeit für sich und allein für jetztige Verhältnisse stehen soll.

Aus mehr historisch-volkskundlicher Sicht wäre es ein dankbares Unterfangen,

wenn man die vorhandenen Notizen und Materialien, die Richard Weiss
für den nie fertiggestellten zweiten Band seines «Alpwesens» über Sitte, Brauch,
Sage und Volksglauben gesammelt hat, verarbeiten würde. In seinem ersten
Band und Standardwerk sagt er im Vorwort: Der Hirten- und Älplerberuf
gehört zu den urtümlichsten, und er ist heute noch so lebendig und notwendig
wie je.15 Dieser Satz gilt uneingeschränkt noch heute, vierzig Jahre später. Sollte
die Landwirtschaft noch hektischer, moderner und beziehungsloser werden als
sie es schon ist (was wir allerdings nicht hoffen!), so wird immerhin die

Alpwirtschaft ihre uneingeschränkte Bedeutung behalten — und solange es noch
Älpler gibt, wird es den herzhaften Jauchzer geben.

Vergi. Renner, Eduard: Goldener Ring über Uri (3. Auflage, Zürich 1976)
Weiss, Richard: Das Alpwesen Graubündens (Erlenbach-Zürich 1941)

193


	Bräuche im heutigen Bündner Alpwesen

