Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1980)

Heft: 7-8

Artikel: Die Einfuhrung der Benediktinerregel in Churratien
Autor: Muller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-398282

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUNDNER MONATSBLATT

Zeitschrift fur bundnerische Geschichte, Heimat- und Volkskunde

Chur, Juli/August 1980 Nr. 7/8

Die Einfuhrung der Benediktinerregel
in Churratien

Von P. Iso Miiller

Die Urzelle der benediktinischen Lebensordnung stand zwar in Kampanien, in
Monte Cassino, wo Benedikt von Nursia (ca. 480-547) wirkte und lehrte. Aber
seine Regel kam nicht unmittelbar von Stiden her nach Ritien, da ja die lombar-
dischen Benediktinerkloster zu weit entfernt waren und darum auch keinen Be-
sitz an den Ufern des Rheins und des Inns hatten. Auf einem Umwege tiber den
Norden, tuber das angelsiachsische Inselreich und das machtige Frankenreich,
kam die neue monastische Ordnung in unsere Lande. Auch geschah dies nicht so
rasch. Noch Gregor der Grosse (1 604), der «Biograph» des hl. Benedikt, war
wohl Monch, aber kein Benediktiner, ebenso wenig waren es die Monche, die
der Papst zur Bekehrung Englands aussandte. Aber gerade auf dieser Insel nah-
men die Monche erstmals die Regel ganz ernst, daher entstand auch dort um
700-710 die dlteste noch erhaltene Abschrift der Regel, die heute in der Oxfor-
der Bibliothek aufbewahrt wird. Angelsachsche Monche waren es dann, die ihr
Ideal nach dem Frankenreich brachten, zu dessen Herrschaft seit dem frithen
6. Jh. Alemannien wie Churratien gehorten.

Erleichtert wurde die Einfuhrung der Regel in unseren Landen durch das
Wirken des temperamentvollen Irenapostels St. Kolumban (1 615), der nicht nur
das Christentum erncuerte, sondern auch monchische Ideale vorlebte. Von sei-
ner Gefolgschaft sonderte sich der bl. Gallus ab, dessen Zelle zu dem Gebiete ge-
horte, das bis zur Griindung des Konstanzer Sprengels um 600 noch unter dem
Bischof von Chur stand. Nachher lag sie vor den Grenzen Churratiens, das sich

129



noch bis Montlingen und Hirschensprung erstreckte. Wir miissen daher von
dieser monastischen Basis in der ratischen Kontaktzone ausgehen, wenn wir die
Einfuhrung der Ordnung von Monte Cassino im eigentlichen Churritien ver-
folgen wollen.

1. St. Gallen

Wie der hl. Gallus in die Einsamkeit an der Steinach gelangte, erzahlt uns die
heute in ithrer Glaubwirdigkeit viel hoher geschitzte Vita, deren Kern sogar auf
das ausgehende 7. Jh. zurlickgeht. Die Bezichungen des Heiligen mit den Klo-
stern Luxeuil und Bobbio bezeugen, dass er keineswegs im historisch luftleeren
Raume lebte, sondern Kolumbaner blieb. Nach seinem Ableben Mitte des 7. Jh.
betreuten Einsiedler und Kleriker das Gallusgrab, zu dem bald zahlreiche Pilger
wallfahrteten.!

719 ubernahm die Fuhrung dieser Statte der Alemanne Otmar, der in Chur
am Hofe des Praeses Victor erzogen und zum Priester geweiht worden war.
Dann stellte ihn der Praeses an der Florinuskirche an, eine Eigenkirche, die sich
nach allem eher in Chur als in Remiis befand.? Mit einigen Ratoromanen, denen
spater noch einzelne folgten, zog er nach dem Gallusgrab.? Die Otmarsvita von
Walafrid, die aber auf einer alteren von Gozbert fundiert, spricht zweimal da-
von, dass er dort eine cellula vorfand, die ihm jetzt Waltram, der Grossgrundbe-
sitzer, samt allem Zubehor tbergab. Der Text spricht von cellula, das aber im
Mittellatein keine sachliche Aussage machen konnte und wollte. Nahegelegt
wird das schon dadurch, dass von allem Zubehor die Rede ist (cum omnibus,
quae ad eam pertinebant) und dass das Ganze feierlich (solemniter) geschenkt
wurde. Kommt dazu, dass Otmar schon bald fiir seine Monche entsprechende
Wohnraume errichten konnte (undique versum congrua monachis habitacula
construxit). Waltram war es auch, der Otmar die Aufgabe stellte, dort die mon-
chische Lebensweise einzufiihren (regularem vitam).*

' Walter Berschin, Gallus abbas vindicatus, in: Historisches Jahrbuch 95 (1975) §.257-277. Iso
Muller, Die alteste Gallusvita, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 66 (1972)
S.209-249).

*  Dazu Jahresbericht der hist.-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden 88 (1958) S.41-43,
dazu Jahrbuch der Schweiz. Ges. fiir Ur- und Frithgeschichte 60 (1977) S.138,142,146-147.

*  MGH Libri Confraternitatum 1884 S.170 (= Aug. col. 52-53), dazu F. Perret, Urkundenbuch
der stidlichen Teile des Kt. St. Gallen) 1 (1961 S.8-10 Nr. § mit Verzeichnis der ratischen Mon-
che.

*  Joh. Duft, Sankt Otmar. Die Quellen zu seinem Leben. Ziirich/Konstanz 1959 S.22-25
(Grundlegende Arbeit). Zu Waltram siehe Arno Borst, Monche am Bodensee. Sigmaringen
1978 S.34-36, 38-39, 42. Dass der Passus fiir die rechtliche Stellung des Klosters nicht ver-
wendbar ist, daruber Peter Classen (Hrsg.), Die Grundungsurkunden der Reichenau. Sigma-
ringen 1977 S.42-43,

130



Die vita regularis wird im gemeinsamen Gebet und Tisch bestanden haben.
Ein Benediktinerkloster war St. Gallen damals nicht. Vielmehr herrschte noch
das Zeitalter der regula mixta vor, in dem die Benediktsregel neben vielen an-
dern Regeln und aszetischen Werken je nach dem personlichen Ermessen des re-
gierenden Abtes gelegentlich oder teilweise benutzt wurde. So befolgte man in
den Juraklostern im 6. Jh. die Regeln von Pachomius und Basilius und die
Werke Cassians von Marseille, dazu noch die Traditionen des Inselklosters
Leérins.® Im gleichen Jahrhundert lebten Monche in Paris und Autun nach den
Satzungen des Antonius und Basilius. Dazu kamen die Regel des hl. Kolumban
(T 615) und die Gewohnheiten von Luxeuil. Vom 5. bis zum 8. Jh. gab es keine
Vorherrschaft einer Regel. Zuerst kam, wie schon gesagt, die Regula Benedicti
um die Mitte des 8. Jh. in England als alleiniges Gesetz zur Geltung, was dann
die bonifazianischen Kreise im Frankenreich durch die Kapitularien von 742
und 743 zu erreichen suchten.®

So fuhrte also Otmar, seiner Herkunft nach ein «Weltgeistlicher», an der
Steinach ein Zonobitenleben ein, ein allgemeines klosterliches Leben, wohl im
Sinne Kolumbans. Das ging so uber 25 Jahre. Nun hatte der Hausmeier Pippin
der Jiingere (741-51, spater Konig 751-768) im Jahre 746 die Alemannen beli
Cannstatt geschlagen, das Herzoggut dem frankischen Reichsbesitz einverleibt
und eine einheitliche Grafschaftsverfassung eingefiihrt. Der politischen Einheit
sollte nun auch die kirchlich-monastische folgen. Im Jahre darauf, also 747,
liess Pippin Otmar ein Exemplar der Benediktinerregel tibergeben, gemass de-
ren er jetzt die klosterliche Ordnung einfuhren sollte (regularis ordinem insti-
tueret vitae). Um die Entgegennahme und Durchfiihrung des Befehls angeneh-
mer zu machen, uberliess der Hausmeier dem Kloster zinspflichtige Leute.
Noch bezeichnender ist die Schenkung einer Glocke, die ein Symbol des gemein-
samen Lebens war. Das Ganze war also «weniger Gunst als vielmehr Zwang».”

Fur diese Umwandlung waren schon gute Pramissen vorhanden, aber jetzt
war jeder Monch vielmehr vom Abte abhiangig, freilich auch der Abt von der
Regel. Das Gelobnis der Bestandigkeit (stabilitas in congregatione) gab dem
Kloster Festigkeit. Die Psalmenordnung, die Distanz von der Welt, die Bestim-

5 MGH SRM III. S.164-165.

Vgl. Kassius Hallinger, Papst Gregor der Grosse und der hl. Benedikt, in: Studia Anselmiana
42 (1957) S.260-266 mit Angabe von Quellen und Literatur.

MGH SRM 4 (1920) 5.320: libellum quem Benedictus pater de coenobitarum conversatione

composuerat, cidem abbati tradidit, ut... regularis ordinem institueret vitae. Dazu Duft
73-74.

131



mungen des Tagesablaufes, all das machte das klosterliche Leben einheitlicher
und ersetzte das Kunterbunt friherer Regeln und Gebrauche. Dass dies alles nur
mit den Jahren durchgefiihrt werden konnte, liegt auf der Hand.®

Hatte Pippin II1. die Regel Benedikts in St. Gallen eingefithrt, so-wiinschte
sein Sohn Karl der Grosse (768-814) die Beobachtung dieses klosterlichen Ge-
setzes allgemein in seinem Reiche. Bald nach 787 liess er in Monte Cassino die
dortige Handschrift der Regel, die zwar nicht die Urschrift Benedikts, wohl aber
eine gute Kopie davon darstellte, getreu abschreiben und dieses Exemplar nach
Aachen bringen, um es als Vorbild bentitzen zu lassen.” Als dann Ludwig der
Fromme zusammen mit dem Reformabt Benedikt von Aniane die Regel des Ab-
tes von Montecassino allgemein durchfiihren wollte, liess er sie in den Kapitula-
rien von Aachen von 816 und 817 promulgieren.® Erst um diese Zeit sandte Abt
Heito von Reichenau seine Monche Grimald und Tatto nach dem Kloster Inden
bei Aachen (heute Kornelimunster), wo sie auf Wunsch ihres Bibliothekars Re-
ginbert eine nicht nur wort-, sondern auch silbengetreue Kopie des Aachener
Normalexemplares anfertigten. Dabei notierten sie am Rande die Lesarten, die
vom Texte abwichen, aber wohl schon in der Vorlage standen. Sie unterschie-
den iberhaupt zwischen einer Uberlieferung Benedikts und einer neueren Tra-
dition (desiderantes vos utrumque et secundum traditionem pii patris etiam
modernam habere). Als Grimald 841 Abt von St. Gallen wurde, nahm er diese
Handschrift mit, die heute noch als Cod. Sangallensis 914 in der gelehrten Welt
beruhmt ist.**

St. Gallen hatte also schon ein Jahrhundert vor dem Besitz dieser kostbaren
Regelhandschrift, namlich 746, die Ordnung von Monte Cassino eingeftihrt.
Dass man aber trotzdem um 830 die kolumbanische Klosterperiode nicht ganz
vergass, bezeugt der beruhmte St. Galler Klosterplan, wonach die Klosterkirche
sowohl einen Seitenaltar fur St. Benedikt wie fur St. Kolumban erhalten sollte.
Damit wollte man die beiden Monchsvater der Abtei in Ehren halten.'?

8 Aro Borst, Monche am Bodensee 610-1525. Sigmaringen 1978 S.42-43.

*  MGH Epp. 4 (1895) S.509-514: Brief des Abtes von Monte Cassino an Karl d. Gr., dazu Lud-
wig Traube, Textgeschichte der Regula Benedicti. 2. Aufl. Miunchen 1910 S.31 (= Abhand-
lungen der Baverischen Akademie, philosophisch—philologische Kl. Bd. XXV 2).

10 Kassius Hallinger (Hrsg.), Corpus Consuetudinum Monasticarum. Siegburg 1 (1963)
S.435,458,517,557.

1 Traube 1 ¢, §.32-33, 89-90, dazu Basilius Steidle, Die Benediktus-Regel. Beuron. 1975
S.36-37. Nach Traube S.31 Anm. 2 war die Regelhandschrift, die Pippin dem Abte Otmar
gab, eine sog. «interpolierte» Textform.

12 Joh. Duft (Hrsg.), Studien zum St. Galler Klosterplan. St. Gallen 1962 S.140-145, 173.

132



2. Pfifers

Das Kloster des hl. Otmar lag in der Kontaktzone der Raetia Curiensis, die Ab-
tei Pfifers indes in der Nahe der ratischen Kapitale. Der Reichenauer Chronist
Hermann der Labme (T 1054) berichtet zum Jahre 731, die drei Kloster Nieder-
altaich, Murbach und Pfafers hatten je 12 Reichenauer Monche erhalten.! Die
Substanz des Berichtes durfte die Tradition sein, dass Reichenau die monasti-
sche Inspiration zur Grindung von Pfafers gab. Die Jahrzahl 731 ist freilich
nicht haltbar, denn Murbach ist schon 728 durch die Urkunde des Bischofs Wi-
degern nachgewiesen.? Flir Niederaltaich belegt eine Notiz von ca. 790, der sog.
Breviarius Urolfi, dass Herzog Odilo von Bayern mit Zustimmung Pippins und
unter Mitwirkung des Bischofs Heddo zwolf Monche geholt habe. Offenbar
wird Herzog Odilo als weltlicher Stifter, Heddo indes als geistlicher Grinder
angesehen, eben jener Heddo, der ein Schiler Pirmins war und seit 727 die Rei-
chenau als Abt lenkte, dann 732 nach Uri verbannt wurde, schliesslich 734 zum
Bischof von Strassburg vorriickte.> Wenn Heddo dabei war, dann steht sein
Name doch wohl fur Reichenau, ob es nun 731 oder spiter geschah. Wenn aber
die Tradition fir Niederaltaich stimmt, dann wohl auch fur Pfafers, in dem
Sinne namlich, dass 731 nur eine summarische Angabe war, aber dass das damit
gemeinte Faktum echte Uberlieferung darstellt.

Sehen wir uns die Abteliste von Pfifers an (Fab. 53): Adalbertus abb., Gibba
abb., Anastasius abb., Adalbertus eps., Lupicinus abb., Vincentius abb., Mar-
cianus abb., Bercautius abb., Crispio abb. Dieser Eintrag entstand erst um 830
und scheint sich in der doppelten Anfihrung von Adalbertus geirrt zu haben.
Wer konnte auch gleich acht oder neun Abte vergangener Zeit in der richtigen
Reihenfolge ohne eindeutige Vorlagen aufzahlen, zu einer Zeit, da es noch keine
kritische Geschichtsforschung gab. So wird Abt Adalbertus personengleich mit

MGH SS V.98: Tria coenobia, id est Altaha, Morbach et Favarias ex Augiensibus fratribus in-
structa sunt, duodenis ad singula fratribus deputatis et totidem Augiae remanetibus. Text
auch F. Perret, Aus der Frithzeit der Abtei Pfifers. St. Gallen 1958 S.7 und Dieter Geuenich,
Die altere Geschichte von Pfafers im Spiegel der Monchslisten des Liber Viventium Fabarien-
sis, in: Friahmittelalterliche Studien 9 (1975) S.226-252, bes. S.226.

: (Uber die Widegern-Urkunde zuletzt Arnold Angenendt, Monachi Peregrini. Miinchen 1972

S.84-90. Uber Pirmin-Eddo siche jetzt Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 30 (1980)

S.18-23 (Jarnut). Uber Heddo siehe B. Stettler, Studien zur Geschichte des obern Aareraums

im Frith- und Hochmittelalter. Thun 1964 S.111-125,148 (Testament Heddos) und Friedrich

Prinz, Frihes Monchtum im Frankenreich. Minchen-Wien 1965 S.211,217,222,417-418.

Ipse (Odilo dux) casam Dei (Altaha monasterium) edificare iussit et de Alamannia duodenos

monachos per commeatum Pippini regis et Eddoni episcopi donanti hic adduxit ad iam dic-

tum locum. Prinz l.c. $.417 Anm. nach Monumenta Boica X1 (Munchen 1771) S.14. Dazu
auch Hans Schnyder im Geschichtsfreund 124 (1971) S. 147-148. Merkwirdigerweise will An-
genede S.120 in Heddo keinen Hinweis auf Reichenau sehen.

133



Bischof Adalbertus sein.* In der Gebetssynode von Attigny von 762 nahm er
noch als «Athalbertus abbas de Fabarias» teil.” Abt Gerold von Pfafers (ca.
1110-25) hebt ihn als seinen frithesten Vorganger hervor und charakterisiert ihn
als Bischof und Abt (Adelberto episcopo et abbate).® Ist dem so, dann ist Gibba
der erste Abt, der zudem einen germanischen Namen tragt, keinen romanischen
wie sein Nachfolger Anastasius.

Nun begegnen uns in der Reichenauer Totenliste (Aug. 25, 1-3) Ebersind,
Turpinus und Geba. Der erste diirfte personengleich sein mit dem Grinderabt
von Niederaltaich (Aug. 101, 25: Ebersindus abba), der zweite ist ein Romane,
der dritte hat den Namen des ersten Pfaferser Abtes (Fab. 53, 4: Gibba abb.), wie
bereits oben dargelegt wurde. Noch mehr, in der Reichenauer Totenliste (Aug.
25, 3: Geba) ist der Name des Monches Geba ausgeloscht worden, daftr aber
unter der Liste der Bischofe und Abte nach den Reichenauer Abten Petrus und
Walto eingesetzt als Geba abb. (Aug. 24, 12).

Auf diesen Tatbestand weist Dieter Geuenich mit folgenden Worten hin: «Es
fallt jedenfalls auf, dass Geba abb. ausserhalb der chronologischen Abfolge der
Reichenauer Abte nachgetragen ist.» Er beschliesst seine Studie mit der Feststel-
lung: «Jedenfalls ist Gibba/Geba im Fruhmirtelalter kein so haufiger Name wie
etwa Adalbertus, so dass dem Vorkommen der Namen Ebersind und Geba an
der Spitze der Reichenauer Totenliste angesichts der Tradition des Hermannus
Contractus doch wohl Beachtung geschenkt werden muss.»”

Dass die materielle Ausstattung durchaus von den Victoriden in Churrdtien
kam, deren Namen ja im Pfaferser Liber Viventium eingetragen sind und deren
Schenkungen in der Foppa (Ilanzer Becken) sich mit den dortigen Disentiser
Tello-Glitern in merkwiirdiger «Gemengelage» befinden, sei durchaus zugege-
ben.® Aber die Victoriden konnten nicht die monastische Ziindung geben, die
durch Gibba aus der Reichenau erfolgte. Pfafers ist aber damit kein Tochterklo-
ster der Insel-Abtei, weil es sich nicht um hochmittelalterliche Filiationen im

Das erkannte F. Perret schon in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 44 (1950)
$.276 und Frihzeit S.4.

*  Bundner Urkundenbuch I Nr. 15 zu 762.

¢  Bundner Urkundenbuch I. Nr. 280 zu 1110/25.

7 Geuenich l.c. 252 Text und Anm. 139. Wenn Perret, Frihzeit S. 5, auf das Vorkommen des Na-
mens Gepa im 13. Jh. hinweist, so beweist dies nichts, denn es geht um den Namen im 8. Jh.,
zur Zeit der romanisch-germanischen Durchdringung. Zum Ganzen wichtig H. Buttner, Zur
frihen Geschichte der Abtei Pfifers. Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 53 (1959)
S.1-17, wieder abgedruckt in: Schwaben u. Schweiz im frithen und hohen Mittelalter. Sigma-
ringen 1972 §5.225-239.

8 Perret, Frihzeit S.7-8, 10-11.

134



Sinne der Cluniazenser und Zisterzienser handelte, sondern um ausgesandte
Einzelmonche mit besonderem Auftrag oder eigener Initiative.

Mag sein, dass Pfafers nur darum den Reichenauer Monch Alawicus zum
Abte berief (973-997), weil das ndahere St. Gallen seine Hand auf Pfafers legen
wollte.> Immerhin kann eine Erinnerung an Gibba mitgespielt haben. Auf alle
Falle feierte man im 12. Jh. St. Pirmin auch in Pfafers hoch, wie die Bestimmun-
gen des Abtes Gerold beweisen.” Aber es geht ja nicht um St. Pirmin, der jeden-
falls nie in Ptifers war und zur Zeit der Grindung schon lange die Reichenau
verlassen hatte. Es geht um Gibba/Geba.

Hat Gibba von Reichenau in Pfafers die Benediktinerregel eingefiihrt? Das
hangt davon ab, ob der Al. Pirmin, der um 724 sein Kloster auf der Insel im Bo-
densee grindete, die Satzungen von Monte Cassino befolgte. Jedenfalls beob-
achtete man in dem von ihm erneuerten Kloster Murbach 728 die Traditionen
der Kloster Lerins, St. Maurice (Acaunum) und Luxecuil und dann besonders
noch die Lehren Benedikts und Kolumbans. Das erhellt aus der Urkunde des Bi-
schofs Widegern fur Murbach aus dem Jahre 728.1° Die scheint typisch fur die
vorbonifazianische Zeit gewesen zu sein. Um die gleiche Zeit fiihrt auch ein For-
mular des frankischen Monches Markulf die genannten drei Kloster an.'* Ob-
wohl die Abtei Farfa nicht so weit von Monte Cassino entfernt war, erklarte sie
775 auch Lerins, Acaunum und Luxeuil als ihre Vorbilder, dazu noch die Regeln
der Monchsvater Basil, Benedikt und Kolumban.'? Es fallt aber immerhin auf,
dass in der Widegern-Urkunde Benedikt vor Kolumban steht und dass sie zwei-

Biindner Urkundenbuch I. Nr. 280 zu ca. 1110-253; in festo omnium sanctorum, Pirminii con-
fessoris, Marrini episcopi. Wenn das Fest Pirmins im Kalendarium des Cod. Fab. VIL. nur in
schwarzer Farbe angezeigt wird, so besagt dies nichts fiir die Qualitat des Festes, weil auch die
Feste des hl.Benedikt, des Apostels Thomas und des hl.Laurentius so angezeigt sind. Zeit-
schrift f. Schweiz. Klrchcngcschlchte 55 (1961) 5.129-130.

A. Bruckner, Regesta Alsatiae aevi merowingici et karolini. Strassburg-Zurich 1949 Nr. 113:
Unde institutio sancta ex hoc a sanctis patribus in postmodum ab horiente usque in hocci-
dente et in partebus Gallearum monasteria multa sub regula sancta horum exemplo relegio
clara promulgavit, precipue monasteria Lirinensis, Agaunensis, Luxoviensis et in universo
mundo sub regulas sanctorum patrum, maxime beati Benedicti et sancti Columbani abbatum
vita, commune optime dispositis et per auctoretate clementia regum et privilegia sanctis atque
catholicis pontificibus firmiter roborata. Dazu Melanges Clombaniens. Luxeuil 1951 S.229
(mit Text), ferner Hallinger l.c. 261-262 und Angenendt 84-90, dort S. 180 Anm. 37 Text.
MGH Formulae merowingici et Karolini aevi. ed K. Zeumer 1886 S.39 (Lib. L. I: de privilegio).
12 MGH Diplomata Karolinorum 1 (1956) Nr. 9§ zu 775 Mai 24.

10

11

135



mal Benedikt allein hervorstrich.’> Mag Pirmin auch kein hundertprozentiger
Benediktiner gewesen sein, so neigte er doch sehr zur Regel von Monte Cas-
sino.'* Das darf man auch von Gibba, dem Grundermonch von Pfifers sagen,
zumal seine Stiftung schon etwa 735/740 datiert.

Die Bedeutung des Klosters erhellt aus seinem Urbar, das im Reichsurbar
von 842/43 enthalten ist. Da finden wir Kirchen und Hofe im ganzen Raum von
Untervaz bis zum Splugen, von Walenstadt bis Eschen. Am Vierwaldstattersee
besass die Fabaria ein Gut in Weggis, am Zirichsee Kirchen in Busskirch und
Mannedorf. Als ausserste Positionen sind die Gaudentiuskirche in Casaccia im
Bergell und Besitz in Morter im Vintschgau und endlich in Nals im Etschland zu
vermerken. Viele dirften noch in die Zeit vor 806, vor der Einfihrung der Graf-
schaftsverfassung in Ratien, zuruckgehen.'

Wie sehr Ptaters mit Westfranzien, mit dem Gebiete von Angers, Autun und
Orleans, aber auch von Maastricht, Soissons und Auxerre verbunden war, zeigt
uns das Reliquienverzeichnis von ca. 875. Texte von Kirchenschiatzen offenba-
ren immer kulturelle Hintergriinde. Dem ganzen Inventar liegt ein Schema nach
den finf Altiren zugrunde. Offensichtlich war die Klosterkirche ein geosteter
Dreiapsidenraum, wohl noch mit zwei Annexen wie in Mustair oder spater in
Remiis. Sonst musste man Altare auf den Seitenwianden annehmen, was z. B. im
12. Jh. in der Klosterkirche von Schuls der Fall war.®

3. Disentis

Zunachst ruft Disentis St. Gallen in Erinnerung, genauer gesagt sein kolumba-
nisches Fundament, das freilich hier erst ein Jahrhundert spater in Erscheinung
tritt. Es handelt sich um den Al. Sigisbert, dessen Namen wir vergebens im gan-
zen churratischen Gebiete suchen. Er muss daher aus der Fremde gekommen
sein, aus dem Frankenreich. Schon drei merowingische Konige trugen diesen

qui de suis peregrinis monachis ibidem instituerit et cenobio vel sancto ordene sub regula beati
Benedicti etc., quem sub uno modo petitiones vel una sancta institutione beati Benedicti quoa-
dunavit. Bruckner l.c.. Dazu Angenendt S.84-90,102-103, bes. 5.90 und Prinz, Frithes
Monchtum S.281-282. Zur Urk. Theoderichs IV. von 724 fiir Maursmunster, in der Benedikt
und Kolumban erwahnt sind, sieche MGH Diplomata Imperii spuria 1 (1872) Nr. 90, wozu
Hallinger 262 und Angenendt S.118 zu vergleichen ist.

* Angenendt S.53, 115.

Text im Bundner Urkundenbuch 1. S.385-388, dazu dic Identifizierung mchrerer Ortsnamen
von Paul Klaui in der Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 13 (1963) S.536-537.

Edition und Kommentar des Reliquienverzeichnisses in der Zs. f. Schweiz. Kirchengeschichte
(im Druck).

136



Namen, dazu etwa hundert Personen des Frankenreiches oder dessen Kontakt-
zonen, Da Iren nie frainkische Namen tragen, muss er eher ein Franke sein.?
Auch hier herrschte die Geistigkeit der peregrinatio pro Christo. Man denkt an
ein irofrankisches Zentrum wie Luxeuil, das schon unter Abt Waldebert
(629—670) frankisiert und Anhédnger seiner Richtung tiberallhin sandte.?

Auf das Frankenreich weisen auch die Patrozinien der ersten Kirchen. Die al-
teste war St. Peter, zugleich auch die kleinste. Der Petruskult war nicht nur bei
den Iren, sondern auch bei den Franken, ebenso bei den Burgundern und West-
goten in Ehren. Schon Chlodwig weihte seine Pariser Grabkirche dem Him-
melspfortner und den Aposteln und sandte dem Papste eine Weihekrone. Im
6. Jh. erhielt Konig Childebert seinerseits Petrusreliquien von Rom.* Auf die Pe-
truskapelle folgte in Disentis die erste Martinskirche. Fir die Zeit des 7./8. Jh.
stellt sie den Ostlichsten Beleg fiir den Kult des frankischen Nationalheiligen
dar.* Sie ist nicht von St. Sigisbert erbaut. Aus dessen Zelle entstand kein Klo-
ster, weil der Praeses in Chur den beguterten Freund des Eremiten, den Ratier
Placidus ermorden liess. Aber die Gebeine beider fanden in der Krypta der Mar-
tinskirche ihre Ruhestatte. Es ist die dlteste noch erhaltene Krypta der Schweiz.
Eremiten und Kleriker mogen diese erste Martinskirche errichtet haben.

Eine Kirche war noch kein Kloster. Den Griunder eines monasteriums erfah-
ren wir erst aus dem Reichenauer Verbruderungsbuch, das 826 aus mehreren
vorhandenen Listen zum grossen Liber Confraternitatum zusammengetragen
wurde. Hier finden wir den Disentiser Konvent unter dem Titel: Nomina fra-
trum de monasterio, qui uocatur Desertinas. In der Reichenau hielt diese Stelle
inne Bischof Pirmin, in Lorsch Bischof Chrodegang, in St. Gallen Abt Otmar, in
Niederaltaich Abt Ebersind, alles Organisatoren ihrer Kloster, so nun auch Bi-
schof Ursizin in Disentis. Er war auch Abt, denn ihm folgten gleich 93 schon ver-
storbene monachi. Sigisbert war der heroisch-charismatische Initiant, Ursizin
der organisatorisch-juristische Vollender. Alles genau wie in St. Gallen, wo Gal-

[

Die Quellen und Griinde fiir die Anfinge von Disentis sind angegeben in I. Miller, Geschichte
der Abtei Disentis. Einsiedeln-Koln 1971 S. 9-20, weshalb hier darauf nicht niher eingegangen
werden kann.

Uber die irofrinkische Geistigkeit siehe A. Angenendt, Monachi Peregrini. Miinchen 1972
S.144-158, 230-233. Dazu A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands 1 (1922)
S.269,292,316.

Eugen Ewig, Der Petrus- und Apostelkult im spatromischen und frinkischen Gallien. Zeit-
schrift fur Kirchengeschichte 71 (1960) S.215-251. Zum geistigen Hintergrund und den romi-
schen Voraussetzungen im Frankenreich im 7. und 8. Jh. siehe K. Hallinger, in: St. Bonifatius
Gedenkgabe zum zwolfhundertjahrigen Todestag. Fulda 1954 S.320-361, bes. S.360 (Ende
6. Jh. Ubernahme des romischen Sanktorale).

4 Fr. Prinz, Frihes Monchtum im Frankenreiche. 1965 S.40—41.

137



lus und Otmar die gleiche Rolle spielen. Auch in Einsiedeln wird es spiter so
sein, zuerst der Eremit Meinrad, dann der Abt Eberhard.

Abschliessend steht fur das monasterium Desertinense die grosse Schenkung
des Bischofs Tello von 765 ein. Die Urkunde ist nicht so sehr nach dem ratischen
Urkundentypus, sondern nach dem Vorbild der feierlichen frankischen Urkun-
den entworfen. Dass bei einem so alten Dokument Textverschiebungen oder
Zutaten vermutet werden konnen, liegt auf der Hand, kann aber die Echtheit in
keiner Weise wesentlich beeintrachrigen. Bischof Tello schenkte der Abtei
wichtigste Hofe in Sagens, llanz und Brigels, dazu Streugut im ganzen Gebiete
von Truns in der Cadi bis Mels im Sarganserland.’

Wichtig ist das Tello-Dokument fur die Kirchen der Abtei. Es spricht von ec-
clesiae s. Marie semper virginis, matris domini nostri lesu Christi, seu(=et)
sancti Martini seu s. Petri. Diese Dreierformel, welche die Marienkirche eindeu-
tig als Hauptkirche betont, kann nur in der Zeit zwischen 750 und 900 Geltung
haben, denn bis um 750 war St. Martin I. mit der Krypta die Hauptkirche, dann
folgte im Anschluss an die Klostergriindung durch Ursizin die Marienkirche 1.,
von der wir nur einen kleinen Teil des Fundamentes einer Apside haben. Sie war
damals neu und reprisentierte die erst jetzt geschaffene klosterliche Organisa-
tion. Die grosse Martinskirche 1I., die um 800 entstand und viele Stukkaturen
aufwies, wird dann bis ins 12. Jh. immer als Hauptkirche vorangestellt.®

St. Peter war offensichtlich die kleinste und ilteste Kirche, besser Kapelle,
die auf die Zeiten des Placidus und Sigisbert zurtickgehen kénnte, von der noch
1895/99 Reste vorhanden waren. Es ist zu hoffen, dass vielleicht von ihr Frag-
mente bei der Grabung zum Vorschein kommen.

Die Entwicklung der Kirchen konnte man schematisch darstellen etwa in
folgenden vier Epochen:

I. Petruskapelle (ca. 720).

II. Martinskirche (ca. 740) und Petruskapelle

[II. Maria . (ca. 750), dazu Martin 1. und die Petruskapelle, alle 765 belegt.
IV.Martin II. (ca. 800), dazu Matia I. und Petrus.

Jeder Neubau erobert in der Zweier- oder Dreierformel der Patrozinien den
ersten Platz.

War Ursicinus wirklich Benediktiner? Der Liber Confraternitatum des Insel-
Klosters bezeichnet die Monche als Fratres, die Kanoniker als Canonici. Wenn
wir uns nicht tiuschen, dann enthalt das Buch nur Kloster, die wirklich die re-

5 Text im Bundner Urkundenbuch 1 (1955) S.13-23 Nr.17. Dazu zuletzt I. Muller in der
Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte (im Druck).
¢ Uber das tellonische Kirchentrio Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 2 (1952) S. 35-40.

138



gula Benedicti wenigstens grundsatzlich als alleinige Norm befolgten. So ist
auch Mondsee im Reichenauer Codex notiert, das wenigstens 804 secundum re-
gulam s.Benedicti lebte. Nicht aber angefiihrt ist sein Tochterkloster Krems-
munster, das schon 777 gestiftet wurde und einfachhin die vita regularis kannte,
genau wie auch Otmar seit 719. Kremsmiinster gab erst im Verlaufe des 9. Jh.
die regula mixta auf.” Es fehlt auch das schon Anfang des 7. Jh. gegriindete Non-
nenkloster in Habendum (Saint-Mont), das die aus Luxeuil iibernommene Co-
lumbansregel und die in St. Maurice gefeierte immerwahrende Liturgie (laus pe-
rennis) befolgte. Erst nachdem die Aachener Beschliisse von 816 die Benedikti-
nerregel fur alle professgebundenen Monche und Nonnen vorschrieb, entschied
sich das Kloster 817 fiir diese forma unitatis und zog vom bisherigen Ort in das
einige Kilometer entfernte Remiremont.® Beachtenswert ist auch Romainmo-
tier im Jura, ein frihmittalalterliches Kloster, das erst 929 durch den Anschluss
an Cluny benediktinisch wurde und daher auch im Gedenkbuch des Inselklo-
sters fehlt.”

Wenn wir die Kloster der Reichenauer Confraternitas als benediktinisch be-
zeichnen, so gilt dies nur fur die Zeit des Eintrages, mithin fiir das erste Jahr-
zehnt des 9. Jh., da diese Verbriidderungen eingegangen wurden.®

Woher empfing aber Disentis seine Anregungen in dieser Hinsicht? Die Be-
nediktinerkloster in Italien, in Brescia und Mailand, lagen fern am Sudabhang
der Alpen und konnten keinen Besitz in Ratien aufweisen. Vom Hofe des Prae-
ses Victor wird man kaum ein Exemplar der Regel erwarten durfen. Auch Ot-
mar brachte ja keines mit sich, als er von Chur zur Galluszelle versetzt wurde.
Man ist daher auf irgendeine Fremdeinwirkung angewiesen, wie dies auch bei
Pfafers der Fall war, wo Gibba aus dem Bodenseekloster in personlicher Art die
Anregung gab. So kann man bei Disentis Einfluss von Pfafers vermuten. In Di-
sentis kann schon Ursizin und seine Zeit benediktinisch gedacht haben, sicher
aber lebte der Nachfolger Ursizins, Abt Agnellus, zur Zeit der Verbriiderung
nach den Gesetzen des Abtes von Montecassino.

7 W. Neumiiller/K. Holter, Der Codex Millenarius. Graz-Kdéln 1959 S.61-65 Carl Pfaff, Scrip-

torium und Bibliothek des Klosters Mondsee im hohen Mittelalter. Graz-Wien 1967 S. 11-15.

Ed. Hlawitschka, Zur Klosterverlegung und zur Annahme der Benediktinerregel in Remire-

mont. Zeitschrift f. die Geschichte des Oberrheins 109 (1961) S.249-269, dazu MGH Libri

Memoriales Bd. 1. Liber Memorialis von Remiremont 1 (1970) S.IX—XI.

B. Egger, Geschichte der Cluniazenserkloster in der Westschweiz bis zum Auftreten der Ci-

sterzienser. Freiburg/Schweiz 1907 §.9-22.

*  Die erste Verbruderung zwischen Reichenau und St. Gallen datiert 800. MGH Libri Confra-
ternitatum 1884 S.140. Disentis stcht an vierte Stelle, wird mithin in den ersten Jahren einge-
sandt worden sein.

139



4. Der Kult des bl. Benedikt in Churritien

Nachdem wir nun die ratischen Kloster einzeln ins Auge gefasst haben, miissen
wir nach dem Kult des bl. Benedikt in diesen Abteien fragen. Er hingt eng mit
dem Schicksal von dessen Reliquien zusammen. Im Jahre 672/74 wurden sie aus
Furcht vor den Langobarden von Monte Cassino nach dem frankischen Fleury
an der Loire gefliichtet. Fleury blieb ein Zentrum des Kultes, auch nachdem teil-
weise Gebeine des Heiligen auf die Bitten des Papstes Zacharias 755/57 wiede-
rum nach Cassino zuriickkamen. Von Fleury drang der Kult ins ganze Franken-
reich. Das sudfranzosische Kloster Aniane, das zwischen Narbonne und Arles
liegt, errichtete schon um 782 in seiner Marienkirche einen Altar zu Ehren des
Abtes von Cassino.' Das Kalendar von Regensburg aus dem Jahre 788 weist be-
reits das Fest der Reliquien-Translation vom 11. Juli auf.> Das nordfranzosische
Kloster St-Riquier (Centula) weihte sogar 799 eine Benediktuskapelle ein.?
Einflisse von Nivelles (Belgien) lassen sich im Sacramentarium Rhenau-
giense feststellen, das kurz vor 800 im alemannisch-ratischen Raume, etwa in
einer Gegend um den Bodensee, entstand und das Translationsfest bietet.*
Nicht nur in den Orationen, sondern sogar im Kanon der Messe findet sich der
Name Benedikts in dem Codex Sangallensis 348, der in Chur um 800 als ¢in viel-
gerithmtes Muster ratischer Schriftkunst entstand und spater nach St. Gallen
kam. Also Benedikt nach den Frankenheiligen Hilarius und Martin und nach
den Kirchenvatern Augustin, Gregor und Hieronymus.® Um die gleiche Zeit
feierte man in der Steinachabtei am 11.Juli die Translation, aber auch am
21.Marz den eigentlichen Todestag des Heiligen, wie uns Cod. Sang. 914 be-
richtet.® So begreifen wir auch, dass der St. Galler Klosterplan um 830 einen Be-
nediktusaltar vorsieht. Man kann dafur drei Vorbilder ausfindig machen, zu-
nachst den 819 in der Krypta der Salvatorskirche zu Fulda eingeweihten Bene-

' MGH SS XV 1 (1887) S.206 (Ardonis Vita Benedicti, Kap. 17).

2 Klaus Gamber, Das Bonifatius-Sakramentar. Regensburg 1975 S.55 Vgl. auch S$.107 zum
10./11. Jh.

3 Ferd. Lot, Hariulf. Chronique de I’Abbaye de Saint-Requier. Paris 1894 S.56,58-59,87,217.

W. Effmann, Centula/St. Riquier. Miinster/Westf. 1912 $.9,11,21, 89.

Hanggi-Schonherr, Sacramentarium Rhenaugiense. Freiburg/Schweiz. 1970

S.48-54,58-59,63,65,174,299.

Kunibert Mohlberg, Das frankische Sacramentarium Gelasianum. Miinster/Westf. 1939

S.153,238-239, dazu Finl. §.99.

¢ E. Munding, Die Kalendarien von St.Gallen. Texte. Beuron 1948 S.45,61,65. Untersuchun-
gen. Beuron 1951 S.44,78,163. Zur Arbeit siehe B. Bischoff im Historischen Jahrbuch 73
(1954) S.498-500.

140



diktusaltar.” Aber noch mehr ist einerseits der um 782 in Aniane errichtete Bene-
diktusaltar und anderseits die in St. Riquier 799 festgestellte Benediktskapelle in
Erwdgung zu ziehen, da die im Klosterplan notierten Patrozinien tiberhaupt in
diesen beiden Klostern ihre Entsprechungen finden.® Wir stellen somit fest, dass
die von Fleury ausgehende Verehrung schliesslich um 800 sowohl in der
Otmarsabter wie in der ratischen Kapitale Heimatrecht erreichen konnte.

In Churratien Gberschneidet sich aber auch die westliche Kultwelle mit der
sudlichen, die von Monte Cassino ausging. Von diesem Mutterkloster erhielt
die Abtei S.Salvatore in Leno in der Diozese Brescia um 758 eine Armreliquie,
weshalb sie als monasterium S. Salvatoris et S. Benedicti bezeichnet wurde und
962 einfach als monasterium S. Benedicti galt. Wiederum eine Armreliquie kam
um 790 von Monte Cassino auf Bitten des Papstes Hadrian 1. in das siidbayeri-
sche Kloster St.Jacobus in loco Pura, das daher Benediktbeuren genannt
wurde.” Wie um 800 in Chur und St. Gallen der Heilige von Nursia liturgisch
verehrt wurde, ist schon gesagt. Hier ist auch das unserem Heiligen geweihte
Nordannex der karolingischen Klosterkirche von Mistair einzuordnen, auf das
wir bald ausfuhrlicher zu sprechen kommen. Nicht erwahnt haben wir aber bis-
lang Pfafers, das in seiner klosterlichen Marienkirche um 875 und in seiner
Leutkirche St.Evort um 900 Benediktusreliquien besass.*®

Wie man es nun auch betrachten mag, von Westen oder von Siiden, seit der
Mitte des 8. Jh. begann der Benediktuskult einen wahren Siegeszug im karolin-
gischen Reiche. In diese bemerkenswerte Frommigkeitesbewegung sind aber
noch zwei in Churritien im Verlaufe des 9. Jh. errichteten Benediktuskapellen
zu stellen, die eine in Mals als Zeugin fur die Abtei Mustair, die andere in Som-
vix als Zeugin fur die Abtei Disentis. Beide Kapellen scheinen mehr von Studen
als von Westen inspiriert worden zu sein, ging doch der Kultweg von Monte
Cassino nach Leno, von dort tiber Miistair nach Pfiafers und Disentis. Gerade
diese Kloster waren zu Anfang des 9. Jh. mit Reichenau verbriiddert und im dor-
tigen Katalog in der Reihenfolge: Pfafers, Disentis, Mustair, Leno eingetragen.'!
Was das heisst, zwei Benediktuskapellen im 9. Jh., wird klar, wenn wir se-

MGH Poetac latini 2 (1884} S.208: Hanc, Benedicte pater, cryptam tutaberis aram. Titel von

Hrabanus Maurus.

8 Joh. Duft (Hrsg.), Studien zum St. Galler Klosterplan. St. Gallen 1962 S.141-144, 173-176.

?  Naheres R. Bauerreiss in: Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens 37 (1939)
S.151-156.

10 Franz Perret, Urkundenbuch der sudl. Teile des Kt. St. Gallen. 1 (1951) S.52,63.

1 MGH Libri Confraternitatum ed. P. Piper 1884 S.154,172-175.

141



hen, wie im stiddeutschen-konstanzischen Raume erst mit der Jahrtausend-
wende Reliquien des Heiligen auftauchen (Einsiedeln, Reichenau usw.).'?

Die Benediktuskapelle im obervintschgauischen Mals hangt geistig mit der
Abtei Miistair zusammen. Dort liess der Churer Bischof durch eine
Monchsgruppe von Pfafers im ausgehenden 8. Jh. ein Mannerkloster ins Leben
rufen. Die Entwicklung war gesegnet, wie die heute noch erhaltene karolingi-
sche Abteikirche mit den berihmten Malereien belegt. Der sudliche Neben-
raum der Kirche durfte dem hl. Benedikt geweiht sein, wird doch der Heilige
schon in der Weihe-Inschrift von 1087 genannt, die auf eine karolingische Vor-
lage zuriickgeht. Daflir spricht auch der Benediktsaltar, dessen Wiederweihe
1404 datiert, der daher in frithere Zeiten zuriickweist. Wie passend, dass im
Stidannex der Organisator des abendlandischen, im Nordannex aber Martin,
der Vater des gallischen Monchtums, geehrt wurde. Zudem spricht die Verbru-
derung mit den Monchen auf der Bodensee-Insel fiir die benediktinische Obser-
yanz,™

Darauf deutet auch die Benediktskapelle im nahen Mals, die im Verlaufe des
9. Jh. errichtet wurde, wie der Dreiapsidensaal, die Stukkaturen und die Wand-
gemalde belegen.!* Sie stellt keine Pfarrkirche dar, sondern eine Devotionska-
pelle, deren Patrozinium von Miistair angeregt wurde. Das Gebiet von Mustair
gehorte ja auch anfanglich zur Pfarrei Mals. Rechtlich und urkundlich erscheint
das Heiligtum als Eigenkirche der Churer Bischofe, die ja auch hinter Mustair
standen. Erst um 1170 tbergab Bischof Egino die Kapelle dem wenige Jaht-
zehnte vorher in Mustair organisierten Nonnenkloster.' Als dessen Eigentum
finden wir sie in den Urbarien des 14. Jh. wieder."

Zur gleichen Zeit entstand auch im Bundner Oberland oberhalb Somuvix eine
Benediktuskapelle, deren enges Schiff mit einer hufeisenférmigen Apsis ab-
schloss. Der Raum ahnelt der karolingischen Kirche von Kastris (bei Ilanz).'”
Rechtlich und urkundlich wird die Kapelle erst im 13. Jh. erwahnt, und zwar als
Gotteshaus der damals dort entstandenen Beginensiedlung, deren Oblationsur-

12 H. Tichle, Dedicationes Constantienses. Freiburg/Breisgau. 1949 S.94-95.

13 1. Mdller, Geschichte des Klosters Mustair. Disentis 1978 S.9-19.

14 Oswald-Schaefer-Sennhauser, Vorromanische Kirchenbauten, Miinchen 1971 §.198-199 mit
Literatur.

¥ Bundner Urkundenbuch 1 (1955) S.280-281 Nr. 373.

' B. Schwitzer, Urbare der Stifte Marienberg und Minster. Innsbruck 1891 S.157,187,189.

17 Qswald-Schaefer-Sennhauser l.c. S.317. . Miuller, Geschichte der Abtei Disentis, Einsiedeln
1971 S.17-18.

142



kunden der benediktinischen Profess verpflichtet sind. Sicher hatte der Abt von
Disentis erst im 14, Jh. uber dieses Heiligtum zu verfugen.'®

Die Verhaltnisse beider Benediktuskapellen dhneln einander. Beider Patrozi-
nium ist von einem Benediktinerkloster inspiriert, aber beide gelangten erst im
Verlaufe des Mittelalters in den rechtlichen Besitz ihrer geistigen Anreger, ganz
begreiflich, weil beide Kapellen weder unmittelbar im engeren Bereich der Klo-
ster noch in deren ursprunglichen Herrschaftsgebiete lagen.

Sehen wir uns die Kapelle in Mals noch naher an. In der Mittelapsis erscheint
der segnende Christus, zu seiner Rechten der Al. Gregor der Grosse und zu sei-
ner Linken der hl. Stephanus, wie die entsprechenden Inschriften bezeugen. Der
Martyrer-Diakon tberrascht keineswegs, denn auch in Mistair ist die Siidapsis
thm geweiht, wie aus den karolingischen wie auch romanischen Bildern zu erse-
hen ist. Auffillig indes ist das Bild des Papstes, was uns sofort nach der Vereh-
rung dieses grossen Heiligen fragen lasst. Weil er in die Geschicke der Kirche so
segensvoll eingriff, finden wir sein Fest (12. Mirz) und seinen Namen im Kanon
der Messe bereits in den frithmittelalterlichen Sakramentarien sowohl der sog.
gregorianischen wie der sog. gelasianischen Ordnung. So lberrascht es uns
nicht, dass wir auch die Belege dafiir im gelasianischen Sakramentar finden, das
um 800 in Chur geschrieben wurde und spater nach St. Gallen kam.* Die lteste
Darstellung des hl. Gregor kann in der Kirche S. Maria Antiqua in Rom aus der
Zeit von 705/707 nachgewiesen werden.?® Reliquien wurden durch die Vermitt-
lung des Abtes Hilduin von St. Denis 826 mit denen des Martyrers Sebastian
uber den Grossen St. Bernhard nach St. Medard in Soissons tuberftihre.?!. Gregor
der Grosse war auch Patron des im 7. Jh. gegrundeten Kloster Confluentes im
Oberelsass, das daher den Namen monasterium S. Gregorii annahm und Miin-
ster im Gregoriental genannt wurde. So ist das Kloster zu Beginn des 9. Jh. im
Reichenauer Verbriderungsbuch eingetragen und hiess auch so in den konigli-
chen Urkunden um die Mitte des gleichen Sakulums.?* In karolingischer Zeit

Muiller-Curti, Die Beginen von Somvix. Zeitschrift fir Schweizerische Kirchengeschichte 29

(1935) S.1-25,81-100, bes. 7-10,87-88.

Kunibert Mohlberg, Das frankische Sacramentarium Gelasianum. Miunster/Westfalen 1939

S.34,238-239.

* Lexikon der christlichen Ikonographie 6 (1974) Sp.434.

2 MGH SS XV 1 (1887) S.384,386,390,393. Dazu Max Buchner, Das Vizepapsttum des Abtes
von St. Denis. Paderborn 1928 S.64-72.

2 MGH Libri Confraternitatum ed. Paul Piper 1884 S.154, 220: monasterium s. Gregorii, de

coenobio, quod sancti Gregorii nominatur. MGH DD Lotharii 1. et Lotharii 1. Berlin/Zirich

1966 S.187,388 zu 843 und 856. Uber das Kloster siche Helvetia Pontificia. Berlin 1927

$.289-292,

143



war Uberhaupt der Kult sehr verbreitet, so in der ersten Halfte des 9. Jh. in der
Reichenau und in der zweiten Halfte in St. Gallen.??

Wenn nun der Heilige so frith und so hoch verehrt wurde und sein «Portrat»
in der Malser Kapelle einen so auffilligen Platz erhielt, dann dirfen wohl die
Bilder an der Nordseite des Schiffes mit ihm Beziehung gehabt haben. Der vor
einem Hause schreibende Kleriker mit den drei Tauben diirfte die vielleicht dlte-
ste Darstellung der Inspiration des Heiligen darstellen.** Die Tonsur ist ja auch
gleich wie beim Bild in der Nische. Wiederum kann man in dem Bild, das einen
Kleriker zeigt, wie er den Text eines Codex erklart und mit zwei andern Kleri-
kern disputiert, wohl mit Recht St. Gregor erkennen. Seine Figur ist ja schon
durch sein alteres bartiges Gesicht und die feierlichere Kleidung hervorgehoben.
Das Buch kann nichrt eigentlich die Dialoge des hl. Gregor bezeichnen, deren
zweites Buch das Leben des hl. Benedikt schildert, da darin nur ein Diakon,
namlich Petrus, vorkommt, mit dem sich der Papst unterhilt. Und doch kénnte
es sich darum handeln, wenn der Maler frei sein Thema bearbeitete und mit
dem Codex und den Klerikern einfach die ganze literarische Tatigkeit Gregors
andeuten wollte (Moralia, Regula pastoralis, Dialoge, Bibelerklarungen).

Bei der grossen Bedeutung Gregors konnte man an eine Kapelle zu seiner
Ehre denken. Aber um 1170 und ca. 1322 wie auch 1394 steht die Kirche unter
dem Patronate des hl. Benedikt. Einen Grund fur einen Patroziniumswechsel
lasst sich kaum ausfindig machen, wohl aber fugt sich dessen Schutzherrschaft
nahtlose in dessen Kultgeschichte.?* Der letzte Teil der Nordwand und die
Westwand scheinen Bilder des Alten Testamentes aufgewiesen zu haben, wie
wenigstens Reste nahelegen.?® So muss man nun die Darstellung des Patrons der

2 K. Beyerle (Hrsg.), Die Kultur der Abtei Reichenau. Miinchen 1 (1925) S.341,434. E. Mun-
ding, Das Verzeichnis der St.Galler Heiligenleben und ihrer Handschriften. Beuron 1918
$.5,72 usw.

2* So Mathias Frei, St. Benedikt in Mals. Farbkunstfihrer Sudtirol. Bozen o.]. S.4 und Derselbe,

Kunstreise durch Sudtirol. 3. Aufl. Bozen 1979 S.68-69. Dazu Lexikon der christlichen Ikono-

graphie 6 (1974) 437. Gregors Inspiration auf einer Malerei von Monte Cassino aus dem

11. Jh. jetzt auch bei Nigg-Loose, Benedikt von Nursia. Freiburg/Breisgau 1979, Bild Nr. 50.

Siehe oben. Weil Christus in der Mittelapsis steht, hat man auch an eine Erl6serkirche ge-

dacht. Die Majestas Domini ist im nahen Mustair in der Mittelapsis in der Halbkuppel darge-

stellt, aber der Patron ist doch der Taufer. Die Krypta von Marienberg zeigt ebenfalls eine Ma-
jestas Domini im Zentrum, doch ist die Kirche der Dreifaltigkeit, Maria und allen Heiligen ge-
weiht. Biindner Urkundenbuch 1. Nr. 342 zu 1160 Juli 13. Jede Kirche war einfach dem Dienste

Gottes bzw. Christi geweiht, bis mit der Zeit die Altarpatrone zu Kirchenpatronen wurden. H.

Tuchle, Dedicationes Constantienses. Freiburg/Breisgau 1949 S.81-82.

26 Weingartner-Zallinger, Die Kunstdenkmailer Siidtirols 2 (1977) S.422. Frei, Kunstreise l.c.
S.68. N. Rasmo in: Sudtirol-Trentino. Bozen 1979 §.116. Ebendort §.120, 122 vermuteter Zu-
sammenhang mit Karl d.Gr. Siehe kritisch Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 26 (1976)
S.273-287).

144



Kapelle an der Sidmauer suchen, wo leider alle Malereien zerstort sind.*” Wir
hatten hier einen ganz seltenen Beleg zur Ikonographie des Heiligen vor uns. Als
altestes Bild gilt namlich ein Fresko des 8. Jh. in der Katakombe des hl. Hermes
zu Rom, dann folgt Ende des 9. Jh. das Benediktusbild in der Unterkirche von
S. Crisogono zu Rom.?® Dazwischen wire die Darstellung von Mals einzuord-
nen. Der Historiker darf nicht konstruieren, wohl aber rekonstruieren.

Zu den benediktinischen Einflussen auf Ratien darf auch der sog. Basilius-
kommentar zur Regula des Abtes von Montecassino gezahlt werden. In einer
Handschrift von Reichenau aus dem 9. Jh. lesen wir den Titel: «Exposicio Basi-
lii abbatis super regulam s. Benedicti». Eine Engelberger Handschrift des 12. Jh.
«Expositio Basilii episcopi et abbatis».?” Dem Inhalte nach handelt es sich um
einen Kommentar, den Hildemar, friher Monch von Corbie, nun im Kloster Ci-
vate bei Como tatig, geschrieben hatte (nach 824). Hildemar hatte einen Schu-
ler, der den Kommentar seines Lehrers kopierte und zugleich mit freilich durfti-
gen personlichen Beitragen versah. Nach der Uberlieferung der Reichenauer
Handschrift hiess der Verfasser Basilius und bekleidete die Abtswiirde. Der
Name gibt umso mehr einen Anhaltspunkt, da sich Civate damals um 825 mit
Pfifers verbriiderte.*

Ein Abt Basilius lasst sich im 9. Jh. nicht feststellen. Basilius selbst aber ist in
karolingischer Zeit in erster Linie in Radtien nachweisbar, vor allem im Kloster
Pfafers und seinem Gebiete, der Tobrasca (Foppa = Gegend um Ilanz), dann
auch in Disentis und Cazis. Hier die Belege nach der Ausgabe der Confraternita-
ten von Piper in den Monumenta Germaniae, wobei L., II., IIl. die Verbriide-
rungslisten von St.Gallen, Reichenau und Pfifers bezeichnen, die arabischen
Zahlen aber auf die Kolonnen hinweisen.

I. 71,34 = II. 57,3. Diakon in Pfifers
298,24 Basilia monacha in Cauzis.
299,10 Basilia monacha in Cazis.

%7 So schon Frei, St. Benedikt in Mals l.c. S.2.

28 Von Matt/Hilpisch, Benediktus. Zirich 1960 S.138 Nr.124-125. Lexikon fur christliche Tko-

nographie 5 (1973) Sp. 354, 360. Nigg-Loose, Benedikt von Nursia, 1979, bietet auf Bild Nr. 14

das Fresco der Hermeskatakombe aus dem 8. Jh. und auf Bild Nr. 46 das Benedikrus-Bild in

einer Hs. des 11. Jh. von Monte Cassino.

Wolfgang Hafner, Der Basiliuskommentar zur Regula S. Benedicti. Miinster/Westfalen 1959

S.7,10 (= Beitrage zur Geschichte des Alten Monchtums und des Benediktinerordens, Heft

23).

3¢ Hafner $.97, 110-111, 143 146150, tiber Hildemar. Zur Verbindung mit Civate MGH Libri
Confraternitatum ed. P. Piper 1884 S.384, dazu Bognetti-Marcora, L’Abbazia Benedittina di
Civate. Civate 1957 S.51,224. Die Neuausgabe des Verbriiderungsbuches von Reichenau in
MGH Libri memoriales 1979 (erschienen 1980) konnte nicht herangezogen werden.

29

145



II. 57,3 Monch in Pfafers
60,11 Monch in Disentis
63,33 Monch in Disentis
98,4 Wohltater von Niederaltaich, nachkarolingisch.
156,12 Kanoniker in Paris. 10. Jh.
411, 1 Basilius, Patriarch in Jerusalem 821-842
II. 62,8 Wohltaterin von Pfafers, nachkarolingisch
90,22 Wohltaterin von Pfafers, nachkarolingisch
130,14 Wohltaterin von Pfafers, nachkarolingisch
141,20 Wohltiter in Tobrasca
146,3 Wohltater in Tobrasca.
148,16 Wohltater in Tobrasca, nachkarolingisch.

Somit deutet im Abendland der Name Basilius in karolingischer Zeit auf
Churratien hin, auf einen Monch, der Hildemars Schiler war. Was liegt naher
als hier an die Beziehungen von Pfafers mit Civate zu denken? Selbst wenn es
sich nur um einen Phantasie-Namen handeln wiirde, einem Pseudonym, so
wurde auch gerade die Wahl dieses Namens wiederum an die Raetia Curiensis
erinnern.’!

Dem Kult des hl. Benedikt sollte auch die Verbreitung seines Namens folgen.
Zunachst die Frage, wieso Benedikt so hiess. Den Christen war Benedictus aus
dem Neuen Testamente bekannt (Luc. 1, 67f.) und konnte daher schon an sich
einen christlichen Deutungsnamen bezeichnen. Gregor d. Gr. (1604) erklart ja
auch den Namen des Heiligen von Monte Cassino in dieser Weise: (Vir) gratia
Benedictus et nomine.** So gab es auch um 523/24 in Rom ein Frauenkloster, das
nicht der Regel Benedikts verpflichtet war, in dem eine soror Benedicta lebte.*
Nachdem aber Papst Gregor 1. das ganze zweite Buch seiner vier Bucher Dialogi
dem Abte von Montecassino gewidmet hatte, musste dessen Name nach dessen
Tod um 547 ein zugkraftiger Heiligenname werden. Drei Papste fuhrten diesen
Namen (I. 575-79, 11. 68485, 111. 855-58). Ausserhalb Italiens sind als Geistes-
manner bekannt Benedict Biscop (1690) in England und Benedikt von Aniane (t
821) in Sudfrankreich. In den Monchslisten der italienischen Klostern der Zeit
des 8./9. Jh. finden sich zahlreiche Trager dieses Namens in Nonantula (Mo-

31 Der Name Basilius war freilich in der Kirche schon lange Brauch, wie schon der Bischof Basi-
lius von Caesarea im 4. Jh. und manche andere Bischofe sowie nicht wenige Heilige dieses Na-
mens, die im sog. Martyrologium Hieronymianum des 6. Jh. aufgezihlt werden. Dartiber Jah-
resbericht der hist.-antiquar. Ges. von Graubiinden 99 (1969) S.78. Hir aber handelt es sich
darum, die vielen Basilius und Basilia in und um Churratien zu erklaren.

32 Gregorii Magni Dialogi ed. U, Moricca. Roma 1924 §.71 (Lib. 1. 1).

3 Dialogi l.c. 5.248 (Lib. IV. 14).

146



dena).** Das ist auch in den Klostern Leno und S. Salvatore in Brescia der Fall.?*
Auch Novalese ist hier zu nennen.** Ceneda und Civate sowie Monteverde sind
nicht zu Gbersehen.?” Wir stellen den Namen auch im Frankenreiche fest, da ja
Reliquien des Heiligen in Fleury blieben. Zu nennen ist hier Lyon.*® St. Denis
und St-Germain-des-Pres bei Paris sowie Corbie und Jumieges sind noch zu
nennen.*’

Auf deutschem Sprachgebiet sticht Salzburg hervor, wohl seiner Beziehun-
gen zum Studen wegen, in dessen Totenbuch drei mit dem Namen Benedictus zu
lesen sind.*® Daneben sind zu nennen Chiemsee, Fulda, Hornbach, Mosbach,
Murbach, Niederaltaich und Weissenburg.*! Im schweizerischen Raume bieten
die sanktgallischen Schenkungsurkunden mehrere Benedictus in der Zeit von
806 bis 873, aber es lasst sich nur ein Benedictus monachus atque diaconus 876
nachweisen.*? Sonst sind solche Namen weder in Pfafers noch Disentis, weder
in Chur noch Mustair zu eruieren. Die Ehre Churritiens retten aber zwei Bene-
dicta, die eine in Cazis, die andere in Schanis, die damit keineswegs als Benedik-
tinerinnen zu gelten haben.** Die Tatsache ist wohl durch die vermehrte Durch-
dringung der ratoromanischen Taler durch Alemannen und Franken zu erkla-
ren, insofern dann germanische Namen Mode und auch von Romanen getragen
wurden. In diesem Falle sind nicht die Damen, sondern die Herren ein Opfer der
Mode gewesen.

Gesamthaft gesehen konnen wir als Ergebnis unserer Ubersicht buchen, dass
die ratischen Kloster in der zweiten Halfte des 8. Jh. die Benediktinerregel be-
folgten, wahrend andere sie erst im 9. oder sogar 10. Jh. einfuhrten. Ihren mona-
stischen Gesetzgeber verehrten sie nicht nur durch die Feier seines Festes bzw.

Die Listen von Nonantula, zusammengestellt von K. Schmid, in: Quellen und Forschungen

aus italienischen Archiven und Bibliotheken 47 (1967) S.33-62.

3% MGH Libri Confraternitatum 1884 (Aug = Reichenau, Sang. = St.Gallen, Fab. = Pfifers.)
Aug. 69,23; 70,11; 71,145 446,7; 446,11; 446,36; 447,2; A. Valentini, Codice necrologico-li-
turgico di S.Salvatore o S. Giulia. Brescia 1887 S.4,6,11,20,24,26,36,41,43,57.

¢ Aug. 39,2; 39,24; 40,13; 40,22 (Novalese).

37 Aug. 455,39 und 456,2 (Ceneda), Fab. 112,10 (Civate), Aug. 302,36 (Monteverde).

3 Aug. 363,30; 369,8; 370,6; 370,30 (Lyon).

¥ Aug. 357,7 (St-Denis), Aug. 283,29; 288,25; 288,26 (St-Germain), Aug. 454,9 (Corbie), Aug.
278,19 (Jumieges).

** MGH Necrologia II. 5.18,20,43.

0 Aug. 126,165 127,22 (Chiemsee). Aug.139,14; 152,39 (Fulda). Aug. 344,13 und 345,19 (Horn-
bach). Aug. 244,31 (Mosbach), Aug. 167,9; 170,19 und 170,37 (Murbach). Aug. 102,7 (Nie-
deraltaich), Aug. 181,18 und Sang. 211,12 und 211,27 (Weissenburg).

#  H. Wartmann, Urkunden der Abtei St. Gallen 1 (1863) Nr. 188 zu 806; 2 (1866) Nr. 429, 445,
504, 574, 598 zu 854-876.

* Sang. 299,5 (Cazis), Aug. 563,21 (Schanis).

147



seiner Feste, sondern sogar durch Erwahnung des Heiligen im Kanon der Messe
und schliesslich in einziger Art und Weise durch zwei Kapellen, die ihm geweiht
waren.

Wenn Churratien im Frihmittelalter sich durch eine hohere Bildung, seine
romisch-rechtliche Tradition, seine Dreiapsidenkirchen, seine kalligraphische
Schrift auszeichnete, so darf wohl auch ihre benediktinische Geistigkeit noch
hinzugerechnet werden. Es gibt eine Raetia Curiensis benedictina.

148



	Die Einführung der Benediktinerregel in Churrätien

