
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1980)

Heft: 7-8

Artikel: Die Einführung der Benediktinerregel in Churrätien

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜNDNER MONATSBLATT
Zeitschrift für bündnerische Geschichte, Heimat- und Volkskunde

Chur, Juli/August 1980 Nr. 7/8

Die Einführung der Benediktinerregel
in Churrätien

Von P. Iso Müller

Die Urzelle der benediktinischen Lebensordnung stand zwar in Kampanien, in
Monte Cassino, wo Benedikt von Nursia (ca. 480-547) wirkte und lehrte. Aber
seine Regel kam nicht unmittelbar von Süden her nach Rätien, da ja die lombardischen

Benediktinerklöster zu weit entfernt waren und darum auch keinen
Besitz an den Ufern des Rheins und des Inns hatten. Auf einem Umwege über den

Norden, über das angelsächsische Inselreich und das mächtige Frankenreich,
kam die neue monastische Ordnung in unsere Lande. Auch geschah dies nicht so
rasch. Noch Gregor der Grosse (f 604), der «Biograph» des hl. Benedikt, war
wohl Mönch, aber kein Benediktiner, ebenso wenig waren es die Mönche, die
der Papst zur Bekehrung Englands aussandte. Aber gerade auf dieser Insel nahmen

die Mönche erstmals die Regel ganz ernst, daher entstand auch dort um
700-710 die älteste noch erhaltene Abschrift der Regel, die heute in der Oxforder

Bibliothek aufbewahrt wird. Angelsächsche Mönche waren es dann, die ihr
Ideal nach dem Frankenreich brachten, zu dessen Herrschaft seit dem frühen
6. Jh. Alemannien wie Churrätien gehörten.

Erleichtert wurde die Einführung der Regel in unseren Landen durch das

Wirken des temperamentvollen Irenaposteis St. Kolumban ff 615), der nicht nur
das Christentum erneuerte, sondern auch mönchische Ideale vorlebte. Von
seiner Gefolgschaft sonderte sich der hl. Gallus ab, dessen Zelle zu dem Gebiete
gehörte, das bis zur Gründung des Konstanzer Sprengeis um 600 noch unter dem
Bischof von Chur stand. Nachher lag sie vor den Grenzen Churrätiens, das sich

129



noch bis Montlingen und Hirschensprung erstreckte. Wir müssen daher von
dieser monastischen Basis in der rätischen Kontaktzone ausgehen, wenn wir die

Einführung der Ordnung von Monte Cassino im eigentlichen Churrätien
verfolgen wollen.

1. St. Gallen

Wie der hl. Gallus in die Einsamkeit an der Steinach gelangte, erzählt uns die
heute in ihrer Glaubwürdigkeit viel höher geschätzte Vita, deren Kern sogar auf
das ausgehende 7. Jh. zurückgeht. Die Beziehungen des Heiligen mit den
Klöstern Luxeuil und Bobbio bezeugen, dass er keineswegs im historisch luftleeren
Räume lebte, sondern Kolumbaner blieb. Nach seinem Ableben Mitte des 7. Jh.
betreuten Einsiedler und Kleriker das Gallusgrab, zu dem bald zahlreiche Pilger
wallfahrteten.1

719 übernahm die Führung dieser Stätte der Alemanne Otmar, der in Chur
am Hofe des Praeses Victor erzogen und zum Priester geweiht worden war.
Dann stellte ihn der Praeses an der Florinuskirche an, eine Eigenkirche, die sich
nach allem eher in Chur als in Remüs befand.2 Mit einigen Rätoromanen, denen

später noch einzelne folgten, zog er nach dem Gallusgrab.3 Die Otmarsvita von
Walafrid, die aber auf einer älteren von Gozbert fundiert, spricht zweimal
davon, dass er dort eine cellula vorfand, die ihm jetzt Waltram, der Grossgrundbesitzer,

samt allem Zubehör übergab. Der Text spricht von cellula, das aber im
Mittellatein keine sachliche Aussage machen konnte und wollte. Nahegelegt
wird das schon dadurch, dass von allem Zubehör die Rede ist (cum omnibus,
quae ad eam pertinebant) und dass das Ganze feierlich (solemniter) geschenkt
wurde. Kommt dazu, dass Otmar schon bald für seine Mönche entsprechende
Wohnräume errichten konnte (undique versum congrua monachis habitacula
construxit). Waltram war es auch, der Otmar die Aufgabe stellte, dort die
mönchische Lebensweise einzuführen (regulärem vitam).4

Walter Berschin, Gallus abbas vindieatus, in: Historisches Jahrbuch 95 (1975) S. 257—277. Iso
Müller, Die älteste Gallusvita, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 66 (1972)
S. 209-249).
Dazu Jahresbericht der hist.-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden 88 (1958) S.41—43,
dazu Jahrbuch der Schweiz. Ges. für Ur- und Frühgeschichte 60 (1977) S. 138,142,146-147.
MGH Libri Confraternitatum 1884 S. 170 Aug. col. 52-53), dazu F. Perret, Urkundenbuch
der südlichen Teile des Kt. St. Gallen) 1 (1961 S. 8-10 Nr. 8 mit Verzeichnis der rätischen Mönche.

Joh. Duft, Sankt Otmar. Die Quellen zu seinem Leben. Zürich/Konstanz 1959 S.22—25

(Grundlegende Arbeit). Zu Waltram siehe Arno Borst, Mönche am Bodensee. Sigmaringen
1978 S.34—36, 38—39, 42. Dass der Passus für die rechtliche Stellung des Klosters nicht
verwendbar ist, darüber Peter Classen (Hrsg.), Die Gründungsurkunden der Reichenau. Sigmaringen

1977 S. 42-43.

130



Die vita regularis wird im gemeinsamen Gebet und Tisch bestanden haben.
Ein Benediktinerkloster war St. Gallen damals nicht. Vielmehr herrschte noch
das Zeitalter der régula mixta vor, in dem die Benediktsregel neben vielen
andern Regeln und aszetischen Werken je nach dem persönlichen Ermessen des

regierenden Abtes gelegentlich oder teilweise benutzt wurde. So befolgte man in
den Juraklöstern im 6. Jh. die Regeln von Pachomius und Basilius und die
Werke Cassians von Marseille, dazu noch die Traditionen des Inselklosters
Lérins.5 Im gleichen Jahrhundert lebten Mönche in Paris und Autun nach den

Satzungen des Antonius und Basilius. Dazu kamen die Regel des hl. Kolumban
(t 615) und die Gewohnheiten von Luxeuil. Vom 5. bis zum 8. Jh. gab es keine
Vorherrschaft einer Regel. Zuerst kam, wie schon gesagt, die Regula Benedicti

um die Mitte des 8. Jh. in England als alleiniges Gesetz zur Geltung, was dann
die bonifazianischen Kreise im Frankenreich durch die Kapitularien von 742
und 743 zu erreichen suchten.6

So führte also Otmar, seiner Herkunft nach ein «Weltgeistlicher», an der
Steinach ein Zönobitenleben ein, ein allgemeines klösterliches Leben, wohl im
Sinne Kolumbans. Das ging so über 25 Jahre. Nun hatte der Hausmeier Pippin
der Jüngere (741-51, später König 751-768) im Jahre 746 die Alemannen bei

Cannstatt geschlagen, das Herzoggut dem fränkischen Reichsbesitz einverleibt
und eine einheitliche Grafschaftsverfassung eingeführt. Der politischen Einheit
sollte nun auch die kirchlich-monastische folgen. Im Jahre darauf, also 747,
liess Pippin Otmar ein Exemplar der Benediktinerregel übergeben, gemäss
deren er jetzt die klösterliche Ordnung einführen sollte (regularis ordinem insti-
tueret vitae). Um die Entgegennahme und Durchführung des Befehls angenehmer

zu machen, überliess der Hausmeier dem Kloster zinspflichtige Leute.
Noch bezeichnender ist die Schenkung einer Glocke, die ein Symbol des gemeinsamen

Lebens war. Das Ganze war also «weniger Gunst als vielmehr Zwang».7
Für diese Umwandlung waren schon gute Prämissen vorhanden, aber jetzt

war jeder Mönch vielmehr vom Abte abhängig, freilich auch der Abt von der

Regel. Das Gelöbnis der Beständigkeit (stabilitas in congregatione) gab dem
Kloster Festigkeit. Die Psalmenordnung, die Distanz von der Welt, die Bestim-

MGH SRM III. S. 164-165.
Vgl. Kassius Hallinger, Papst Gregor der Grosse und der hl. Benedikt, in: Studia Anselmiana
42 (1957) S. 260-266 mit Angabe von Quellen und Literatur.
MGH SRM 4 (1920) S.320: libellum quem Benedictus pater de coenobitarum conversatione
composuerat, eidem abbati tradidit, ut... regularis ordinem institueret vitae. Dazu Duft
73-74.

131



mungen des Tagesablaufes, all das machte das klösterliche Leben einheitlicher
und ersetzte das Kunterbunt früherer Regeln und Gebräuche. Dass dies alles nur
mit den Jahren durchgeführt werden konnte, liegt auf der Hand.8

Hatte Pippin III. die Regel Benedikts in St. Gallen eingeführt, so-wünschte
sein Sohn Karl der Grosse (768-814) die Beobachtung dieses klösterlichen
Gesetzes allgemein in seinem Reiche. Bald nach 787 liess er in Monte Cassino die

dortige Handschrift der Regel, die zwar nicht die Urschrift Benedikts, wohl aber
eine gute Kopie davon darstellte, getreu abschreiben und dieses Exemplar nach
Aachen bringen, um es als Vorbild benützen zu lassen.9 Als dann Ludwig der
Fromme zusammen mit dem Reformabt Benedikt von Aniane die Regel des Abtes

von Montecassino allgemein durchführen wollte, liess er sie in den Kapitularien

von Aachen von 816 und 817 promulgieren.10 Erst um diese Zeit sandte Abt
Heito von Reichenau seine Mönche Grimald und Tatto nach dem Kloster Inden
bei Aachen (heute Kornelimünster), wo sie auf Wunsch ihres Bibliothekars Re-

ginbert eine nicht nur wort-, sondern auch silbengetreue Kopie des Aachener

Normalexemplares anfertigten. Dabei notierten sie am Rande die Lesarten, die

vom Texte abwichen, aber wohl schon in der Vorlage standen. Sie unterschieden

überhaupt zwischen einer Überlieferung Benedikts und einer neueren
Tradition (desiderantes vos utrumque et secundum traditionem pii patris etiam
modernam habere). Als Grimald 841 Abt von St. Gallen wurde, nahm er diese

Handschrift mit, die heute noch als Cod. Sangallensis 914 in der gelehrten Welt
berühmt ist.11

St. Gallen hatte also schon ein Jahrhundert vor dem Besitz dieser kostbaren
Regelhandschrift, nämlich 746, die Ordnung von Monte Cassino eingeführt.
Dass man aber trotzdem um 830 die kolumbanische Klosterperiode nicht ganz
vergass, bezeugt der berühmte St. Galler Klosterplan, wonach die Klosterkirche
sowohl einen Seitenaltar für St. Benedikt wie für St. Kolumban erhalten sollte.
Damit wollte man die beiden Mönchsväter der Abtei in Ehren halten.12

Aro Borst, Mönche am Bodensee 610-1525. Sigmaringen 1978 S.42-43.
MGH Epp. 4 (1895) S. 509-514: Brief des Abtes von Monte Cassino an Karl d. Gr., dazu Ludwig

Traube, Textgeschichte der Regula Benedicti. 2. Aufl. München 1910 S.31 Abhandlungen

der Bayerischen Akademie, philosophisch—philologische Kl. Bd. XXV 2).
Kassius Hallinger (Hrsg.), Corpus Consuetudinum Monasticarum. Siegburg 1 (1963)
S.435,458,517,557.
Traube 1 c. S. 32-33, 89-90, dazu Basilius Steidle, Die Benediktus-Regel. Beuron. 1975
S.36—37. Nach Traube S.31 Anm. 2 war die Regelhandschrift, die Pippin dem Abte Otmar
gab, eine sog. «interpolierte» Textform.
Joh. Duft (Hrsg.), Studien zum St. Galler Klosterplan. St.Gallen 1962 S. 140-145, 173.

132



2. Pfäfers

Das Kloster des hl. Otmar lag in der Kontaktzone der Raetia Curiensis, die Abtei

Pfäfers indes in der Nähe der rätischen Kapitale. Der Reichenauer Chronist
Hermann der Lahme (f 1054) berichtet zum Jahre 731, die drei Klöster Nieder-
altaich, Murbach und Pfäfers hätten je 12 Reichenauer Mönche erhalten.1 Die
Substanz des Berichtes dürfte die Tradition sein, dass Reichenau die monasti-
sche Inspiration zur Gründung von Pfäfers gab. Die Jahrzahl 731 ist freilich
nicht haltbar, denn Murbach ist schon 728 durch die Urkunde des Bischofs Wi-
degern nachgewiesen.2 Für Niederaltaich belegt eine Notiz von ca. 790, der sog.
Breviarius Urolfi, dass Herzog Odilo von Bayern mit Zustimmung Pippins und
unter Mitwirkung des Bischofs Heddo zwölf Mönche geholt habe. Offenbar
wird Herzog Odilo als weltlicher Stifter, Heddo indes als geistlicher Gründer
angesehen, eben jener Heddo, der ein Schüler Pirmins war und seit 727 die
Reichenau als Abt lenkte, dann 732 nach Uri verbannt wurde, schliesslich 734 zum
Bischof von Strassburg vorrückte.3 Wenn Heddo dabei war, dann steht sein
Name doch wohl für Reichenau, ob es nun 731 oder spätet geschah. Wenn aber
die Tradition für Niederaltaich stimmt, dann wohl auch für Pfäfers, in dem
Sinne nämlich, dass 731 nur eine summarische Angabe war, aber dass das damit
gemeinte Faktum echte Überlieferung darstellt.

Sehen wir uns die Abteliste von Pfäfers an (Fab. 53): Adalbertus abb., Gibba
abb., Anastasius abb., Adalbertus eps., Lupicinus abb., Vincentius abb., Mar-
ciantis abb., Bercautius abb., Crispio abb. Dieser Eintrag entstand erst um 830
und scheint sich in der doppelten Anführung von Adalbertus geirrt zu haben.
Wer könnte auch gleich acht oder neun Äbte vergangener Zeit in der richtigen
Reihenfolge ohne eindeutige Vorlagen aufzählen, zu einer Zeit, da es noch keine
kritische Geschichtsforschung gab. So wird Abt Adalbertus personengleich mit

MGH SS V.98: Tria coenobia, id est Altaha, Morbach et Favarias ex Augiensibus fratribus in-
structa sunt, duodcnis ad singula fratribus deputatis et totidem Augiae remanetibus. Text
auch F. Perret, Aus der Frühzeit der Abtei Pfäfers. St. Gallen 1958 S.7 und Dieter Geuenich,
Die ältere Geschichte von Pfäfers im Spiegel der Mönchslisten des Liber Viventium Fabarien-
sis, in: Frühmittelalterliche Studien 9 (1975) S. 226-252, bes. S.226.
Über die Widcgcrn-Urkunde zuletzt Arnold Angenendt, Monachi Peregrini. München 1972
S. 84—90. Über Pirmin-Eddo siehe jetzt Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 30 (1980)
S. 18—23 (Jarnut). Über Heddo siehe B. Stettier, Studien zur Geschichte des obern Aareraums
im Früh- und Hochmittelalter. Thun 1964 S. 111—125,148 (Testament Heddos) und Friedrich
Prinz, Frühes Mönchtum im Frankenreich. München-Wien 1965 S.211,217,222,417-418.
Ipse (Odilo dux) easam Dei (Altaha monasterium) edificare iussit et de Alamannia duodenos
monachos per commeatum Pippini regis et F.ddoni episcopi donanti hic adduxit ad iam
dictum locum. Prinz I.e. S.417 Anm. nach Monumenta Boica XI (München 1771) S.14. Dazu
auch Hans Schnydet im Geschichtsfteund 124 (1971) S. 147—148. Merkwürdigerweise will An-
genedt S.120 in Heddo keinen Hinweis auf Reichenau sehen.

133



Bischof Adalbertus sein.4 In der Gebetssynode von Attigny von 762 nahm er
noch als «Athalbertus abbas de Fabarias» teil.5 Abt Gerold von Pfäfers (ca.

1110—25) hebt ihn als seinen frühesten Vorgänger hervor und charakterisiert ihn
als Bischof und Abt (Adelberto episcopo et abbate).6 Ist dem so, dann ist Gibba
der erste Abt, der zudem einen germanischen Namen trägt, keinen romanischen
wie sein Nachfolger Anastasius.

Nun begegnen uns in der Reichenauer Totenliste (Aug. 25, 1-3) Ebersind,
Turpinus und Geba. Der erste dürfte personengleich sein mit dem Gründerabt
von Niederaltaich (Aug. 101, 25: Ebersindus abba), der zweite ist ein Romane,
der dritte hat den Namen des ersten Pfäferser Abtes (Fab. 53,4: Gibba abb.), wie
bereits oben dargelegt wurde. Noch mehr, in der Reichenauer Totenliste (Aug.
25, 3: Geba) ist der Name des Mönches Geba ausgelöscht worden, dafür aber

unter der Liste der Bischöfe und Äbte nach den Reichenauer Äbten Petrus und
Walto eingesetzt als Geba abb. (Aug. 24, 12).

Auf diesen Tatbestand weist Dieter Geuenich mit folgenden Worten hin: «Es

fällt jedenfalls auf, dass Geba abb. ausserhalb der chronologischen Abfolge der
Reichenauer Äbte nachgetragen ist.» Er beschliesst seine Studie mit der Feststellung:

«Jedenfalls ist Gibba/Geba im Frühmittelalter kein so häufiger Name wie
etwa Adalbertus, so dass dem Vorkommen der Namen Ebersind und Geba an
der Spitze der Reichenauer Totenliste angesichts der Tradition des Hermannus
Contractus doch wohl Beachtung geschenkt werden muss.»7

Dass die materielle Ausstattung durchaus von den Victoriden in Churrätien
kam, deren Namen ja im Pfäferser Liber Viventitim eingetragen sind und deren

Schenkungen in der Foppa (Ilanzer Becken) sich mit den dortigen Disentiser
Tello-Gütern in merkwürdiger «Gemengelage» befinden, sei durchaus zugegeben.8

Aber die Victoriden konnten nicht die monastische Zündung geben, die

durch Gibba aus der Reichenau erfolgte. Pfäfers ist aber damit kein Tochterkloster

der Insel-Abtei, weil es sich nicht um hochmittelalterliche Filiationen im

Das erkannte F. Perret schon in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 44 (1950)
S.276 und Frühzeit S.4.
Bündner Urkundenbuch 1 Nr. 15 zu 762.
Bündner Urkundenbuch 1. Nr. 280 zu 1110/25.
Geuenich I.e. 252 Text und Anm. 139. Wenn Perret, Frühzeit S.5, auf das Vorkommen des

Namens Gepa im 13. Jh. hinweist, so beweist dies nichts, denn es geht um den Namen im 8. Jh.,
zur Zeit der romanisch-germanischen Durchdringung. Zum Ganzen wichtig H. Büttner, Zur
frühen Geschichte der Abtei Pfäfers. Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 53 (1959)
S. 1—17, wieder abgedruckt in: Schwaben u. Schweiz im frühen und hohen Mittelalter. Sigmaringen

1972 S. 225-239.
Perret, Frühzeit S.7-8, 10-11.

134



Sinne der Cluniazenser und Zisterzienser handelte, sondern um ausgesandte
Einzelmönche mit besonderem Auftrag oder eigener Initiative.

Mag sein, dass Pfäfers nur darum den Reichenauer Mönch Alawicus zum
Abte berief (973-997), weil das nähere St. Gallen seine Hand auf Pfäfers legen
wollte.3 Immerhin kann eine Erinnerung an Gibba mitgespielt haben. Auf alle
Fälle feierte man im 12. Jh. St. Pirmin auch in Pfäfers hoch, wie die Bestimmungen

des Abtes Gerold beweisen.9 Aber es geht ja nicht um St. Pirmin, der jedenfalls

nie in Pfäfers war und zur Zeit der Gründung schon lange die Reichenau
verlassen hatte. Es geht um Gibba/Geba.

Hat Gibba von Reichenau in Pfäfers die Benediktinerregel eingeführt? Das

hängt davon ab, ob der hl. Pirmin, der um 724 sein Kloster auf der Insel im
Bodensee gründete, die Satzungen von Monte Cassino befolgte. Jedenfalls
beobachtete man in dem von ihm erneuerten Kloster Murbach 728 die Traditionen
der Klöster Lerins, St. Maurice (Acaunum) und Luxeuil und dann besonders
noch die Lehren Benedikts und Kolumbans. Das erhellt aus der Urkunde des

Bischofs Widegern für Murbach aus dem Jahre 728.10 Die scheint typisch für die
vorbonifazianische Zeit gewesen zu sein. Um die gleiche Zeit führt auch ein
Formular des fränkischen Mönches Markulf die genannten drei Klöster an.11

Obwohl die Abtei Farfa nicht so weit von Monte Cassino entfernt war, erklärte sie

775 auch Lerins, Acaunum und Luxeuil als ihre Vorbilder, dazu noch die Regeln
der Mönchsväter Basil, Benedikt und Kolumban.12 Es fällt aber immerhin auf,
dass in der Widegern-Urkunde Benedikt vor Kolumban steht und dass sie zwei-

Bündner Urkundenbuch I. Nr. 280 zu ca. 1110-25; in festo omnium sanctorum, Pirminii
confessoris, Martini episcopi. Wenn das Fest Pirmins im Kalendarium des Cod. Fab. VII. nur in
schwarzer Farbe angezeigt wird, so besagt dies nichts für die Qualität des Festes, weil auch die
Feste des hl. Benedikt, des Apostels Thomas und des hl. Laurentius so angezeigt sind.
Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 55 (1961) S. 129-130.
A. Bruckner, Regesta Alsatiae aevi merowingici et karohni. Sttassbutg-Zürich 1949 Nr. 113:
Unde institutio sancta ex hoc a Sanctis patribus m postmodum ab honente usque in hocci-
dente et in partebus Gallearum monastena multa sub régula sancta horum exemplo relegio
clara promulgavit, precipue monasteria Lirinensis, Agaunensis, Luxoviensis et in universo
mundo sub régulas sanetotum patrum, maxime beati Benedicti et sancti Columbani abbatum
vita, commune optime dispositis et per auetoretate dementia regum et privilegia Sanctis atque
catholicis pontifieibus firmiter roborata. Dazu Melanges Clombaniens. Luxeuil 1951 S.229
(mit Text), ferner Hallinger I.e. 261-262 und Angenendt 84-90, dott S. 180 Anm. 37 Text.
MGH Formulae merowingici et Karolini aevi. ed K. Zeumer 1886 S.39 (Lib. I. 1: de privilegio).
MGH Diplomata Karolinorum 1 (1956) Nr. 98 zu 775 Mai 24.

135



mal Benedikt allein hervorstrich.13 Mag Pirmin auch kein hundertprozentiger
Benediktiner gewesen sein, so neigte er doch sehr zur Regel von Monte
Cassino.14 Das darf man auch von Gibba, dem Gründermönch von Pfäfers sagen,
zumal seine Stiftung schon etwa 735/740 datiert.

Die Bedeutung des Klosters erhellt aus seinem Urbar, das im Reichsurbar
von 842/43 enthalten ist. Da finden wir Kirchen und Höfe im ganzen Raum von
Untervaz bis zum Splügen, von Walenstadt bis Eschen. Am Vierwaldstättersee
besass die Fabaria ein Gut in Weggis, am Zürichsee Kirchen in Busskirch und
Männedorf. Als äusserste Positionen sind die Gaudentiuskirche in Casaccia im
Bergell und Besitz in Morter im Vintschgau und endlich in Nais im Etschland zu
vermerken. Viele dürften noch in die Zeit vor 806, vor der Einführung der
Grafschaftsverfassung in Rätien, zurückgehen.15

Wie sehr Pfäfers mit Westfranzien, mit dem Gebiete von Angers, Autun und
Orléans, aber auch von Maastricht, Soissons und Auxerre verbunden war, zeigt
uns das Reliquienverzeichnis von ca. 875. Texte von Kirchenschätzen offenbaren

immer kulturelle Hintergründe. Dem ganzen Inventar liegt ein Schema nach
den fünf Altären zugrunde. Offensichtlich war die Klosterkirche ein geosteter
Dreiapsidenraum, wohl noch mit zwei Annexen wie in Müstair oder später in
Remüs. Sonst musste man Altäre auf den Seitenwänden annehmen, was z. B. im
12. Jh. in der Klosterkirche von Schuls der Fall war.16

3. Disentis

Zunächst ruft Disentis St. Gallen in Erinnerung, genauer gesagt sein kolumba-
nisches Fundament, das freilich hier erst ein Jahrhundert später in Erscheinung
tritt. Es handelt sich um den hl. Sigisbert, dessen Namen wir vergebens im ganzen

churrätischen Gebiete suchen. Er muss daher aus der Fremde gekommen
sein, aus dem Frankenreich. Schon drei merowingische Könige trugen diesen

qui de suis peregnnis monachis ibidem instituent et cenobio vel saneto ordene sub régula beati
Benedicti etc., quem sub uno modo petitiones vel una sancta institutione beati Benedicti quoa-
dunavit. Bruckner I.e.. Dazu Angenendt S. 84-90,102-103, bes. S.90 und Prinz, Frühes
Mönchtum S. 281-282. Zur Urk. Theoderichs IV. von 724 für Maursmünster, in der Benedikt
und Kolumban erwähnt sind, siehe MGH Diplomata Imperii spuria 1 (1872) Nr. 90, wozu
Hallinger 262 und Angenendt S. 118 zu vergleichen ist.
Angenendt S.53, 115.
Text im Bündner Urkundenbuch I. S. 385-388, dazu die Identifizierung mehrerer Ortsnamen
von Paul Kläui in der Schweiz. Zeitschtift f. Geschichte 13 (1963) S.536-537.
Edition und Kommentar des Reliquienvetzeichnisses in der Zs. f. Schweiz. Kirchengeschichtc
(im Druck).

136



Namen, dazu etwa hundert Personen des Frankenreiches oder dessen Kontaktzonen.

Da Iren nie fränkische Namen tragen, muss er eher ein Franke sein.1

Auch hier herrschte die Geistigkeit der peregrinatio pro Christo. Man denkt an
ein irofränkisches Zentrum wie Luxeuil, das schon unter Abt Waidebert
(629—670) fränkisiert und Anhänger seiner Richtung überallhin sandte.2

Auf das Frankenreich weisen auch die Patrozinien der ersten Kirchen. Die
älteste war St.Peter, zugleich auch die kleinste. Der Petruskult war nicht nur bei
den Iren, sondern auch bei den Franken, ebenso bei den Burgundern und Westgoten

in Ehren. Schon Chlodwig weihte seine Pariser Grabkirche dem

Himmelspförtner und den Aposteln und sandte dem Papste eine Weihekrone. Im
6. Jh. erhielt König Childebert seinerseits Petrusreliquien von Rom.3 Auf die

Petruskapelle folgte in Disentis die erste Martinskirche. Für die Zeit des 7./8. Jh.
stellt sie den östlichsten Beleg für den Kult des fränkischen Nationalheiligen
dar.4 Sie ist nicht von St. Sigisbert erbaut. Aus dessen Zelle entstand kein Kloster,

weil der Praeses in Chur den begüterten Freund des Eremiten, den Rätier
Placidus ermorden liess. Aber die Gebeine beider fanden in der Krypta der
Martinskirche ihre Ruhestätte. Es ist die älteste noch erhaltene Krypta der Schweiz.

Eremiten und Kleriker mögen diese erste Martinskirche errichtet haben.
Eine Kirche war noch kein Kloster. Den Gründer eines monasteriums erfahren

wir erst aus dem Reichenauer Verbrüderungsbuch, das 826 aus mehreren
vorhandenen Listen zum grossen Liber Confraternitatum zusammengetragen
wurde. Hier finden wir den Disentiser Konvent unter dem Titel: Nomina
fratrum de monasterio, qui uocatur Desertinas. In der Reichenau hielt diese Stelle

inne Bischof Pirmin, in Lorsch Bischof Chrodegang, in St. Gallen Abt Otmar, in
Niederaltaich Abt Ebersind, alles Organisatoren ihrer Klöster, so nun auch
Bischof Ursizin in Disentis. Er war auch Abt, denn ihm folgten gleich 93 schon
verstorbene monachi. Sigisbert war der heroisch-charismatische Initiant, Ursizin
der organisatorisch-juristische Vollender. Alles genau wie in St. Gallen, wo Gal-

Die Quellen und Gründe für die Anfänge von Disentis sind angegeben in I. Müller, Geschichte
der Abtei Disentis. Einsiedeln-Köln 1971 S.9—20, weshalb hier darauf nicht näher eingegangen
werden kann.
Über die irofränkische Geistigkeit siehe A. Angenendt, Monachi Peregrini. München 1972
5. 144-158, 230-233. Dazu A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands 1 (1922)
S.269,292,316.
Eugen Ewig, Der Petrus- und Apostelkult im spätrömischen und fränkischen Gallien.
Zeitschrift für Kirchengeschichte 71 (1960) S. 215-251. Zum geistigen Hintergrund und den
römischen Voraussetzungen im Frankenreich im 7. und 8. Jh. siehe K. Hallinger, in: St. Bonifatius
Gedenkgabe zum zwölfhundertjährigen Todestag. Fulda 1954 S. 320-361, bes. S.360 (Ende
6. Jh. Übernahme des römischen Sanktorale).
Fr. Prinz, Frühes Mönchtum im Frankenreiche. 1965 S. 40-41.

137



lus und Otmar die gleiche Rolle spielen. Auch in Einsiedeln wird es später so

sein, zuerst der Eremit Meinrad, dann der Abt Eberhard.
Abschliessend steht für das monasterium Desertinense die grosse Schenkung

des Bischofs Tello von 765 ein. Die Urkunde ist nicht so sehr nach dem rätischen

Urkundentypus, sondern nach dem Vorbild der feierlichen fränkischen Urkunden

entworfen. Dass bei einem so alten Dokument Textverschiebungen oder
Zutaten vermutet werden können, liegt auf der Hand, kann aber die Echtheit in
keiner Weise wesentlich beeinträchtigen. Bischof Tello schenkte der Abtei
wichtigste Höfe in Sagens, Ilanz und Brigels, dazu Streugut im ganzen Gebiete

von Truns in der Cadi bis Mels im Sarganserland.5

Wichtig ist das Tello-Dokument für die Kirchen der Abtei. Es spricht von
ecclesiae s.Marie semper virginis, matris domini nostri Iesu Christi, seu( et)
sancti Martini seu s. Petri. Diese Dreierformel, welche die Marienkirche eindeutig

als Hauptkirche betont, kann nur in der Zeit zwischen 750 und 900 Geltung
haben, denn bis um 750 war St. Martin I. mit der Krypta die Hauptkirche, dann
folgte im Anschluss an die Klostergründung durch Ursizin die Marienkirche L,
von der wir nur einen kleinen Teil des Fundamentes einer Apside haben. Sie war
damals neu und repräsentierte die erst jetzt geschaffene klösterliche Organisation.

Die grosse Martinskirche IL, die um 800 entstand und viele Stukkaturen
aufwies, wird dann bis ins 12. Jh. immer als Hauptkirche vorangestellt.6

St.Peter war offensichtlich die kleinste und älteste Kirche, besser Kapelle,
die auf die Zeiten des Placidus und Sigisbert zurückgehen könnte, von der noch
1895/99 Reste vorhanden waren. Es ist zu hoffen, dass vielleicht von ihr
Fragmente bei der Grabung zum Vorschein kommen.

Die Entwicklung der Kirchen könnte man schematisch darstellen etwa in

folgenden vier Epochen:
I. Petruskapelle (ca. 720).
II. Martinskirche (ca. 740) und Petruskapelle
III. Maria I. (ca. 750), dazu Martin I. und die Petruskapelle, alle 765 belegt.
IV.Martin II. (ca. 800), dazu Matia I. und Petrus.

Jeder Neubau erobert in der Zweier- oder Dreierformel der Patrozinien den

ersten Platz.
War Ursicinus wirklich Benediktiner? Der Liber Confraternitatum des Insel-

Klosters bezeichnet die Mönche als Fratres, die Kanoniker als Canonici. Wenn
wir uns nicht täuschen, dann enthält das Buch nur Klöster, die wirklich die re¬

Text im Bündnet Utkundenbuch 1 (1955) S. 13-23 Nr. 17. Dazu zuletzt I. Müller in der
Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte (im Druck).
Über das tellonische Kirchentrio Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 2 (1952) S. 35-40.

138



gula Benedicti wenigstens grundsätzlich als alleinige Norm befolgten. So ist
auch Mondsee im Reichenauer Codex notiert, das wenigstens 804 secundum
régulant s. Benedicti lebte. Nicht aber angeführt ist sein Tochterkloster
Kremsmünster, das schon 777 gestiftet wurde und einfachhin die vita regularis kannte,

genau wie auch Otmar seit 719. Kremsmünster gab erst im Verlaufe des 9. Jh.
die régula mixta auf.7 Es fehlt auch das schon Anfang des 7. Jh. gegründete
Nonnenkloster in Habendum (Saint-Mont), das die aus Luxeuil übernommene Co-

lumbansregel und die in St. Maurice gefeierte immerwährende Liturgie (laus pe-
rennis) befolgte. Erst nachdem die Aachener Beschlüsse von 816 die Benediktinerregel

für alle professgebundenen Mönche und Nonnen vorschrieb, entschied
sich das Kloster 817 für diese forma unitatis und zog vom bisherigen Ort in das

einige Kilometer entfernte Remiremont.8 Beachtenswert ist auch Romainmô-
tier im Jura, ein frühmittalalterliches Kloster, das erst 929 durch den Anschluss

an Cluny benediktinisch wurde und daher auch im Gedenkbuch des Inselklosters

fehlt.9
Wenn wir die Klöster der Reichenauer Confraternitas als benediktinisch

bezeichnen, so gilt dies nur für die Zeit des Eintrages, mithin für das erste
Jahrzehnt des 9. Jh., da diese Verbrüderungen eingegangen wurden.10

Woher empfing aber Disentis seine Anregungen in dieser Hinsicht? Die
Benediktinerklöster in Italien, in Brescia und Mailand, lagen fern am Südabhang
der Alpen und konnten keinen Besitz in Rätien aufweisen. Vom Hofe des Praeses

Victor wird man kaum ein Exemplar der Regel erwarten dürfen. Auch
Otmar brachte ja keines mit sich, als er von Chur zur Galluszelle versetzt wurde.
Man ist daher auf irgendeine Fremdeinwirkung angewiesen, wie dies auch bei

Pfäfers der Fall war, wo Gibba aus dem Bodenseekloster in persönlicher Art die

Anregung gab. So kann man bei Disentis Einfiuss von Pfäfers vermuten. In
Disentis kann schon Ursizin und seine Zeit benediktinisch gedacht haben, sicher
aber lebte der Nachfolger Ursizins, Abt Agnellus, zur Zeit der Verbrüderung
nach den Gesetzen des Abtes von Montecassino.

W. Neumüller/K. Holter, Der Codex Millenanus. Graz-Köln 1959 S. 61-65 Carl Pfaff, Scnp-
totium und Bibliothek des Klosters Mondsee im hohen Mittelalter. Graz-Wien 1967 S. 11—15.
Ed. Hlawitschka, Zur Klosterverlegung und zur Annahme der Benediktinerregel in Remiremont.

Zeitschrift f. die Geschichte des Oberrheins 109 (1961) S. 249-269, dazu MGH Libri
Memoriales Bd. I. Liber Memorialis von Remiremont 1 (1970) S.IX—XI.
B. Egger, Geschichte der Clumazenserklöster in der Westschweiz bis zum Auftreten der Ci-
sterzienser. Freiburg/Schweiz 1907 S.9—22.
Die erste Verbrüderung zwischen Reichenau und St. Gallen datiert 800. MGH Libri
Confraternitatum 1884 S.140. Disentis steht an vierte Stelle, wird mithin in den ersten Jahren eingesandt

worden sein.

139



4. Der Kult des hl. Benedikt in Churrätien

Nachdem wir nun die rätischen Klöster einzeln ins Auge gefasst haben, müssen

wir nach dem Kult des hl. Benedikt in diesen Abteien fragen. Er hängt eng mit
dem Schicksal von dessen Reliquien zusammen. Im Jahre 672/74 wurden sie aus
Furcht vor den Langobarden von Monte Cassino nach dem fränkischen Fleury
an der Loire geflüchtet. Fleury blieb ein Zentrum des Kultes, auch nachdem
teilweise Gebeine des Heiligen auf die Bitten des Papstes Zacharias 755/57 wiederum

nach Cassino zurückkamen. Von Fleury drang der Kult ins ganze Frankenreich.

Das südfranzösische Kloster Aniane, das zwischen Narbonne und Arles

liegt, errichtete schon um 782 in seiner Marienkirche einen Altar zu Ehren des

Abtes von Cassino.1 Das Kalendar von Regensburg aus dem Jahre 788 weist
bereits das Fest der Reliquien-Translation vom 11. Juli auf.2 Das nordfranzösische
Kloster St-Riquier (Centula) weihte sogar 799 eine Benediktuskapelle ein.3

Einflüsse von Nivelles (Belgien) lassen sich im Sacramentarium Rhenau-

giense feststellen, das kurz vor 800 im alemannisch-rätischen Räume, etwa in
einer Gegend um den Bodensee, entstand und das Translationsfest bietet.4

Nicht nur in den Orationen, sondern sogar im Kanon der Messe findet sich der
Name Benedikts in dem Codex Sangallensis 348, der in Chur um 800 als ein
vielgerühmtes Muster rätischer Schriftkunst entstand und später nach St. Gallen
kam. Also Benedikt nach den Frankenheiligen Hilarius und Martin und nach
den Kirchenvätern Augustin, Gregor und Hieronymus.5 Um die gleiche Zeit
feierte man in der Steinachabtei am 11. Juli die Translation, aber auch am
21. März den eigentlichen Todestag des Heiligen, wie uns Cod. Sang. 914
berichtet.6 So begreifen wir auch, dass der St. Galler Klosterplan um 830 einen Be-

nediktusaltar vorsieht. Man kann dafür drei Vorbilder ausfindig machen,
zunächst den 819 in der Krypta der Salvatorskirche zu Fulda eingeweihten Bene-

MGH SS XV 1 (1887) S.206 (Ardonis Vita Benedicti, Kap. 17).
Klaus Gamber, Das Bonifatius-Sakramentar. Regensburg 1975 S.55 Vgl. auch S.107 zum
lO./ll.Jh.
Ferd. Lot, Hanulf. Chronique de l'Abbaye de Saint-Requier. Paris 1894 S.56,58-59,87,217.
W. Effmann, Centula/St. Riquier. Münster/Westf. 1912 S.9,11,21,89.
Hänggi-Schönherr, Sacramentarium Rhenaugiense. Freiburg/Schweiz 1970
S. 48-54,58-59,63,65,174,299.
Kunibert Mohlberg, Das fränkische Sacramentarium Gelasianum. Münster/Westf. 1939
S. 153,238-239, dazu Einl. S.99.
E. Munding, Die Kaiendarien von St.Gallen. Texte. Beuron 1948 S.45,61,65. Untetsuchun-
gen. Beuron 1951 S.44,78,163. Zur Arbeit siehe B. Bischoff im Historischen Jahrbuch 73
(1954) S.498-500.

140



diktusaltar.7 Aber noch mehr ist einerseits der um 782 in Ardane errichtete Bene-

diktusaltar und anderseits die in St. Riquier 799 festgestellte Benediktskapelle in

Erwägung zu ziehen, da die im Klosterplan notierten Patrozinien überhaupt in
diesen beiden Klöstern ihre Entsprechungen finden.8 Wir stellen somit fest, dass

die von Fleury ausgehende Verehrung schliesslich um 800 sowohl in der
Otmarsabtei wie in der rätischen Kapitale Heimatrecht erreichen konnte.

In Churrätien überschneidet sich aber auch die westliche Kultwelle mit der
südlichen, die von Monte Cassino ausging. Von diesem Mutterkloster erhielt
die Abtei S. Salvatore in Leno in der Diözese Brescia um 758 eine Armreliquie,
weshalb sie als monasterium S.Salvatoris et S. Benedicti bezeichnet wurde und
962 einfach als monasterium S. Benedicti galt. Wiederum eine Armreliquie kam

um 790 von Monte Cassino auf Bitten des Papstes Hadrian I. in das südbayerische

Kloster St. Jacobus in loco Pura, das daher Benediktbeuren genannt
wurde.9 Wie um 800 in Chur und St. Gallen der Heilige von Nursia liturgisch
verehrt wurde, ist schon gesagt. Hier ist auch das unserem Heiligen geweihte
Nordannex der karolingischen Klosterkirche von Müstair einzuordnen, auf das

wir bald ausführlicher zu sprechen kommen. Nicht erwähnt haben wir aber
bislang Pfäfers, das in seiner klösterlichen Marienkirche um 875 und in seiner
Leutkirche St. Evort um 900 Benediktusreliquien besass.10

Wie man es nun auch betrachten mag, von Westen oder von Süden, seit der

Mitte des 8. Jh. begann der Benediktuskult einen wahren Siegeszug im karolingischen

Reiche. In diese bemerkenswerte Frömmigkeitesbewegung sind aber
noch zwei in Churrätien im Verlaufe des 9. Jh. errichteten Benediktuskapellen
zu stellen, die eine in Mals als Zeugin für die Abtei Müstair, die andere in Somvix

als Zeugin für die Abtei Disentis. Beide Kapellen scheinen mehr von Süden

als von Westen inspiriert worden zu sein, ging doch der Kultweg von Monte
Cassino nach Leno, von dort über Müstair nach Pfäfers und Disentis. Gerade
diese Klöster waren zu Anfang des 9. Jh. mit Reichenau verbrüdert und im
dortigen Katalog in der Reihenfolge: Pfäfers, Disentis, Müstair, Leno eingetragen.11
Was das heisst, zwei Benediktuskapellen im 9.Jh., wird klar, wenn wir se-

MGH Poetae latini 2 (1884) S.208: Hanc, Bénédicte pater, cryptam tutaberis aram. Titel von
Hrabanus Maurus.
Joh. Duft (Hrsg.), Studien zum St.Galler Klosterplan. St. Gallen 1962 S. 141-144, 173-176.
Näheres R. Bauerreiss in: Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens 57 (1939)
S.151-156.
Franz Perret, Urkundenbuch der südl. Teile des Kt. St.Gallen. 1 (19M) S.52,63.
MGH Libri Confraternitatum ed. P. Piper 1884 S. 154,172-175.

141



hen, wie im süddeutschen-konstanzischen Räume erst mit der Jahrtausendwende

Reliquien des Heiligen auftauchen (Einsiedeln, Reichenau usw.).12

Die Benediktuskapelle im obervintschgauischen Mals hängt geistig mit der
Abtei Müstair zusammen. Dort liess der Churer Bischof durch eine

Mönchsgruppe von Pfäfers im ausgehenden 8. Jh. ein Männerkloster ins Leben
rufen. Die Entwicklung war gesegnet, wie die heute noch erhaltene karolingi-
sche Abteikirche mit den berühmten Malereien belegt. Der südliche Nebenraum

der Kirche dürfte dem hl. Benedikt geweiht sein, wird doch der Heilige
schon in der Weihe-Inschrift von 1087 genannt, die auf eine karolingische Vorlage

zurückgeht. Dafür spricht auch der Benediktsaltar, dessen Wiederweihe
1404 datiert, der daher in frühere Zeiten zurückweist. Wie passend, dass im
Südannex der Organisator des abendländischen, im Nordannex aber Martin,
der Vater des gallischen Mönchtums, geehrt wurde. Zudem spricht die Verbrüderung

mit den Mönchen auf der Bodensee-Insel für die benediktinische
Observanz.13

Darauf deutet auch die Benediktskapelle im nahen Mals, die im Verlaufe des

9. Jh. errichtet wurde, wie der Dreiapsidensaal, die Stukkaturen und die
Wandgemälde belegen.14 Sie stellt keine Pfarrkirche dar, sondern eine Devotionskapelle,

deren Patrozinium von Müstair angeregt wurde. Das Gebiet von Müstair
gehörte ja auch anfänglich zur Pfarrei Mals. Rechtlich und urkundlich erscheint
das Heiligtum als Eigenkirche der Churer Bischöfe, die ja auch hinter Müstair
standen. Erst um 1170 übergab Bischof Egino die Kapelle dem wenige
Jahrzehnte vorher in Müstair organisierten Nonnenkloster.15 Als dessen Eigentum
finden wir sie in den Urbarien des 14. Jh. wieder.16

Zur gleichen Zeit entstand auch im Bündner Oberland oberhalb Somvix eine

Benediktuskapelle, deren enges Schiff mit einer hufeisenförmigen Apsis
abschloss. Der Raum ähnelt der karolingischen Kirche von Kästris (bei Ilanz).17
Rechtlich und urkundlich wird die Kapelle erst im 13. Jh. erwähnt, und zwar als

Gotteshaus der damals dort entstandenen Beginensiedlung, deren Oblationsur-

H. Tüchle, Dedicationes Constantienses. Freiburg/Breisgau. 1949 S.94—95.
I. Müller, Geschichte des Klosters Müstair. Disentis 1978 S.9-19.
Oswald-Schaefer-Sennhauscr, Vorromanische Kirchenbauten, München 1971 S. 198—199 mit
Literatur.
Bündnet Urkundenbuch 1 (1955) S. 280-281 Nr. 375.
B. Schwitzer, Urbare der Stifte Marienberg und Münstet. Innsbruck 1891 S. 157,187,189.
Oswald-Schaefer-Sennhauser I.e. S.317. I. Müller, Geschichte der Abtei Disentis, Einsiedeln
1971 S. 17-18.

142



künden der benediktinischen Profess verpflichtet sind. Sicher hatte der Abt von
Disentis erst im 14. Jh. über dieses Heiligtum zu verfügen.18

Die Verhältnisse beider Benediktuskapellen ähneln einander. Beider Patrozinium

ist von einem Benediktinerkloster inspiriert, aber beide gelangten erst im
Verlaufe des Mittelalters in den rechtlichen Besitz ihrer geistigen Anreger, ganz
begreiflich, weil beide Kapellen weder unmittelbar im engeren Bereich der Klöster

noch in deren ursprünglichen Herrschaftsgebiete lagen.

Sehen wir uns die Kapelle in Mals noch näher an. In der Mittelapsis erscheint
der segnende Christus, zu seiner Rechten der hl. Gregor der Grosse und zu seiner

Linken der hl. Stephanus, wie die entsprechenden Inschriften bezeugen. Der
Martyrer-Diakon überrascht keineswegs, denn auch in Müstair ist die Südapsis
ihm geweiht, wie aus den karolingischen wie auch romanischen Bildern zu ersehen

ist. Auffällig indes ist das Bild des Papstes, was uns sofort nach der Verehrung

dieses grossen Heiligen fragen lässt. Weil er in die Geschicke der Kirche so
segensvoll eingriff, finden wir sein Fest (12. März) und seinen Namen im Kanon
der Messe bereits in den frühmittelalterlichen Sakramentarien sowohl der sog.
gregorianischen wie der sog. gelasianischen Ordnung. So überrascht es uns
nicht, dass wir auch die Belege dafür im gelasianischen Sakramentar finden, das

um 800 in Chur geschrieben wurde und später nach St. Gallen kam." Die älteste

Darstellung des hl. Gregor kann in der Kirche S. Maria Antiqua in Rom aus der
Zeit von 705/707 nachgewiesen werden.20 Reliquien wurden durch die Vermittlung

des Abtes Hildtun von St. Denis 826 mit denen des Märtyrers Sebastian
über den Grossen St. Bernhard nach St. Medard in Soissons überführt.21. Gregor
der Grosse war auch Patron des im 7. Jh. gegründeten Kloster Confluentes im
Oberelsass, das daher den Namen monasterium S.Gregorii annahm und Münster

im Gregoriental genannt wurde. So ist das Kloster zu Beginn des 9. Jh. im
Reichenauer Verbrüderungsbuch eingetragen und hiess auch so in den königlichen

Urkunden um die Mitte des gleichen Säkulums.22 In karolingischer Zeit

Müller-Curti, Die Beginen von Somvix. Zeitschtift für Schweizerische Kirchengeschichte 29
(1935) S. 1-25,81-100, bes. 7-10,87-88.
Kunibert Mohlberg, Das fränkische Sacramentarium Gelasianum. Münster/Westfalen 1939
S.34,238-239.
Lexikon det christlichen Ikonographie 6 (1974) Sp.434.
MGH SS XV 1 (1887) S.384,386,390,393. Dazu Max Buchner, Das Vizepapsttum des Abtes
von St. Denis. Paderborn 1928 S. 64-72.
MGH Libri Confraternitatum ed. Paul Piper 1884 S.154, 220: monasterium s.Gregoni, de
coenobio, quod sancti Gtegotii nominatur. MGH DD Lothatii I. et Lotharii IL Berlin/Zürich
1966 S. 187,388 zu 843 und 856. Über das Kloster siehe Helvetia Pontificia. Berlin 1927
S. 289-292.

143



war überhaupt der Kult sehr verbreitet, so in der ersten Hälfte des 9. Jh. in der
Reichenau und in der zweiten Hälfte in St. Gallen.23

Wenn nun der Heilige so früh und so hoch verehrt wurde und sein «Porträt»
in der Maiser Kapelle einen so auffälligen Platz erhielt, dann dürfen wohl die
Bilder an der Nordseite des Schiffes mit ihm Beziehung gehabt haben. Der vor
einem Hause schreibende Kleriker mit den drei Tauben dürfte die vielleicht älteste

Darstellung der Inspiration des Heiligen darstellen.24 Die Tonsur ist ja auch

gleich wie beim Bild in der Nische. Wiederum kann man in dem Bild, das einen
Kleriker zeigt, wie er den Text eines Codex erklärt und mit zwei andern Klerikern

disputiert, wohl mit Recht St. Gregor erkennen. Seine Figur ist ja schon
durch sein älteres bärtiges Gesicht und die feierlichere Kleidung hervorgehoben.
Das Buch kann nicht eigentlich die Dialoge des hl. Gregor bezeichnen, deren
zweites Buch das Leben des hl. Benedikt schildert, da darin nur ein Diakon,
nämlich Petrus, vorkommt, mit dem sich der Papst unterhält. Und doch könnte
es sich darum handeln, wenn der Maler frei sein Thema bearbeitete und mit
dem Codex und den Klerikern einfach die ganze literarische Tätigkeit Gregors
andeuten wollte (Moralia, Regula pastoralis, Dialoge, Bibelerklärungen).

Bei der grossen Bedeutung Gregors könnte man an eine Kapelle zu seiner
Ehre denken. Aber um 1170 und ca. 1322 wie auch 1394 steht die Kirche unter
dem Patronate des hl. Benedikt. Einen Grund für einen Patroziniumswechsel
lässt sich kaum ausfindig machen, wohl aber fügt sich dessen Schutzherrschaft
nahtlose in dessen Kultgeschichte.25 Der letzte Teil der Nordwand und die

Westwand scheinen Bilder des Alten Testamentes aufgewiesen zu haben, wie

wenigstens Reste nahelegen.26 So muss man nun die Darstellung des Patrons der

K. Beyerle (Hrsg.), Die Kultur der Abtei Reichenau. München 1 (1925) S.341,434. E. Mun-
ding, Das Verzeichnis der St.Galler Heiligenleben und ihrer Handschriften. Beuron 1918
S.5,72 usw.
So Mathias Frei, St. Benedikt in Mals. Farbkunstführer Südtirol. Bozen o.J. S.4 und Derselbe,
Kunstreise durch Südtirol. 3. Aufl. Bozen 1979 S.68—69. Dazu Lexikon der christlichen
Ikonographie 6 (1974) 437. Gregors Inspiration auf einer Malerei von Monte Cassino aus dem
11. Jh. jetzt auch bei Nigg-Loose, Benedikt von Nursia. Freiburg/Breisgau 1979, Bild Nr. 50.
Siehe oben. Weil Christus in der Mittelapsis steht, hat man auch an eine Erlöserkirche
gedacht. Die Majestas Domini ist im nahen Müstair in der Mittelapsis in der Halbkuppel dargestellt,

aber der Patron ist doch der Täufer. Die Krypta von Marienberg zeigt ebenfalls eine
Majestas Domini im Zentrum, doch ist die Kifche der Dreifaltigkeit, Maria und allen Heiligen
geweiht. Bündner Urkundenbuch I. Nr. 342 zu 1160 Juli 13. Jede Kirche war einfach dem Dienste
Gottes bzw. Christi geweiht, bis mit der Zeit die Ältarpatrone zu Kirchenpatronen wurden. H.
Tüchle, Dedicationes Constantienses. Freiburg/Breisgau 1949 S. 81-82.
Weingartner-Zallinger, Die Kunstdenkmäler Südtirols 2 (1977) S.422. Frei, Kunstreise I.e.
S.68. N. Rasmo in: Südtirol-Trentino. Bozen 1979 S. 116. Ebendort S. 120,122 vermuteter
Zusammenhang mit Karl d.Gr. Siehe kritisch Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 26 (1976)
S. 273-287).

144



Kapelle an der Südmauer suchen, wo leider alle Malereien zerstört sind.27 Wir
hätten hier einen ganz seltenen Beleg zur Ikonographie des Heiligen vor uns. Als
ältestes Bild gilt nämlich ein Fresko des 8. Jh. in der Katakombe des hl. Hermes

zu Rom, dann folgt Ende des 9. Jh. das Benediktusbild in der Unterkirche von
S. Crisogono zu Rom.28 Dazwischen wäre die Darstellung von Mals einzuordnen.

Der Historiker darf nicht konstruieren, wohl aber rekonstruieren.
Zu den benediktinischen Einflüssen auf Rätien darf auch der sog. Basilius-

kommentar zur Regula des Abtes von Montecassino gezählt werden. In einer
Handschrift von Reichenau aus dem 9. Jh. lesen wir den Titel: «Exposicio Basi-
lii abbatis super regulam s.Benedicti». Eine Engelberger Handschrift des 12. Jh.

«Expositio Basilii episcopi et abbatis».29 Dem Inhalte nach handelt es sich um
einen Kommentar, den Hildemar, früher Mönch von Corbie, nun im Kloster Ci-
vate bei Como tätig, geschrieben hatte (nach 824). Hildemar hatte einen Schüler,

der den Kommentar seines Lehrers kopierte und zugleich mit freilich dürftigen

persönlichen Beiträgen versah. Nach der Überlieferung der Reichenauer
Handschrift hiess der Verfasser Basilius und bekleidete die Abtswürde. Der
Name gibt umso mehr einen Anhaltspunkt, da sich Civate damals um 825 mit
Pfäfers verbrüderte.30

Ein Abt Basilius lässt sich im 9. Jh. nicht feststellen. Basilius selbst aber ist in
karolingischer Zeit in erster Linie in Rätien nachweisbar, vor allem im Kloster
Pfäfers und seinem Gebiete, der Tobrasca (Foppa Gegend um Ilanz), dann
auch in Disentis und Cazis. Hier die Belege nach der Ausgabe der Confraternitä-
ten von Piper in den Monumenta Germaniae, wobei L, IL, III. die
Verbrüderungslisten von St. Gallen, Reichenau und Pfäfers bezeichnen, die arabischen
Zahlen aber auf die Kolonnen hinweisen.

I. 71,34 IL 57,3. Diakon in Pfäfers

298,24 Basilia monacha in Cazis.

299,10 Basilia monacha in Cazis.

So schon Frei, St. Benedikt in Mals I.e. S.2.
Von Matt/Hilpisch, Benediktus. Zürich 1960 S. 138 Nr. 124-125. Lexikon für christliche
Ikonographie 5 (1973) Sp.354, 360. Nigg-Loose, Benedikt von Nursia, 1979, bietet auf Bild Nr. 14
das Fresco der Hermeskatakombe aus dem 8. Jh. und auf Bild Nr. 46 das Benediktus-Bild in
einer Hs. des 11. Jh. von Monte Cassino.
Wolfgang Hafner, Der Basiliuskommentar zur Regula S. Benedicti. Münster/Westfalen 1959
S.7,10 Beiträge zur Geschichte des Alten Mönchtums und des Benediktinerordens, Heft
23).
Hafner S.97, 110-111, 143 146-150, über Hildemar. Zur Verbindung mit Civate MGH Libri
Confraternitatum ed. P. Piper 1884 S.384, dazu Bognetti-Marcora, L'Abbazia Benedittina di
Civate. Civate 1957 S. 51,224. Die Neuausgabe des Verbrüderungsbuches von Reichenau in
MGH Libri memoriales 1979 (erschienen 1980) konnte nicht herangezogen werden.

145



II. 57,3 Mönch in Pfäfers

60,11 Mönch in Disentis
63,33 Mönch in Disentis
98,4 Wohltäter von Niederaltaich, nachkarolingisch.
156,12 Kanoniker in Paris. 10. Jh.

411,1 Basilius, Patriarch in Jerusalem 821-842
III. 62,8 Wohltäterin von Pfäfers, nachkarolingisch

90,22 Wohltäterin von Pfäfers, nachkarolingisch
130,14 Wohltäterin von Pfäfers, nachkarolingisch
141,20 Wohltäter in Tobrasca
146,3 Wohltäter in Tobrasca.
148,16 Wohltäter in Tobrasca, nachkarolingisch.

Somit deutet im Abendland der Name Basilius in karolingischer Zeit auf
Churrätien hin, auf einen Mönch, der Hildemars Schüler war. Was liegt näher
als hier an die Beziehungen von Pfäfers mit Civate zu denken? Selbst wenn es

sich nur um einen Phantasie-Namen handeln würde, einem Pseudonym, so

würde auch gerade die Wahl dieses Namens wiederum an die Raetia Curiensis
erinnern.31

Dem Kult des hl. Benedikt sollte auch die Verbreitung seines Namens folgen.
Zunächst die Frage, wieso Benedikt so hiess. Den Christen war Benedictus aus
dem Neuen Testamente bekannt (Luc. 1, 67f.) und konnte daher schon an sich
einen christlichen Deutungsnamen bezeichnen. Gregor d. Gr. (f604) erklärt ja
auch den Namen des Heiligen von Monte Cassino in dieser Weise: (Vir) gratia
Benedictus et nomine.32 So gab es auch um 523/24 in Rom ein Frauenkloster, das

nicht der Regel Benedikts verpflichtet war, in dem eine soror Benedicta lebte.33

Nachdem aber Papst Gregor I. das ganze zweite Buch seiner vier Bücher Dialogi
dem Abte von Montecassino gewidmet hatte, musste dessen Name nach dessen

Tod um 547 ein zugkräftiger Heiligenname werden. Drei Päpste führten diesen

Namen (I. 575-79, IL 684-85, III. 855-58). Ausserhalb Italiens sind als Geistesmänner

bekannt Benedict Biscop (t690) in England und Benedikt von Aniane (f
821) in Südfrankreich. In den Mönchslisten der italienischen Klöstern der Zeit
des 8./9. Jh. finden sich zahlreiche Träger dieses Namens in Nonantula (Mo-

Der Name Basilius war freilich in der Kirche schon lange Brauch, wie schon der Bischof Basilius

von Caesarea im 4. Jh. und manche andere Bischöfe sowie nicht wenige Heilige dieses

Namens, die im sog. Martyrologium Hieronymianum des 6. Jh. aufgezählt werden. Darüber
Jahresbericht der hist.-antiquar. Ges. von Graubünden 99 (1969) S.78. Hir aber handelt es sich
darum, die vielen Basilius und Basilia in und um Churrätien zu erklären.
Gregorii Magni Dialogi ed. U. Moricca. Roma 1924 S.71 (Lib. II. 1).
Dialogi I.e. S.248 (Lib. IV. 14).

146



dena).34 Das ist auch in den Klöstern Leno und S. Salvatore in Brescia der Fall.35

Auch Novalese ist hier zu nennen.36 Ceneda und Civate sowie Monteverde sind
nicht zu übersehen.37 Wir stellen den Namen auch im Frankenreiche fest, da ja

Reliquien des Heiligen in Fleury blieben. Zu nennen ist hier Lyon.38 St. Denis
und St-Germain-des-Prés bei Paris sowie Corbie und Jumieges sind noch zu
nennen.39

Auf deutschem Sprachgebiet sticht Salzburg hervor, wohl seiner Beziehungen

zum Süden wegen, in dessen Totenbuch drei mit dem Namen Benedictus zu
lesen sind.40 Daneben sind zu nennen Chiemsee, Fulda, Hornbach, Mosbach,
Murbach, Niederaltaich und Weissenburg.41 Im schweizerischen Räume bieten
die sanktgallischen Schenkungsurkunden mehrere Benedictus in der Zeit von
806 bis 873, aber es lässt sich nur ein Benedictus monachus atque diaconus 876
nachweisen.42 Sonst sind solche Namen weder in Pfäfers noch Disentis, weder
in Chur noch Müstair zu eruieren. Die Ehre Churrätiens retten aber zwei Bene-

dicta, die eine in Cazis, die andere in Schanis, die damit keineswegs als
Benediktinerinnen zu gelten haben.43 Die Tatsache ist wohl durch die vermehrte
Durchdringung der rätoromanischen Täler durch Alemannen und Franken zu erklären,

insofern dann germanische Namen Mode und auch von Romanen getragen
wurden. In diesem Falle sind nicht die Damen, sondern die Herren ein Opfer der
Mode gewesen.

Gesamthaft gesehen können wir als Ergebnis unserer Übersicht buchen, dass

die rätischen Klöster in der zweiten Hälfte des 8. Jh. die Benediktinerregel
befolgten, während andere sie erst im 9. oder sogar 10. Jh. einführten. Ihren mona-
stischen Gesetzgeber verehrten sie nicht nur durch die Feier seines Festes bzw.

Die Listen von Nonantula, zusammengestellt von K. Schmid, in: Quellen und Forschungen
aus italienischen Archiven und Bibliotheken 47 (1967) S. 33-62.
MGH Libri Confraternitatum 1884 (Aug Reichenau, Sang. St. Gallen, Fab. Pfäfets.)
Aug. 69,23; 70,11; 71,14; 446,7; 446,11; 446,36; 447,2; A. Valentini, Codice necrologico-li-
turgieo dl S.Salvatore o S. Giulia. Brescia 1887 S.4,6,11,20,24,26,36,41,43,57.
Aug. 39,2; 39,24; 40,13; 40,22 (Novalese).
Aug. 455,39 und 456,2 (Ceneda), Fab. 112,10 (Civate), Aug. 302,36 (Monteverde).
Aug. 363,30; 369,8; 370,6; 370,30 (Lyon).
Aug. 357,7 (St-Denis), Aug. 283,29; 288,25; 288,26 (St-Germain), Aug. 454,9 (Corbie), Aug.
278,19 (Jumieges).
MGH Necrologia II. S. 18,20,43.
Aug. 126,16; 127,22 (Chiemsee). Aug. 139,14; 152,39 (Fulda). Aug. 344, 13 und 345,19 (Horn-
bach). Aug. 244,31 (Mosbach), Aug. 167,9; 170,19 und 170,37 (Murbach). Aug. 102,7
(Niederaltaich), Aug. 181,18 und Sang. 211,12 und 211,27 (Weissenburg).
H. Wartmann, Urkunden der Abtei St. Gallen 1 (1863) Nr. 188 zu 806; 2 (1866) Nr. 429, 445,
504, 574, 598 zu 854-876.
Sang. 299,5 (Cazis), Aug. 563,21 (Schanis).

147



seiner Feste, sondern sogar durch Erwähnung des Heiligen im Kanon der Messe
und schliesslich in einziger Art und Weise durch zwei Kapellen, die ihm geweiht
waren.

Wenn Churrätien im Frühmittelalter sich durch eine höhere Bildung, seine

römisch-rechtliche Tradition, seine Dreiapsidenkirchen, seine kalligraphische
Schrift auszeichnete, so darf wohl auch ihre benediktinische Geistigkeit noch

hinzugerechnet werden. Es gibt eine Raetia Curiensis benedictina.

148


	Die Einführung der Benediktinerregel in Churrätien

