
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1979)

Heft: 9-10

Artikel: Chur : neue Deutung in neuem Licht

Autor: Zehrer, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398263

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜNDNER MONATSBLATT
Zeitschrift für bündnerische Geschichte, Heimat- und Volkskunde

Chur, September/Oktober 1979 Nr. 9/10

Chur
Neue Deutung in neuem Licht

Von Josef Zébrer

Der Name Curia wurde zunächst begreiflicherweise mit lateinischem curia
«Kuriengebäude, Rathaus» erklärt. Da Chur Verwaltungsmittelpunkt war,
konnte man diese Deutung gelten lassen.

Allein lautlich konnte sie nicht befriedigen, da aus langem lateinischem u
rätoromanisch ü, beziehungsweise im westlichen Entrundungsgebiet von
Graubünden i, hätte werden müssen. Ausserdem war hier eher ein vorrömischer
Name zu erwarten, da es sich ja um eine sehr alte Siedlung handelt. Ferner war
der Begriff der römischen curia an dieser Stelle doch nicht so selbstverständlich,
weshalb dieser Name auch sonst nirgends vorkommt.

Dann wurde auf indogermanisches kor-io «Heer, Schar, Menge»1 gegriffen.2
Auch eine Ableitung davon erschien einleuchtend, weil an diesem zentralen
Punkt sicher viele Leute (Soldaten, Händler) zusammenkamen.

Aber auch diese Deutung ist vom lautlichen Standpunkt aus fraglich; denn
der Wandel von o zu u in dieser Stellung ist im Gallischen kaum vor Christi
Geburt anzusetzen3 und kommt in anderen indogermanischen Sprachen mit die-

Pokorny, Julius: Indogermanisches etymologisches Wörterbuch (IEW), Bd. 1, S.615.
Rätisches Namenbuch (RNB)/begr. v. Robert v. Planta, Bd. 2 Etymologien, bearb. u. hrg. v.
Andrea Schorta, S. 107 und 658.
t's würde sich hier um den Wandel von o zu u vor einem i der folgenden Silbe handeln, der in
den keltischen Sprachen eingetreten ist. Aus den schriftlich überlieferten Beispielen ist zu
entnehmen, dass dieser Wandel kaum vor Christi Geburt eingetreten war und deshalb für die
Deutung des Namens Chut kaum in Etage kommt, der ja nie im keltischen Gebiet lag. (Holder,

Alfred: Altceltischer Sprachschatz, Bd. 1 S. 1125 und 1200).

249



sem Wort überhaupt zu jener Zeit nicht in Frage. Weniger würde die Bildungsweise

des Namens stören, die allerdings in keiner indogermanischen Sprache so

vorkommt wie in diesem Namen Curia. Von einem vorrömischen o unmittelbar
auszugehen, also rein romanische Weiterentwicklung anzunehmen, verbietet
wiederum die rätoromanische Lautgeschichte.4

Auf der Suche nach einer weiteren neuen Deutung stossen wir auf den

Namen der alten sabinischen Hauptstadt Cures (Genetiv Curium), wozu ein altes

Adjektiv Cures (Genetiv Curëtis) und ein neueres Curensis gebildet wurden. Da
schon in der Antike dieser Name mit dem der Quirlten zusammengebracht
wurde,5 empfiehlt es sich, zunächst alle Wörter und Namen aus diesem Bereich
darzubieten: Lateinisch quiris, sabinisch curis, die alte römische Lanze hastaf

(Mars) Quirinusf altitalischer Gott, später dem Mars gleichgestellt,
welchem besonders auch die Lanzen heilig waren;8

Collis Quirinalis, Hügel in Rom, wo ein Quirinus-Heiligtum errichtet war;9

Quirinus, Quirinius, Quirinalis, lateinische Beinamen (Cognomina) aus
späterer Zeit;10

luno Quirls, bezw. Curls (Genetiv - Itis), mit einer Lanze, in Falerii, Tibur
und Rom verehrt;11

Quirltes (Genetiv - Itium) sind in historischer Zeit identisch mit den cives

Romani (römische Bürger); zuweilen ist der Gegensatz zu den Soldaten besonders

betont.12 Ursprünglich dürften es die Bewohner des Collis Quirinalis gewesen

sein im Gegensatz zu den Bewohnern des Palatium. Schon im Altertum wurden

sie mehrfach mit den Sabinern in Zusammenhang gebracht;13
Cures (Genetiv Curium) mit dem Adjektiv Cures (Genetiv Curëtis), neuer

lateinisch Curensis, alter Hauptort der Sabiner,14 von deren König Titus Tatius
wurde die Siedlung auf dem Quirinal (s. oben) erbaut.

An den Anfang der etymologischen Fragestellung haben wir in diesem Falle
die antike Etymologie zu stellen. Sie leitet mit Vorliebe diese Gruppe von den

4 In rein romanischer Lautentwicklung wäre aus coria etwa chöra / tgieta entstanden. Nach der
römischen Eroberung sind in diesem Raum erst recht keine keltischen Lautentwicklungen
mehr zu erwarten.

5 Pauly der kleine: Lexikon der Antike; auf det Grundlage von Pauly's Realenzyklopädie der
Classischen Altertumswissenschaft unter Mitwirkung zahlreicher Fachgelehrter bearb. u. hrg.
v. Konrat Ziegler (u.a.) (Kl. Pauly), Bd. 1, Sp. 1341.

6 Kl. Pauly; Bd. 2, Sp. 954 (hasta).
7 Kl. Pauly; Bd. 4, Sp. 1314.
8 Kl. Pauly; Bd. 3, Sp. 1046 (Mars).

Kl. Pauly; Bd. 4, Sp. 1314.
Kl. Pauly; Bd. 4, Sp. 1314.
Kl. Pauly; Bd. 4, Sp. 1314.
Hiltbrunner, Otto: Kleines Lexikon der Antike, 2. Aufl., S.42.
Kl. Pauly; Bd. 4, Sp. 1316.
Kl. Pauly; Bd. 1, Sp. 1341.

250



beiden kürzesten Vertretern quirislcuris und Cures ab.15 Auch wir erachten diesen

Grundsatz mit einer gewissen Vorsicht als richtig; denn die kürzesten Formen

sind mit grosser Wahrscheinlichkeit diejenigen, von denen die längeren
abgeleitet sind; nur haben wir heute klarere Kriterien; ausserdem versuchen wir
aber heute die Wortbildung in grössere sprachvergleichende Zusammenhänge
einzuordnen.

Zunächst einmal gilt es, den deutlichen lautlichen Unterschied zwischen
dem original sabinischen curi- und dem römischen quiri- zu deuten. Er scheint
den allgemeinen lautlichen Verhältnissen dieser Sprache zu widersprechen, die

an Stelle des lateinischen qu eher ein sabinisches p erwarten liessen. Nun aber

wissen wir, dass wahrscheinlich schon uritalisch kuu zu ku vereinfacht wurde.16

Dann aber können wir in den beiden Gestaltungen nur zwei einzelsprachlich
verschiedene Ablautformen kMer/kMr ersehen, von denen die letztere zunächst

zu kuur und dann zu kur umgewandelt wurden.
Der Endung nach handelt es sich um einen i-Stamm. Ausser den Ableitungen

auf -tis, -nis, -lis, (-ris) gibt es im Lateinischen hauptsächlich zwei Arten von i-
Stämmen: Ableitungen von Verbalstämmen, mit Nominativdehnung (Nominativ

auf -es), wie rupës, labës, lues, nübes, indoles, fames, sedës und auf eine

Gottheit übertragen paies. Es handelt sich hier durchwegs um die Bezeichnung
von Zuständen und davon abgeleitete Begriffe. Nun aber verzeichnet das

Indogermanische Wörterbuch17 nur einen einzigen Stamm, der lautlich hierher passen

würde, nämlich kuer «machen, gestalten», und zwar so, dass der ganze
Wortbestand unmittelbar von diesem Verbalbegriff in seiner aktiven Bedeutung
abzuleiten ist. Zustandsbedeutungen kommen bei diesem Wort nicht vor. Also
ist eine Ableitung von der eben genannten indogermanischen Wurzel nicht
anzunehmen, wovon allerdings auch die Nominativbildungen eher abhalten
würde. Nominativbildung auf -is sind in der Regel Umbildungen aus Wurzelnomina,

wie etwa piscis, mensis, unguis. Schon allein die Ablautdifferenz
curisi'quiris lässt die Zugehörigkeit zu dieser Kategorie als wahrscheinlich erscheinen.

Nur bieten die indogermanischen Sprachen keine genauen Parallelen.
Anklänge bietet die Wortgruppe des deutschen Wortes «Speer»18 und des Wortes
«werben»,19 wozu auch mittelirisch carr, cymrisch par «Speer» gestellt werden,
welche ebensogut auch zu unserem italischen quirislcuris gehören könnten.

Kl. Pauly; Bd. 4, Sp. 1316.
Buck, Carl: Elemcntarbuch der oskisch-umbrischen Dialekte, S.62.
IEW, 1, S.641.
IEW, 1.S.990.
IEW, 1, S.631.

251



Auch ohne die volle Gewissheit des Vorkommens von Parallelen in anderen

indogermanischen Sprachen können wir also k^er/k^r mit (-Erweiterung in der

Bedeutung «Speer» ansetzen und dabei offenlassen, ob mehr die Anschauung
des Steifen (vgl. Sparren!) oder des Wirbelnden (vgl. werden, wirbeln!)
vorwiegt.

Reine Mehrzahlform davon ist der Ortsname Cures «bei den Lanzen (wohl
ein Heiligtum)».
Alles weitere ist nun von einer Form mit dem Vollstufensuffix -ei- abgeleitet:
quir-ltlcur-e-t (indogermanisch ei römisch 1, sabinisch ë) in Analogie zu anderen
italischen Ableitungen: Bewohner von Cures. Die Quiriten sind eben als Bewohner

des collis Quirinalis Nachkommen der Bewohner von Cures. Die Iuno Qtu-
ris wird auch so aufgefasst als Juno von Cures, von wo sie auch die Lanze
mitbringt.

Die Form quir-1-no war schon von den römischen Gelehrten teilweise vom
Worte curis, teilweise vom Ortsnamen Cures abgeleitet worden.15 Sachlich ist

es, wie wir gesehen haben, belanglos: immer hat das Wort mit Lanzen zu tun.
Sprachlich kommt es darauf an, an welche Gruppe wir diese im Lateinischen
wohlbekannte Wortbildung anschliessen wollen. Bei dieser Überlegung soll uns
der Gedanke führen, dass es sich hier um eine reine Gottesbezeichnung handelt;
die Einwohner werden nie Quirini genannt. Als Gottesbezeichnung gehört der

Name zur Gruppe Portunus, Neptunus, Silvanus,,15'1 die den Gottesnamen
unmittelbar aus einem numinösen Begriff ableiten. Daher ist auch die Ableitung
unmittelbar vom Begriff der Lanze wahrscheinlicher.

Nach diesem Ausblick in die Entwicklung dieser Wortfamilie im Lateinischen

kehren wir damit wieder zum Sabimschen zurück.
Unter der Voraussetzung einer besonderen Verwandtschaft, die am Schluss

noch besonders besprochen werden soll, könnte man nun auch Curi-a vom
genannten curis «Lanze» herleiten und gleich wie bei Cures ein Lanzenheiligtum
des Quirinus darin erblicken. In römischer Interpretation ist dieser, wie erläutert,

mit Mars zusammengeflossen.
Von dessen Namen scheint nun Marsöl, der Name der Höhe beim Marsöl-

turm zu Chur, abgeleitet zu sein.20 (Templum) Martium wäre der Marstempel,
Martiolum die Verkleinerungsform dazu. Nehmen wir an, dass die Römer auch

andere grössere Tempel erbaut hätten, so könnte ein kleineres Heiligtum zu Ehren

eines einheimischen Gottes so genannt worden sein.

'"' Meid, Wolfgang: Das Suffix — NO in Götternamen. In: Beiträge zur Namensforschung; Bd. 8,
1957, S. 72-108, 113-126.

252



Ein derartiger Marstempel wird auch auf dem Burghügel von Gutenberg,
Liechtenstein, vermutet. Dort wurde nämlich eine Kriegsfigur gefunden, die als

Marsstatue gedeutet wird.21 Die rechte Hand ist erhoben und könnte eine Lanze

geführt haben. Da nur die Figur vorliegt, könnte es auch der alte Quinnus sein.
Andere Fundgegenstände deuten auf Fruchtbarkeitsriten und Jagdzauber hin.

Zu diesem Tempel könnte auch der Marswald22 gehört haben, der an einigen
Stellen genannt wird. Besonders interessant ist die Stelle in der Luciusvita,23 da

Lucius, nachdem er schon einige Zeit in Rätien gewirkt hatte, hörte,24 dass «in
loco quodam, qui dicitur silva Martis, insanorum more bubalorum uituli pro
clüs colerentur». Er versucht die Heiden zu bekehren, aber «cum hec audirent,
more beluino ceperunt insanire et fremere dentibus». Er tadelt sie: «Surda et

muta ammalia colentes similes illis efficiamini, sicut equus et mulus, in quibus
non est intellectus». Es handelt sich hier um Luziensteig; wo der Marswald gelegen

war. Dem Mars wurden neben den suovetaurilia (Schwein-Schaf-Rinderopfer)
auch Rinderopfer allein dargebracht;25 darum waren auch die genannten

vinai (Kälber) heilig. Besonders heilig war dem Mars auch das Pferd.25 Wenn wir
«colentes» wie in einem der folgenden Sätze mit «verehren» übersetzen,26 so

ergibt sich aus obiger Stelle, dass auch das Pferd verehrt wurde.
Im Dankgebet27 des Lucius werden oves et boves «Schafe und Rinder»,

allerdings ohne besonderen Hinweis auf deren Kult nochmals als Tiere im Dienste
des Menschen genannt.

Funde in Sils28 weisen auf Pastores, Diana, Silvanus und Mercurius hin,
denen Altäre errichtet wurden. Die letzteren drei bilden wahrscheinlich eine Göt-

RNB (s. Anm. 2), Bd. 2, S.218. Andere Ableitung (muriciolu(m). Diese allgemein anerkannte
Ableitung möchte den Rückgriff auf das Heidentum vermeiden. Nach dem bisher und weiterhin

Gesagten ist dies aber nicht mehr sosehr notwendig. Die a. a. O. gegebene Deutung (weitere

Litctatur s. a. a. O.!) beruht darauf, dass der Marsöl ein Teil der alten .Stadtbefestigung
ist. Die urkundlichen Formen sind so gestreut, dass sie in beiden Richtungen Umdcutungen
enthalten können, so dass daraus kaum eine Entscheidung gewonnen werden kann.
(S. Schorta, Andrea: Das Landschaftsbild von Chur im 14. Jahrhundert. S.56, Nr. 113). (t)z
und (t)sch halten sich etwa die Waage. Auch der Umstand, dass zweimal von einem gemauerten,

bzw. steinernen Haus die Rede ist, macht die Deutung mit muticiolu nicht wahrscheinlicher,
da auch ein altes Heiligtum gemauett gewesen sein kann und so auch Anlass zu einer

Unideutung des Namens gegeben haben könnte.
Poeschel, Erwin: Die Kunstdenkmäler des Fürstentums Liechtenstein (Sonderband zu «Die
Kunstdenkmäler der Schweiz», S.27).
A.a.O., S.30.
Müller, Iso: die karolingische Luciusvita. In: Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen
Gesellschaft von Graubüiiden; 85/1955, S. 1—51. (Luziusvita)
A.a.O., S. 16, cap. XII.
Kl. Pauly; Bd. 3, Sp. 1046.
Luciusvita (s. Anm. 23), S. 17, cap. XII.
A.a.O., S. 19, cap. XIV.
Bilgeri, Benedikt: Geschichte Vorarlbergs, Bd. 1, S.29. Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft

fur Ur- und Frühgeschichte 1968/69, S. 146-147.

253



terdreiheit, wie sie bei Italikern üblich waren. Dabei könnte Silvanus mit Mars
identisch sein,29 Diana als Jagdgottheit erinnert an die schon genannte luno
Quins mit der Lanze, während Mercurius mehrere Deutungen zulässt. Die
genannten Hirtengottheiten erinnern an die verschiedenen italischen ländlichen
Gottheiten, die teilweise auch römisch sind. Vom Namen Silvanus sind sehr
wahrscheinlich die Fänken,30 scheue, meistens dienstbare Geister, ursprünglich
Silvanici, -ae, abzuleiten, die in der Regel dann verschwinden, wenn man sie

erkennt, beziehungsweise anruft oder bekleidet.
Die rätische Sagenwelt bietet noch weitere Hinweise auf die italische Mytho-

Kl. Pauly; Bd. 5, S. 197.
Vonbun, Franz Josef: Die Sagen Vorarlbergs: mit Beiträgen aus Liechtenstein / Auf Grund der
Ausgabe von Hermann Sander (1889) neu bearbeitet u. hrs. v. Richard Beiti. — Feldkirch 1950.
S. 237—242. Beiti versucht die Fänken m germanische Zusammenhänge einzuordnen und
dürfte dabei, soweit es sich um wilde Leute ohne besondere weitere Eigenart handelt, recht
haben. Dass trotzdem auch im italischen Bereich ähnliche Wesen geglaubt wurden, ist nicht von
der Hand zu weisen. Anstatt den Namen einfach von lateinisch silva (s. die Lautung salvangs)
abzuleiten, möchte ich sie als Silvanici deuten, abgeleitet vom Gottesnamen Silvanus. Kl.
Pauly, Bd. 5, S. 197 und Bd. 2, S. 521 gibt unter den Stichwörtern Silvanus und Faunus
Charakteristiken dieser beiden nicht exakt abgrenzbaren Gottheiten. Die Fänken sind «riesengross,
am ganzen Körper behaart, beborstet, das Antlitz verzerrt, den Mund von einem Ohr zum
anderen gezogen, das schwarze Haupthaar hängt voll Baumbart und reicht rauh und struppig
über den Rücken herab; im Zorne sträubt sichs wild empor wie Furiengelock. Die Augen sind
dunkel und nachtschwarz, wie Kohlen, glühen aber auch zu Zeiten und sprühen Blitze; die
Stimme ist Mannsstimme, rauh und ungefüge. Ihre Kleidung sind Schurze von Wildkatzenpelzen,

Joppen von Baumrinden und Zottelschurze von Füchsen und anderem Getier. Die Fangg
ist stets hungrig, absonderlich nach dem Fleisch der Menschenkinder, die holt sie sich, wie es

nur gehen will.» (Beiti, a. a. O., S. 238). Es braucht keine besondere Phantasie, um hier, neben
germanischen Anklängen an vegetative Motive wie die Baumrinden, wie bei Faunus,
(s. a. a. O.) das Bild des Wolfes zu sehen. Interessant ist auch die Parallele, dass Silvanus eine
Gefahr für neugeborene Kinder darstellt (s. u. Silvanus bei Pauly). Geheimes Wissen über
Wetter, Kräuter und das Vieh (Beiti, a. a. O.) verbindet die Tiroler Fänken weiter mit Silvanus
und Faunus, denen auch geheimes Wissen zugeschrieben wird (s. a. d. a. O.). Geheimnisvolle
Stimmen stammen von Silvanus und Faunus und finden sich auch in der Sage von der Fänkin
Jormgla (s. bes. Beiti, a. a. O., S. 206—214). Damit im Zusammenhang ist auch das Dämonische,

das diesen beiden Gottheiten eigen ist. Vor allem die nachträgliche Gleichsetzung mit
dem griechischen Pan mit seiner Bocksgestalt erinnert nur zu deutlich an mittelalterliche
Teufelsgestalten. Wenn nun in der Johringlasage sehr oft die Gestalt der Katze dafür eintritt, so ist
dies eine spätere, auf Grund der Verteilung am ehesten keltische Ausformung dieses Motivs.
Hat ja auch die Katze in den Vorstellungen des Mittelalters etwas Dämonisches an sich! Wenn
anders im Prättigau auch von Waldmüttern die Rede ist (Beiti, a.a.O., S.239), so erinnert dies
an die Fänkin Madrisa, die nach ihrer Entdeckung den Ort ihres Wirkens verlässt (Beiti,
Richard: Im Sagenwald, Feldkirch 1955, S. 545—546, Nr. 547). Diese ist allerdings wie viele
andere Fänkinnen in Vorarlberg und Graubünden eher freundlich und segenbringend. Auch dieser

Zug passt besonders zu Silvanus, den Herrn über die Felder und das Vieh. Dass sich übrigens

durch Zusammenschau verschiedenster antiker Quellen und Sagen kein schön abgerundetes

Bild ergeben kann, ist aus der Sache heraus verständlich. Schliesslich sei noch erwähnt,
dass sich die älteste Gestalt der Totmeldung auf den griechischen Pan bezieht (s. Beiti: Vonbun,

a. a. 0.,S. 207), den die Römer mit ihrem Faunus in Zusammenhang gebracht haben. Die
Frage jedoch, was hier echtrömisch und was eventuell vorrömisch-italische Überlieferung sein

mag, ist sehr schwer zu beantworten. Mögen auch die auf Altären genannten Gottheiten Silvanus,

Mercurius und Diana römische Festlegungen sein, so dürften dahinter ältere heimische
Gestalten stehen, die ihre Verwandtschaft mit italischen Glauben kaum verbergen können.

254



logie, die nicht durchwegs über die Römer zu uns gekommen sein müssen.31 Die
schon genannte Luciusvita schreibt über das rätische Heidentum: «Sunt, qui di-
cantur dû sive in celo sive in terra, sicut sunt dii multi et domini multi».31 Die
Heiden fragen ihn nun, «numquid sol et luna et stellarum globi ac relucentta
fulmina divinis numinibus non admiscentur, cum videamus hec omnia suis temporibus

dominari et vite comodum mortalibus ministrare?» Lucius hält ihnen die
christliche Lehre vom einen und wahren Gott entgegen. Aus den Fragen der
Heiden hören wir vor allem den Glauben an Jupiter (Sonne, Blitz) und Juno
(Mond) heraus.

An dieser Stelle ist es vielleicht nicht ganz uninteressant, daran zu erinnern,
dass es zwar bei den Römern einen Juppiter Lucetius gibt, dass aber daneben
keltisch (in römischer Interpretation) ein Mars Loucetios/Leuceüos steht, der
den Blitz schickt.33

Damit kommen wir in eine verdächtige Nähe zum Namen Lucius. Die
Tatsache, dass der Name Lucius rätoromanisch Gliezi mit z, also nur in kirchlich
überlieferter Lautung (statt des rätoromanischen tsch) überliefert ist, lässt

vermuten, dass er überhaupt nur kirchlich tradiert und ursprünglich in der
Volksüberlieferung überhaupt nicht vorhanden war.

Es ist klar, dass in der Frage um die historische Echtheit der Luciuslegende34
nicht die obigen Überlegungen massgebend sein können. Aber es ist auch für die

Beurteilung des vorchristlichen Kultes und seiner LJberwinclung weniger wichtig,

ob ein namentlich bekannter Missionär namens Lucius den heidnischen
Kult überwunden und an zwei markanten Stellen, in Chur und auf Luziensteig,
den Anlass zur Begründung christlicher Heiligtümer gegeben hat oder ob
namentlich nicht bekannte Glaubensprediger die heidnische Göttcrverehrting
durch christliche Heiligenverehrung ersetzt und dabei, vielleicht dem
Geschmack des Volkes folgend, einen anklingenden Namen gewählt haben, der im
Heiligenkalender schon vorhanden war. Wenn die Luciuslegende selbst den
rätischen Lucius mit einem anderen zusammenschmelzt, so ist dieser Gedanke
bestimmt nicht so abwegig.

Fdne genauere Durchsuchung der Quellen mit besonderer Berücksichtigung dieses Problems
steht noch aus. Beachte besonders die Aufsätze von Chr. Caminada: Feuerkultus in Rätien
(Jahresbericht der Llistorisch-antiquatischen Gesellschaft in Graubünden; 1933, S. 216—255,
Steinkultus in Rätien, a.a.O., 1935, S. 299-342, Baum- und Fcldkultus in Rätien, a.a.O.,
1937, S. 1-32), Wasserkultus in Rätien, a. a. O., 1930, S. 1-25). In diesen und neueren Aufsätzen

werden auch andere Züge der rätischen Sagenwelt berührt, die Anklänge an italisches
Glaubensgut zeigen.
Luciusvita (s. Anm. 23), S. 15, cap. 9. Als Hauptinhalt der rätischen Religion werden also hier
und in den folgenden Zeilen der Glaube an Sonne, Mond, Sterne und den Blitz aufgezeigt.
Holder (s. Anm. 3), Bd. 2, S. 193.
Luciusvita (s. Anni. 23), S. 34.

255



Nicht unerwähnt soll hier Triesen, Liechtenstein, bleiben. Die Deutung dieses

Ortsnamens ging bisher auf einen ehemaligen Gewässernamen, da mehrere

Anklänge vorliegen (Trisanna, Dreisam). Nun aber ist der Dorfbach keineswegs

beachtenswert. Deshalb möchte ich eher italisch tris-no,3S (lateinisch trini
«je drei»), dreifach, dreifältig, vorschlagen. Auch dies könnte auf eine Götter-
dreiheit hindeuten. Der in der ganzen Nachbarschaft nirgends vorkommende
alte Kirchentitel Mamertus könnte einen äusserlichen Anklang an einen alten
Mamerskult darstellen. Mamers ist die oskische Namenform36 für Mars. In der
Mamertuskirche wurde auch die heilige Margaretha mit dem Drachen
verehrt,'7 die oft auf heidnische Kulte verweist.38 In der berühmten rätischen Mar-
garethensage39 ist es eine Gestalt, die Fruchtbarkeit und Gedeihen spendet, also

wohl auf eine vorchristliche Vegetationsgottheit zurückgehen könnte.
Göfis in Vorarlberg mit seiner Heidenburg und einer ausgegrabenen

frühchristlichen Kirche und dem Luciuspatrozinium bietet leider in seiner Sagenwelt
zuwenig Einschlägiges und ist in den Ausgrabungsergebnisscn im Hinblick auf
vorchristliche Kulte zu unergiebig, als dass man hier wie an den bisher genannten

Orten einigermassen wahrscheinliche Kombinationen anstellen könnte.
Ein später Nachklang mag in den Namen der drei Jungfrauen von Meransen

bei Klausen am Eisack40 erhalten sein: Gewerbet, bzw. Guerre, Aubet und
Gilbet. Sie mussten vor den Heiden fliehen und kamen dabei nach Meransen. Die
Namen sind teilweise spätromanisch zu deuten: alle mit dem Diminutivsuffix -

etta, Aubet, Albetta, die Lichtgöttin Diana,41 Cubet, Cubetta (lateinisch cubare
«liegen», später «brüten») die Geburtsgöttin Juno;42 Gewerbet hingegen
vermutlich abgeleitet von einer unverstandenen älteren italischen Form Merva*3

für Minerva (merva zu uerva zu gvierva). Später wurden die drei als Heilige
verehrt.

Alle diese Vermutungen von Parallelen gelten nur dann, wenn sabinisches

" IEW (s. Anni. 1), Bd. 1, S. 1091.
16 Kl. Pauly (s. Anm. 5), Bd. 3, Sp. 1046. Buck (s. Anm. 16), S. 200.
" Poeschel (s. Anm. 21), S. 125.
38 Wörterbuch der deutschen Volkskunde / begründet von Oswald A. Erich und Richard Beiti. —

3. Aufl., neubcarb. v. Richard Beiti u. Mitatb. v. Klaus Beiti. Stuttgart, 1974, S.535. Lexikon
für Theologie und Kirche, Bd. 7, 1962, S. 19.

iv Caminada, Chr.: Das rätoromanische St. Margarcthalied. In: Schweizerisches Archiv fÜ!
Volkskunde, 1938, S. 197-236. Caminada, Baum und Feldkultus (s. Anni. 31) S. 22-24.
Beachte auch eine gewisse Ähnlichkeit mit der Madrisasage (s. Anni. 30)!

i0 Der Schiern, 1978, FI. 12, S. 697-698.
*] Kl. Pauly (s. Anm. 5), Bd. 1, S. 1510.
4- Kl. Pauly, Bd. 2, S. 1564.
4i Kl. Pauly, Bd. 3, 1317. Rosenfeld, Hellmut: Christlicher Dreifrauenkult als wiedererwachter

keltischer Volksglaube Im Lichte der im keltischen Raum liegenden Ursprungszone des
Dreifrauenkultes könnte man hier eher vielleicht an Umdeutungen im rätischen Raum denken.

(Schiern, 53/1979, Heft 10, S. 574-576).

256



curis und rätisches Curia unmittelbar näher zusammengehören als etwa
lateinisch quiris oder irgendwelche andere indogermanische Entsprechungen. Dies
würde bedeuten, dass in Rätien vor der Eroberung durch die Römer Engverwandte

der Sabiner gehaust hätten.
Die oben angeführten vielfachen Beziehungen geben diesem Gedanken eine

gewisse Wahrscheinlichkeit, sind aber nicht zwingend. Auch sind nicht alle
Glieder der obigen Erwägungen gleich stark mit den übrigen verknüpft und
deshalb nicht gleich notwendig. Wenn nun aber auch historisch und archäologisch
eine gewisse Wahrscheinlichkeit dafür sprechen könnte, würde sich der Ring
schliessen.

Aus der römischen Geschichtsschreibung44 wissen wir, dass vor den Galliern
die Etrusker und vor diesen die Umbrer und deren Verwandte in Oberitalien
und bis in die Alpen hinein wohnten.

Die Archäologie vermutet zwar, dass die Träger der Melauner Kultur
illyrisch gesprochen hätten.45 Aber diese Ansicht ist mehr aus gewissen prähistorischen

Vermutungen entsprungen als aus exakten Untersuchungen. Sicherlich
lässt diese Kultur ihr Auftreten in der Urnenfelderzeit mit dieser Strömung in
Zusammenhang bringen, und gewisse Eigenarten mögen tatsächlich von dorther

kommen. Aber andererseits wird doch der Unterschied der Melauner Kultur
zur gewöhnlichen mitteleuropäischen Urnenfelderkultur immer wieder betont
und andererseits auf den Einfiuss von Italien her hingewiesen. Nur weil die

Sprachwissenschaft diesen Gedankengängen nie nähergetreten war, sah man
davon ab, in den Trägern der Melauner Kultur Menschen italischer Sprache zu
sehen. Diesem Anliegen sollen die obigen Ausführungen und weitere Studien,
an denen zur Zeit gearbeitet wird, dienen.

Welche einzelnen rätischen Stammesnamen kann man damit zusammenbringen?

Die Sabini in der Val Sabbia angrenzend an Oberitalien; die Sabiones,
auf welche Namensform ein Ortsname Sabiona (Sähen, Südtirol) schliessen lassen

konnte; die Suanetes, deren Name sich zu dem der Samniten ungefähr
ebenso verhält wie der der Curetés zu der der Quirites. Einer ihrer Hauptorte,
Savognin (suanino-) allerdings bei völlig verschiedener Bedeutung. Vielleicht
ergibt eine genauere Analyse noch mehr italische Stammesnamen in diesem
Bereich.46

44 Kl. Pauly, Bd. 5 1047 (Umbri); Bd. 2, 1479 (Italia), Bd. 2, 383 (Etrusker); Bd. 4, 1330 (Raeti);
Bd. 2, 411 (euganei).

45 Kl. Pauly, Bd. 2, Sp. 1482.
46 Dies ist zu vermuten bei den Camunni, bei den Focunates, bei der Endung des Namens der

Venostes.
*<•"¦ Vgl. auch: Rix, Helmut: Sabini, Sabelli Samnium. In: Beiträge zur Namenforschung; Bd. 8,

1957, S. 127-142. Nur die einschlägigen Namen in Mittelitalien!

257


	Chur : neue Deutung in neuem Licht

