
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1979)

Heft: 5-6

Artikel: Dramatische Elemente in der Karwochenliturgie an der Bischofskirche
in Chur nach dem 1490 erschienenen Direktorium des Churer Bischofs
Ortlieb von Brandis

Autor: Affentranger, Urban

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜNDNER MONATSBLATT
Zeitschrift für bündnerische Geschichte, Heimat- und Volkskunde

Chur, Mai/Juni 1979 Nr. 5/6

Dramatische Elemente in der
Karwochenliturgie an der Bischofskirche

in Chur nach dem 1490 erschienenen
Direktorium des Churer Bischofs

Ortlieb von Brandis

Von Urban Affentranger

1. Einleitung

Im bischöflichen Archiv von Chur befindet sich ein Direktorium, das Bischof
Ortlieb von Brandis, der die Alpendiözese Chur von 1458 bis 1491 mit kluger
Umsicht leitete,1 im Jahre 1490 drucken liess, um mit diesem Werk den Gottesdienst

an der Kathedrale und in seinem Sprengel zu fördern und genau zu
regeln. Es war der Wunsch des Oberhirten, in der Churer Diözese im kirchlichen
Ritus eine gewisse Einheit zu schaffen. Das Direktorium gibt eine ausführliche
Anleitung zur Gestaltung der Messfeier und des Breviers. Am Schluss des
Buches finden sich 40 Regeln für die Festsetzung der Feste des kirchlich-liturgischen

Jahres.2

Vgl. Helvetia Sacra 1/1, S. 492. Johann Georg Meyer: Ortlieb von Brandis, Bischof von Chur.
Jahrbuch d. Hist. Ver. d. Fst. Liechtenstein 4 (1904), S. 113-144.
Ortlieb von Brandis: Directorium pro Clero 1490.

137



Der Leser des Direktoriums, das in lateinischer Sprache abgefasst ist, stösst
auch auf Anleitungen für Sondergebräuche an der Churer Bischofskirche, die

für die Kenntnis der spätmittclalterlichen Dramatik von grosser Bedeutung
sind.

Die nun folgenden Ausführungen beschreiben und interpretieren die
Sondergebräuche der Karwochenliturgie an der Churer Domkirche. Es wurde
versucht, die dramatischen Elemente, die die Churer Liturgie aufweist, herauszuarbeiten,

zu erklären und mit dem Traditionsgut der umliegenden Bischofsund

Abteikirchen zu vergleichen. Der Verfasser will damit einen kleinen
Beitrag leisten zur Liturgie- und Theatergeschichte des Churer Hochstiftes im
späten Mittelalter.

2. Die Palmsonntagsfeier

Der Palmsonntag als Beginn der Karwoche ist durch einen zweiteiligen Gottesdienst

gekennzeichnet, durch die Palmprozession und durch die darauffolgende

Messfeier, bei der die Leidensgeschichte Jesu Christi vorgetragen wird.
Palmweihe und Prozession, die den Einzug des Herrn in Jerusalem darstellen,'

tragen freudigen und triumphalen Charakter, die Fucharistiefeier mit der
Passion hingegen verkündet den ernsten Ton der Passionszeit.4

Der feierliche Einzug des Herrn in Jerusalem wurde in der christlichen
Liturgie schon sehr früh in der Form einer Memoria begangen, weil es der
mittelalterliche Mensch liebte, spezifische Heilsmysterien in dynamisch bewegter
Weise kultisch zu gestalten, zu vergegenwärtigen und zu interpretieren.

Bereits um 400 entstand in Jerusalem eine dramatisierte Darstellung des

feierlichen Einzuges Jesu Christi in Jerusalem.5 Wir kennen nämlich über die

Liturgiefeier der Karwoche einen genauen Bericht der aus Gallien kommenden

Jerusalempilgerin Aetheria.6

Über den Palmsonntag in der Stadt Jerusalem berichtet die Pilgerin folgendes:

Am Sonntag vor Ostern versammelte sich gegen drei Uhr nachmittags die

Bevölkerung Jerusalems mit ihrem Bischof auf dem Ölberg bei der
Himmelfahrtskirche, um Psalmen und Antiphonen zu singen, die durch Schriftlesungen

und Orationen unterbrochen wurden. Als gegen fünf Uhr der Bericht des

Vgl. Matthäus 21, 1-17; Markus 11, 1-11; Johannes 12, 12-19.
Josef Andreas Jungmann: Der Gottesdienst der Kirche, Innsbruck 1962, S. 2l2ff.
Jungmann: Der Gottesdienst der Kirche, S. 2IT
Jungmann: Der Gottesdienst der Kirche, S. 212f.

138



Evangeliums über den Einzug Jesu in Jerusalem verlesen wurde, machten sich
der Bischof und das Volk auf, um mit Palmen- und Ölzweigen in den Händen
unter Gebet und Gesang in die heilige Stadt hinab zur Auferstehungskirche zu
ziehen, wo zum Abschluss der Feier die Vesper gesungen wurde.7

Im Westen finden wir eine mit dramatischen Elementen versehene

Palmprozession etwa im 6. Jahrhundert/ Am Morgen des Palmsonntags zog man
von einer ausserhalb der Stadt gelegenen Kirche zur Bischofskathedrale, wobei
Antiphonen, Psalmen und Hymnen gesungen wurden. Den Mittelpunkt der
Feier bildete die Verehrung eines unverhüllten Kreuzes oder eines Evangeliars,
das auf einer Bahre mitgetragen wurde. Im Spätmittelalter zog man auch einen

sogenannten Palmesel bei der Prozession mit.9
Das Direktorium des Churer Oberhirten Brandis gibt uns eine genaue

Regieanweisung für die Palmprozession, die in der Kreuzverehrung vor der
Kathedrale eine ausgeprägte dramatisierte Form erreichte. Der Text lautet:

In choro maioris ecclesiae post aspersionem more solito Hcbdomodarius, ministri et ceroferari!

ornamentis indiai asello praecedente cum vexillis et plenario cantore ceterisque canonici*
cappis indutis totoque clero palmas in manibus deferentibus solemnis fiat processio. Cantor ad
exitum chori imponat responsorium «Collegerunt pontifices». Vcnientibus itaque Hebdomoda-
rio et ministris iuxta capellam sancti Laurentii ibidem stationem facientes choro cantante usque
adversum «Unus autem», quem duo canonici in praefata capella clausis ianuis cantare soient.
Quo verso finito chorus repetit versiculum «Ne forte» transeuntes versus sanctum Martinum.
Postea cantor imponat antiphonam «Cum appropinquaret», quam cantando intrant ecclesiam
sancti Martini. Qua antiphona ibidem finita consecrator palmarum incipiat «Dominus vobis-
cum» cum una orationc «Deus quem diligere». Subdiaconus in dextera parte altaris maioris sine
titillo legat prophetiam «Venerum filii Israel». Qua prophetia finita cantor imponat antiphonam

«Ante sex dies», l'ostea diaconus in sinistra parte eiusdem altaris absque titillo legat evange-
lium sic incipiens «In ilio tempore cum appropinquasset Jesus». Quo finito sacerdos volens be-
nedicere palmas dicat «Dominus vobiscum», oremus «Adesto omnipotens Deus», cum ceteris
cxorcismis prout in libro benedictionali continetur. Et sic palmac solito more benedicuntur.
Quibus finitis cantor statini imponat antiphonam «Cum audisset». Cum qua cantando itur
super curiam ambobus asellis praecedentibus. Et dum pervenitur ad locum ubi statio est facienda
clero cum vexillis et plenario stantes versus monasterium ex uno latere respicientibus capellam
sancti Lautentii Hebdomadario cantore aliisque canonicis contra capellam praefatam ad
monasterium respicientibus ex alio latere in medio strato panno mundo priori hinc inde in modum
chori divisi et alterius vicibus una pars eorum incipiat «Gloria laus» versimi «Cui puerile decus».
Quo finito chorus solito more repeterc debet «Gloria laus et» usque ibi «Cui puerile». Alter chorus

pucrorum secundum versum videlicet «Israel es tu rex» decantet chorus subiungat «Cui puerile

decus». Et sic usque in finem continuabunt. Quibus expletis ambo chori pucrorum simul ai-

Corpus scriptorum ccclesiasticorum latinotum, Band 39, S. 83f. Gebhard Hürlimann: Das
Rheinauer Rituale (Zürich Rh 114, Anfang 12. Jh.). Spicilegium Eriburgense 5, Freiburg
1959, S. 86.
Vgl. Maurice-Denis Boulet: Le Dimanche des Rameaux. La Maison-Dieu 41 (1955), S. 22.
Jungmann: Der Gottesdienst der Kirche, S. 213. Gerhard Podhradsky. - Lexikon der Liturgie,

Innsbruck 1962, S. 285ff. Der älteste Palmesel der Schweiz stammt aus der Zeit um 1200,
der im Beinhaus von Steinen gefunden wurde, vgl. dazu Rudolf Pfister, Kirchengeschichte
der Schweiz, Band 1, Zürich 1964, S. 189.

139



tius reincipiant «Gloria laus et honor» choro perfieicnte. Deinde ponantur vcxilla cum crucu
super pannum stratum. Omnisquc populus flexis genibus crucem adorer. Cantor similiter flexis ge-
nibus ter vcrsum «O crux ave spes unica» imponat, chorus omnisquc clcrns crcetis genibus
versimi perficiant. Postea sacerdos sive episcopus si praesens est flexis genibus super panno strato se
inclinet. Cantor tangens cum harundine vel palma cantet vcrsum «Scriptum est enim percutiam
pastorem», ter incipiendo chorousque in finem continuante. His pcractis cantor imponat anti-
phonam «Occurrunt turbae». Qua finita cantor incipiat antiphonam «Pueri hebraeorum tollen-
tcs ramos olivarum». Deinde cantore incoante antiphonam «Pueri hebraeorum vcstimenta»
ceroferari! capulas suas super pannum proiciant choro prosequente antiphonas praefatas. Deinde
cantor proiciens raniunculum palmae imponendo antiphonam «Fulgentibus palmis prosterni-
mus». Et tunc omnis populus proicit similiter trina vice. Et choro perfieicnte quibus completis
cantor imponat antiphonam «Turba multa». Immediate subiungens psalmum «Benedictus do-
minus deus Israel» cum tribus vel quatuor versibus iuxta prolixitatem processionis quibus cum
«Gloria patri et» finitis et antiphona «Turba multa- reperita ad introitimi ecclesiae cantor imponat

responsorium «Ingrediente domino». Caini quo itur ad chorum cantor m loco suo stans
imponat officium missae introitila «Domine ne longo» sine «Gloria patri-. Interim Hcbdomadarius
et ministri nigris induri vcstibus ad altare missam dominicaliter cantandam se praeparcnt.1""

Nach der Terz11 versammelten sich in der Kathedrale der Bischof,12 die Kanoniker,

der Klerus der Stadt und das Volk. Die Canonici trugen als liturgische
Kleidung das Mozett.13 Nach dem Asperges14 zogen der Hebdomadar,1J Diakon

und Subdiakon, angetan mit kostbaren liturgischen Gewändern, die

Ministranten und Kerzenträger sowie alle in der Kirche Versammelten in feierlicher
Prozession mit Kreuz und Fahnen aus der Domkirche hinaus zur in der Nähe

gelegenen Laurentius-Kapelle.16 Jeder trug einen Palmzweig in der Hand.17

Der Prozession wurde, wie es im Spätmittelalter im deutschen Raum üblich
war,18 ein Palmesel vorangezogen.1'' Man verliess die Domkirchc, um damit

"' Brandis: Directorium pro Clero, S. 23.
11 Es war an den Kathedralkirchen üblich, die 1er/ vor dem feierlichen Hochamt zu beten.
12 Wenn det Bischof anwesend war, nahm cr an der Palmprozession teil.
" Vgl. Giusep Capaul: Das Domkapitel von Chur 1541—1581 —Em Beitrag zur Geschichte sei¬

ner Reform - Disentis 1973, S. 99 Anni. I4.
14 Jedem feierlichen Gottesdienst ging am Sonntag die Bcsprengung des Volkes mit Weihwas¬

ser voraus. Diese Zeremonie hatte unter bestimmten Gebeten und Gesängen zu erfolgen.
[s Gemeint ist der Priester, der an einem Domstift oder an einer Klosterkirche während einer

Woche die liturgischen Dienste zu versehen hatte.
"' Die St. Laurentius-Kapcllc, urkundlich erstmals 958 erwähnt, stand in der Nähe des heuti¬

gen Hofbrunnens. Der Holzschnitt in der Cosmographie des Sebastian Münster von 1550

zeigt die Kapelle als niederes Bauwerk. Auf dem Knillenburger Prospekt um 1635 existiert sie
aber bereits nicht mehr. Die Kapelle wurde wahrscheinlich bis 1546 benützt. Damals liess
Bischof Lucius Iter die Heiltümer m die neu eingerichtete Seitenkapcllc der Kathedrale
verbringen, die dem hl. Laurentius geweiht wutde. Vgl. dazu Erwin Poeschel: Die Kunstdenk-
mäler d. Kts. Graubündcn VII, Basel 1948, S. 203f.
Vgl. Anm. 3.

18 Palmesel führte man seit dem 10. Jahrhundert m Süddeutschland und m den Alpenländern
bei der Palmsonntagsprozcssion mit, vgl. Pfister, Kirchengeschichte 1, S. 189. Im Zurzacher
Kodex des 14. Jahrhunderts wird der Palmesel als Zugabe der Laienschaft gekennzeichnet
«Quos tarnen quidam de villanis nostris procedimi trahentes vehiculum imaginis sedentis in
asino.» Adolf Rcinlc: Mathias Gundclfingers Zurzacher Osterspiel von 1494. Innerschweizerisches

Jahrbuch für Heimatkunde 13» 14 (1949), S. 90.
" Brandis: Directorium pro Clero, S. 23.

140



die grosse Feierlichkeit anschaulicher zum Ausdruck zu bringen. Beim Verlassen

der Kirche stimmte der Cantor20 das Responsorium «Collegerunt pontifi-
ces»21 an. Dieser liturgische Gesang berichtet von den Hohenpriestern und

Pharisäern, die Jesus aus Furcht vor den Juden und Römern töten wollten.22
Bei der Kapelle des heiligen Laurentius hielt die Prozession.

Nun folgte eine erste Dramatisierung der Palmprozession. Zwei Kanoniker
begaben sich in die Kapelle, schlössen hinter sich die Türe und begannen mit
dem Gesang «Unus autem».21 Diese zwei Kanoniker hatten den Hohenpriester
Kaiphas darzustellen. Mit ihrem Gesang verkündeten sie dem Hohen Rat die
Gefährlichkeit der Sache mit Jesus Christus.24 Ein Sängerchor, der sich draussen

vor der Laurentius-Kapelle aufstellte, übernahm die Rolle des Hohen Rates

und sang als Antwort auf Kaiphas Klage den Versikel «Ne forte».25 Mit
diesem Gesang erklärte sich der Hohe Rat bereit, Jesus umzubringen, damit das

Volk nicht an ihn glaube.26
Diese ausgeprägte Dramatisierung schien ein spezieller Sonderbrauch der

Churer Liturgie zu sein, denn in anderen Bischofskirchen finden wir diese

Szene nur in sehr einfacher Form.
Nach diesem dramatischen Einschub zogen alle Gläubigen in feierlicher

Prozession hinunter zur Martinskirche. Beim Einzug in das Gotteshaus
erklang die Antiphon «Cum appropinquaret».27

In der Martinskirche erfolgte die Segnung und Weihe der mitgebrachten
Palmzweige, die mit einem Gebet des Liturgen begann, worauf der Subdiakon
auf der rechten Seite des Hochaltares die alttestamenthche Lesung «Venerum
filii Israel»28 ohne die gewohnte Einleitung vortrug. Als Antwort auf die

Lesung sang der Chor die Antiphon «Ante sex dies»,29 die vom bischöflichen

Das Kantorenamt an der bischoflichen Kathedrale in Chur stiftete Bischof Ulrich IV. von Ki-
burg, der von 1233-1237 den Churer Sprengel leitete, vgl. dazu Urban Affentranger: Die
Bischöfe von Chur in der Zeit von 1122 bis 1250, Chur 1975, S. 166.
Collegerunt pontifices et pharisci concilium et dicebant: quid faeimus, quia hic homo multa
signa facit; si dimittimus cum sic omnes credent in cum. Ne forte vemant romani et tollant
nostrum locum et gentem.
Vgl. Anm. 21.
Unus autem ex ipsis Cayphas nomine, cum esset pontifex anni illius, prophetavit dicens:
Expedit vobis, ut unus moriatur homo pro populo et non tota gens pereat. Ab ilio ergo die cogi-
taverunt interficere eum dicentes: Nc forte veniant romani et tollant nostrum locum et
gentem.

Vgl. Anni. 2I.
Vgl. Anm. 23.
Vgl. Anm. 23.
Vgl. Markus 11, 1-10.
Exodus 15, 22-16,7.
Vgl. Anm. 27.

141



Kantor angestimmt wurde. Die Anwesenden hatten Gelegenheit, während des

Gesanges meditativ das Geheimnis des Festtages zu betrachten, denn die meisten

Kirchenbesucher waren ja des Lateins unkundig. Nach dieser Melodie,
die im Gregorianischen Choral vorgetragen wurde, verkündete der Diakon auf
der linken Altarseite das Evangelium,30 das den feierlichen Einzug des Herrn in

Jerusalem zum Inhalt hatte. Nach der Verkündigung des Wortes Gottes
segnete der funktionierende Priester die Palmzweige mit Weihrauch und
Weihwasser. Nach vollzogener Weihe erklang die Antiphon «Cum audisset».31 Damit

brachte der Sängerchor musikalisch die Freude über den Einzug des Herrn
in die Stadt Jerusalem zum Ausdruck. Während des Gesanges verliess man die
Martinskirche und zog in Prozession wieder hinauf zur Kathedrale. Auf dem

Weg hinauf führte man noch einen zweiten Palmesel mit, der im Besitz der
Martinskirche gewesen sein musste."

Auf dem Domplatz vor dem Haupteingang der Bischofskirche hielt die
Prozession eine Statio. Nun folgte gleichsam als Höhepunkt der feierlichen
Gestaltung der Prozession die Zeremonie der Kreuzverehrung, die sich zu einer
dramatischen Handlung verdichtete. Diese Veneratio crucis sah folgender-
massen aus:

Bei der St. Laurentius-Kapelle auf dem Domplatz bildeten die Prozessionsteilnehmer

einen geschlossenen Kreis. In der Mitte breiteten die Ministranten
ein weisses Tuch aus. Der Sängerchor teilte sich in zwei Gruppen. Die beiden
Chöre sangen abwechselnd den seit dem 9. Jahrhundert gebräuchlichen Hymnus

«Gloria laus»33 und übernahmen somit die Rolle der Kinder, die Jesus
beim Einzug in Jerusalem zujubelten.34

Diese Szene erfuhr an anderen Bischofskirchen eine sehr verschiedene
Ausgestaltung. In Sitten, so berichtet das gegen Ende des 13. Jahrhunderts entstandene

Ordinarium Sedunense,35 bestiegen die Sängerknaben den Glockenturm

"> Matthäus 21, 1-11.
" Vgl. Anm. 3.
'2 Chur besitzt heute aus dieser Zeit keinen Palmcscl mehr.
" Das «Gloria laus- ist ein Hymnus auf den Siegerkönig Jesus Christus. Er entstand im 9. Jahr¬

hundert. Verfasser ist Bischof Thcodulf. In Chur wurde dieser Hymnus von Knabenchören
gesungen. Der Knabenchor an der Kathedrale in Chur dürfte mit der Gründung der
Domschule entstanden sein, wohl in der ersten Hälfte des 11. Jahrhunderts, vgl. dazu Oskar Va-
sella: Untersuchungen über die Bildungsverhältnisse im Bistum Chur unter besonderer
Berücksichtigung des Klerus vom Ausgang des 13. |h. bis um 1530. JHGG 62 (1932), S. 24ff.

'4 Vgl. Anm. 3.
" Albert Carlen: Das Ordinarium Sedunense und die Anfänge der geistlichen Spiele im W;illis.

Blatter der Walliser Geschichte 4 (1943), S. 1-25. Francois Huot: L'Ordinaire de Sion, Etude
sur sa transmission manuscripte, son cadre historique et sa liturgie — Spicilcgium Eribur-
gense 18 (1973), S. 1-800.

142



der Kathedrale und sangen zur Begrüssung des Herrn und der Prozession das

«Gloria laus».36 Im Benediktinerkloster Rheinau war es seit dem 12. Jahrhundert

Brauch, dass einige geübte Sänger der Prozession vorausgeschickt wurden,

um dann unter dem Gesang des «Gloria laus» der nahenden Prozession

entgegenzugehen.37 An diesen verschiedenen Ausgestaltungen erkennen wir
die Eigenständigkeit der Liturgie an Bischofs- und Klosterkirchen im späten
Mittelalter.

Nach dem Hymnus «Gloria laus» legten in Chur die Fahnenträger die
Prozessionsfahnen auf das am Boden ausgebreitete Tuch. Auch das mitgeführte
Kreuz fand dort seinen Platz. Hierauf knieten alle Anwesenden nieder und
verehrten das Kruzifix, während der Kantor dreimal den Vers «O crux ave spes
unica»38 sang. Darauf erhoben sich alle und beendeten den Vers. Nun kniete
der Bischof39 nieder, beugte sich über das Kreuz und verehrte es.

Für diese Veneratio crucis findet sich im Direktorium des Bischofs Ortlieb
eine interessante Rubrik.40 Während der Bischof das Kreuz verehrte, berührte
ihn der Kantor mit einem Stab oder einem Palmzweig und sang dabei dreimal
den Vers «Scriptum est enim percutiam pastorem».41 Mit dieser dramatisierten

Szene wollte man den Anwesenden den Inhalt des gesungenen Textes
veranschaulichen.42 Diese Dramatisierungsszene erlebte andernorts eine noch

ausgeprägtere Gestaltung. In der Mainzer Metropole war es Brauch, den

knienden Bischof oder Priester bei der Verehrung des Kreuzes mit Palmzweigen

oder mit einem Stock auf den Rücken zu schlagen43. Der Zurzacher Kodex

aus dem 14. Jahrhundert berichtet, dass der Liturge während des Gesanges mit
dem Palmzweig das Kreuz schlagen musste.44 Aus einem Zeremoniale des

Hochstiftes von Basel erfahren wir, dass zwei Prälaten bei der Prozession
Rohre mittragen mussten. Bevor die Kantoren den Vers «Scriptum est enim»

anstimmten, nahmen sie den Prälaten ehrerbietig die Rohre aus der Hand und

schlugen während des Singens dreimal behutsam den Zclebrantcn.41

Vgl. Carlen, Das Ordinarium Sedunense, S. lOf. Vgl. Huot, L'Ordinaire de Sion, S. 265.
Anton Hänggi: Der Rheinauer Liber Ordinarius, (Zürich Rh 80, Anfang 12. Jh.) Spicilegium
Friburgense 1 (1957), S. 111. Llürlitnann, Das Rheinauer Rituale, S. 89.
Die Verse stammen aus dem Hymnus «Vcxilla regis¦> der Passionszeit.
War der Bischof nicht zugegen, übernahm diese Funktion ein Dignitär des Domkapitels.
Ortlieb von Brandis, Directorium pro Clero, S. 23.
Scriptum est enim, percutiam pastotem et dispergentur oves gregis.
Vgl. Anm. 41.
Hermann Reifenberg: Sakramente, Sakramentalien und Ritualien im Bistum Mainz seit dem
.Spätmittelalter unter besonderer Berücksichtigung der Diözesen Würzburg und Bamberg. -
Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 53 (1971), S. 651, bes. Anm. 3706.
Vgl. Rcinle, Zurzacher Osterspiel, S. 90 f.

Vgl. Konrad Wilhelm Hieronimus: Das Hochstift Basel im ausgehenden Mittelalter — Quellen

und Forschungen, Basel 1938, S. 149.

143



Nach dieser Schlagszene stimmte in Chur der Kantor den Gesang «Occur-
runt turbae»46 an, um die Freude des Volkes über den Einzug des Herrn zum
Ausdruck zu bringen. Darauf folgte die Antijihon «Pueri hebreorum tollentes

ramos olivarum».47 Zu diesem Gesang bringt das Churer Direktorium keine

Rubrik, obwohl es an den meisten Kirchen Brauch war, dass während dieser

Antiphon Kinder oder dazu bestimmte Personen Palmzweige auf das Kreuz
warfen, um so dem Gesang eine dramatische Ausgestaltung zu geben.48

Hingegen erfuhr in Chur der Vers «Pueri hebreorum vestimenta»49 eine

volkshaft-dramatischc Ausschmückung. Während des Begleitgesanges zogen
die Kerzenträger ihre liturgischen Gewänder aus und warfen sie auf das Tuch,
wo das Kreuz und die Prozessionsfahnen lagen. Es ist wiederum von Interesse,
dieses Brauchtum an anderen Kirchen kennenzulernen. In Konstanz warf der
Bischof seinen Manipel auf das Kreuz.50 Das Kleiderwerfen war auch im
Erzbistum Mainz üblich.51

Eine weitere Dramatisierung der Liturgie finden wir nach dem Churer
Direktorium beim Singen der Antiphon «Fulgentibus palmis».52 Der Kantor
warf, das jubelnde Volk verkörpernd, seinen Palmzweig auf das am Boden
liegende Kreuz, während das Volk sich dreimal verbeugte als Zeichen der Verehrung

und Huldigung. Diese Szene wurde im Benediktinerkloster Rheinau noch
anschaulicher als in Chur dargestellt. Bevor die Sänger die Antiphon «Fulgentibus

palmis» anstimmten, wurde ein Teppich auf dem Boden ausgebreitet,
damit die Sänger sich bei den Worten «Fulgentibus palmis prosternimur adve-
nienti Domino» niederknien konnten, um dem einziehenden Herrn die Huldigung

darzubringen.53
Nach dieser dramatisierten Statio crucis erklang in Chur die Antiphon

«Turba multa».54 Während das Benedictus5' gesungen wurde, schritt man in
Prozession zum Domportal. Beim Responsorium «Ingrediente Domino»56 zog

Vgl. Anm. 3.
Vgl. Anm. 3.
Vgl. Reifenberg, Sakramente, S. 650.
Vgl. Anm. 3. Beim Einzug des Herrn breitete man am Boden Kleider aus und jubelte ihm zu.
Vgl. Alban Dold: Die Konstanzer Ritualientexte in ihrer Entwicklung von 1482—1721.
Liturgiegeschichtliche Quellen 5/6 (1923), S. 133.

Vgl. Reifenberg, Sakramente, S. 650.
Vgl. Anm. 3.
Vgl. Hänggi, Der Rheinauer Libcr Ordinarius, S. 111. Vgl. Hürlimann, Das Rheinauer
Rituale, S. 89f.
Turba multa, quae convent-rat ad diem festum, cla ma bat Domino: Benedictus, qui venit in
nomine Domini, Hosanna in excelsis.
Lukas 1,68-79.
Vgl. Anm. 3.

144



das Volk Gottes durch das Hauptportal in die Bischofskirche, von wo aus die

Prozession ihren Anfang genommen hatte.
Im Chor der Kathedrale angekommen, legte die Assistenz schwarze Para-

mente an und man begann mit dem Introitus «Domine ne longe»57 das Hochamt.

Vergleichen wir die Churer Palmprozession, wie sie uns das Direktorium
von 1490 beschreibt, mit den Ordines anderer Bistümer, so ergeben sich besondere

Eigenheiten und verschiedene Erweiterungen. Überblicken wir noch
einmal die Abfolge der Palmsonntagsfeier, kann man eindeutig feststellen, class

die Statio crucis den Schwerpunkt der Feier bildete. Nicht zu leugnen ist, dass

das Hochstift Chur unter Bischof Ortlieb von Brandis eine besondere Vorliebe
für eine dramatisierte Liturgie besass. Die mittelalterlichen Dom- und
Stiftskirchen wetteiferten geradezu im Auf- und Ausbau der Verschönerung und der

Vervollkommnung ihrer eigenständigen Liturgien. Die Dramatisierungsele-
mente der Churer Palmprozession beweisen die Vielseitigkeit der Individualität

in der Gestaltung des gottesdienstlichen Lebens der Einzelkirche.

3. Die Fusswaschung

Der Hohe Donnerstag zeichnet sich in der christlichen Liturgie seit alters
durch eigentümliche Feiern und Zeremonien aus.58 Neben der Eucharistiefeier
bildet die Fusswaschung, das sogenannte Mandatimi,59 einen wichtigen
Bestandteil der Liturgie. Diese dienende Heilstat Gottes wurde schon sehr früh
dramatisiert dargestellt und bildete für das Volk im Zusammenhang mit der
unverständlichen lateinischen Kultsprache ein bedeutendes Element verständlicher

Verkündigung.
Das Churer Direktorium von 1490 gibt für das Mandatum an der bischöflichen

Kathedrale folgende Anweisungen:
-In choro curiensi post meridiem circa horam primain post percussionem tabularum omnes

canonici ad chorum conveniunt. Et si episcopus praesens est, sollemniter peragcre debent
mandatum cum vino optimo et oblatis quantum sufficit. Diaconus et subdiaconus induri dalmaticis
cum turibulo et ceroferariis processionaliter cum vexilhs totoque clero tacite descendant ante
altare sanctae crucis, ubi sedes cum panno mundo est aptata. Diaconus versus sinistrimi partem
altaris in nudo pulpito legat evangelium sine titulo in solida melodia scilicet «Ante diem festum
paschac» finicns ibi «Excmplum enim dedi vobis ut quemadmodum ego feci vobis ita et vos fa-
ciatis». Episcopus si adest sedente in medio assumptis duobus dominis dignioribus sedeant hinc
inde. In dieta sede cantor indutus cappa imponat antiphonam «Ante diem festum paschac-. Qua

Choralgcsang zum Beginn der Messe.
Zur Entwicklung des Gründonnerstags im allgemeinen Martimort: Flandbuch der
Liturgiewissenschaft II, S. 239ff. Josef Pascher: Das liturgische Jahr, München 1963, S. 129.

Vgl. dazu Johannes 13,1-21.

145



finita cantor imponat antiphonam -In diebus illis» et antiphonam -Accessit-. Interim très di-
gniores canonici si episcopus non adest, si adest tunc episcopus cum duobus dignioribus mappis
praecineti habentes pelvim mundam et fusorium cum aqua tepida veniant ad sedes ineipientes a

iuniori pedem eins dextrum lavare et mappis extergere et omnes tres sucessive cum osculcntur.
Quibus finitis episcopus et consedentes surgant mappis pracemeti. Primo chorum sinistrimi
deinde alium chorum accedentes singulorum canonicorum pedes lavent extergant et osculcntur.
Quibus peractis episcopus et consedentes sibi redcant ad loca sua sedentes ceteris canonicis m sc-
dibus suis manentibus cantor imponat antiphonam «Mandatimi novum do vobis- et saepius rc-
peritur. Interim minister capituli et ahi ad hoc deputati primo episcopo et consedentibus vinum
et oblatas mimstrcnt, deinde ceteris dominis canonicis. Totiquc clero post hacc subdiaconus m
modum prophetiac legat rcsiduam partem evangelii, ubi diaconus dimisit usque in finem scilicet
-Surgite camus hinc-, Cun quo omnes ascendant chorum.6"»

Die Fusswaschung an der bischöflichen Kathedrale in Chur gibt uns ein

eindrückliches Beispiel szenischer Gestaltung.
Am Nachmittag um die erste Stunde ertönten vom Turm der Kathedrale

die Ratschen''1 und riefen Bischof, Kanoniker, Klerus und Volk in die Domkirche,

wo mit bestem Wein und Oblaten''2 das Mandatimi oder die Lotio pedum
gehalten wurde. Diakon und Subdiakon, bekleidet mit Dalmatiken, zogen in

stiller Prozession mit dem Bischof, dem Thuriferar und den Kerzenträgern in

Begleitung des Klerus zum Kreuzaltar, der sich im Mittelschiff zwischen den

Treppen zur Krypta befand.63 Dort waren die aufgestellten Sedilien mit weissen

Tüchern geschmückt. Der Diakon sang in der üblichen Melodie, aber ohne

Einleitung, das Evangelium «Ante diem festum paschac».''4 Es schloss mit den

Worten «Exemplum enim dech vobis ut quemadmodtim ego feci vobis ita et

vos faciatis».''5 Nach dem Evangelium hörte sich der Bischof, der mit zwei

Würdenträgern des Kapitels der liturgischen Feier vorstand, sitzend den

Choralgesang «Ante diem festum paschac»66 an, der vom Kantor, bekleidet mit der

Kappa, angestimmt wurde. Darauf folgten noch zwei weitere Gesänge. Inzwischen

zogen der Bischof und die zwei assistierenden Kanoniker weisse Schürzen

an, nahmen ein sauberes Tuch in die Hand, ebenso ein Gefäss mit warmem
Wasser und begannen bei den dazu Beauftragten die Fusswaschung. Der
Bischof wusch jedem den rechten Fuss, trocknete ihn ab und küsste ihn. Nach
dieser Zeremonie wurde die Lotio pedum auch an den Kanonikern vorgenommen.

Nach der Fusswaschung stimmte der Kantor die Antiphon «Mandatimi
novum do vobis»6" an. Unterdessen holten der Minister des Kapitels und Ge-

60 Örtlich von Brandis, Directorium pro clero, S. 25.
61 Vom Gründonnerstag bis zum Karsamstag durften die Kirchenglocken nicht ertönen.
62 Mit Oblaten sind Opfergaben gemeint, vor allem Brot.
" Vgl. Poeschel, Kunstdenkmäler VII, S. I 14.
64 Vgl. Anni. 59.
" Vgl. Anni. 59.
66 Vgl. Anni. 59.
6~ Vgl. Anni. 59.

146



hüten Wein und Oblaten, wovon zuerst dem Bischof, dann allen übrigen gegeben

wurde. Mit einer Lesung des Subdiakons schloss die liturgische Feier des

Mandatums.
Diese Fusswaschung war für das Volk ohne Zweifel eine liturgische

Bereicherung. In optischer Weise ereignete sich dabei wesentlich Verkündigung,
nämlich die dienende Liebe des Herrn sowie dankender Lobpreis verbunden
mit brüderlicher Begegnung.

An vielen Bischofs- und Abteikirchen wurde im .Spätmittelalter das Man-
datum sehr schlicht und einfach gestaltet.68 Am Dom zu Bamberg reichte man
dem Bischof und den Kanonikern weder Wein noch Oblaten.69 In der
Gottesdienstordnung von Augsburg fehlt die Lotio pedum.70 Im Mainzer Erzstift
fand die Fusswaschung nicht in der bischöflichen Kathedrale statt, sondern in
der Kapelle eines Dignitärs des Domkapitels.71

Das Mandatimi am Hochstift von Basel bietet uns em noch lebendigeres
Bild spätmittelalterlicher dramatisierter Liturgie als in Chur. Das Ceremoniale
des Domkaplans Hieronymus Brilinger beschreibt die Fusswaschung mit
folgenden Worten: «Nach dem Zwölfuhrschlag zu Mittag wird mit der Klapper
das erste Zeichen zur Fusswaschung gegeben und ein Viertel nach ein Uhr das

zweite. Nach diesem zweiten Zeichen ruft der Dormentarius den Dompropst
mit seinen Helfern und Dienern, dass sie mit dem dazu notwendigen Gerät zur
Fusswaschung kommen. Die Genannten ziehen dann in folgendem Zuge von
der Dompropstei zum Münster: Voran schreitet der Dormentarius mit dem

festtäglichen Stabe, hinter ihm der Propsteischaffner, gefolgt von den Laienbeamten

des Propstes, welche in den Händen Stäbe halten. Je zwei tragen in den

Händen einen Korb, gefüllt mit Opfergaben, mit Obst, Tellern und Bechern.
Ihnen folgen Weinträger. Hinter diesen geht der Propst mit seinen Kaplänen
und Gehilfen. Wenn der Zug in die Kirche eintritt, wird die Klapper zum
drittenmal geschlagen. Man steigt die Chorstufen auf der rechten Seite empor. Die

Träger stellen die Körbe mitten im Chor auf einen dort vor dem Pulte
hergerichteten Tisch. Der Weinkrug findet seinen Platz zwischen Tisch und Pult. Es

ist auch Aufgabe des Dormentarius, das umstehende Volk zurückzuhalten und
dem Herrn Dompropst freie Bahn zu schaffen, damit er ungehindert seinen

68 Nicht an allen Bischofs- oder Abteikirchen war das Volk an der liturgischen Feier des Man¬
datums beteiligt.

69 Vgl. Edmund Karl Farrenkopf: Breviarium Ebcrhardis Cantons. - Liturgiewissenschaftliche
Quellen und Forschungen 50 (1969), S. 73.

70 Vgl. F.A. Hoeynck: Geschichte der kirchlichen Liturgie des Bistums Augsburg, Augsburg
1889, S. 214.

1 Vgl. Reifenberg, Sakramente, S. 706f.

147



Sitz erreichen kann. Nun zünden die Glöckner auf dem Altar, der vom Subku-

stos mit nur einem Altartuch bedeckt worden ist, zwei Kerzen an. Der
Dormentarius ruft den Diakon mit den übrigen Gehilfen zur Sakristei. Inzwischen
schmücken die Diener und Beamten des Propstes den Tisch, legen die Teller
hin, füllen sie mit den Gaben und mit Obst und stellen alles Nötige bereit.
Dann zieht man zum Singen des Evangeliums in folgendem Zuge von der
Sakristei zu dem Platz im Chore, wo an Wochentagen das Evangelium verlesen

wird: Voraus geht der Dormentarius mit dem festtäglichen Stabe; auf ihn

folgen die zwei Chorsänger, die an der Reihe sind, den Stufenpsalm zu singen, mit
Alba und Chormantel angetan und m Leuchtern brennende Kerzen tragend,
dann der Subdiakon, bekleidet mit der Dalmatica und das kostbarere
Evangelienbuch haltend, und zuletzt der Diakon, der das Evangelium «Ante diem
festum Paschae» ohne Einleitung singen wird. Wenn dieses beendigt ist, kehren

sie in die Sakristei zurück. Und der Intonierende beginnt die Antiphon
«Ante diem etc.» in getragener Weise und nicht zu hohem Ton. Dann eilt der

Dormentarius zum Chor zurück und ruft die Herren Prälaten und Domherren,
auch den Prediger, wenn er anwesend ist, zur Sakristei. Sollte es an der nötigen
Anzahl von Domherren mangeln, so kann er auch zwei Assisii, Kapläne der
seligen Jungfrau, rufen. Die Gerufenen steigen, angeführt vom Dormentarius
mit dem Stabe, der ihnen auch den Weg bahnt, zur Sakristei empor. Dort sollen

alle Geräte und die zur Fusswaschung notwendigen Gefässe durch den

Meister der Münsterfabrik in bester Ordnung bereitgestellt sein. Unterdessen

haben zwölf Priester, die hiezu nach dem Register des Domdekans eigens
bestimmt wurden, auf den Sitzen, die man zu Füssen derjenigen der Prälaten
hingestellt hat, sich in der Reihenfolge ihres Alters niedergelassen. Sie haben dann
die Schuhe auszuziehen. Ihre Füsse sollen zuvor mit irgendeinem Kraut oder
wohlriechendem Wasser gereinigt sein, damit die Herren bei der Fusswaschung

nicht Ekel empfinden. Nachdem die Herren Prälaten und Domherren
sich in der Sakristei zur Fusswaschung der «Jünger» bereit gemacht haben,
gehen sie aus der Sakristei in den Chor hinunter, nicht zu zweien, sondern
einzeln; immer der Jüngere dem Älteren vorangehend. An der Spitze geht der

Dormentarius mit dem Stabe, hinter ihm zwei jüngere Domherren, ohne

Kapuzen, jeder in der erhobenen rechten Hand ein grosses Waschbecken tragend,
hinter diesen zwei weitere Domherren mit leichteren Schüsseln und hierauf
noch zwei mit Wasserkannen, dann diejenigen, welche die Fusswaschung
vornehmen, nämlich Propst und Dekan (sofern diese die Priesterwürde besitzen;
ist dies nicht der Fall, so haben an ihrer Stelle zwei ältere Domherren, die Priester

sind, che Fusswaschung vorzunehmen). Diese beiden sind bloss mit dem

148



Chorrock bekleidet und unbeschuht. Um den Hals tragen sie nach Art der

Stola ein linncnes Tuch, ein weiteres haben sie um den Leib gegürtet. Die übrigen

Domherren, die bei der Fusswaschung nicht beschäftigt sind, bilden den

Schluss des Zuges. Indem sie so heruntersteigen, trennen sie sich in der Mitte
der Chorstufen; der Propst begibt sich nach rechts auf seine Chorseite, der
Dekan nach links auf die seinige. Wenn sie sich den zwölf Priestern nähern, ziehen

diese die Schuhe aus und machen sich zur Waschung in schicklicher Weise
zurecht. Auch der Subkustos ist zur Stelle und breitet ein weisses Tuch über ihren
Schoss aus. Ein jüngerer Chorherr stellt eines der grösseren Waschbecken unter

die Füsse des ältesten Jüngers, ein anderer schüttet Wasser in die leichtere
Schüssel. Nun lassen sich auf der rechten Seite der Dompropst, auf der linken
der Domdekan auf die Knie nieder und waschen den rechten Fuss eines

Jüngers, trocknen ihn ab und küssen ihn. Und so fahren sie fort bis zum letzten

Jünger. Nach der Waschung warten Dompropst und Domdekan gegenseitig
aufeinander, je nachdem der eine früher fertig geworden ist. Dann kehren sie

zusammen auf dem gleichen Weg und in gleichem Zuge, wie sie herabgestiegen
sind, zur Sakristei zurück. Von dort kommen sie, unter Vorantritt des

Dormentarius, wieder in den Chor hinab, nachdem sie die Waschgeräte abgelegt
und ihre Kapuzen wieder angezogen haben, um die Verteilung der dargebrachten

Gaben zu regeln. Die jüngeren Domherren reichen den altern, hinter denen

sie sich aufgestellt haben, die Gaben zur Verteilung hin. Sind geeignete jüngere
Domherren nicht vorhanden, so treten dafür die Kapläne des Dompropstes
ein. Zuerst erhalten die «Jünger» ihren Anteil, dann der Bischof, wenn cr
anwesend ist, die Prälaten, die Domherren und Assisii, weiterhin die Vorsteher
der Stadt, der Adel, die Doktoren und sonstige angesehenere Personen, die

beim Chorgestühl sich aufgestellt haben. Wenn dann schliesslich die Antiphonen

beendigt sind, verliest der Vorsänger im üblichen Lesungston das Evangelium

«Amen, amen dico vobis etc.» von seinem Stuhle avs. Nachher beginnt
der Hebdomadar die Komplet; er trägt sie auf dem gleichen Tone und in einem

Zuge vor. Indessen kehren die Beamten des Herrn Propstes mit den Körben,
dem Wein und den andern Dingen zum Propsteihof zurück. Ihnen voraus geht
der Dormentarius. Der Propst folgt ihnen mit seinen Kaplänen und Gehilfen

Hieronimus, Das Flochstift Basel, S. 166-170.

149



4. Die Repositio der Eucharistie am Gründonnerstag

Im Mittelalter war es Brauch, am Gründonnerstag nach der Messfeier die

Eucharistie vom Hauptaltar an einen besonderen Aufenthaltsort zu übertragen.73

Aus Quellen ist eindeutig ersichtlich, dass diese Repositio eine Symbolisierung

darstellte, die bereits schon am Gründonnerstag auf die Grabesruhe
des Herrn hinweisen wollte. So verstand der mittelalterliche Mensch die
Prozession der Eucharistie vom Hauptaltar an einen anderen geeigneten Ort als

einen Begräbniszug. Es ist somit verständlich, dass bereits im Mittelalter für
den Gründonnerstag der Begriff «Sepulchrum Christi» auftaucht.74

In vielen Klöstern und Bischofskirchen wurde diese Prozession sehr dramatisiert

und symbolisiert dargestellt. Den umfangreichsten und wohl schönsten

Ritus der Übertragung berichtet uns die mozarabische Liturgie,75 die zwischen
dem 13. und 15. Jahrhundert in Spanien Eingang fand. Am Gründonnerstag
nach der Kommunion des Priesters nahm dieser einen Kelch, in den er eine

Kelchpalla legte. Er nahm die konsekrierte Hostie und legte sie in den Kelch
auf die Palla, mit einer weiteren Palla verhüllte er den Kelch. Auf diesen legte

er die Patene und verhüllte endlich alles mit einem Velum. Dann stellte sich der
Priester den Kelch auf die Schultern und trug ihn so zum Grabmal. Während
der Prozession sang man die Antiphon «Hoc corpus quod pro vobis tradetur».
Der ganze Chor schritt mit Kerzen und Ratichwerk voraus. Ihm voraus ging
ein Ministrant mit einer Schelle. Über dem Priester mit der Eucharistie trugen
die Vornehmen der Stadt einen Baldachin. Der Bischof, begleitet mit Priestern,
der Dekan oder an seiner Stelle der Thesaurar schritten mit in diesem Zuge.
Der ganzen Gruppe ging ein Kirchendiener voraus, der fortwährend Laubwerk

streute. Beim heiligen Grab angekommen, stieg der Bischof mit den

Priestern an den Altar, auf dem die Eucharistie niedergesetzt wurde. Der Bischof
musste den Kelch enthüllen, die Hostie entnehmen und dem Dekan zeigen. Die
Hostie wurde wieder in den Kelch gelegt, dieser erneut verhüllt und in das

Grab gestellt, dazu ein Kreuz, ein Missale, ein Weihrauchfass, ein Gefäss mit
Weihrauch und eine Schelle. Das Grab wurde inzensiert, mit zwei Schlüsseln
verschlossen und mit rotem Wachs sowie zwei verschiedenen Siegeln versiegelt.

Schlüssel und Siegel verwahrten der Dekan oder der Thesaurar. Die ganze
Prozession ist in dieser Liturgie ganz eindeutig ein Begräbniszug.76

Siehe dazu die ausführliche Abhandlung von Joachim Kcttcl: Zur Liturgie des Gründonnerstags.

Liturgisches Jahrbuch 3 (1953), S. 60-74.
Vgl. Anm. 73.
Altspanische, arabisierte Liturgie.
Kettcl, /ur Liturgie des Gründonnerstags, S. 70f.

150



Chur gestaltete diese Repositio sehr einfach, in näherer Umgebung fehlt sie

sogar.77

Im Direktorium finden wir folgende Rubrik:
«Post missam hostiae consecratae de altare debent poni ad honestum locum praecedentibus

cereis et tabula sonante et thuribulo incenso. Mox ad eundem locum ante sacramentum lumen
ponitur. Post haec omnia altaria denudantur».78

Wie andernorts wurden wahrscheinlich in Chur beim feierlichen Hochamt
zwei grosse Hostien konsekriert. Eine wurde bei der Messe konsumiert, die
andere hob man für die Karfreitagsliturgie auf.79 Nach der Eucharistiefeier übertrug

man in feierlicher Prozession mit Kerzen in den Händen, mit Weihrauch
und hölzernen Klappern die Eucharistie an einen geeigneten Ort.

Welche Aufbewahrungsmöghchkeit in Chur in Betracht kam, ist aus der

Quelle nicht ersichtlich. Man deponierte das Allerheiligste entweder auf dem

Kreuzaltar vor den Stiegen zur Krypta oder im heiligen Grab hinten in der
Kathedrale, wo heute sich der Sarkophag des Bischofs Ortlieb von Brandis befindet.80

Der symbolisierte Begräbniszug weist in Chur also kaum dramatisierte
Elemente auf.

5. Die Dramatisierung der Passion im Lesegottesdienst des Karfreitags

Die Karfreitagsliturgie hat das Besondere, dass in ihr die Feier der heiligen
Messe fehlt. Der Gottesdienst wies im Mittelalter drei Teile auf: Lesegottesdienst,

Kreuzverehrung und Kommunionfeier.81 Höhepunkt des Lesegottesdienstes

war die Verkündigung der Leidensgeschichte nach Johannes.82 Das
Churer Direktorium bringt darüber folgende Rubrik:

«Sequitur passio sine salutatione et titulo. Et nota quod duac stolae, sive duo mundac pallae
super altare hincinde ex utraque parte altaris positae et cum in passione devenitur ad ilium
locum «Partiti sunt sibi vestimenta sua» praedictae stolae seu pallae in modum dividentium subito
per duos ministros de altare tollant.»8'

Interessanterweise erhält beim Vortrag der Passion nur ein Element eine
szenische Gestaltung, nämlich die Verteilung der Kleider. Über den Altar legte

77 In den Ritualientexten von Rheinau und Konstanz ist sie nicht zu finden.
78 Ortlieb von Brandis, Directorium pro Clero, S. 25.
79 Vgl. Anm. 73.
80 Zum Heiligen Grab vgl. Raimund Staubli: Alte Osterfeiern in Chur. — Schweizerische Kir¬

chen-Zeitung 118 (1959), Nr. 1.5, S. 179ff. Poeschel, Kunstdenkmäler VII, S. 136.
81 Zur Karfrcitagslitutgie siehe Josef Andreas Jungmann: Der Gottesdienst der Kirche, Inns¬

bruck 1962, S. 219f. G. Römer: Die Liturgie des Karfreitags- Zeitschrift für kath. Theologie
77 (1955), S. 39—93. Josef Andreas Jungmann: Die Kommunion am Karfreitag, Zeitschrift
für kath. Theologie 75 (1953), S. 465-470.

82 Johannes 18,1-40; 19,1-42.
83 Ortlicb von Brandis, Directorium pro clero, S. 26.

151



man zwei weisse Stolen oder Fallen. Bei der Stelle «Partiti sunt sibi vestimenta

sua» nahmen zwei Ministranten diese vom Altar, um so dem Volke das Aufteilen

der Kleider Jesu volksnah zu vergegenwärtigen.
Bei dieser dramatisierten Kleiderszene handelt es sich nicht um einen

speziellen Sonderbrauch der Churer Bischofskirche. Bereits im 12. Jahrhundert
finden wir in den verschiedenen Ritualien und Ordinarien Anleitungen für dieses

dramatische Element.84

6. Die Kreuzfeier am Karfreitag

Beim Karfreitagsgottesdienst wurde an den Bischofs- und Abteikirchen die

Enthüllung und Verehrung des Kreuzes Jesu Christi szenisch dargestellt,85 wobei

die Freude an dramatischer Gestaltung eindrücklich zum Ausdruck kam.
In Chur ist nach dem Direktorium von 1490 diese liturgische Feier sehr einfach

gehalten und weist, verglichen mit den Nachbarbistümern, keine besonderen

Eigenelemente auf. Das Directorium unseres Bischofs schreibt:
«Sacerdos et alter de dignioribus midis pedibus suseipientes vclatam crucem modicum cam

in altum levantes et modicum nudantes flexis genibus devote cantent «Ecce lignum crucis» choro
cum genuflectionc perficiente «In quo salus». Quo finito iterum portantes crucem cantent versi-
culum «Beati immaculati». Quo explcto sacerdos et alter crucem magis nudantes et altius levantes

cantent «Ecce lignum». Deinde versus «Deus misercatur nostri» cantetur, in cuius fine nudatali!

crucem altius levantes et alta voce cantent «Fece lignum crucis» choro perficiente ut supra,
et sic deponunt cani in loco adorationis choro cantante antiphonam «Dum fabricator» [et]
antiphonam «O admirabile». Episcopus solus, deinde |H|cbdoniadarius cum praeposito vel digniori
post eundem deinde ceteri praelati et canonici ordinatili! bini ter flcctenses genua accédant
devote quidquid volunt oblaturi osculando et salutando crucem vénèrent. Deinde totus clcrus et
populus sic faciat. Durante vencrationc crucis a scolaribus ad hoc deputatis liymnus «Crux fidelis»

canitur. Peracta salutatione crucis in choro cimenti ministri ceroferario praecedentibus crucem

ante altare sanctae crucis super mundo panno ponant. Praedictis omnibus pcractis et calceis
reunditis sacerdos et ministri ante altare solito more dicant confessionem.-'"'

Der Priester und ein höherer Domherr zogen die Schuhe aus, nahmen das

verhüllte Kreuz, hoben es in die Höhe, knieten nieder und sangen das «Ecce

lignum crucis», das der Chor ebenfalls kniend zu Ende sang. Dreimal erklang dieser

Gesang, jeweils in etwas höherer Stimmlage, während das Kreuz immer
mehr enthüllt wurde. Nach weiteren Gesängen kamen der Bischof, der Hebdo-
madar, der Propst und die übrigen Kanoniker zur Verehrung des Kreuzes herbei.

Dreimal fielen sie auf die Knie und küssten es beim dritten Kniefall. Darauf

taten Klerus und Volk das gleiche. Während dieser Kreuzverehrung sangen
die dazu beauftragten Chorknaben den Hymnus «Crux fidelis». Am Ende der

84 Vgl. Hänggi, Der Rheinauer Liber Ordinarius, S. 129. Vgl. Renile, Das Zurzacher Osterspiel,
S. 92. Vgl. Farrenkopf, Breviarium Eberhardi Cantoris, S. 74.

" Vgl. Jungmann, Der Gottesdienst der Kirche, S. 220.
'"' Örtlich von Brandis, Directorium pro clero, S. 26.

152



Zeremonie legten die Ministranten das Kruzifix auf ein weisses Tuch vor den

Kreuzaltar beim Choraufgang.
Wie wir sehen, ist der Ordo der Kreuzenthüllung und Verehrung an der

Kathedrale in Chur in bezug auf die Dramatisierung sehr einfach gehalten. In
anderen Bistümern findet man verglichen mit Chur eine stärkere Vorliebe für
Ausmalung und Gestaltung der Liturgie des Karfreitags.87

7. Die Depositio crucis am Karfreitag

In den meisten Kirchen beging man nach der Kommunionfeier am Karfreitag
die Grablegung, die sogenannte Depositio crucis, die das Begräbnis des Kreuzes

als symbolisches Begräbnis des wirklichen Leichnams Christi darstellen
wollte.88 Für die Kunst-, Liturgie- und Theatergeschichte ist diese Grablegung
ein interessantes Forschungsgebiet.

Schon um das Jahr 400 beging man in Jerusalem, wie die Pilgerin Aetheria
berichtet, in der Karfreitagsliturgie die Grablegung Christi.8'1 Im Westen
finden wir die erste Nachricht von einer eigenen liturgischen Depositio in der Re-

gularis Concordia Anglicae Nationis Monachorum Sanctimonialiumque, die

vor 970 verfasst wurde.90 In dieser Quelle wird aber bemerkt, dass das
Gedächtnis des Begräbnisses Ghristi in anderen Klöstern bereits üblich war.'"

Über die Grablegung an der Churer Kathedrale bestimmt das Directorium
folgendes:

"Dcindc procedatut ad sepulchrum hoc ordine: Corpus dominicum ad hoc reservatum super
patena calici super posita a sacerdote reverentcr honorifice et devote ad sepulchrum deferatur.
Hoc modo ministri altaris aeeipientes crucem panno velatam incenso et ceroferariis praeeunti-
bus et quatuor candelac acecnsae iuxta corpus dominicum portentur clero et populo in processione

devote comitante ad sepulchrum, quod in ecclesia est, cant submissa voce cantetur responsorium

«Récessif pastor noster». (ami autem ad sepulchrum convenerint ministri crueifixum
velatura in sepulchro ponant. Sacerdos calicem cum sacramento in tuto loco reverentcr et devote
ponat thurificans sepulchrum providentes[!| ne sepulchrum sine lumine sit et sera diligente! mu-
niatur. Interim ante sepulchrum chorus voce submissa sine antiphona psalmos ferialcs ad vespe-
ras legat....Et thurificatur sepulchrum cum thuribulo et aspergitur aqua benedieta. Quibus pe-
ractis reditur ad chorum cum responsorio «Sepulto domino».'*2

Nach der Kommunionfeier zog man zum Heiligen Grab, das sich
wahrscheinlich hinten in der Kathedrale, im Westjoch des südlichen Seitenschiffes

s" Hieronimus. Das Hochstift Basel, S. 173-175.
88 Siehe dazu Kolumban Gschwcnd: Die Depositio und Elevano crucis un Raum der alten Diö¬

zese Brixen - Em Beitrag zur Geschichte der Grablegung am Karfreitag und der Auferstc-
hungsfeier am Ostermorgen - Samen 1965.

8* Vgl. Gschwcnd, Die Depositio und F.lcvatio crucis, S. 8.
911 Vgl. Gschwcnd, Die Depositio und Elevano crucis, S. I 1.

" Vgl. Gschwcnd, Die Depositio und Elevano crucis, S. 12.
*2 Ortlieb von Brandis, Directorium pro clero. S. 27.

153



befand.9' Der Liturge hielt ehrfurchtsvoll das Allerheiligste, das er über dem

Kelch auf einer Patene trug. Die Ministranten nahmen das verhüllte Kreuz.
Vier Kerzenträger und ein Thuriferar begleiteten den Priester. Klerus und Volk
folgten in Prozession. Auf dem Wege sang man leise das Responsorium
«Récessif pastor». Am Bestimmungsort angekommen, legten die Ministranten das

verhüllte Kreuz ins Grab hinein. Der Priester stellte hierauf den Kelch mit der
Hostie ebenfalls ins Grab, das darauf verschlossen wurde. Er beräucherte es

und sorgte für eine Grabwache und für brennende Kerzen. Vor dem verschlossenen

Grab rezitierte man die Vesper. Bevor die Prozession sich wieder zum
Hochaltar zurückbegab, beräucherte der funktionierende Priester noch einmal
das Grab und besprengte es mit Weihwasser. Auf dem Rückweg wurde das

Responsorium «Sejiulto domino» gesungen.
Die Freude an dramatischer Gestaltung dieses liturgischen Aktes blieb in

Chur durchaus im gewohnten Rahmen. Bezeichnend ist, dass sowohl die

Eucharistie als auch ein Kreuz zu Grabe getragen wurden. In England stellte

man ursprünglich bei der Grabfeier den Leichnam Christi nur mit dem Kreuz
dar, in Augsburg war es hingegen die Eucharistie. Beide Formen gingen
nebeneinander durch die Jahrhunderte und haben wechselseitig aufeinander
gewirkt. Daraus entwickelten sich bis in unsere Zeit hinein ganz bestimmte
liturgische Einzelformen in Kloster- und Kathcdralkirchcn.94

Im Hochstift zu Basel erfuhr die Feier der Grablegung eine viel reichhaltigere

Ausgestaltung und Dramatisierung als in Chur. Die beiden Priester, die
das Allerheiligste zum Heiligen Grab trugen, liefen barfuss. Beim Heiligen
Grab angekommen, stellten sie die Eucharistie in das Grab hinein, während
der Chor das Responsorium «Sepulto domino» sang, reichte der Kustos dem

Priester einen Stein, der ihn auf das Korporale, wo sich die Eucharistie befand,
legte.95 Durch diese Szene wollte man die Verschliessung des Grabes Christi
versinnbildlichen. Andernorts war es Brauch, dass man das verhüllte Kreuz
auf einer Totenbahre zu Grabe trug.96 In Basel mussten Kapläne die Grabwache

halten und bis zum Beginn des Gottesdienstes am Karsamstag abwechs-

lungsweise Psalmen rezitieren.9" Aus dieser Grabwache entstand das vierzig-
stündige Gebet.98
M Das Necrologium Curiense nennt 1417 erstmals ein 1 lcilig.es Grab, zuletzt 1494. Es muss sich

um eine grössere kapellenartige Anlage gehandelt haben, vgl. dazu Poeschel, Die Kunstdenkmäler

VII, S. 136. Vgl. auch Staubli, S. 179, s. Anm. 80.
''4 Vgl. Gschwcnd, Die Depositio und Elevatio crucis, S. 12f.
'" Vgl. Hieronimus, Das Hochstift Basel, S. ISO.
'"' Vgl. Gschwcnd, Die Depositio und Elevatio crucis, S. Ss.

Vgl. Hieronimus, Das Hochstift Basel, S. 180.
,|8 Dazu |osef Andreas Jungmann: Die Andacht der vierzig .Stunden und das Heilige Grab, Li¬

turgisches Jahrbuch 2 (1952), S. 184-198.

154



8. Die Visitatio sepulchri am Ostermorgen

Wie die Behandlung der Liturgie des Palmsonntags, des Gründonnerstags und
des Karfreitags gezeigt hat, haben sich dort wertvolle Beispiele von dramatisierter

Liturgie angesiedelt. Von daher wundert es nicht, dass die Aufgipfelung
des Herrenjahres, das Osterfest, sich durch besonders reichhaltiges Brauchtum

auszeichnet. Ein eindrucksvolles Beispiel dieser Art ist die österliche
Auferstehungsfeier an der bischöflichen Kathedrale in Chur.

Die mittelalterliche Auferstehungsfeier wies zwei Teile auf: die Dramatisierung

des Auferstehungsgeschehens in der Kreuz- und Eucharistieerhebung
und die Visitatio sepulchri.99

In Verbindung mit dem Gesang und den festlichen liturgischen Gewändern
musste dieses geistliche Spiel der Auferstehungsfeier auf die Zuschauer einen

nachhaltigen Eindruck hinterlassen. Es handelt sich dabei um ein Brauchtum,
das, in mannigfacher Weise variiert, in den verschiedensten Bistümern üblich
war.

An den meisten grossen Kirchen wurde versucht, die Elevatio crucis und die

Erhebung der Eucharistie in einer dramatisierten Feier vor der Matutin am
Ostermorgen volksnah zu gestalten. Im Churer Direktorium von 1490 fehlt die
Eucharistieerhebung.100

Hingegen gestaltete man in Chur die Visitatio sepulchri als kleines dramatisches

Osterspiel. Der Text des Direktoriums lautet:
«In choro curiensi hoc ordine fit processici ad sepulchrum: Diaconus dalmatica indutus

ceroferari! et domini canonici cappis suis induri cum thuribulo vexillis et plenario processionem fa-
ciant ad sepulchrum. Cantor imponat responsorium «Dum transisset». Cum quo itur ad
sepulchrum. Quo finito duo canonici vice mulicrum acccdentcs sepulchrum cantent «Quis revol-
vet nobis lapidari». Duo alii canonici vice angelorum intra sepulchrum unus ad caput alter ad
pedes capfis induri respondeant «Quem quaeris». Midieres respondent «Jesum Nazarenum».
Angeli ab intra «Non est hic». Midieres «Ad monumentimi venimus». Discipuli currant et chorus

cantet «Currebant duo». Et intrantes sepulchrum recipiant sudarium solum et exeant
sepulchrum cantantes «Cermtis o socii». Angeli suseipientes crueifixum exeundo sepulchro versus
clerum levantes crucem sollemmter cantent «Surrexit enim sicut dixit dominus». Quibus fimtis
cantor vel organista imponat «Te Deum». Omnes camparne compulsentur et portetur crueifixum

ante altare summum in choro. Sequitur exhortatio.»101

Nach der Matutin zog eine feierliche Prozession vom Chor zum Heiligen
Grab. Alle trugen die schönsten kirchlichen Gewänder, die Kanoniker ihre
Chormäntel. Über der Prozession wehten die bunten Kirchenfahnen. Der Kantor

stimmte das Responsorium «Dum transisset»102 an. Dieses Lied des Chores

" Vgl. Reifenberg, Sakramente, S. 734.
"'" Es ist sicher anzunehmen, dass vor der Matutin in einer schlichten Feier die Übertragung der

Eucharistie stattfand, bei der aber das Volk nicht teilnahm.
"" Ortlieb von Brandis, Directorium pro clero, S. 28.
'"2 Vgl. Markus 16, If. Staubli, S. 179ff., s. Anm. 80.

155



brachte die Einstimmung in das nun folgende dramatische Spiel. Am Grabe

angekommen, spielten zwei Kanoniker die Rolle der Frauen und sangen «Quis
revolvet nobis lapidem».103 Bekümmert gaben sie mit ihrem Gesang die Sorge

zum Ausdruck über den grossen Stein vor dem Grabe. Zwei andere Kanoniker,
die die Rolle der Engel erhalten hatten, befanden sich im Heiligen Grab, der

eine zu Häupten, der andere zu Füssen des Kreuzes. Zwischen den Frauen und

Engeln hob nun ein gesungenes Zwiegespräch an. Die Engel frugen die Frauen
«Quem quaeritis», worauf die Frauen antworteten «Jesum Nazarenum».
Singend respondierten die Engel «Non est hic». Die Frauen erwiderten «Ad mo-
numentum venimus». In diesem Augenblick kamen schnellen Schrittes die

Apostel Petrus und Johannes zum Grabe herzu, wieder gespielt von zwei
Kanonikern. Der Chor begleitete ihre Ankunft mit dem Gesang «Currebant
duo». Beide Apostel traten nun in das Grab hinein, nahmen das Tuch vom
Kreuz weg, verliessen das Grab und zeigten den versammelten Gläubigen voll
Verwunderung das leere Leinentuch und sangen «Cernitis o socn». Die Engel
fassten hierauf das im Grabe liegende Kreuz, begaben sich ausserhalb des Grabes

und hielten es ehrfurchtsvoll in die Höhe und verkündeten in festlicher
Melodie das Geheimnis der Auferstehung, indem sie sangen «Surrexit dominus
sicut dixit dominus». Damit war der Höhepunkt des dramatisierten Spieles
erreicht. Darauf stimmte die Orgel das «Te Deum» an. Während alle Glocken
läuteten, zog man mit dem Kreuz in feierlicher Prozession zum Hochaltar
zurück, wo das Kreuz, das den Auferstandenen versinnbildete, zur Verehrung
aufgestellt wurde. Es folgte eine Predigt und anschliessend die feierlichen Laudes.

Diese Visitatio sepulchri an der Kathedrale in Chur bietet ein lebendiges
Beispiel für die Freude am dramatischen Spiel. Der Grabbesuch der drei
Frauen ist ja bekanntlicherweise das erste liturgische Drama, das uns im
Mittelalter begegnet, woraus sich dann das Osterspiel entwickelte.104 In den

Grundzügen finden wir an allen Bischofs- und Abteikirchen eine dramatisierte
Visitano sepulchri. An andern Kirchen werden die Frauen nicht von Kanonikern

oder Mönchen dargestellt, sondern von Chorknaben.105

"" Vgl. Markus 16, Iff.
104 Vgl. Carlen, Das Ordinarium Sedunense, S. 3.
105 Vgl. Hieronimus, Das Hochstift Basel, 192f.

156


	Dramatische Elemente in der Karwochenliturgie an der Bischofskirche in Chur nach dem 1490 erschienenen Direktorium des Churer Bischofs Ortlieb von Brandis

