Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1979)
Heft: 5-6
Artikel: Dramatische Elemente in der Karwochenliturgie an der Bischofskirche

in Chur nach dem 1490 erschienenen Direktorium des Churer Bischofs
Ortlieb von Brandis

Autor: Affentranger, Urban
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-398254

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUNDNER MONATSBLATT

Zeitschrift fur bundnerische Geschichte, Heimat- und Volkskunde

Chur, Mai/Juni 1979 Nr. 5/6

Dramatische Elemente in der
Karwochenliturgie an der Bischofskirche
in Chur nach dem 1490 erschienenen
Direktorium des Churer Bischofs
Ortlieb von Brandis

Von Urban Affentranger

1. Einleitung

Im bischoflichen Archiv von Chur befindet sich ein Direktorium, das Bischof
Ortlieb von Brandis, der dic Alpendidzese Chur von 1458 bis 1491 mit kluger
Umsicht leitete,* im Jahre 1490 drucken liess, um mit diesem Werk den Gottes-
dienst an der Kathedrale und in seinem Sprengel zu fordern und genau zu re-
geln. Es war der Wunsch des Oberhirten, in der Churer Didzese im kirchlichen
Ritus eine gewisse Einheit zu schatfen. Das Direktorium gibt eine ausfuhrliche
Anleitung zur Gestaltung der Messfeier und des Breviers. Am Schluss des Bu-
ches finden sich 40 Regeln fur die Festsetzung der Feste des kirchlich-liturgi-
schen Jahres.?

' Vgl. Helvetia Sacra 1/1, S. 492, Johann Georg Meyer: Ortlieb von Brandis, Bischof von Chur.
Jahrbuch d. Hist. Ver. d. Fst. Liechtenstein 4 (1904), S. 113—144.
Ortlieb von Brandis: Directorium pro Clero 1490,

137



Der Leser des Direktoriums, das in lateinischer Sprache abgefasst ist, stosst
auch auf Anleitungen fiir Sondergebrauche an der Churer Bischofskirche, die
fur die Kenntnis der spatmittelalterlichen Dramatik von grosser Bedeutung
sind.

Die nun folgenden Ausfuhrungen beschreiben und interpretieren die Son-
dergebriuche der Karwochenliturgie an der Churer Domkirche. Es wurde ver-
sucht, die dramatischen Elemente, die dic Churer Liturgie aufweist, herauszu-
arbeiten, zu erkliaren und mit dem Traditionsgut der umliegenden Bischofs-
und Abteikirchen zu vergleichen. Der Verfasser will damit einen kleinen Bei-
trag leisten zur Liturgie- und Theatergeschichte des Churer Hochstiftes im
spaten Mitrelalter.

2. Die Palmsonntagsfeicr

Der Palmsonntag als Beginn der Karwoche ist durch einen zweiteiligen Gottes-
dienst gekennzeichnet, durch die Palmprozession und durch die darauffol-
gende Messfeier, bei der die Leidensgeschichte Jesu Christi vorgetragen wird.
Palmweihe und Prozession, dic den Einzug des Herrn in Jerusalem darstellen,’
tragen freudigen und triumphalen Charakter, die Eucharistiefeier mit der Pas-
sion hingegen verkiindet den ernsten Ton der Passionszeit.*

Der feierliche Einzug des Herrn in Jerusalem wurde in der christlichen Li-
turgie schon sehr frith in der Form einer Memoria begangen, weil es der mittel-
alterliche Mensch liebte, spezifische Heilsmysterien in dynamisch bewegter
Weise kultisch zu gestalten, zu vergegenwartigen und zu interpretieren.

Bereits um 400 entstand in Jerusalem ecine dramatisierte Darstellung des
feierlichen Finzuges Jesu Christi in Jerusalem.” Wir kennen namlich tber die
Liturgiefeier der Karwoche einen genauen Bericht der aus Gallien kommenden
Jerusalempilgerin Aetheria.®

Uber den Palmsonntag in der Stadt Jerusalem berichtet die Pilgerin folgen-
des: Am Sonntag vor Ostern versammelte sich gegen drei Uhr nachmittags die
Bevolkerung Jerusalems mit ihrem Bischof auf dem Olberg bei der Himmel-
fahreskirche, um Psalmen und Antiphonen zu singen, die durch Schriftlesun-
gen und Orationen unterbrochen wurden. Als gegen funf Uhr der Berichr des

* Vgl Matthaus 21, 1-17; Markus 11, 1-11; Johannes 12, 12-19.

Josef Andreas Jungmann: Der Gottesdienst der Kirche, Innsbruck 1962, S. 2121f.
Jungmann: Der Gottesdienst der Kirche, S. 213.

¢ Jungmann: Der Gottesdienst der Kirche, S. 212f.

+

138



Evangeliums tiber den Einzug Jesu in Jerusalem verlesen wurde, machten sich
der Bischof und das Volk auf, um mit Palmen- und Olzweigen in den Handen
unter Gebet und Gesang in die heilige Stadt hinab zur Auferstehungskirche zu
ziechen, wo zum Abschluss der Feier die Vesper gesungen wurde.”

Im Westen finden wir eine mit dramatischen Elementen versehene Palm-
prozession etwa im 6. Jahrhundert.®* Am Morgen des Palmsonntags zog man
von einer ausserhalb der Stadt gelegenen Kirche zur Bischofskathedrale, wobei
Antiphonen, Psalmen und Hymnen gesungen wurden. Den Mittelpunkt der
Feier bildete die Verchrung eines unverhullten Kreuzes oder eines Evangeliars,
das auf einer Bahre mitgetragen wurde. Im Spatmittelalter zog man auch einen
sogenannten Palmesel bei der Prozession mit.”

Das Direktorium des Churer Oberhirten Brandis gibt uns eine genaue Re-
gieanweisung fur die Palmprozession, die in der Kreuzverehrung vor der Ka-
thedrale eine ausgeprigte dramatisierte Form erreichte. Der Text lautet:

In choro maioris ceclesiae post aspersionem more solito Hebdomodarius, ministri et cerofe-
rarii ornamentis induti asello pmchdultL cum vexillis et plenario cantore ceterisque canonicis
cappis indutis totoque clero palmas in manibus deferentibus solemnis fiat processio. Cantor ad

exitum chori imponat responsorium «Collegerunt pontifices». Venientibus itaque Hebdomoda-
rio ¢t ministris iuxta capellam sancti Laurentii ibidem stationem facientes choro cantante usque
adversum «Unus autem», quem duo canonici in pracfata capella clausis ianuis cantare solent.
Quo verso finito chorus repetit versiculum «Ne forte» transeuntes versus sanctum Martinum.
Postea cantor imponat antiphonam «Cum appropinquaret», quam cantando intrant ecclesiam
sancti Martini. Qua antiphona ibidem finita consecrator palmarum incipiat «Dominus vobis-
cum» cum una oratione «Deus quem diligere». Subdiaconus in dextera parte altaris maioris sine
titulo legat prophetiam «Venerunt filit Isracl». Qua prophetia finita cantor imponat antipho-
nam «Ante sex dies». Postea diaconus in sinistra parte eiusdem altaris absque titulo legat evange-
lium sic incipiens «In illo tempore cum appropinquasset Jesus». Quo finito sacerdos volens be-
|1LL]lLLft Pa}m'\b dlLJt “l)()rﬂlnub V()blSLUl‘n”, oremuas “f\dL‘st() ()l1]1]1p()tLI1\ DLUH"' cum L(tl,rl%
cxorcismis prout in libro benedictionali continetur. Et sic palmac solito more benedicuntur.
Quibus finitis cantor statim imponat antiphonam «Cum audisset». Cum qua cantando itur su-
per curiam ambobus asellis praecedentibus. Et dum pervenitur ad locum ubi statio est facienda
clero cum vexillis et plenario stantes versus monasterium ex uno latere respicientibus capellam
sancti Laurentii Hebdomadario cantore aliisque canonicis contra capellam pracfatam ad mona-
sterium respicientibus ¢x alio latere in medio strato panno mundo pueri hinc inde in modum
chori divisi et alterius vicibus una pars corum cipiat «Gloria laus» versum «Cui puerile decus».
Quo finito chorus solito more repetere debet «Gloria laus et» usque ibi «Cui puerile». Alter cho-
rus pucrorum sccundum versum videlicet «Israel es tu rex» decantet chorus subiungat «Cui puc-
rile decus». Et sic usque in finem continuabunt. Quibus expletis ambo chort pucrorum simul al-

Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum, Band 39, S. 83f. Gebhard Hirlimann: Das
Rheinauer Rituale (Zurich Rh 114, Anfang 12. Jh.). Spicilegium Friburgense 3, Freiburg
1959, S. 86.

Vgl. Maurice-Denis Boulet: Le Dimanche des Rameaux. La Maison-Dicu 41 (1955), S. 22.
Jungmann: Der Gottesdienst der Kirche, S. 213. Gerhard Podhradsky. — Lexikon der i e
gic, Innsbruck 1962, S. 285ff. Der adlteste Palmesel der Schweiz stammr aus der Zeit um 1200,
der im Beinhaus von Steinen gefunden wurde, vgl. dazu Rudolf Plister, Kirchengeschichre
der Schweiz, Band 1, Zurich 1964, S. 189.

139



tius reincipiant «Gloria laus ¢t honor» choro perficiente. Deinde ponantur vexilla cum cruce su-
per pannum stratum. Omnisque populus tlexis genibus crucem adoret. Cantor similiter flexis ge-
mblls ter versum “() Crux ave HPLS unica» lmp()imt Lh()ru\ ()mnlquL LlLrU'ﬁ Lrthl\ é,knlbl]\ Ver-
sum perficiant. Postea sacerdos sive episcopus si praesens est flexis genibus super panno strato se
inclinet. Cantor tangens cum harundine vel palma cantet versum «Scriptum est enim percutiam
pastorem», ter incipiendo chorousque in finem continuante. His peractis cantor imponat anti-
phonam «QOccurrunt turbae». Qua finita cantor incipiat antiphonam «Pueri hebracorum tollen-
tes ramos olivarum». Deinde cantore incoante antiphonam «Pueri hebracorum vestimentar ce-
roferarii capulas suas super pannum proiciant choro prosequente antiphonas pracfatas. Deinde
cantor proiciens ramunculum palmae imponendo antiphonam «Fulgentibus palmis prosterni-
mus». Et tunc omnis populus prolut similiter trina vice. Et choro lehULl]tL quibus completis
cantor imponat antiphonam «Turba multa». Immediate subiungens psalmum «Benedictus do-
minus deus Israel» cum tribus vel quatuor versibus iuxta prolixitatem processionis quibus cum
«Gloria patri et» finitis et antiphona «Turba multa» repetita ad introitum ceclesiac cantor impo-
nat responsorium «Ingrediente domino». Cum quo itur ad chorum cantor in loco suo stans im-
ponat officium missac introitus «Domine ne longe» sine «Gloria patri». Interim Hebdomadarius
et ministri nigris induti vestibus ad altarc missam dominicaliter cantandam sc¢ praeparent.'”»

Nach der Terz"' versammelten sich in der Kathedrale der Bischof,'* die Kano-
niker, der Klerus der Stadt und das Volk. Die Canonici trugen als licurgische
Kleidung das Mozett.'* Nach dem Asperges' zogen der Hebdomadar,'” Dia-
kon und Subdiakon, angetan mit kostbaren liturgischen Gewandern, die Mini-
stranten und Kerzentrager sowie alle in der Kirche Versammelten in feierlicher
Prozession mit Kreuz und Fahnen aus der Domkirche hinaus zur in der Nahe
gclegenen Laurentius-Kapelle.'® Jeder trug einen Palmzweig in der Hand.'”
Der Prozession wurde, wie es im Spatmittelalter im deutschen Raum ablich
war,'® ein Palmesel vorangezogen.'” Man verliess die Domkirche, um damit

Brandis: Directorium pro Clero, S. 23.

Es war an den Kathedralkirchen ublich, die Terz vor dem feierlichen Hochamrt zu beten.
Wenn der Bischof anwesend war, nahm cer an der Palmprozession tetl.

Vegl. Giusep Capaul: Das Domkapitel von Chur [541-1581 — Ein Beitrag zur Geschichte sei-
ner Reform — Disentis 1973, S, 99 Anm. 14

Jedem feierlichen Gottesdienst ging am Sonntag die Besprengung des Volkes mit Weihwas-
ser voraus. Diese Zeremonie hatte unter bestimmten Gebeten und Gesdngen zu erfolgen.
Gemeint ist der Priester, der an einem Domstift oder an einer Klosterkirche wihrend einer
Woche die liturgischen Dienste zu verschen haree,

Dic St. Laurentius-Kapelle, urkundlich erstmals 958 erwithnt, stand in der Nahe des heuti-
gen Hofbrunnens. Der Holzschnite in der Cosmographie des Scbastian Miinster von 1530
zeigt dic Kapelle als niederes Bauwerk. Auf dem Knillenburger Prospekt um 1635 existiert sie
aber bercits nicht mehr. Die Kapelle wurde wahrscheinlich bis 1546 bentirze. Damals liess Bi-
schof Lucius Iter die Heiltimer in dic neu cingerichtere Seitenkapelle der Kathedrale ver-
bringen, die dem hl. Laurentius gewciht wurde. Vgl. dazu Erwin Pocschel: Dic Kunstdenk-
miler d. Kts. Graubimden VII, Basel 1948, S. 203f.

7 Vgl Anm. 3.

Palmesel fithrte man seit dem 10. Jahrhundert in Studdeutschland und in den Alpenlindern
bei der Palmsonntagsprozession mit, vgl. Pfister, Kirchengeschichee 1, S, 189, Im Zurzacher
Kodex des 14. Jahrhunderts wird der Palmesel als Zugabe der Laienschaft gekennzeichnet
«Quos tamen quidam dc villanis nostris procedunt trahentes vehiculum imaginis sedentis in
asino.» Adolf Reinle: Mathias Gundelfingers Zurzacher Osterspicl von 1494, Innerschwei-
verisches Jahrbuch fir Heimatkunde 13/14 (1949), S. 90.

Brandis: Directorium pro Clero, S. 23.

15

140



die grosse Feierlichkeit anschaulicher zum Ausdruck zu bringen. Beim Verlas-
sen der Kirche stimmte der Cantor?® das Responsorium «Collegerunt pontifi-
ces»?! an. Dieser liturgische Gesang berichtet von den Hohenpriestern und
Pharisiern, die Jesus aus Furcht vor den Juden und Romern toten wollten.?*
Bei der Kapelle des heiligen Laurentius hielt die Prozession.

Nun folgte eine erste Dramatisierung der Palmprozession. Zwei Kanoniker
begaben sich in die Kapelle, schlossen hinter sich die Ture und begannen mit
dem Gesang «Unus autem».?* Diese zwel Kanoniker hatten den Hohenpriester
Kaiphas darzustellen. Mit ihrem Gesang verkindeten sie dem Hohen Rat die
Gefahrlichkeit der Sache mit Jesus Christus.** Ein Sangerchor, der sich draus-
sen vor der Laurentius-Kapelle aufstellte, ubernahm die Rolle des Hohen Ra-
tes und sang als Antwort auf Kaiphas Klage den Versikel «Ne forte».** Mit die-
sem Gesang erklirte sich der Hohe Rat bereit, Jesus umzubringen, damit das
Volk nicht an ihn glaube.?®

Diese ausgepragte Dramatisierung schien ein spezieller Sonderbrauch der
Churer Liturgie zu sein, denn in anderen Bischofskirchen finden wir dicse
Szene nur in sehr einfacher Form.

Nach diesem dramatischen Einschub zogen alle Glaubigen in feierlicher
Prozession hinunter zur Martinskirche. Beim Einzug in das Gortteshaus er-
klang die Antiphon «Cum appropinquaret».*’

In der Martinskirche erfolgte die Segnung und Weihe der mitgebrachten
Palmzweige, die mit einem Geber des Liturgen begann, worauf der Subdiakon
auf der rechten Seite des Hochaltares die alttestamentliche Lesung «Venerunt
filii Israel»** ohne die gewohnte Einleitung vortrug. Als Antwort auf die Le-
sung sang der Chor die Antiphon «Ante sex dies»,*” die vom bischoflichen

2 Das Kantorenamt an der bischoflichen Kathedrale in Chur stifrete Bischof Ulrich 1V, von Ki-

burg, der von 1233-1237 den Churer Sprengel leitete, vgl. dazu Urban Affentranger: Dic Bi-

schofe von Chur in der Zeit von 1122 bis 1250, Chur 1973, S. 166.

Collegerunt pontifices ct pharisci concilium ct dicebant: quid facimus, quia hic homo multa

sigha facit; si dimittimus eum sic omnes credent in cum. Ne forte veniant romani et tollant

nostrum locum ct gentem.

2 Vgl Anm. 21,

* Unus autem ex ipsis Cayphas nomine, cum esset pontifex anni illius, prophetavit dicens: Fx-
pedit vobis, ut unus moriatur homo pro populo et non tota gens pereat. Ab illo ergo die cogi-
raverunt interficere eum dicentes: Ne forte veniant romani et tollant nostrum locum et gen-
tem.

Vgl Anm, 21,

Vgl Anm. 23.

* Vel Anm. 23,

¥ Vgl Markus 11, 1-10.

*#  Exodus 15, 22-16,7

Vgl Anm. 27.

21

141



Kantor angestimmt wurde. Die Anwesenden hatten Gelegenheit, wahrend des
Gesanges meditativ das Geheimnis des Festtages zu betrachten, denn die mei-
sten Kirchenbesucher waren ja des Lateins unkundig. Nach dieser Melodie,
die im Gregorianischen Choral vorgetragen wurde, verkiindete der Diakon auf
der linken Altarseite das Evangelium,*® das den feierlichen Einzug des Herrn in
Jerusalem zum Inhalt hatte. Nach der Verkindigung des Wortes Gottes scg-
nete der funktionierende Priester die Palmzweige mit Weihrauch und Weih-
wasser. Nach vollzogener Weihe erklang die Antiphon «Cum audisset».*! Da-
mit brachte der Sangerchor musikalisch dic Freude tber den Einzug des Herrn
in die Stadt Jerusalem zum Ausdruck. Wahrend des Gesanges verliess man die
Martinskirche und zog in Prozession wieder hinauf zur Kathedrale. Auf dem
Weg hinauf fihrte man noch einen zweiten Palmesel mit, der im Besitz der
Martinskirche gewesen sein musste.*

Auf dem Domplatz vor dem Haupteingang der Bischofskirche hielt dic Pro-
zession cine Statio. Nun folgte gleichsam als Hohepunkt der feierlichen Ge-
staltung der Prozession die Zeremonie der Kreuzverehrung, die sich zu ciner
dramatischen Handlung verdichtete. Diese Veneratio crucis sah folgender-
massen aus:

Bei der St. Laurentius-Kapelle auf dem Domplatz bildeten die Prozessions-
teilnehmer cinen geschlossenen Kreis. In der Mitte breiteten die Ministranten
ein weisses Tuch aus. Der Sangerchor teilte sich in zwei Gruppen. Die beiden
Chore sangen abwechselnd den seit dem 9. Jahrhundert gebrauchlichen Hym-

33

nus «Gloria laus»** und ubernahmen somit dic Rolle der Kinder, die Jesus

beim Einzug in Jerusalem zujubelten.’*

Diese Szene erfuhr an anderen Bischofskirchen eine schr verschiedene Aus-
gestaltung. In Sitten, so berichtet das gegen Ende des 13. Jahrhunderts entstan-
dene Ordinarium Sedunense,* bestiegen die Sangerknaben den Glockenturm

00 Matthaus 21, 1-11.

Vel Anm. 3.

Chur besitzt heute aus dieser Zeit keinen Palmesel mehr.

Das «Gloria laus» ist ein Hymnus auf den Siegerkonig Jesus Christus. Er entstand im 9. Jahr-
hundert. Verfasser ist Bischof Theodulf. In Chur wurde dieser Hymnus von Knabenchoren
gesungen. Der Knabenchor an der Kathedrale in Chur dirfte mit der Griindung der Dom-
schule entstanden sein, wohl in der ersten Halfre des 11, Jahrhunderts, vgl. dazu Oskar Va-
sella: Untersuchungen tber die Bildungsverhalinisse im Bistum Chur unter besonderer Be-
rucksichtigung des Klerus vom Ausgang des 13. Jh. bis um 1330, JHGG 62 (1932), S. 24ff.
¥ Vgl Anm. 3.

Albert Carlen: Das Ordinarium Scdunense und dic Anfinge der geistlichen Spicle im Wallis.
Blatter der Walliser Geschichte 4 (1943), S. 1-25. Francois Huot: L’Ordinaire de Sion, Etude
sur sa transmission manuscripte, son cadre historique et sa liturgic — Spicilegium Fribur-
gense 18 (1973), S, 1-800.

32

142



der Kathedrale und sangen zur Begrussung des Herrn und der Prozession das
«Gloria laus».** Im Benediktinerkloster Rheinau war es seit dem 12. Jahrhun-
dert Brauch, dass einige gelibte Sanger der Prozession vorausgeschickt wur-
den, um dann unter dem Gesang des «Gloria laus» der nahenden Prozession
entgegenzugehen.®” An diesen verschiedenen Ausgestaltungen erkennen wir
die Eigenstandigkeit der Liturgie an Bischofs- und Klosterkirchen im spaten
Mittelalter.

Nach dem Hymnus «Gloria laus» legten in Chur die Fahnentrager die Pro-
zessionsfahnen auf das am Boden ausgebreitete Tuch. Auch das mitgefiihree
Kreuz fand dort seinen Platz. Hierauf knieten alle Anwesenden nieder und ver-
chrten das Kruzifix, wiahrend der Kantor dreimal den Vers «O crux ave spes
unica»** sang. Darauf erhoben sich alle und beendeten den Vers, Nun kniete
der Bischof*” nieder, beugte sich iber das Kreuz und verchrte es.

Fir diese Veneratio crucis findet sich im Direktorium des Bischofs Ortlieb
eine interessante Rubrik.*® Wahrend der Bischof das Kreuz verehrte, bertithrte
ihn der Kantor mit einem Stab oder einem Palmzweig und sang dabei dreimal
den Vers «Scriptum est enim percutiam pastorem».** Mit dieser dramatisier-
ten Szene wollte man den Anwesenden den Inhalt des gesungenen Textes ver-
anschaulichen.** Diese Dramatisierungsszene erlebte andernorts eine noch
ausgepragtere Gestaltung. In der Mainzer Metropole war es Brauch, den
knienden Bischof oder Priester bei der Verehrung des Kreuzes mit Palmzwei-
gen oder mit einem Stock auf den Riicken zu schlagen*®. Der Zurzacher Kodex
aus dem 14. Jahrhundert berichtet, dass der Liturge wahrend des Gesanges mit
dem Palmzweig das Kreuz schlagen musste.** Aus einem Zeremoniale des
Hochstiftes von Basel erfahren wir, dass zwei Pralaten bei der Prozession
Rohre mittragen mussten. Bevor die Kantoren den Vers «Scriptum est enim»
anstimmten, nahmen sie den Pridlaten ehrerbietig die Rohre aus der Hand und
schlugen wahrend des Singens dreimal behutsam den Zelebranten.*

Vgl. Carlen, Das Ordinarium Scdunense, S. 10f. Vgl. Huot, L'Ordinaire de Sion, S. 265.
Anton Hanggi: Der Rheinauer Liber Ordinarius, (Zirich Rh 80, Anfang 12. Jh.) Spicilegium
Friburgense 1 (1937), S. 111, Hurlimann, Das Rheinauer Rituale, S. 89.

Die Verse stammen aus dem Hymnus «Vexilla regis» der Passionszeit.

War der Bischof nicht zugegen, tubernahm diese Funktion ein Dignitiar des Domkapitels.

Ortlieb von Brandis, Directorium pro Clero, S. 23,

Scriptum est enim, percutiam pastorem ct dispergentur oves gregis.

Vel Anm. 41.

** Hermann Reifenberg: Sakramente, Sakramentalien und Ritualien im Bistum Mainz scit dem
Spatmittelalter unter besonderer Berticksichtigung der Didzesen Wiirzburg und Bamberg. —
Liturgicwissenschaftliche Quellen und Forschungen 53 (1971), S. 651, bes. Anm. 3706.

*  Vgl. Reinle, Zurzacher Osterspicl, S. 90 f.

Vegl. Konrad Wilhelm Hieronimus: Das Hochstift Basel im ausgehenden Mittelalter — Quel-

len und Forschungen, Basel 1938, S. 149,

36

37

38
39
40

41

143



Nach dieser Schlagszene stimmte in Chur der Kantor den Gesang «Occur-
runt turbae»*® an, um die Freude des Volkes tiber den Einzug des Herrn zum
Ausdruck zu bringen. Darauf folgte die Antiphon «Pueri hebreorum tollentes
ramos olivarum».*” Zu diesem Gesang bringt das Churer Direktorium keine
Rubrik, obwohl es an den meisten Kirchen Brauch war, dass wahrend dieser
Antiphon Kinder oder dazu bestimmte Personen Palmzweige auf das Kreuz
warfen, um so dem Gesang eine dramatische Ausgestaltung zu geben.*®

Hingegen erfuhr in Chur der Vers «Pueri hebreorum vestimenta»*’ eine
volkshaft-dramatische Ausschmiickung. Wahrend des Begleitgesanges zogen
die Kerzentrager ihre licurgischen Gewander aus und warfen sie auf das Tuch,
wo das Kreuz und die Prozessionsfahnen lagen. Es ist wiederum von Interesse,
dieses Brauchtum an anderen Kirchen kennenzulernen. In Konstanz warf der
Bischof seinen Manipel auf das Kreuz.*® Das Kleiderwerfen war auch im Erz-
bistum Mainz tiblich.”

Eine weitere Dramatisierung der Liturgie finden wir nach dem Churer Di-
rektorium beim Singen der Antiphon «Fulgentibus palmis».”> Der Kantor
warf, das jubelnde Volk verkorpernd, seinen Palmzweig auf das am Boden lie-
gende Kreuz, wahrend das Volk sich dreimal verbeugte als Zeichen der Vereh-
rung und Huldigung. Diese Szene wurde im Benediktinerkloster Rheinau noch
anschaulicher als in Chur dargestellt. Bevor die Sanger die Antiphon «Fulgen-
tibus palmis» anstimmten, wurde ein Teppich aut dem Boden ausgebreitet, da-
mit die Sanger sich bei den Worten «Fulgentibus palmis prosternimur adve-
nienti Domino» niederknien konnten, um dem einzichenden Herrn die Huldi-
gung darzubringen.’?

Nach dieser dramatisierten Statio crucis erklang in Chur die Antiphon
«Turba multa».”* Wahrend das Benedictus®® gesungen wurde, schritt man in
Prozession zum Domportal. Beim Responsorium «Ingrediente Domino»°® zog

Vgl Anm. 3.

7 Vel Anm. 3.

Vgl. Reifenberg, Sakramente, S. 650.

Vgl. Anm. 3. Beim Einzug des Herrn breitete man am Boeden Kleider aus und jubelte ihm ~u.
Vel. Alban Dold: Die Konstanzer Ritualientexte in ihrer Entwicklung von 1482—1721. Litur-
giegeschichtliche Quellen 5/6 (1923), S. 133.

' Vol. Reifenberg, Sakramente, S. 650.

2 Vel Anm. 3.

Vgl. Hanggi, Der Rheinauer Liber ordinarius, S. 111, Vgl. Hirlimann, Das Rheinauer Ri-
tuale, S. 89f.

Turba multa, quae convenerat ad diem festum, clamabat Domino: Benedictus, qui venit in
nomine Domini, Hosanna in excelsis.

55 Lukas 1,68-79.

¢ Vel Anm. 3.

144



das Volk Gottes durch das Hauptportal in die Bischofskirche, von wo aus die
Prozession ihren Anfang genommen hatte.

Im Chor der Kathedrale angekommen, legte die Assistenz schwarze Para-
mente an und man begann mit dem Introitus «Domine ne longe»*” das Hoch-
amt.

Vergleichen wir die Churer Palmprozession, wie sie uns das Direktorium
von 1490 beschreibt, mit den Ordines anderer Bistumer, so ergeben sich beson-
dere Eigenheiten und verschiedene Erweiterungen. Uberblicken wir noch cin-
mal die Abfolge der Palmsonntagsfeier, kann man eindeurtig feststellen, dass
die Statio crucis den Schwerpunkt der Feier bildete. Nicht zu leugnen ist, dass
das Hochstift Chur unter Bischof Ortlieb von Brandis cine besondere Vorlicbe
fur eine dramatisierte Liturgie besass. Die mittelalterlichen Dom- und Stifts-
kirchen wetteiferten geradezu im Auf- und Ausbau der Verschénerung und der
Vervollkommnung ihrer cigenstandigen Liturgicn. Die Dramatisierungscle-
mente der Churer Palmprozession beweisen die Vielseitigkeit der Individuali-
tat in der Gestaltung des gottesdienstlichen Lebens der Einzelkirche.

3. Die Fusswaschung

Der Hohe Donnerstag zeichnet sich in der christlichen Liturgie seit alters
durch eigentimliche Feiern und Zeremonien aus.”® Neben der Eucharistiefeier

9

bildet die Fusswaschung, das sogenannte Mandatum,*” cinen wichtigen Be-

standteil der Liturgic. Diese dienende Heilstat Gottes wurde schon sehr fruh
dramatisiert dargestellt und bildete fir das Volk im Zusammenhang mit der
unverstandlichen lateinischen Kultsprache ein bedeutendes Element verstand-
licher Verkundigung.

Das Churer Direktorium von 1490 gibt fiir das Mandatum an der bischofli-
chen Kathedrale folgende Anweisungen:

«In choro curiensi post meridiem circa horam primam post percussionem tabularum omnes
canonici ad chorum conveniunt. Et si episcopus pracsens cst, sollemniter peragere debent man-
datum cum vino optimo ct oblatis quantum sufficit. Diaconus ¢t subdiaconus induti dalmaticis
cum turibulo et ceroferariis processionaliter cum vexillis totoque clero tacite descendant ante al-
tare sanctae crucis, ubi sedes cum panno mundo est aptata. Diaconus versus sinistram partem al-
taris in nudo pulpito legat evangelium sine titulo in solida melodia scilicet «Ante diem festum
paschac» finiens ibi «Exemplum enim dedi vobis ut quemadmodum ego feci vobis ita et vos fa-
ciatis». Episcopus si adest sedente in medio assumptis duobus dominis dignioribus sedeant hinc
inde. In dicta sede cantor indutus cappa imponat antiphonam «Ante diem festum paschacr. Qua

7 Choralgesang zum Beginn der Messe.

Zur Entwicklung des Griundonnerstags im allgemeinen Martimort: Handbuch der Liturgie-
wissenschaft 11, S. 239ff. Joscf Pascher: Das liturgische Jahr, Minchen 1963, S. 129.
Vgl. dazu Johannes 13,1-21.

58

59

145



finita canror imp()nat antiphonam «In dicbus illis» et .mtiph()n.lm «Accessitr, Interim tres di-
gniores canonici si episcopus non adest, si adest tunc episcopus cum duobus dignioribus mappis
praccincti habentes pelvim mundam ct fusorium cum aqua tepida veniant ad sedes incipicntes a
iuniori pedem cius dextrum lavare er mappis extergere ¢t omnes tres sucessive cum osculenrur,
Quibus finitis episcopus et consedentes surgant mappis praccineti. Primo chorum  sinistrum
deinde alium chorum accedentes singulorum canonicorum pedes lavent extergant et osculentur.
Quibus peractis episcopus et consedentes sibi redeant ad loca sua sedentes ceteris canonicis in se-
dibus suis manentibus cantor imponat antiphonam «Mandatum novum do vobis» ¢t sacpius re-
peritur, Interim minister capituli et alii ad h()L deputati primo cpiscopo ct consedentibus vinum
et oblatas ministrent, deinde ceteris dominis canonicis. Totique clero post hace subdiaconus in

modum prophetiae legar residuam partem evangelii, ubi diaconus dimisit usque in finem scilicet

«Surgite camus hinc». Cun quo omnes ascendant chorum.®®»

Die Fusswaschung an der bischoflichen Kathedrale in Chur gibt uns ein
cindruckliches Beispiel szenischer Gestaltung.

Am Nachmittag um die erste Stunde ertonten vom Turm der Kathedrale
die Riatschen®' und riefen Bischof, Kanoniker, Klerus und Volk in die Domkir-
che, wo mit bestem Wein und Oblaten®* das Mandatum oder die Lotio pedum
gehalten wurde. Diakon und Subdiakon, bekleidet mit Dalmatiken, zogen in
stiller Prozession mit dem Bischof, dem Thuriferar und den Kerzentragern in
Begleitung des Klerus zum Kreuzaltar, der sich im Mitcelschiff zwischen den
Treppen zur Krypta befand.®® Dort waren dic auftgestellten Sedilien mit weis-
sen Tlchern geschmucke. Der Diakon sang in der ublichen Melodie, aber ohne
Einleitung, das Evangelium «Ante diem festum paschae».®* Es schloss mit den
Worten «Exemplum enim dedi vobis ut quemadmodum cgo feci vobis ita et
vos faciatis».®> Nach dem Evangelium horte sich der Bischof, der mit zwei
Wirdentriagern des Kapitels der licurgischen Feier vorstand, sitzend den Cho-
ralgesang «Ante diem festum paschae»® an, der vom Kantor, bekleidet miv der
Kappa, angestimmrt wurde. Darauf folgten noch zwei weitere Gesange. Inzwi-
schen zogen der Bischof und die zwei assisticrenden Kanoniker weisse Schur-
zen an, nahmen ein sauberes Tuch in die Hand, ebenso ein Gefiass mit warmem
Wasser und begannen bei den dazu Beauftragten die Fusswaschung. Der Bi-
schof wusch jedem den rechten Fuss, trocknete ihn ab und kusste thn. Nach
dieser Zeremonie wurde die Lotio pedum auch an den Kanonikern vorgenom-
men. Nach der Fusswaschung stimmte der Kantor die Antiphon «Mandatum
novum do vobis»¢” an. Unterdessen holten der Minister des Kapitels und Ge-

¢ Ortlieb von Brandis, Dircctorium pro clero, S. 25,

¢ Vom Grandonnerstag bis zum Karsamstag durfren die Kirchenglocken nicht ertonen.
¢ Mir Oblaten sind Opfergaben gemeint, vor allem Brot.

®  Vegl. Poeschel, Kunstdenkmiler VIL S. 114,

Vgl Anm. 39.

Vel Anm. 39.

Vgl Anm. 39.

7 Vel Anm. 59.

146



hilfen Wein und Oblaten, wovon zuerst dem Bischof, dann allen Ubrigen gege-
ben wurde. Mit einer Lesung des Subdiakons schloss die liturgische Feier des
Mandatums.

Diese Fusswaschung war fur das Volk ohne Zweifel eine liturgische Berei-
cherung. In optischer Weise ercignete sich dabel wesentlich Verktindigung,
namlich die dienende Liebe des Herrn sowie dankender Lobpreis verbunden
mit bruderlicher Begegnung.

An viclen Bischofs- und Abteikirchen wurde im Sparmirttelaleer das Man-
datum schr schlicht und einfach gestaltet.®® Am Dom »u Bamberg reichte man
dem Bischof und den Kanonikern weder Wein noch Oblaten.®” In der Gottes-
dienstordnung von Augsburg fehlt die Lotio pedum.” Im Mainzer Erzstift
tand die Fusswaschung niche in der bischoflichen Kathedrale statt, sondern in
der Kapelle eines Dignitars des Domkapitels.”

Das Mandatum am Hochstift von Basel bietet uns ein noch lebendigeres
Bild spatmittelalterlicher dramatisierter Liturgie als in Chur. Das Ceremoniale
des Domkaplans Hicronymus Brilinger beschreibt die Fusswaschung mit fol-
genden Worten: «Nach dem Zwolfuhrschlag zu Mittag wird mit der Klapper
das erste Zeichen zur Fusswaschung gegeben und ein Viertel nach ein Uhr das
zweite. Nach diesem zweiten Zeichen ruft der Dormentarius den Dompropst
mit seinen Helfern und Dienern, dass sie mit dem dazu notwendigen Gerat zur
Fusswaschung kommen. Die Genannten zichen dann in folgendem Zuge von
der Dompropstei zum Minster: Voran schreitet der Dormentarius mit dem
festtaglichen Stabe, hinter ihm der Propsteischaffner, gefolgt von den Laienbe-
amten des Propstes, welche in den Handen Stiabe halten. Je zwei tragen in den
Handen cinen Korb, gefullt mit Opfergaben, mit Obst, Tellern und Bechern.
[hnen folgen Weintriager. Hinter diesen geht der Propst mit seinen Kaplianen
und Gehilfen. Wenn der Zug in die Kirche eintritt, wird dic Klapper zum drit-
tenmal geschlagen. Man steigt die Chorstufen auf der rechten Seite empor. Die
Trager stellen die Korbe mitten im Chor auf ¢inen dort vor dem Pulte herge-
richteten Tisch. Der Weinkrug findet seinen Platz zwischen Tisch und Pult. Es
ist auch Aufgabe des Dormentarius, das umstehende Volk zuriickzuhalten und
dem Herrn Dompropst freie Bahn zu schaffen, damit er ungehindert seinen

8 Nicht an allen Bischots- oder Abteikirchen war das Volk an der liturgischen Feier des Man-

datums beteiligt.

Vel Edmund Karl Farrenkopf: Breviarium Eberhardis Cantoris. — Liturgiewissenschaftliche
Quellen und Forschungen 50 (1969), S. 73.

Vgl F.A. Hocynek: Geschichte der kirchlichen Liturgie des Bistums Augsburg, Augsburg
1889, S. 214,

Vgl. Reifenberg, Sakramente, S, 706f.

69

70



Sitz erreichen kann. Nun zunden die Glockner auf dem Altar, der vom Subku-
stos mit nur einem Altartuch bedeckt worden ist, zwei Kerzen an. Der Dor-
mentarius ruft den Diakon mit den tibrigen Gehilfen zur Sakristei. Inzwischen
schmucken die Diener und Beamten des Propstes den Tisch, legen die Teller
hin, fullen sie mit den Gaben und mit Obst und stellen alles Notige bereit.
Dann zieht man zum Singen des Evangeliums in folgendem Zuge von der Sa-
kristei zu dem Platz im Chore, wo an Wochentagen das Evangelium verlesen
wird: Voraus geht der Dormentarius mit dem festtaglichen Stabe; auf ithn fol-
gen die zwei Chorsanger, die an der Reihe sind, den Stufenpsalm zu singen, mit
Alba und Chormantel angetan und in Leuchtern brennende Kerzen tragend,
dann der Subdiakon, bekleidet mit der Dalmatica und das kostbarere Evange-
lienbuch haltend, und zuletzt der Diakon, der das Evangelium «Ante diem
festum Paschac» ohne Einleitung singen wird. Wenn dieses beendigt ist, keh-
ren sie in die Sakristei zurtick. Und der Intonierende beginnt die Antiphon
«Ante diem etc.» in getragener Weise und nicht zu hohem Ton. Dann eilt der
Dormentarius zum Chor zurtick und ruft die Herren Prialaten und Domherren,
auch den Prediger, wenn er anwesend ist, zur Sakristei. Sollte ¢s an der notigen
Anzahl von Domherren mangeln, so kann er auch zwei Assisii, Kaplane der se-
ligen Jungfrau, rufen. Die Gerufenen steigen, angefuhrt vom Dormentarius
mit dem Stabe, der ithnen auch den Weg bahnt, zur Sakristei empor. Dort sol-
len alle Gerate und die zur Fusswaschung notwendigen Gefdasse durch den
Meister der Minsterfabrik in bester Ordnung bereitgestellt sein. Unterdessen
haben zwolf Priester, die hiczu nach dem Register des Domdckans cigens be-
stimmt wurden, auf den Sitzen, die man zu Fussen derjenigen der Pralaten hin-
gestellt hat, sich in der Reihenfolge ihres Alters niedergelassen. Sie haben dann
die Schuhe auszuzichen. Thre Fisse sollen zuvor mit irgendeinem Kraut oder
wohlriechendem Wasser gereinigt sein, damit die Herren bei der Fusswa-
schung nicht Ekel empfinden. Nachdem die Herren Prilaten und Domherren
sich in der Sakristei zur Fusswaschung der « Junger» bereit gemacht haben, ge-
hen sie aus der Sakristei in den Chor hinunter, nicht zu zweien, sondern ein-
zeln; immer der Jungere dem Alteren vorangehend. An der Spitze geht der
Dormentarius mit dem Stabe, hinter ihm zwel jiingere Domherren, ohne Ka-
puzen, jeder in der erhobenen rechten Hand ¢in grosses Waschbecken tragend,
hinter diesen zwei weitere Domherren mirt leichteren Schusseln und hierauf
noch zwei mit Wasserkannen, dann diejenigen, welche die Fusswaschung vor-
nehmen, namlich Propst und Dekan (sofern diese die Priesterwlrde besitzen;
ist dies nicht der Fall, so haben an ihrer Stelle zwei altere Domherren, die Prie-
ster sind, die Fusswaschung vorzunehmen). Diese beiden sind bloss mit dem

148



Chorrock bekleidet und unbeschuht. Um den Hals tragen sie nach Art der
Stola ein linnenes Tuch, ein weiteres haben sie um den Leib gegurtet. Die ubri-
gen Domherren, die bei der Fusswaschung nicht beschaftigt sind, bilden den
Schluss des Zuges. Indem sie so heruntersteigen, trennen sie sich in der Mitte
der Chorstufen; der Propst begibt sich nach rechts auf seine Chorseite, der De-
kan nach links auf die seinige. Wenn sie sich den zwolf Priestern nahern, zichen
diese die Schuhe aus und machen sich zur Waschung in schicklicher Weise zu-
recht. Auch der Subkustos ist zur Stelle und breitet ¢in weisses Tuch tiber ihren
Schoss aus. Ein jungerer Chorherr stellt eines der grosseren Waschbecken un-
ter die Fusse des altesten Jungers, ein anderer schuttet Wasser in die leichtere
Schiissel. Nun lassen sich auf der rechten Seite der Dompropst, auf der linken
der Domdekan auf die Knie nieder und waschen den rechten Fuss eines Jiin-
gers, trocknen ihn ab und kussen ihn. Und so fahren sie fort bis zum letzten
Junger. Nach der Waschung warten Dompropst und Domdekan gegenseitig
aufeinander, je nachdem der eine frither fertig geworden ist. Dann kehren sie
zusammen auf dem gleichen Weg und in gleichem Zuge, wie sie herabgestiegen
sind, zur Sakristei zurtick. Von dort kommen sie, unter Vorantritt des Dor-
mentarius, wieder in den Chor hinab, nachdem sie die Waschgerate abgelegt
und ihre Kapuzen wieder angezogen haben, um die Verteilung der dargebrach-
ten Gaben zu regeln. Die jungeren Domherren reichen den dltern, hinter denen
sie sich aufgestellt haben, die Gaben zur Verteilung hin. Sind geeignete jungere
Domherren nicht vorhanden, so treten dafiir die Kapline des Dompropstes
ein. Zuerst erhalten die «Junger» ihren Anteil, dann der Bischof, wenn er an-
wesend ist, die Pralaten, die Domherren und Assisii, weiterhin die Vorsteher
der Stadt, der Adel, die Doktoren und sonstige angesehenere Personen, die
beim Chorgestiihl sich aufgestellt haben. Wenn dann schliesslich die Antipho-
nen beendigt sind, verliest der Vorsanger im ublichen Lesungston das Evange-
lium «Amen, amen dico vobis etc.» von seinem Stuhle aus. Nachher beginnt
der Hebdomadar die Komplet; er tragt sie auf dem gleichen Tone und in einem
Zuge vor. Indessen kehren die Beamten des Herrn Propstes mit den Korben,
dem Wein und den andern Dingen zum Propsteihof zuruck. Thnen voraus geht
der Dormentarius. Der Propst folgt ithnen mit seinen Kaplanen und Gehilfen
nach.»”?

72 Hieronimus, Das Hochstift Basel, S. 166—170.

149



4. Die Repositio der Eucharistic am Griindonnerstag

Im Mittelalter war es Brauch, am Grundonnerstag nach der Messfeier die
Eucharistic vom Hauptaltar an cinen besonderen Aufenthaltsort zu tbertra-
gen.”? Aus Quellen ist eindeutig ersichtlich, dass diese Repositio eine Symboli-
sierung darstellte, die bereits schon am Grindonnerstag auf die Grabesruhe
des Herrn hinweisen wollte. So verstand der mittelalterliche Mensch die Pro-
zession der Eucharistie vom Hauptaltar an einen anderen gecigneten Ort als
einen Begrabniszug. Es ist somit verstandlich, dass bereits im Mittelalter tir
den Grundonnerstag der Begriff «Sepulchrum Christi» aufrauche.™

In vielen Klostern und Bischofskirchen wurde diese Prozession sehr drama-
tisiert und symbolisiert dargestelle. Den umfangreichsten und wohl schonsten
Ritus der Ubertragung berichtet uns die mozarabische Liturgie,”® die zwischen
dem 13. und 13. Jahrhundert in Spanien Eingang fand. Am Griindonnerstag
nach der Kommunion des Priesters nahm dieser einen Kelch, in den er eine
Kelchpalla legte. Er nahm dic konsekrierte Hostie und legte sic in den Kelch
auf die Palla, mit einer weiteren Palla verhullte er den Kelch. Auf diesen legte
er die Patene und verhullte endlich alles mit einem Velum. Dann stellte sich der
Priester den Kelch auf die Schultern und trug ihn so zum Grabmal. Wahrend
der Prozession sang man die Antiphon «Hoc corpus quod pro vobis tradetur».
Der ganze Chor schritt mit Kerzen und Rauchwerk voraus. Thm voraus ging
ein Ministrant mit einer Schelle. Uber dem Priester mit der Fucharistie trugen
die Vornehmen der Stadr einen Baldachin. Der Bischof, begleitet mit Priestern,
der Dekan oder an seiner Stelle der Thesaurar schritten mit in diesem Zuge.
Der ganzen Gruppe ging ein Kirchendiener voraus, der fortwihrend Laub-
werk streute. Beim heiligen Grab angekommen, stieg der Bischof mit den Prie-
stern an den Altar, auf dem die Eucharistic nicdergesetzt wurde. Der Bischof
musste den Kelch enthiillen, die Hostie entnehmen und dem Dekan zeigen. Die
Hostie wurde wieder in den Kelch gelegt, dieser erneut verhullt und in das
Grab gestellt, dazu ein Kreuz, ein Missale, cin Weihrauchfass, ein Gefass mit
Weihrauch und eine Schelle. Das Grab wurde inzensiert, mit zwei Schlisseln
verschlossen und mit rotem Wachs sowie zwei verschiedenen Siegeln versie-
gelt. Schlussel und Siegel verwahrten der Dekan oder der Thesaurar, Die ganze
Prozession ist in dieser Liturgie ganz eindeutig ein Begrabniszug.”

Siche dazu dic ausfithrliche Abhandlung von Joachim Kerrel: Zur Liturgic des Gritndonners-
tags. Liturgisches Jahrbuch 3 (1953), S. 60-74.

Vel Anm. 73.

Altspanische, arabisierte Liturgic.

Kettel, Zur Liturgic des Grindonnerstags, S. 70f.

150



Chur gestaltete diese Repositio sehr einfach, in niherer Umgebung fehlt sie
sogar.”’
Im Direktorium finden wir folgende Rubrik:

«Post missam hostiae consecratae de altare debent poni ad honestum locum praecedentibus
cereis et tabula sonante et thuribulo incenso. Mox ad cundem locum ante sacramentum lumen
ponitur. Post haec omnia altaria denudantur».”®

Wie andernorts wurden wahrscheinlich in Chur beim feierlichen Hochamt
zwei grosse Hostien konsekriert. Eine wurde bei der Messe konsumiert, die an-
dere hob man fiir die Karfreitagsliturgie auf.”” Nach der Eucharistiefeier tiber-
trug man in feierlicher Prozession mit Kerzen in den Handen, mit Weihrauch
und holzernen Klappern die Eucharistie an einen geeigneten Ort.

Welche Aufbewahrungsmoglichkeit in Chur in Betracht kam, ist aus der
Quelle nicht ersichtlich. Man deponierte das Allerheiligste entweder auf dem
Kreuzaltar vor den Stiegen zur Krypta oder im heiligen Grab hinten in der Ka-
thedrale, wo heute sich der Sarkophag des Bischofs Ortlieb von Brandis befin-
det.®®

Der symbolisierte Begrabniszug weist in Chur also kaum dramatisierte Ele-
mente auf.

5. Die Dramatisierung der Passion im Lesegottesdienst des Karfreitags

Die Karfreitagsliturgie hat das Besondere, dass in ihr die Feier der heiligen
Messe fehlt. Der Gottesdienst wies im Mittelalter drei Teile auf: Lesegottes-
dienst, Kreuzverehrung und Kommunionfeier.®* Hohepunkt des Lesegottes-
dienstes war die Verkiindigung der Leidensgeschichte nach Johannes.** Das
Churer Direktorium bringt dartber folgende Rubrik:

«Sequitur passio sine salutatione ct titulo. Et nota quod duac stolae, sive duo mundac pallae
super altare hincinde ex utraque parte altaris positae et cum in passione devenitur ad illum lo-
cum «Partiti sunt sibi vestimenta sua» praedictae stolac seu pallac in modum dividentium subito
per duos ministros de altare tollant.»**

Interessanterweise erhilt beim Vortrag der Passion nur ein Element eine
szenische Gestaltung, namlich die Verteilung der Kleider. Uber den Altar legte

In den Ritualientexten von Rheinau und Konstanz ist sie nicht zu finden.

Ortlieb von Brandis, Directorium pro Clero, S. 235.

7 Vel Anm. 73.

Zum Heiligen Grab vgl. Raimund Staubli: Alte Osterfeiern in Chur. = Schweizerische Kir-
chen-Zeitung 118 (1959), Nr. 15, S. 179ff. Poeschel, Kunstdenkmaler VII, S. 136.

Zur Karfreitagsliturgie siehe Josef Andreas Jungmann: Der Gottesdicnst der Kirche, Inns-
bruck 1962, S. 219f. G. Romer: Die Liturgie des Karfreitags — Zeitschrift fiir kath. Theologie
77 (1955), S. 39-93. Josef Andreas Jungmann: Dic Kommunion am Karfreitag, Zeirschrift
fur kath. Theologie 75 (1953), S. 465—470.

8 Johannes 18,1-40; 19,1-42.

% QOrtlieb von Brandis, Directorium pro clero, S. 26.



man zwel weisse Stolen oder Pallen. Bei der Stelle «Partiti sunt sibi vestimenta
sua» nahmen zwei Ministranten diese vom Altar, um so dem Volke das Auftei-
len der Kleider Jesu volksnah zu vergegenwartigen.

Bei dieser dramatisierten Kleiderszene handelt es sich nicht um einen spe-
ziellen Sonderbrauch der Churer Bischofskirche. Bereits im 12. Jahrhundert
finden wir in den verschiedenen Ritualien und Ordinarien Anleitungen fir dic-
ses dramatische Element.®

6. Die Kreuzfeier am Karfreitag

Beim Karfreitagsgottesdienst wurde an den Bischofs- und Abteikirchen die
Enthullung und Verehrung des Kreuzes Jesu Christi szenisch dargestellt,® wo-
bei die Freude an dramatischer Gestaltung eindrucklich zum Ausdruck kam.
In Chur ist nach dem Direktorium von 1490 dicse liturgische Feier sehr einfach
gehalten und weist, verglichen mit den Nachbarbistimern, keine besonderen
Figenelemente auf. Das Directorium unseres Bischofs schreibt:

«Sacerdos et alter de dignioribus nudis pedibus suscipientes velatam crucem modicum cam
in altum levantes et modicum nudantes flexis genibus devote cantent «Ecce lignum crucis» choro
cum genuflectione perficiente «In quo salus». Quo finito itcrum portantes crucem cantent versi-
culum «Beati immaculati». Quo expleto sacerdos et alter crucem magis nudantes et altius levan-
tes cantent «Ecce lignum». Deinde versus «Deus misercatur nostri» cantetur, in cuius fine nuda-
tam crucem altius levantes et alta voce cantent «Ecce lignum crucis» choro perficiente ut supra,
ct sic deponunt cam in loco adorationis choro cantante antiphonam «Dum fabricator» [et] anti-
phonam «O admirabile». Episcopus solus, deinde [H{cbdomadarius cum pracposito vel dignion
post eundem deinde ceteri praclati et canonici ordinatim bini ter flectenses genua accedant de-
vote quidquid volunt oblaturi osculando et salutando crucem venerent. Deinde totus clerus et
populus sic faciat. Durante veneratione crucis a scolaribus ad hoc deputatis hymnus «Crux fide-
lis» canitur. Peracta salutatione crucis in choro curienti ministri ceroferariis praccedentibus cru-
cem ante altare sanctae crucis super mundo panno ponant. Praedictis omnibus peractis et calceis
reunditis sacerdos ¢t ministri ante altare solito more dicant confessionem.»**

Der Priester und ein hoherer Domherr zogen die Schuhe aus, nahmen das
verhiillte Kreuz, hoben es in dic Hohe, knieten nieder und sangen das «Ecce lig-
num crucis», das der Chor ebenfalls kniend zu Ende sang. Dreimal erklang die-
ser Gesang, jeweils in etwas hoherer Stimmlage, wahrend das Kreuz immer
mehr enthillt wurde. Nach weiteren Gesangen kamen der Bischof, der Hebdo-
madar, der Propst und die tibrigen Kanoniker zur Verehrung des Kreuzes her-
bei. Dreimal ficlen sie auf die Knie und kussten es beim dritten Kniefall. Dar-
auf raten Klerus und Volk das gleiche. Wihrend dieser Kreuzverehrung sangen
die dazu beauftragten Chorknaben den Hymnus «Crux fidelis». Am Ende der

Vgl Hanggi, Der Rheinauer Liber Ordinarius, S. 129, Vel. Reinle, Das Zurzacher Osterspicl,

S. 92. Vgl. Farrenkopf, Breviarium Eberhardi Cantoris, S. 74.
Vel. Jungmann, Der Gottesdienst der Kirche, §. 220.
Ortlieb von Brandis, Dircctorium pro clero, S. 26.

152



Zeremonie legten die Ministranten das Kruzifix auf ein weisses Tuch vor den
Kreuzaltar beim Choraufgang,.

Wie wir sehen, ist der Ordo der Kreuzenthullung und Verchrung an der Ka-
thedrale in Chur in bezug auf die Dramatisicrung schr einfach gehalten. In an-
deren Bistumern findet man verglichen mit Chur eine starkere Vorliebe tur
Ausmalung und Gestaltung der Liturgie des Karfreitags.”’

7. Die Depositio crucis am Karfreitag

In den meisten Kirchen beging man nach der Kommunionfeier am Karfreitag
die Grablegung, die sogenannte Depositio crucis, die das Begrabnis des Kreu-
zes als symbolisches Begrabnis des wirklichen Leichnams Christi darstellen
wollte.®® Fur die Kunst-, Liturgie- und Theatergeschichre ist diese Grablegung
ein interessantes Forschungsgebiet.

Schon um das Jahr 400 beging man in Jerusalem, wie die Pilgerin Aetheria
berichtet, in der Karfreitagsliturgic die Grablegung Christi.*” Im Westen fin-
den wir dic erste Nachricht von einer cigenen liturgischen Depositio in der Re-
gularis Concordia Anglicae Nationis Monachorum Sanctimonialiumque, die
vor 970 verfasst wurde.” In dieser Quelle wird aber bemerkt, dass das Ge-
dachtnis des Begrabnisses Christi in anderen Klostern bereits ublich war.”!

Uber dic Grablegung an der Churer Kathedrale bestimmt das Directorium
folgendes:

«Deinde procedatur ad sepulchrum hoc ordine: Corpus dominicum ad hoc rescrvatum super
patena calict super posita a sacerdote reverenter honorifice et devore ad sepulchrum deferatur.
Hoc¢ modo ministri altaris accipientes crucem panno velatam incenso et ceroterariis pmcumtif
bus et quatuor candelae accensae tuxta corpus dominicum portentur clero et populo in proces-
sione devote comitante ad sepulchrum, quod in ecclesia est, cant submissa voce cantetur respon-
sorium «Recessit pastor noster». Cum autem ad sepulchrum convenerint ministri crucifixum ve-
latum in sepulchro ponant. Sacerdos calicem cum sacramento in tuto loco reverenter et devote
ponat thurificans sepulchrum providentes|!] ne sepulchrum sine lumine sit et sera diligenter mu-
niatur. Interim ante sepulchrum chorus voce submissa sine antiphona psalmos feriales ad vespe-

ras legat....Et thurificatur sepulchrum cum thuribulo et aspergitur aqua benedicra. Quibus pe-
ractis reditur ad chorum cum responsorio «Sepulto domino».*

Nach der Kommunionfeier zog man zum Heiligen Grab, das sich wahr-
scheinlich hinten in der Kathedrale, im Westjoch des sudlichen Seitenschiffes

87 Hicronimus, Das Hochstift Basel, S. 173-175.

8 Siche dazu Kolumban Gschwend: Dic Depositio und Elevatio cructs im Raum der alten Dio-
zese Brixen — Ein Beitrag zur Geschichre der Grablegung am Karfreitag und der Auferste-
hungsfeier am Ostermorgen — Sarnen 1965.

Vel. Gschwend, Die Depositio und Elevatio crucis, S. 8

Vel Gschwend, Die Depositio und Elevario crucis, S. 11

Vel. Gschwend, Die Depositio und Elevatio crucis, S. 12

Ortlieb von Brandis, Directorium pro clero, 5. 27.

59
90
91

92



befand.” Der Liturge hielt ehrfurchtsvoll das Allerheiligste, das er (iber dem
Kelch auf einer Patene trug. Die Ministranten nahmen das verhiillte Kreuz.
Vier Kerzentrager und ein Thuriferar begleiteten den Priester. Klerus und Volk
folgten in Prozession. Auf dem Wege sang man leise das Responsorium «Re-
cessit pastor». Am Bestimmungsort angekommen, legten die Ministranten das
verhillte Kreuz ins Grab hinein. Der Priester stellte hierauf den Kelch mit der
Hostie ebenfalls ins Grab, das darauf verschlossen wurde. Er beraucherte es
und sorgte fur cine Grabwache und fir brennende Kerzen. Vor dem verschlos-
senen Grab rezitierte man die Vesper. Bevor die Prozession sich wieder zum
Hochaltar zurtckbegab, beraucherte der funktionierende Priester noch einmal
das Grab und besprengte es mit Weihwasser. Auf dem Riickweg wurde das Re-
sponsorium «Sepulto domino» gesungen.

Die Freude an dramatischer Gestaltung dieses liturgischen Aktes blieb in
Chur durchaus 1im gewohnten Rahmen. Bezeichnend ist, dass sowohl die
Eucharistie als auch ein Kreuz zu Grabe getragen wurden. In England stellte
man ursprunglich bei der Grabfeier den Leichnam Christi nur mit dem Kreuz
dar, in Augsburg war es hingegen die Eucharistie. Beide Formen gingen neben-
cinander durch die Jahrhunderte und haben wechselseitig aufeinander ge-
wirkt. Daraus entwickelten sich bis in unscre Zeit hinein ganz bestimmee litur-
gische Einzelformen in Kloster- und Kathedralkirchen.**

[m Hochstift zu Basel erfuhr die Feier der Grablegung eine viel reichhalti-
gere Ausgestaltung und Dramatisicrung als in Chur. Dic beiden Priester, die
das Allerheiligste zum Heiligen Grab trugen, lieten barfuss. Beim Heiligen
Grab angeckommen, stellten sic die Eucharistic in das Grab hinein, wahrend
der Chor das Responsorium «Sepulto domino» sang, reichte der Kustos dem
Priester einen Stein, der ihn auf das Korporale, wo sich die Eucharistie befand,
legte.”> Durch diese Szene wollte man die Verschliessung des Grabes Christi
versinnbildlichen. Andernorts war es Brauch, dass man das verhtllte Kreuz
auf einer Totenbahre zu Grabe trug.” In Basel mussten Kaplane die Grabwa-
che halten und bis zum Beginn des Gottesdienstes am Karsamstag abwechs-
lungsweisc Psalmen rezitieren.”” Aus dieser Grabwache entstand das vierzig-
stundige Gebet.”®
v D;lrs Necrologium Curiense nennt 1417 erstmals ein Heiliges Grab, zuletzt 1494, Es muss sich
um eine grossere kapellenartige Anlage gehandelt haben, vel. dazu Poeschel, Die Kunstdenk-
maler VII, S. 136, Vgl. auch Staubli, S. 179, 5. Anm. 80.

Vel Gschwend, Die Depositio und Elevatio crucis, S. 12f.
Vel. Hicronimus, Das Hochstift Basel, S. 180.
Vel. Gschwend, Die Depositio und Elevatio crucis, S. 35.
*7 Vgl Hicronimus, Das Hochstift Basel, S. 180.

" Dazu Joscf Andreas Jungmann: Dic Andache der vierzig Stunden und das Heilige Grab, Li-
turgisches Jahrbuch 2 (1952), S. 184-198.

95

D

154



8. Die Visitatio sepulchri am Ostermorgen

Wie die Behandlung der Liturgie des Palmsonntags, des Griindonnerstags und
des Karfreitags gezeigt hat, haben sich dort wertvolle Beispiele von dramati-
sierter Liturgie angesiedelt. Von daher wundert es nicht, dass die Aufgipfelung
des Herrenjahres, das Osterfest, sich durch besonders reichhaltiges Brauch-
tum auszeichnet. Ein eindrucksvolles Beispiel dieser Art ist die dsterliche Auf-
erstehungsfeier an der bischoflichen Kathedrale in Chur.

Die mittelalterliche Auferstehungsfeier wies zwei Teile auf: die Dramati-
sierung des Auferstehungsgeschehens in der Kreuz- und Eucharistieerhebung
und die Visitatio sepulchri.””

In Verbindung mit dem Gesang und den festlichen liturgischen Gewindern
musste dieses geistliche Spiel der Auferstehungsfeier auf die Zuschauer einen
nachhaltigen Eindruck hinterlassen. Es handelt sich dabei um ein Brauchtum,
das, in mannigfacher Weise variiert, in den verschiedensten Bistiimern tiblich
war.

An den meisten grossen Kirchen wurde versucht, die Elevario crucis und die
Erhebung der Eucharistie in einer dramatisierten Feier vor der Matutin am
Ostermorgen volksnah zu gestalten. Im Churer Direktorium von 1490 fehlt die
Eucharistieerhebung.'®

Hingegen gestaltete man in Chur die Visitatio sepulchri als kleines drama-
tisches Osterspiel. Der Text des Direktoriums lautet:

«In choro curiensi hoc ordine fit processio ad sepulchrum: Diaconus dalmatica indutus cero-
ferarii et domini canonici cappis suis induti cum thuribulo vexillis et plenario processionem fa-
ciant ad sepulchrum. Cantor imponat responsorium «Dum transisset>. Cum quo itur ad se-
pulchrum. Quo finito duo canonici vice mulicrum accedentes sepulchrum cantent «Quis revol-
vet nobis lapidem». Duo alii canonici vice angelorum intra sepulchrum unus ad caput alter ad
pedes capfis induti respondeant «Quem quaeris». Mulieres respondent «Jesum Nazarenumb.
Angeli ab intra «Non est hic». Mulieres «Ad monumentum venimus». Discipuli currant ct cho-
rus cantet «Currebant duo». Et intrantes sepulchrum recipiant sudarium solum et exeant se-
pulchrum cantantes «Cernitis o socii». Angeli suscipientes crucifixum cxeundo sepulchro versus
clerum levantes crucem sollemniter cantent «Surrexit enim sicut dixit dominus». Quibus finitis
cantor vel organista imponat «Te Deum». Omnes campanae compulsentur et portetur crucifi-
xum ante altare summum in choro. Sequitur exhortatio,»*

Nach der Matutin zog eine feierliche Prozession vom Chor zum Heiligen
Grab. Alle trugen die schonsten kirchlichen Gewinder, die Kanoniker ihre
Chormaintel. Uber der Prozession wehten die bunten Kirchenfahnen. Der Kan-
tor stimmte das Responsorium «Dum transisset»'** an. Dieses Lied des Chores

99

Vel. Reifenberg, Sakramente, S. 734.

Es ist sicher anzunehmen, dass vor der Matutin in einer schlichten Feier die Ubertragung der
Fucharistie stattfand, bei der aber das Volk nicht teilnahm.

Ortlieb von Brandis, Directorium pro clero, S. 28.

92 Vol Markus 16, 1f. Staubli, S. 179ff., s. Anm. 80.

100

101

155



brachte die Einstimmung in das nun folgende dramatische Spiel. Am Grabe
angekommen, spielten zwei Kanoniker die Rolle der Frauen und sangen «Quis
revolvet nobis lapidem».'** Bekimmert gaben sie mit ihrem Gesang die Sorge
zum Ausdruck uber den grossen Stein vor dem Grabe. Zwei andere Kanoniker,
die die Rolle der Engel erhalten hatten, befanden sich im Heiligen Grab, der
eine zu Haupten, der andere zu Fussen des Kreuzes. Zwischen den Frauen und
Engeln hob nun ein gesungenes Zwiegesprach an. Die Engel frugen die Frauen
«Quem quaeritis», worauf die Frauen antworteten «Jesum Nazarenum». Sin-
gend respondierten die Engel «Non est hic». Die Frauen erwiderten «Ad mo-
numentum venimus». In diesem Augenblick kamen schnellen Schrittes die
Apostel Petrus und Johannes zum Grabe herzu, wieder gespielt von zwei Ka-
nonikern. Der Chor begleitete ithre Ankunft mit dem Gesang «Currebant
duo». Beide Apostel traten nun in das Grab hinein, nahmen das Tuch vom
Kreuz weg, verliessen das Grab und zeigten den versammelten Glaubigen voll
Verwunderung das leere Leinentuch und sangen «Cernitis o socii». Die Engel
fassten hierauf das im Grabe liegende Kreuz, begaben sich ausserhalb des Gra-
bes und hielten es echrfurchtsvoll in die Hohe und verktindeten in festlicher Me-
lodie das Geheimnis der Auferstehung, indem sie sangen «Surrexit dominus si-
cut dixit dominus». Damit war der Hohepunkt des dramatisierten Spieles er-
reicht. Darauf stimmte die Orgel das «Te Deum» an. Wiahrend alle Glocken
lauteten, zog man mit dem Kreuz in feierlicher Prozession zum Hochaltar zu-
ruck, wo das Kreuz, das den Auferstandenen versinnbildete, zur Verehrung
aufgestellt wurde. Es folgte eine Predigt und anschliessend die feierlichen Lau-
des.

Diese Visitatio sepulchri an der Kathedrale in Chur bietet ein lebendiges
Beispiel fur die Freude am dramatischen Spiel. Der Grabbesuch der drei
Frauen ist ja bekanntlicherweise das erste liturgische Drama, das uns im Mit-
telalter begegnet, woraus sich dann das Osterspiel entwickelte.’ In den
Grundzuigen finden wir an allen Bischofs- und Abteikirchen eine dramatisierte
Visitatio sepulchri. An andern Kirchen werden die Frauen nicht von Kanoni-

kern oder Monchen dargestellt, sondern von Chorknaben.'

103 Vel Markus 16, [ff.
14 Vel Carlen, Das Ordinarium Sedunense, S. 3.
105 Vel. Hieronimus, Das Hochsrift Basel, 192f.

156



	Dramatische Elemente in der Karwochenliturgie an der Bischofskirche in Chur nach dem 1490 erschienenen Direktorium des Churer Bischofs Ortlieb von Brandis

