
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1975)

Heft: 3-4

Artikel: Rätolatein und Altromanisch bei P. Placidus Spescha

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398168

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rätolatein und Altromanisch bei P. Placidus Spescha

Von P. Iso Müller, Disentis/Muster

Spescha sammelte mit Eifer alle diejenigen Texte des Mittelalters,
in denen er das Vorhandensein der tuscischen (rätoromanischen)
Sprache feststellte. Was er in Wirklichkeit entdeckte, waren lateinische

Texte, die aber Einflüsse der Vulgärsprache, d. h. der werdenden
rätoromanischen Sprache offenbaren. Deshalb hat ja auch schon der
¦erste Band des Bündner Urkundenbuches von 1955 im Glossar genau
die lateinischen Urkunden rätischer Herkunft von den Privaturkunden

des italienischen Sprachgebietes getrennt.1 Wir nennen sie heute
einfach rätolateinische Urkunden. Dabei ist bei Spescha jedoch zu
bemerken, dass er im Anschluss an die Forschung von Joseph Planta von
1776 das ganze Gebiet der Romania miteinbezog, also auch die
altfranzösischen und altitalienischen Texte, sogar auch alte Sprachdenkmäler

von Spanien und England.2
Zu diesem Studium fühlte sich P. Placidus schon von Amts wegen

gedrängt, wirkte er doch mehrere Jahre zwischen 1782 und 1799 als

Archivar und Bibliothekar mit der Aufgabe, alles gut zu verwalten und
zu ordnen. Auf diese seine Tätigkeit kam er oft zurück.3 Da aber dann
diese Schätze am 6. Mai 1799 grösstenteils den Flammen zum Opfer
fielen, suchte er seit dem Jahre 1800 immer wieder die verlorenen
Belege entweder gedächtnismässig noch festzuhalten, oder dann in öffentlichen

und privaten Bibliotheken neu zu erfassen.

1. Inschriften

Schon die ältesten Antiquitäten gewannen Speschas Interesse. So

schrieb er: « Man hat in Rhätien viele Inschriften des Alterthums, viele

Münzen, Meilsteine, heidnische Gefässe und Statuen gefunden, und
1 Bündner Urkundenbuch 1 (1955), S. 455-494. Neuere Literatur über Rätolatein siehe

Vox Romanica 18 (1959), S. 94-106.
2 J. Planta, Geschichte der romanischen Sprache 1776, S. 35ff.
3 A 725 II, S. 4; PI. Sp. 7, S. 37 — Dec. Chrest. IV., S. 673; PI. Sp. 13, S. 49; PI. Sp 32a

Nomenciator, S. 10. Als Bibliothekar ist er 1786 belegt. Annalas 82 (1969), S. 7.

84



dies gibt lauter Anzeige, dass die rhätische keine thume Nation gewesen

seyn müsse.»* Was die Form des Überlieferten anbetrifft,
charakterisiert er die Texte als «halb Latein und halb tuscisch abgefasst».5
Nun hat freilich P. Placidus eigentlich Inschriften weder selbst gesehen

noch solche in der frühesten Bezeugung studiert, sondern sie alle

nur in der Pallas Rhaetica, die Fort. Sprecher 1617 veröffentlichte,
gelesen. So schreibt Spescha selbst: «Besehe das lapidarische Monument

von Gaeta, das Fort. Sprecher in seiner rhätischen Chronik
geliefert hat.»6 Am meisten spricht unser Gelehrter von der Inschrift von

Verona, wo er Porvinciai und Rhaetiai entdeckte und sie gleich mit Por-
vinciae und Rhaetiae deutete. Die Majuskel-Inschrift schliesst er auch
sofort den antiken Schriften an, nicht ohne dabei an diesbezügliche
Hinweise von Jean Mabillons De re diplomatica (Paris 1681 und 1709)

zu erinnern.7 Spescha betrachtet die Veroneser Inschrift als «das älteste

in dieser Sprache geschriebene Denkmahl».8 Endlich erwähnt er
auch Inschriften aus Augsburg.9

Weit mehr als diese Inschriften aus dem weiteren Gebiete der Raetia

nahm eine Churer Inschrift eines Victoriden das Interesse unseres
Forschers in Anspruch, die er aus Sprechers Pallas kannte und die mit der
bekannten Einleitung beginnt: Hie sub ista lapide usw.10 «Wenn ich
diese Grabschrift nach der damaligen Schreibart betrachte, so kommt
sie mir so vor, als wenn sie nach dem Stil der romanischen Sprache
geschrieben wäre.»11 Denn gleichen Eindruck wiederholt Spescha:
«Wenn man diese Grabschrift mit dem alten und heutigen Rhätischen
vergleicht, so stimmt sie mit demselben sowohl in Rucksicht der Wörter
als Redensarten ein.»12 P. Placidus übersetzte dann den Text in altes

Romanisch (Romantsch vegla). Dabei erinnerte er an das damals

PI. Sp. 28, S. 333.
B 1773, S. 135.
PI. Sp. 17, S. 16, dazu Sprecher Pallas S. 13.
B 43 I. Einl. 42-44, zu Sprecher Pallas, S. 34.
A 725 I, S. 5; IL S. 3; B 1773 S. 135; J. G. Ebel, Anleitung die Schweiz zu bereisen 1

(1809), S. 276.
B 43 I. Einl., S. 43, dazu Sprecher Pallas, S. 37, 45.
Sprecher Pallas, S. 52. Zur Inschrift siehe jetzt Bündner Monatsblatt 1972, S. 300-321.
PI. Sp. 18 II, S. 43-46. Vgl. PI. Sp. 15, S. 37 zu den frühesten romanischen Denkmälern:

il stil era generalmein de dir hetrusc.
B 43 I. Einl. S. 32-33, 43. Vgl. ähnlich PI. Sp. 28, S. 136-137.

85



schon verschwundene lap für lapide.13 Das unklassische Vector statt
Victor erklärt er mit dem romanischen «Vetgor». Auch ordinabit statt
ordinavit kann er verständlich machen, denn «im Vintschgau verwechselte

man noch zu meiner Zeit im Latein bund v».14Im ganzen wiederholte

er seine altromanische Rückübersetzung, die natürlich
problematisch ist, nicht weniger als viermal.15 Heute wissen wir, dass sich
alle vulgären Formen der Inschrift auch anderwärts im Gebiete des

Imperium Romanum nachweisen lassen, so in Inschriften von Mainz
und Trier.16

2. Die Handschriften des Hl. Sigisbert

Trotz der «rätischen» Inschriften muss Spescha bekennen, class

eigentlich von Livius bis Sigisbert «keine Spur der rhätischen Sprache»

ausfindig gemacht werden kann. Sigisbert indes habe nicht nur
den Einheimischen gepredigt, sondern habe auch Handschriften
mitgebracht, clic Spescha noch im Archiv des Klosters gesehen haben will.
Zu dieser «Flandbibliothck» des Heiligen rechnet P. Placidus die
entsprechenden Übersetzungen der vier Evangelien, des Vater Unser und
des Glaubens, ferner die Viten der alten Einsiedler.17 Unser Forscher

gibt sogar noch genauere Angaben: «Die vier Evangelisten in gross
Quart und die Leben der alten Einsiedler in klein Folio.» Diese letzteren

beiden Dokumente sieht Spescha als « in der lateinischen Sprache
mit schönen und deutlichen römischen Buchstaben» geschrieben an.18

P. Placidus beteuert, dass diese Schriften «noch ietzt im Original» in

13 Lapis-Stein noch in Ortsnamen nachzuweisen. A. Schorta, Rätisches Namenbuch 2

(1964), S. 184.
14 PI. Sp. 13 I, S. 33-35 Dec. Chrest. IV., S. 708-709. Dazu folg. Anm.
15 B 43 I, Einl. S. 32-33; PI. Sp. 13 I, S. 33-35; PI. Sp. 18 II, S. 43-46; PI. Sp. 26 II,

S. 21-23.
16 Kempf-Reusch, Frühchristliche Zeugnisse im Einzugsgebiet von Rhein und Mosel

(1965), Nr. 13-15, 17-18, 33, 36.
17 A 725 I, S. 5-6; II. S. 3; B 43 III., S. 348-349; B 1773, S. 134-136; Pl. Sp. 4, S. 620-

621 ; Pl. Sp. 13 I, S. 35; Pl. Sp. 16 I, S. 7; Pl. Sp. 17, S. 79; Pl. Sp. 18, S. 48. 67; Pl.
Sp. 26 II, S. 19, 23-24; dazu vgl. PI. Sp. 6, S. 3 und Ebel 1. c, S. 276-277. Was
Spescha von Sigisbert sagt, das hat er auch schon Lucius zugeschrieben. Beide Heiligen, in
England beheimatet, verkündeten dem Volk das Evangelium in einer Sprache, die es

verstand. B 43 I, S. 30-31. Über seinen Namen PI. Sp. 17, S. 33-34.
18 B 1773, S. 135.

86



Disentis aufbewahrt werden.19 Was die Sprache anbelangt, meint
unser Kritiker hier wohl ein Latein, das die romanische Sprache
durchschimmern liess. Die Schrift bezeichnet unser Gewährsmann als

römisch, womit er sich Buchstaben vorstellt, die wie die klaren römischen
bester Zeiten leicht lesbar waren. Dabei steht nicht die schöne karo-
lingische Minuskel der Buchschrift des 9.-13. Jh. zur Diskussion,
sondern die ebenso schöne und lesbare Humanisten-Antiqua des 15.-16.

Jh.
Spescha ging bei seiner Aufstellung einfach vom Gedanken aus,

dass Sigisbert, den er als Apostel des Bündner Oberlandes zu Anfang
des 7. bzw. 8. Jh. ansah, für die Christianisierung die nötigen Texte
mitbrachte. Wenn er von Originalen spricht, so können dies nur
Handschriften gewesen sein, che indirekt auf ihn zurückgegangen wären.
Aber auch dies ist nicht glaubhaft. Wäre Sigisbert ein Ire gewesen, wie

Spescha lange glaubte, so hätte er irische (keltische) oder gute
lateinische Texte mitgenommen. Gewiss kannte er das Vater Unser, allein
dies wird noch lange lateinisch gebetet worden sein, schon infolge
Einflusses des Klosters. Als romanisch überliefert ist es uns erst seit dem
16. Jh.20 Das Credo (Symbolum) kam erst bei uns seit Ende des 8. Jh.
in der fränkischen Messe an Festtagen in Übung, wird also zuerst
lateinisch und erst reichlich später romanisch gesprochen worden sein.21

Das Ave Maria erlangte erst im 14./15. Jh. die jetzige Form.22 Wir
müssen uns vor Augen halten, dass die ersten Versuche, die
rätoromanische Sprache zu fixieren, erst im 11./12. Jh. gemacht worden
sind; Versuche, die sehr fragmentarisch ausfielen. Wenn Spescha
behauptet, Sigisbert habe den Einwohnern am jungen Rhein romanisch
gepredigt, so stützt er sich hier aufJoseph Planta, der in den Gesetzen

Wilhelm des Eroberers im 11. Jh. in England das Romanische wieder
erkennen wollte.23 Immerhin sind ja die romanisierten Normannen

A 725 I, S. 5.
Dicziunari Rumantsch Grischun 2 (1947/57), S. 136-137. Zum Namen Sigisbert siehe
PI. Sp. 26 II, S. 144: «Sipertg. So sprechen wir dies Wort aus und es entspricht mehr
dem Wort: Sigebertus als Sigisbertus, denn das erstere war dortmals gebräuchlich.»
Sigibert ist tatsächlich die ältere Form.
Lexikon für Theologie und Kirche 3 (1959), S. 88-89.
Lexikon f. Theologie u. Kirche 1 (1957), S. 1141, dazu Dicziunari 1. c. 1 (1939/46), S.

599-592.
J. Planta, Geschichte der romanischen Sprache 1776, S. 45f. 60f.

87



erst damals nach England gekommen und haben dann ihre Sprache
am Hofe eingebürgert. Wie dem nun immer sei, Speschas Meinung ist
mehr denn zweifelhaft, aber darin ist er zu loben, dass er nicht positivistisch

an den Texten seiner Zeit klebte, sondern den Mut fand, in freilich

überkühner Art einen Bogen von 1800 auf 600 zurück zu spannen.
Schon die Mitwelt hegte Zweifel über Speschas Aufstellungen.

Johann Ulrich von Salis-Seewis zeigte sich darüber 1810 überrascht,
dass im klösterlichen Archiv vor 1799 Dokumente der romanischen
Sprache aus dem 7. und den folgenden Jahrhunderten aufbewahrt
worden seien. Er wies darauf hin, dass man bis jetzt «keine alte roman-
sche Urkunde entdeckt hat. Selbst das bischöfliche Archiv enthält
keine dergleichen». Hätte es solche gegeben, so hätte dies ein Forscher
wie P. Ambros Eichhorn, der sprachlich interessiert war, sicherlich
notiert.24 Auch Heinrich Bansi staunte 1811 über die vermuteten
romanischen Handschriften, die angeblich vor 1500 Jahren, also im
4. Jh., geschrieben worden wären, und bedauert, dass «der Leser weder

Proben davon noch den Erweis ihres Alters erhält. Sonderbar, dass

von einer in Bünden so ausgebreiteten Sprache sich nur in Disentis ein

paar Dokumente erhalten haben sollten, während die ältesten in den

übrigen romanschen Thälern deutsch oder lateinisch abgefasst
wurden».25

3. Die Urkunde Bischofs Tello 765

Die Diskussion drehte sich dann besonders um das Testament des

Churer Bischofs Tello von 765. Nach Salis-Seewis ist die Urkunde «ganz
in dem barbarischen Latein verfasst, welches alle Urkunden jener Zeit
gemein haben, und sollten einige Wörter derselben mit dem heutigen
Romansch übereinstimmen, so zeigen sie uns gerade noch deutlicher,
wo wir die Quelle dieses letztern zu suchen haben, in der verwilderten

J. U. v. Salis-Seewis, Bemerkungen über den Ursprung und die Geschichte der
romanischen Sprache in Bünden. 1810, Handschrift im Archiv Salis-Seewis, Malans, S. 8,
21—22. Durch die Vermittlung von Prof. Dr. Christian Padrutt, Jenins, Betreuer des
Familienarchivs von Salis, und das Entgegenkommen von Frl. Flandrina v. Salis-Seewis,

Malans, erhielt das Stiftsarchiv Disentis eine Photokopic dieser Handschrift.
Miszellen für die Neueste Wcltkunde, Aarau 1811, S. 288.

88



römischen Sprache.»26 Bansi spricht von «fehlerhaft geschriebene(n)
lateinische(n) Dokumenten, Mönchslatein oder Produkte unwissender
Notarien».27 Man kann den Zerfall der antiken Gebäude betrauern,
man kann aber auch das neue Leben, das in den Ruinen aufblüht,
willkommen heissen. Spescha trauerte nicht so sehr über die unklassische

Form des Textes, sondern freute sich an dem erwachenden Leben
der rätoromanischen Sprache. Er geht nicht vom Latein, sondern vom
Romanischen aus.

Richtig sah P. Placidus in der tellonischen Urkunde die vielen
romanischen Ortsnamen (Sccanium, Iliandc usw.) und ebenso die
zahlreichen Sachwörtcr (torbaces, caminata, bareca usw).28 Spescha
betonte den rätischen Kern dieser Wörter, deren Endsilbe jedoch noch
lateinisch sei. Er meint, wir hätten hier romanische Literatur «ver-
lateinisirt» vor uns.29 Er betont dies ausdrücklich: Wenn man die
lateinischen Verlängerungen wegnimmt und die «thuszische Kürze»
bleiben lässt, dann erscheinen die Lokal- und Real-Namen darin, «als

ob sie im gegenwärtigen Jahr geschrieben wären», obgleich sie ja über
1000 Jahre alt sind.30 Daraus schloss unser Forscher zuerst, man habe
schon damals in dieser Sprache schreiben können.31 Später sah er darin

nur die Anfangslage für die Entwicklung, die dann im 13.

Jahrhundert oder 1300-1424 zur schriftlichen Fixierung der Sprache führte.32

Spescha glaubte, das Kloster habe noch bis 1799 das Original der
Urkunde aufbewahrt, das auf Pergament geschrieben sei, und zwar in

Salis, Bemerkungen 1. c, S. 22.
Bansi, Miszellen 1. c, S. 288.
PI. Sp. 4, S. 622-623; PI. Sp. 6, S. 8; PI. Sp. 26 II, S. 27-29, 32-36; PI. Sp. 28, S. 156-
157.
B 43 I. Einl., S. 33-34; PI. Sp. 6, S. 8; PI. Sp. 13 I, S. 36; PI Sp. 17, S. 44-45, 152

(«theils verlateinisirt und theils in eigenen Worten und Redensarten») P. Sp. 26 II, S. 28
meint, der .Ausfall des h in orto, orti usw. gehe auf die Abneigung der Rätoromanen
gegen das harte deutsche ha zurück. Weiteres über die Sprache PI. Sp. 26 II, S. 38,
144-145. A 40a I, S. 11 («rhätische Lokalwörter ins Latein übersetzt»). PI Sp. 7,
S. 34, 36 («Spuren der Volkssprache.»)
PI. Sp. 16 L, S. 7.

Pl.Sp. 16 II, S. 11; Pl.Sp. 17, S.44, 147; PI. Sp. 18 II, S. 48. Ebel I, S. 276. Den Anfang
einer wenig vollendeten Literatur schreibt Spescha schon den Schülern Sigisberts zu.
PI. Sp. 6, S. 3.
Für das 13. Jh. PI. Sp. 16 L, S. 7 und PI. Sp. 17, S. 152 ; für die Zeit 1300-1424 PI. Sp. 6,
S. 8; PL Sp. 7, S. 18; PI. Sp. 26 II, S. 38.

89



einer sehr schönen Schrift, deren sich «die Römer in dem sog. goldenen

Alterthum bedienten».33 Spescha kannte sich in der Paläographie
nicht gerade gut aus. Vermutlich hat er die humanistische Antiqua-
Schrift mit der karolingischen Schreibweise verwechselt, wie dies
schon bei den Handschriften Sigisberts der Fall war.34 Tatsächlich gab
es seit dem späten Mittelalter nur noch Kopien dieser Urkunde.35
Jedoch war der Text gut erhalten und stand Spescha in der Ausgabe von
Ambros Eichhorn von 1797 zur Verfügung.36

4. Verschiedene Dokumente des 9.-13. Jh.

Mehrmals erwähnt Spescha eine Mainzer Synode von 847, auf der die
Übersetzung von Predigten ins Romanische und Deutsche empfohlen
wurde.37 Diese Nachricht hat er wohl aus Eichhorns Churer
Bistumsgeschichte.38 In der Tat empfahl diese Versammlung die Translation
der Ansprachen in rusticam Romanam linguam aut theotiscam.39 Ein
Bischof von Chur war jedoch nicht dabei, denn der vielfach zitierte
Bischof Gorbratho wird in den entsprechenden Akten nicht als Churer
Oberhirte charakterisiert und fehlt auch in den Churer Bischofslisten.40

Trotzdem kann diese Bestimmung, dass in der Landessprache
gepredigt werden soll, gut auch für Rätien gelten, da ja das Bistum

A 725 I, S. 5; PI. Sp. 17, S. 44-45; PI. Sp. 18 IL, S. 48; PI. Sp. 26 II, S. 24-25; A 40a
I. S. 11-12; Ebel I, S. 276.
PI. Sp. 6, S. 4 zählt Spescha die merowingische, karolinische (karolingische), und gotische

Schrift auf, dazu griechische und deutsche Buchstaben. Spescha schreibt einer
Trunser Glocke von 1151 gotische Schrift zu. PI. Sp. 17, S. 46. Eine solche existiert
nicht. E. Poeschel, Kunstdenkmäler 4 (1942), S. 421.
Bündner Urkundenbuch 1 (1955), S. 13-14.
A. Eichhorn, Episcopatus Curiensis 1797, Cod. Prob. Nr. 2, S. 1-10. Am ausführlichsten

befasste sich Spescha damit in PI. Sp. 26 II, S. 24-36. Dazu vgl. PI. Sp. 17,, S. 45:
«Abt -Adalbert de Funs hatte die rätischen Wörter darin erklärt.» Damit ist wohl auf
die Annales Monasterii, die verlorengegangen sind, angespielt.
PI. Sp. 17, S. 82-83, 124; PI. Sp. 126 II, S. 156; A 40 a I, S. 12.
A. Eichhorn, Episcopatus Curiensis 1797, S. 36 : ex latino idiomate, sed horrendum in
modum corrupto. So wird das Rätoromanische von Eichhorn charakterisiert.
PL 112 Sp. 1562-74, bes. Sp. 1565-66. Dazu K. Finsterwalder in Festschrift K. Pivec
1966, S. 39.
Helvetia Sacra 1 (1972) S., 467-468.

90



Chur anlässlich des Verduner Vertrages von 843 vom Mailänder Me-
tropolitanverbande getrennt und zu Mainz geschlagen wurde.41

P. Placidus vergisst auch nicht das Verzeichnis jener Kirchenschätze,
die angeblich 670, in der Tat um 940 nach Zürich geflüchtet worden
sind. Er konnte sich hierin wiederum auf Eichhorns Churer
Bistumsgeschichte stützen.42 «Das wichtigste dabey waren zwey Handschriften,

etwelche Kelche und gewisse Glöckchen, die man tintinabula
nannte.»43 Merkwürdig, dass er die Schrift der Aufzeichnung als

«moderna» bezeichnet. Sie war nach ihm genau wie das Tello-Testa-
ment in «römischer Antika» abgefasst.44 Wir werden auch hier an die
humanistische Antika-Schrift denken.

Ein Pergament, das ungefähr 6 Schuh lang und f2 Schuh breit war,
enthielt das «Diploma aureum», worin Karl d. Gr. angeblich dem Kloster

die Immunität verliehen hatte, nachdem er 808 von Rom über
den Lukmanier und Disentis nach Deutschland gezogen war. Otto III.
bestätigte 993 dieses Privileg, das sich bis 1799 im Kloster erhalten
hatte.45 Schon der Lukmanierübergang Karls ist mehr als zweifelhaft.
Hingegen klärt sich die Angelegenheit leicht, wenn hier der
Lukmanierübergang Ottos I. imjahre 965 herangezogen wird. Dieser
Sachsenherrscher war es auch, der dem Kloster 960 das freie Wahlrecht gab,
was dann Otto III. 993 bestätigte. Karl der Grosse erscheint erst in der
Chronik des Abtes Bundi (f 1614) statt Otto I. als Pilger über den Luk-
manierpass.46

Spescha erwähnt auch noch die angebliche Schenkung Widos von

Lomello von 754, die aber tatsächlich ins Jahre 1154 gehört.47 Hier fiel
ihm einzig die Schrift auf, insbesondere das W im Namen des Donators,

was gerade verdächtig ist, da die zwei ineinander geschobenen V
erst im 10./11. Jh. erscheinen.48

E. Meyer-Marthaler, Rätien im frühen Mittelalter, 1948, S. 12. O. P. Clavadetscher,
Mainz und Chur im Mittelalter. Festschrift Petry 5 (1968), S. 78-80.
PI. Sp. 28, S. 152, dazu Eichhorn 1. c. Cod. Prob. Nr. I.
PI. Sp. 28, S. 152.
PI. Sp. 16 I, S. 8.
PI. Sp. 28, S. 165.
I. Müller, Die Anfänge des Klosters Disentis, 1931, S. 142-144, 156.
Bündner Urkundenbuch I. Nr. 16, 331.
PI. Sp. 13 I, S. 36; PI. Sp. 18 II, S. 48-49; PI. Sp. 26 II, S. 23-24.

91



Endlich erwähnt Spescha noch eine Bulla aurea antiquissima, die in
der «Literatura romana», also doch wohl auch in der Humanisten-
Antiqua geschrieben war und eine fromme Vereinbarung der Klöster
Disentis, Pfäfers und Schanis betraf.49 Es handelt sich hier um die
lateinische und nur schwer zu beurteilende Urkunde von 1276, welche
den Austausch von Leibeigenen unter den genannten Klöstern
betrifft.50

Spescha glaubt sogar, eigentliche Hinweise auf das Romanisch in
gewissen lateinischen Bezeichnungen von Sachen oder Personen zu
finden. So entdeckte er in lateinischen Belegen von 1282 und 1327

cappa und guerra und schliesst daraus auf Rätien. Aber diese beiden
Begriffe kommen auch sonst im ganzen Gebiete der Romania vor.
Desgleichen sieht er die Namen der Bischöfe Johannes Abundius und
Johannes Naso in der ersten Hälfte des 15. Jh. als rätisch an.51

5. Handschriften des 14.-16. Jahrhunderts

Zunächst charakterisiert Spescha die Schriften des 13., 14. und
15. Jh. als ähnlich geschrieben, wie die Urkunde Tellos und das

Schatzverzeichnis, also «in römischer Antika».52 Damit ist die
Humanistenschrift gemeint. Was die Sprache anbelangt, so glaubt P. Placidus

«Spuren der rhätischen Sprache» vorzüglich in den Urkunden der
fränkischen Könige und römischen Kaisern zu entdecken, also in den
Erlassen der mittelalterlichen Herrscher, kann jedoch keinen bestimmten

Anhaltspunkt beibringen. Da es sich um fremde Kanzleien handelt,
war für die rätische Sprache nichts Besonderes zu erwarten. Das gilt
auch von den päpstlichen Urkunden, von denen Spescha sagte : «Rom
schrieb uns immer bald gut, bald weniger rein lateinisch.»53

Sobald man Speschas Nachrichten genauer überprüfen will, zer-
fliessen sie wie Wasser. Ein Beispiel: «Poesien des 13. und 14. Jh. be-

Pl. Sp. 7, S. 34.
Darüber I. Müller, Geschichte der Abtei Disentis, 1971, S. 239, Anm. 42.
Alle Belege in PI. Sp. 17, S. 258-259, 278, 378, 411. genommen aus A. Eichhorn,
Episcopatus Curiensis, 1797, S. 97, 104, 122, 124.
PI. Sp. 16 I, S. 8.
PI. Sp. 4, S. 623. Ähnlich PI. Sp. 13 I, S. 37.

92



fanden sich in meinen Händen, aber ich könnte keinen Bericht über
deren Güte geben, denn mein poetisches Urteil war zu schwach, um
diese einzuschätzen.»54 Schon auf festem Boden steht die Erwähnung
des Antiphonariums des Abtes Thüring von Attinghausen-Schweins-
berg (f 1353), das er noch selbst in einem Pergament-Codex in Gross-

Folio gesehen hatte. Doch täuschte ihn sein Gedächtnis, denn er
meinte, es habe sich noch um Neumen, nicht um Noten auf Linien
gehandelt. Vom Latein dieser Handschrift hatte sich Spescha kein Urteil

gemacht, zumal es sich um allgemein bekannte liturgische Texte
handelte.55

Irgendwie fassbar ist folgende Notiz: «Auch war ein uraltes, auf
Pergament geschriebenes Todtenverzeichniss vorhanden, worin viele
rhätische Namen und Zunamen verzeichnet standen.» Der Korrektor
erklärte dies: «Tauf-und Geschlechtsnamen.»56 Da die Doppelnamen
in Rätien erst im 11 ./12. Jh. aufkommen, handelt es sich hier am ehesten

um ein spätmittelalterliches Verzeichnis.57 Nicht ausgeschlossen

ist, dass Spescha noch das alte Jahrzeitbuch des Klosters aus dem 14.

Jh. im Auge hat.58
Auffallend ist das Urteil von P. Placidus über eine deutsche Urkunde

von 1425, welche das Verhältnis von der Abtei Disentis zu Ursern regelte:

«Wer die Urkunde vom Jahre 1425. mit Bedachtsamkeit liest
und die rhätische Sprache aus dem Grunde verstehet, der muss
eingestehen, dass sie nach dem rhätischen Stil abgefasset und
niedergeschrieben sey, obschon sie in der deutschen Sprache, wie es dortmals
Sitte war, aufgesetzt ist.»59 Was Spescha damit meint, ist schwer zu
sagen. Da allgemein die lateinisch bzw. rätische Urkunde älter ist als

die deutsche, dachte unser Kritiker vielleicht nur an das ganze
Urkundenschema (z. B. Datierung, Besiegelung).60

PI. Sp. 13 II, S. 272. Noch allgemeiner PI. Sp. 16 III, S. 9; PI. Sp. 17, S. 152. Ebel 1

(1809) 277.
PI. Sp. 26 II, S. 54-55.
A 725 I, S. 5. Ebel I, S. 277.
Bündner Urkundenbuch 1 (1955), Nr. 206, dazu Blätter aus der Walliser Geschichte
X. Band, 5. Jahrg. 1950, S. 417.
Bündner Monatsblatt 1948, S. 195-207.
PI. Sp. 5, S. 43.
Text ediert im Geschichtsfreund 43 (1888), S. 19-22, Nr. 254.

93



Spescha weiss auch von einem Dokument, das «halb rhätisch und
halb lateinisch geschrieben war» und das er im Archiv des Klosters
entdeckte und dem «achten Jahrhundert» zuschrieb. Es war «ein uralter

Z^ns~ un-d Gerechtigkeitsrodel, das in ein sehr langes und schmahles

Pergament eingewickelt war».61 Nach allem war das ein Text, der
Namen von Personen und Örtlichkeiten oder Formeln aus der
romanischen Sprache enthielt. Es wäre dieses Dokument den genauen Ar-
chiv-Registratoren des 17. und 18. Jh. entgangen (Stöcklin, Reimann,
Defuns, a Porta, Fuchs). Am ehesten könnte dies ein Rodel des 15.

oder 16. Jh. gewesen sein, denn sowohl Abt Bundi ("f" 1614) wie Abt
Stöcklin (J1641) bieten manche Angaben aus früheren Rechnungsbüchern.

In die Zeit des 14. und 15. Jh., genauer gesagt meist nach 1424,
dem Jahr des Trunser Bundes, datiert Spescha romanische Gerichtsformeln

und Eidschwüref2 Er übermittelt uns wortwörtlich den Eid des

Mistrals der Cadi, ebenso die alte Formel, mit welcher der Abt dem
Mistral den sog. Blutbann übergab.63 Unser Forscher bietet auch den
Text des Eides, den der Landammann in der Herrschaft Sax (Gruob)
ablegte.64 Denjenigen der Herrschaft Räzüns wollte Spescha auch
noch einschreiben, unterlicss es dann aber.65 Die Eidesformel des

Landrichters in Truns ist im Wortlaut beigebracht.66 Spescha lobt
diese Formeln, in denen man noch «wirklich rätische Wörter» wie
palentar (offenbaren) und tschelar (verheimlichen) findet.67 Am
Schlüsse seiner rechtsgeschichtlichcn Ausführungen zieht Spescha das
Fazit : «Von jener Zeit an, wo diese Eidesformeln aufgesetzt waren,

A 725 I, S. 5; II, S. 3. Ebel I, S. 274: « Die Ausdrücke, welche wir in alten Zins- und
Gercchtigkeitsrödeln dieses Volkes aus dem VIIL Jahrhundert in romanischer Sprache
erblicken, sind noch jetzt unveraltet» und ebendort S. 276.
A 725 1, S. 6; PI. Sp. 4, S. 624-628; PI. Sp. 13 I, S. 38; PI. Sp. 16 II, S. 11; PI. Sp. 18

II, S. 49; schon für das 13. Jh. sind Gerichtsformeln angenommen in PI. Sp. 16 I, S. 7

und A 40 Einl., S. 23-24.
PI. Sp. 4, S. 28, 195-196. Siehe Wagner-Salis, Die Rechtsquellen des Ct. Graubünden,
1887, S. 108-109, dazu Spescha, S. 148. Eine ähnliche Formel für den Eid des Mistrals
in Dec. Chrest. IV, S. 20. Beim Blutbann kritisiert Spescha della und délias statt de la
und de las sowie et statt ed und e vor einem Selbstlaut, «welches zwar dem Ohre nicht
entspricht, aber etwas unbedeutendes ist». PI. Sp. 4. S. 196.
P. Sp. 4, S. 629-630.
PI. Sp. 4, S. 630-631.
PI. Sp. 4, S. 627-628.
PI. Sp. 16 I, S. 7.

94



bis jetzt verstrichen 400 Jahr, allein die Sprache hat sich so in allen
Gegenden erhalten, dass es recht sehr zu verwundern ist. Ich wusste kein
einziges Wort darin auszustellen.»68 Mithin nimmt er eine formal
gradlinige Überlieferung der Texte des 14./15. Jh. bis Anfang des

19. Jh. an.
Im späten Mittelalter begegnen uns auch Schauspiele, die als

«theils uralt» bezeichnet werden, dazu Gesänge und Gebete,
Heiligenleben und Predigten.69 Leider sind diese Ausführungen viel zu
allgemein, um im einzelnen etwas konkret beweisen zu können.

Spescha meldet ferner: «Das Gottshaus Disentis besass ein uraltes
Manuscribt von verschiedenen Inhalts, welches in der engadeiner Mundart

geschrieben war.»70 Die Entwicklung der späteren bündnerroma-
nischen Mundarten dürfte schon im Hochmittelalter im wesentlichen
vorhanden gewesen sein. Den ältesten engadinischen-münstertalischen
Text finden wir in einer Urkunde von 1389.71 Dementsprechend kann
es sich hier wohl um ein spätmittelalterliches, wahrscheinlicher noch

um ein Dokument des 16./17. Jh. handeln.
Interessant ist auch folgende Nachricht. «Das obgenannte Archiv

bewahrte eine gewisse Schrift auf, welche die Disentiser Benediktinerpatres,

die in Paris studierten, abgeschrieben und mit sich zurückgebracht

haben. Sie enthielt eine Sprache, welche derjenigen des

Oberhalbsteins und des Engadins ähnlich war. Ich weiss tatsächlich nicht
mehr, welche Materia sie behandelte.»72 Später ergänzte Spescha seine

Mitteilung dahin, dass es «ein Manuscript von St-Denis» war, das in
einem «Gallo-Romanisch, dem Surseter Dialekt ähnlich, abgefasst
war».73 Ein drittes Mal spricht P. Placidus vom Werk, das «in Romanzo

derselben Zeit» geschrieben war, ähnlich dem Dialekte von Surset
und Engadin. «Demnach getraue ich mich zu vermuthen, man habe
dort auch den Gedanken gefasst, das Romanische zu schreiben.»74

68 PI. Sp. 4, S. 632.
69 A 725 I, S. 6; PI. Sp. 13 I, S. 37; PI. Sp. 16 II, S. 11 ; PI. Sp. 18, S. 49. Ebel 1 (1809),

S. 277.
70 A 725 I, S. 5; II, S. 3. Ebel 1 (1809), S. 277.
71 Näheres in I. Müller, Glanz des rätischen Mittelalters, 1971, S. 19.
72 PI. Sp. 7, S. 38.
73 P. Sp. 17, S. 42-43. Dazu PI. Sp. 15, S. 38: «Ein Dokument in Kopie, das von einem

Original im Kloster St. Germain de Paris stammte.»
74 PI. Sp. 18 II, S. 67.

95



Die Beziehungen zwischen Disentis und Paris waren im ausgehenden
17. und im beginnenden 18. Jh. sehr rege, doch studierte, soviel
wir wissen, nur P. Ursizin Coray in St-Germain und starb dort auch
1695.75 Auch gab es Oberhalbsteiner Patres im Kloster, die sich hierin
ein Urteil erlauben konnten.76 Vermutlich handelte es sich bei dem

geheimnisvollen Opus einfach um eine Schrift, die im Altfranzösischen

(9.-14. Jh.) oder sogar erst im Mittelfranzösischen (Ende 14.-
16. Jh.) geschrieben war. Da das Provenzalische mehr mit dem
Romanischen verwandt ist, darf man wohl an einen Text aus dem südlichen
Frankreich denken. Da che Handschrift 1799 verloren ging, lässt sich
nichts Näheres sagen.

Müller I., Die Abtei Disentis 1655-1696, 1955, S. 500-501. Siehe auch im Register
unter Mauriner bzw. Mabillon.
P. .Adalbert Bevelaqua (fl723) aus Tiefencastel, Chronist und Drucker, P. Benedikt
Simeon (fl738) aus Lenz, sehr gebildet und politisch tätig, P. Adalgott Clos (f 1739)
aus dem walserischen Schmitten, Musiker. Siehe Müller L, Die Abtei Disentis 1696-
1742, 1960, S. 569, 585-592, 597-598.

96


	Rätolatein und Altromanisch bei P. Placidus Spescha

