
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1974)

Heft: 11-12

Artikel: Die Sprachverhältnisse vom Val Müstair bis Ursern im ausgehenden
18. Jahrhundert

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Sprachverhältnisse vom Val Müstair bis Ursern
im ausgehenden 18. Jahrhundert

von P. Iso Müller, Disentis/Muster

Aus den zahlreichen, vielfach auch unveröffentlichten Schriften
von P. Placidus Spescha (1752-1833) lassen sich die sprachlichen
Gegebenheiten gegen Ende des 18. Jh. zwar keineswegs vollständig, aber
doch anschaulich zu einem geiwssen Gesamtbilde vereinigen. Wenn
Spescha von der «rätischen Sprache» spricht, so meint er ungefähr das,

was wir heute als «rätoromanische Sprache» bezeichnen1.

/. Rätoromanen und Deutsche von Val Müstair bis zur Surselva

Ausdrücklich berichtet Spescha im Jahre 1804: «Ladin, welches
im Engadein, Münsterthal und Samnaun gesprochen wird»2. Das stimmt
mit einer Erwähnung von 1806 überein, wonach Samnaun schlechthin

zum romanischen Unterengadin gerechnet wird, freilich nur
sprachlich3. Bei Chur und der weiteren Umgebung stützt sich P.
Placidus auf die Nachrichten von Tschudi4. Immerhin darf bemerkt
werden, dass Leonhard Truog, damals in Thusis Betreuer der evangelischen

Christen, 1807 über Chur wie Thusis bemerkte: «An beyden
Orten wird noch täglich häufig romansch gesprochen.»5 Damit meint
unser Gewährsmann jedenfalls in Chur die vielen hierher gezogenen
Rätoromanen.

Südlich von Churwalden liegt Parpan, das nach Campell schon im
16. Jh. deutschsprachig war.0 Dem widerspricht Spescha, betonte er

Mit A und B sind die Handschriften Speschas im Staatsarchiv Graubünden zu Chur
gemeint, mit PI. Sp. diejenigen des Stiftsarchivs Disentis. Die Bemerkungen Speschas
über die Tiroler Romanen sind im Schiern 47 (1973) S. 470-479 veröffentlicht worden.
PI. Sp. 4, S. 604. Über Samnaun siehe A. Kuhn in Festschrift K. Pivec, 1966, S. 251-252
Helvetisches Almanach 1806, S. 42-43.
A 40a I, S. 33-34, dazu PI. Sp. 7, S. 41. Genaueres bei H. Trümpy, Schweizerdeutsche
Sprache und Literatur im 17. und 18. Jh., 1955, S. 31—35.

Literarisches Archiv, Bern, I. Jahrg., 4. Heft (1807), S. 393 Anm.
U. Campelli Raetiae Alpestris Topographica Descriptio ed. C. J. Kind 1884, S. 308:
Utuntur Barponenses inter se publice et privatim jam olim Germanica tantum lingua
omnes.

282



doch 1818/19, dass er noch selbst «mit denen von Parpaun» romanisch
gesprochen und dass das Dorf «noch vor 50 Jahren» seine frühere
Sprache benützt habe.7 Nach seinen Informationen spreche man dort
infolge der romanischen Umgebung romanisch und deutsch.8 Was
P. Placidus von den Leuten von Taufers sagte, das wandte er auch auf
die Parpaner an: «Man weiss nicht, dass sie gebildeter damals oder
jetzt seien.»9

Die sprachliche Änderung in Tamins und Felsberg datiert Spescha
ungefähr auf die Zeit von 1720 und lobt den langen Widerstand
gegen die Verdeutschung.10 Das stimmt mit Nicolin Sererhards Bericht
von 1742 überein.11 Auch 1806 werden Tamins und Felsberg als

deutsche Ortschaften registriert.12 1792 und 1806 wird Ems als romanisch

bezeichnet.13 P. Placidus hob die schwierige Lage zwischen drei
deutschen Gemeinden hervor und fragte sich, warum die Emser ihre
alte Sprache beibehielten, während die Leute von Thusis, «die Thus-
cier an der Nolla», sie aufgaben. Die Antwort lautete: «Standhaftig-
keit im Alten und Achtung seiner selbst.»14 «Ems hat ein tapferes
und witziges Volk und spricht dennoch immer nach dem Alterthum.»15
Allein Spescha muss doch allerends die Zweisprachigkeit des Ortes
zugeben, was aber für Handel und Verkehr förderlich sei.16

Von Thusis sagt N. Sererhard 1742 : «Dieser Marktflecken behalt
die deutsche Sprach, da sonst rings umher alles rumansch ist.»17 Noch
1806 wird Thusis als deutsch sprechend bezeichnet.18 Auch Spescha

PI. Sp. 16 II, S. 16; PI. Sp. 18 I S. 38 und II, S. 29; PI Sp. 26 II, S. 12, 129. A 40a I,
S. 35.
A 40 I, S. 5. Vgl. A 40a I, S. 35.
PI. Sp. 16 II, S. 16.
PI. Sp. 18 II, S. 29; PI. Sp. 26 II, S. 129; A 40a I, S. 34; B 43 I. Einl. S. 36.
N. Sererhard, Einfalte Delineation Gemeiner Dreyen Bünden ed. O. Vasella 1944,
S. 16.
Helvetisches Almanach 1806, S. 40.
Beleg von 1792 bei Trümpy, S. 34, u. Helvetisches Almanach 1806, S. 40.
PI. Sp. 26 II, S. 13.
PI. Sp. 27 II, S. 11.
A 40 Einl. S. 5 und A 40 a I. S. 35.
Sererhard, S. 19. Zum Domleschg vergi. L. Truog: «weil erst in neuern Zeiten an manchen

Orten das Deutsche entweder ganz, wie in der Pfarrey Masein, oder zum Theil
wie im Dumleschg, eingeführt worden ist.» Lit. Archiv, Bern, Jahrg. I. Heft 4 (1807),
S. 394. Vgl. auch oben Anm. 5.

Helvetisches Almanach 1806, S. 40.

283



bezeugt dies mehrfach, charakterisiert es aber als «deutsch und romanisch,

da es von beiden Sprachen umgeben ist.»19 Erregter notiert
Spescha dieses Faktum, wenn er schreibt: «Der Markflecken Thusis
spricht beide Sprachen und ziecht soviel Vortheil von der einen als

von der andern. Zu einer Zeit spielte man mit den Sprachen wie mit
den Karten und es lässt sich's kaum entscheiden, wer dabei gewonnen
hat.»20 In der Nähe von Thusis liegt Urmein, welches 1806 noch als

romanisch erscheint.21 Wie eine Hiobspost berichtet jedoch P. Placidus

imjahre 1820: «Urmein über Thusis soll wanken.» Doch noch im
gleichen Jahre muss er melden, dass die dortigen Leute «jüngsthin»
zum Deutschen übergegangen seien.22

Im gravierenden Zentrum der Gruob steht Ilanz. Diese Stadt am
Rhein hatte im 15. und 16. Jh. eine sehr starke Welle deutscher
Einwanderung und deutschen Einflusses zu durchstehen.23 Doch siegte
mit der Zeit wieder das romanische Element.24 1742 Sererhard sagt:
«Die Landsprach dieser Stadt ist rumansch.»25 Auch gilt sie 1806

schlechthin als romanisch.26 1815 konstatierte der beobachtende
Spescha : «Ilanz ist die einzige Stadt auf der Welt, die noch die rätische

Sprache spricht, und zwar gut.»27 Da Chur schon im 16. Jh. seine

Tore dem Deutschtum öffnete, konnte dies P. Placiuds mit allem Recht
behaupten. Für Ilanz hegt Spescha keine Befürchtung: «Sollte aber
nur die einzige kleine Stadt Ilanz am Vorderrhein, welche zwischen
deutsch und romanisch Redenden liegt, die Sprache, welche ihr von
Gott zu Theil geworden und von ihren uralten Müttern als Erbtheil
mit der Milche eingesogen hat, noch reden, wie rühmlich wäre es dies

für sie nicht?»28
Als letzte Landschaft bespricht Spescha noch die Cadi. «Die

Gemeinde Trons im Oberland und das Dorf Discnten Disentis)

19 A 40 Einl. S. 5; A 40a I, S. 35.
20 PI. Sp. 27 II, S. 10-11.
21 Helvetisches Almanach 1806, S. 40.
22 PI. Sp. 26 II, S. 12, 129.
23 Bertogg, Evangelische Verkündigung 1940, S. 122-123.
24 Man verstund 1648 die Bibel in deutscher Sprache wenig oder zu wenig. M. Bundi,

Stephan Gabriel 1964, S. 138.
25 Sererhard, S. 9.
26 Helvetisches Almanach 1806, S. 39.
27 PI. Sp. 12 II, S. 15, dazu PI. Sp. 27 II, S. 11.
28 A 40 Einl, S. 5.

284



sprechen schriftmässig, nachdem die Bücher im Druck erschienen
sind.»29 Gegen Ende des 17. Jh. druckten Patres von Disentis in
Truns, dann in der klösterlichen Offizin, was selbstredend eine gewisse

Schriftsprache förderte. Schon P. Maurus Wenzin -f 1745) hielt das

Romanisch der Cadi für reiner, eleganter und glänzender als das

irgendwo sonst in Rätien.30 Deshalb konnte auch Caspar Decurtins 1881

schreiben, dass so die Sprach-Variante der Cadi «zur herrschenden
Schriftsprache der katholischen Bevölkerung nicht nur in der Surselva,
sondern auch im Oberhalbstein und Domleschg wurde.»31 Wir werden

andernorts noch auszuführen haben, wie P. Placidus gerade
Surselvische, genauer gesagt die Sprache von Truns und Disentis, sogar
als eine Grundlage für eine romanische Einheitssprache propagieren

wollte.

II. Rätoromanen und Walser von Ursern bis Vättis

Gegenüber den Waisern zeigten schon die früheren romanischen
Geschichtsschreiber Bündens eine betonte und unmissverständliche
Zurückhaltung. Jakob Bifrun erklärte 1560 seinen Engadiner Landsleuten

das Wort Barbari der Apostelgeschichte (Kap. 28,2) folgender-
massen: «Barhari, lieud grussera sco nus dschain gualzers.» Die
Barbaren sind grobe oder unverständige Leute, die wir heute Walser
zu nennen pflegen.1 Ulrich Campell bezeichnet in seiner 1572/79 ver-
fassten Beschreibung Rätiens die Sprache der Walser als «lingua
barbara».2 Fortunat Sprecher bezeugt 1617, dass die Rätoromanen die
Walser als «Gualsers», d.h. «Waldsesser» bezeichnen, die ihre «alte
celtische Mutter-Sprach jeder Zeit behalten».3 So kann man von
Spescha kaum eine andere Einstellung erwarten. Für ihn war das
Rätoromanische bis zu seiner Zeit «rein und unverändert» geblieben.
Die deutsche Sprache sei nur «durch Zwang und Unverstand»
eingedrungen.4 Spescha war es klar, dass fremde Volkselemente nicht

29 PI. Sp. 27 IL, S. 10-11.
30 M. Wenzini Descriptio Communitatis Desertinensis cd. C. Decurtins 1882, S. 25.
31 Archivio glottologico Italiano 1881, S. 198.

1 Jakob Bifrun, Das neue Testament von 1560, ed. Th. Gartner 1913, S. 337.
2 U. Campelli, Raetiae Alpestris Topographica Descriptio, ed. C. J. Kind 1884, S. 298.
3 Fort. Sprecher, Pallas Rhaetica 1617, S. 22 und bes. Rhetische Cronica 1672, S. 23.
4 PI. Sp. 4, S. 632. So schon A 725 L, S. 4.

285



«in beträchtlicher Anzahl» in die rätischen Alpen gekommen sind. Im
Jahre 1800 schrieb er: «Man weiss von einer einzigen und kleinsten
deutschen Colonie, die sich in den rhätischen Wildnissen niedergelassen

habe.»5 Wenige Jahre später notierte er genauer: «Einige
Arbeitsfamilien liessen sich (in) Davos und Rheinwald nieder und diese

nennen sie Colonien.»6 1814 zählt er nach Chur und andern Orten
auch Ursern, Davos, Avers und Rheinwald auf, die für das Romanische
verloren gingen. «Das rätische Land verliert sein Bild, seine Natur und
den Ruhm seiner guten Alten.»7 Bald darauf nennt er wiederum eine
Litanei deutscher Siedlungen.8 Schliesslich kommt er nochmals auf
diese lange Reihe zurück.9 Nur schwer konnte sich Spescha mit dieser
Tatsache abfinden.

Genaueres weiss P. Placidus erst 1819 zu berichten. Danach sieht
er Davos als Walsersiedlung des 13. Jh. und Rheinwald als schwäbische

Kolonie (ded ina Schuoba) aus dem Ende des 12. Jh. an.10 Die
Davoser Walser mussten die Wildniss urbar machen, sie «vom Gehölz
säubern», die Rheinwalder hatten den Bernhardin offen zu halten,
doch waren letztere nur «eine unbedeutende Wacht».11 Dass zu diesen

Aufgaben «ganze deutsche Kolonien erforderlich gewesen,
scheint mir zweifelhaft». Noch zweifelhafter ist ihm, dass die
Ureinwohner schon anfänglich deutsch sprachen, denn «ihre ursprünglichen

Orts- und Thalnämen tragen ungezweifelt das Gepräge rhäti-
scher Abkunft, denn Dürraboda, Dörfli und Frauenkirch im Davoser-
Thal, und Hinterrhein das Dorf, und Rheinwald das Thal sind erst
nach der Zeit aufgebauet und benamset worden, denn vor Alters
Rheinwald Val Rhein und Hinterrhein nach deutscher Art hiess

Rhein».12

A 725 L, S. 4-5 und S. 9 Anm. 21.
PI. Sp. 4, S. 636. spätere Randbemerkung Speschas.
PI. Sp. 12 IL, S. 14.
PI. Sp. 13 L, S. 20.
PI. Sp. 16 IL, S. 19 und PI. Sp. 26 IL, S. 12.

Pl.Sp. 15, S. IX. Dec. Chrest. IV., S. 727. DazuPl.Sp. 16 IL, S.6undA40aI.,S. 36-37.
PI. Sp. 26 IL, S. 14, 146 und A 40a I., S. 36. Zur näheren Ergänzung noch PI. Sp. 9,
S. 29: «Die Averser reden im Hintergrund deutsch und vornen rhätisch und die Sufer-
ser und Splüger nahm(en) erst im 17 ten Jahrhundert oder am Ende des 16 ten die
deutsche Sprache an. Vorhin konnten sie mit Italiänern und Rhätiern sprechen, jezt
aber nur mit den Deutschen.» (1811) -
A 40a L, S. 36-37.

286



Besondere Aufmerksamkeit schenkte Spescha den Waisern von
Ursern, deren Herkunft er freilich nicht enträtseln konnte. Doch wie
bei Davos und Rheinwald sah er ganz richtig die frühere rätoromanische

Vergangenheit des wichtigen Hochtales. Schon weil die Landschaft

zum Disentiser Feudalstaate gehörte, sprach sie auch
rätoromanisch. Unser Forscher wendet sich hier gegen den Humanisten
Glarean, der 1515 in seiner Beschreibung des helvetischen Landes
Ursern als Quellgebiet der Rhone betrachtet und mithin zu Wallis
zieht. Dann würden die Ursener früher eine gallische, mithin später
französische Sprache gesprochen haben.13 Spescha erinnert hier an die
vielen romanischen Örtlichkeitsnamen wie Ursera, Realp, Hospental
usw.14

Den Sprachenwechsel datiert Spescha recht spät. So behauptete
er 1819: «Die von Ursern erhoben sich gerade nach dem Jahre 1584

und haben hiebei wenig süsse Ausdrücke gefunden.»15 Unser Chronist
scheint hier die Zeit nach dem 1584 erfolgten Tode des Abtes Christian

von Castelberg im Auge gehabt zu haben, in der tatsächlich 1588
rechtliche Streitigkeiten zwar nicht mit Disentis, wohl aber mit dem
immer mächtiger werdenden Uri entstanden, die dann zu Beginn des
17. Jh. das Verhältnis mit Disentis schwer störten.16 Aus «Handelsvor-
theil» seien die Ursener schon Ende des 16. Jh. von der Cadi
abgewichen und hätten die deutsche Sprache angenommen.17 Später
dachte Spescha sogar an die Mitte des 17. Jh. ,nachdem Ursern 1649
die weltlichen Rechte der Abtei ausgekauft hatte.18

Wenn die Datierung der sprachlichen Änderung Urserns so spät
angesetzt wird, dann begreifen wir eher P. Placidus, dass er die Urkunde

von 1425, in der Abt Petrus von Pontaningen die abteilichen Rechte
in Ursern wieder zurückgewinnen konnte, zugleich als Beleg für die

Glareans Text in: Scriptores de Rebus Helvetiorum, Zürich, 1735, S. 3-4. Spescha
erwähnt Glarean in PI. Sp. 4, S. 658-659; PI. Sp. 9, S. 216; PI. Sp. 16 II, S. 9; PI. Sp.
18 I, S. 38; A 40a I, S. 26.
PI. Sp. 4, S. 658-660; B 43 II, S. 265-269; PI. Sp. 5, S. 20-21 ; PI. Sp. 9, S. 43, 45, 54,
73, 75-77; PI. Sp. 18 I, S. 38; A 40a I, S. 26.
PI. Sp. 16 II, S. 19.

Festgabe E. Wymann 1 (1944), S. 108-109.
PI. Sp. 15, S. IX. Dec. Chrest. IV., S. 727; PI. Sp. 18 I, S. 38; PI. Sp. 26 II, S. 12;
A 40 Einl. S. 17.
PI. Sp. 17, S. 209-291. A 40 a I, S. 34.

287



Beibehaltung der rätoromanischen Sprache deutete. Sie ist ihm gleichsam

ein reuiges Einlenken, nachdem die Ursener 1410 ohne Vorwissen
des Abts mit Uri «ein ewiges Bürgerrecht» geschlossen hatten. Unser
Geschichtsschreiber lässt daher im Sinne der zitierten Urkunde von
1425 den Abt Petrus nach Ursern gehen, um zuerst den dortigen
Gotteshausleuten den Abfall von Disentis und seiner Sprache vorzuwerfen.
«Ammen und Männer des Thals! Was vernehmme ich von euch?
Wisst ihr nicht, woher ihr seyd Welcher Samen hat euch hervorgebracht,

welche Brust hat euch gesogen Wer war euer Herr, welcher
euer Beschützer? Haben nicht rhätische Mütter euch getragen und
adeliche Väter aus Thuscien euch ernährt?» Noch eindringlicher und
bezeichnender ist der folgende Teil: «Bedenket, dass euere Väter aus
Rhätien herstammen, euere Vaters-Väter aus Thuscien, euere

Urgrossvater aus Lydien und euere Ururgrossväter aus Babilonien,
gebühren vom Saamen des Sems und verpflanzt vom Lud in Lydien.
Ich beschwere euch bey der Lydischen Nation, dass ihr den
vorgehabten Schrit nicht wagen sollet.» Diesen letzten Passus durchstrich
P. Placidus noch selbst. Am Schlüsse der Rede fragt Abt Pontaningen,
«ob ihr Leute des Creüzes des H. Placidus oder des Stiers von Uri
seyn wollet». Die Ursener gaben zur Antwort : «Wir wollen des Creüzes

des H. Placidus und nicht des Uristiers seyn.» Daraufnimmt sie

der Abt in Gnaden an, sodass die Ursener «wie andere Gottshaus-Leüte
ein freyes Volk verbleiben». Spescha begründete seine romanische
Rede mit der einfachen Behauptung: «Dort redete man zu selber Zeit
so.»19

So wie die antiken und humanistischen Geschichtsschreiber hat
Spescha hier einfach eine Rede erfunden, ja beinahe einen historischen

Roman geschrieben, für dessen Hintergrund nur eine Tatsache

gutstand, dass Ursern einmal rätoromanisch sprach. Den Geist, den die

genannte Strafrede atmet, fand unser Chronist schon in der barocken

PI. Sp. 5, S. 35-38; B 43 II, S. 30-39. Vgl. ebendort B 43 II, S. 19: Die Leute von
Ursern «verlohren dadurch ihre Sprache, kein geringer Verlust, denn die Sprachen
sind ein Zutheil der Vorsicht Gottes und ein Wiederhall seiner lieben Vorältern, das
niemals verändert werden sollte». (1805). Spescha hoffte immer noch auf die Romani-
sierung Urserns. «Wo nicht, so habe ich wenigstens meine Schuldigkeit gethan.» B 43

II, S. 266-267.

288



Klosterhistoriographie, die den Ursern stets unfreundlich gegenüberstand.20

Wie Ursern war auch Obersaxen früher romanisch. Spescha zählt
an die zwei Dutzend Ortsnamen und ein halbes Dutzend Familiennamen

auf, die ihm dies zu bestätigen schienen. Dabei berief er sich
auch auf Henni, das er auf Hendri und Henricus zurückführte, was
freilich kaum ein Beleg sein kann. «Janchen ist aus Italien, und
Shvarz aus Sch(w)aben, die Runk (aus) Uri.» Auch Gebrauchswörter

wie canera, maluns usw. führt Spescha an. Auf die gleiche Art
belegt er auch in Vais die frühere romanische Bewirtschaftung.21
Wann Obersaxen germanisiert wurde, weiss unser Forscher nicht
anzugeben, setzt jedoch in Hinblick auf den grossen Rest romanischer
Elemente eine langsame Verdeutschung an, keine eigentliche Kolonisten-
Siedlung.22 Für ihn ist Obersaxen ein typisch zweisprachiger Ort, was
er sogar auch von Vais zu sagen wagt.23 Für Obersaxen hätte er
anführenkönnen, dass man 1635 einen zweisprachigen Pfarrer wünschte.24
Doch bemerkt Spescha: «In Obersaxen ist die Sprache ihrer Vorfahren

noch nicht ganz verschwunden, aber ihre thussische Sprache ist
ziemlich schlecht verdreht.»25 Man spricht jetzt dort «lieber deutsch.»

Auf Grund dieser Doppelspurigkeit, die sich aus der ganz romanischen

Umgebung ergibt, predigten die Disentiser Patres, welche dort
Aushilfe leisteten, auch romanisch. Nach P. Placidus besass das Kloster
«uralte Predigten, die die Religiösen von Disentis, vorzüglich in Va-
lados und Obersachsen, wo jetzt eine ausgearte(te) deutsche Mundart
herrscht, und andere berühmte Männer zu verschiedenen Zeiten in der
rhätischen Sprache gehalten haben».27 Spescha meinte, seine im
20 Dazu Festgabe Ed. Wymann 1 (1944), S. 107-111 und 2 (1946), S. 26-34. Zur Sprache

des Urserntales H. Trümpv, Schweizerdeutsche Sprache und Literatur im 17. und
18. Jh., 1955, S. 59-60. Dazu Spescha B 43 I, S. 110-112, wonach Camot nicht Cima
montis heisst, denn dann würde es munt heissen, sondern muot — abgerundeter Hügel.
Die este Silbe interpretiert Spescha als eis — diesseits oder im Sinne des romanischen
si auf. Dazu I. Müller, Geschichte der Abtei Disentis 1971, S. 39, 238.

21 PI. Sp. 4, S. 634-635. PI. Sp. 22, S. 134. Dass die Mundart von Obersaxen und Vais
ähnlich ist, betont Spescha in PI. Sp. 25, S. 8, worauf auch Trümpv 1. c. S. 71 hinweist.

22 PI. Sp. 13 I, S. 20.
23 A 40 Einl., S. 5; A 40a I, S. 34-35.
24 JHGG 49 (1919), S. 216.
25 PI. Sp. 16 II, S. 19.
26 PI. Sp. 26 II, S. 130.
27 A 725 II, S. 3; PI. Sp. 16 II, S. 11.

289



Archiv gefundenen Predigten von Obersaxen und Valendas stammten noch
aus der Zeit, in der diese Orte romanisch sprachen.28 Das bekräftigte er
nach wenigen Jahren wiederum und fügte bei, dass er selbst eine

Predigt «in romanscher Sprache aufgesetzt» und sie auch «selbst in
Manuscript gelesen» habe. «Der Seelsorger von Obersachsen muss
noch ietzt abwechslungsweise in Trons bey St. Anna seine Ehrenpredigt

halten. Wie konnten sie hiemit ehehin deutsch gesprochen
haben?» Seinen Zweifel bestärkte seine irrige Annahme, dass die Pfarrei
einst zu Ilanz und Brigels gehört habe.29 Erst neuere Forschung konnte
die Einwanderung vom Wallis über Furka-Oberalp schon zu Beginn
des 13. Jh. einigermassen belegen.30 Die Zweisprachigkeit in Obersaxen

war einfach durch die romanische Umwelt gegeben, doch war die
amtliche und kirchliche Sprache in der Hauptsache deutsch. Die Ehen
von Obersaxern mit Rätoromanen, dann die Besetzung der Pfarrei mit
Geistlichen von romanischer wie auch deutscher Herkunft, all dies

trug zu der vermischten Sprachlage bei.
Von Obersaxen ging die freilich nicht mehr starke Walser-Bewegung

auch nach Valendas über.31 Die Gemeinde sprach sicher 1528

mehrheitlich deutsch.32 Sererhard bezeichnet sie einfach als «teutscher
Sprach».33 Spescha hingegen schätzt den Übergang zur deutschen

Sprache nicht älter als ein Jahrhundert.34 In diesem Falle musste
entweder die romanische Sprache in der Barockzeit wieder überhand
genommen haben, oder es musste Valendas stets eine Gemeinde zweier
Sprachen gewesen sein. Von Valendas gehen wir zu Versam über, das

1742 wie auch 1806 als deutsch sprechend erscheint.35 Spescha zählt
es zu den Orten, an welchen man zu seiner Zeit beide Sprachen
benützte, genau wie auch Valendas.36

A 725 I, S. 6.
PI. Sp. 4, S. 635-636.
Zeitschrift für Schweizerische Geschichte 16 (1936), S. 356-360 und H. Bertogg,
Evangelische Verkündigung auf rätoromanischem Boden, 1940, S. 108, 123.
Zeitschrift für Schweiz. Geschichte 16 (1936), S. 358, dazu aber noch P. Zinsli, Walser
Volkstum 1968, S. 526 (Register).
H. Bertogg, Verkündigung, S. 108.
Sererhard 1. c, S. 9. Ebenso Helvetisches Almanach 1806, S. 39.
PI. Sp. 26 II, S. 129.
Sererhard 1. c, S. 9; Helvetisches Almanach 1806, S. 39.
A 40 Einl., S. 5 und A 40 a I, S. 34-35.

290



Ob Tersnaus von Valendas oder Vais beeinflusst ist, bleibe
dahingestellt, jedenfalls ist es walserisch orientiert.37 1627 wurde dort
abwechslungsweise romanisch und deutsch gepredigt.38 Jedoch wird es

1742 und 1806 einfachhin als romanisch angesehen.39 Spescha meinte
1819: «Die von Tersnaus haben ihre Höfe, die deutsch und romanisch
reden. Wer weiss, welche Sprache ihnen besser gefällt?»40 Wie unser
Gewährsmann meldet, wurde der «geistliche Unterricht» romanisch

vorgetragen, doch zog das Volk die deutsche Sprache vor.41

Mit dem Walser-Schub über die Oberalp hängt doch wohl die

Siedlung Fidaz bei Flims zusammen.42 Sie wird 1742 als «teutsch und
romansch» bezeichnet, weshalb der Pfarrer von Flims monatlich
einmal deutsch predigen musste.43 Also war Fidaz damals mehrheitlich
romanisch. 1805 scheint man fast nicht mehr deutsch verstanden zu
haben, wie eine Gemeindebeschreibung dieses Jahres meldet.44 1806

wird Flims und mit ihm Fidaz einfachhin als romanisch notiert.45
Spescha meldet: «Fidaz, ein Hof von Flims, soll ehedem deutsch
gesprochen haben. Ein seltenes Beispiel.»46 P. Placidus hob hervor,
dass der «Hof Fidaz von der Sprachneuerung abging und zum Alterthum

der Flimser zurückkehrte». Diese Tatsache meldete er in der
Zeit von 1819 bis 1823 mehrmals.47 Die Sprachänderung war aber

begreiflich, denn kleine Volksteilc gingen schon wirtschaftlich leicht in
romanischen Grossgemeinden auf, wie dies ja auch bei den Waisern
in Tavetsch und Disentis der Fall war.

Hier darfwohl auch eine allgemeine Bemerkung Speschas über das

Rhäzünser Herrschaftsgebiet nicht übergangen werden. Danach ermahnten

die Herren von Rhäzüns (Hans und Jakob von Marmels) die
Leute von Felsberg, Tamins, Tenna, Safien und Obersaxen zur An-

37 JHGG 41 (1911), S. 294-295, dazu jetzt Zinsli 1. c, S. 30-31, 376, 421, 453.
38 Bertogg 1. c., S. 130. E. Poeschel, Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 4 (1942),

S. 215.
39 Sererhard 1. c, S. 7. Helvetisches Almanach 1806, S. 39.
40 PI. Sp. 16 II, S. 16; A 40a I, S. 35 (Tersnaus spricht «vermischt»).
41 PI. Sp. 26 II, S. 129-130.
42 Zinsli, S. 29, 35, 50, 90, 215, 239, 377.
43 Sererhard 1. c, S. 13.
44 Trümpy, S. 34 aus: Der Neue Sammler 7 (1812), S. 47.
45 Helvetisches Almnach 1806, S. 40.
45 PI. Sp. 26 II, S. 133.
47 A 40a I, S. 35; PI. Sp. 16 II, S. 16; PI. Sp. 26 II, S. 12.

291



nähme der deutschen Sprache, was sie auch ins Werk setzten. Hingegen

blieben Ems, Bonaduz und Rhäzüns nach wie vor romanisch. Die
erste Gruppe hat nach Spescha ihren Wechsel nur vollzogen, um die
Gunst ihrer Herren zu gewinnen, die zweite jedoch, um den deutsch
gewordenen Dörfern «zu gefallen».48 Da ja Obersaxen reichlich früher
und Tamins mit Felsberg reichlich später ihre sprachliche Lage änderten,

liegt es nahe, hier nur eine Konstruktion Speschas zu sehen. Ebenso

bemerkte er, die Äbte von Disentis hätten sich mit den Rhäzünser
Herren nicht so sehr wegen der Zulassung der Reformation als
vielmehr wegen der Aufgabe der alten Sprache überworfen. P. Placidus
will sogar wissen, was die Äbte den Rhäzünsern in Erinnerung brachten:

«Die Landessprache ist die Sprache unserer ersten Väter und die
älteste in Europa, die wir aufweisen können».49 In dieser Form treffen
wir diese Behauptung erst, seitdem Joseph Planta 1776 seine
«Geschichte der romanischen Sprache» herausgegeben hatte, die P. Placidus

auch mit Begeisterung aufnahm. Es wäre ihm ein leichtes gewesen,

ähnlich wie bei Ursern ganze Reden zusammenzustellen, die
damals zwischen Disentis und Rhäzüns gewechselt worden wären.
Tatsache ist freilich, dass 1537 der Abt im sogenannten Landrichterstreit
nachgeben musste, sodass nun in der Rhäzünser Herrschaft auch
ein reformierter Kandidat aus Waltensburg für das höchste Amt des

Grauen Bundes aufgestellt und gewählt werden konnte.50
Kehren wir zum engeren Thema dieses Kapitels zurück, das die

Einwanderung der WalseT auf rätischem Boden behandelt. Als östlichste

Kolonie erwähnt Spescha die Walser im Pfäferser Stiftsgebiet, die
sich zuerst im 14. Jh. im Calfeisental nachweisen lassen, von wo sie

vereinzelt nach Vättis zogen.51 Schon im Jahre 1804 konstatierte
P. Placidus, dass sich in Vättis rätische Ortsname finden und class

auch in der dortigen Sprache rätische Wörter gebraucht werden.52
Wiederum 1804 meinte er, das Deutsche sei in «Vätis und Valenz»

43 PI. Sp. 4, S. 636.
49 PI. Sp. 4, S. 135, 139-140.
50 G. Cahannes, Das Kloster Disentis vom Ausgang des Mittelalters bis 1584. 1899, S. 58,

62-63. Kurz erwähnt PI. Sp. 4, S. 142.
51 Th. Nigg, Geschichte der Kirchgemeinde Vättis 1937, S. 63 ff. H. Kreis, Die Walser

1958, S. 95-97, 99. J. A. Hardegger, Beiträge zur spätmittelalterlichen Geschichte der
Abtei Pfäfers 1969, S. 114-116. Zinsli 1. e., S. 105, 120, 470.

52 PI. Sp. 4, S. 634. Zu den Xamen siehe Xigg, S. 9-10, 80f., 87f.

292



spät eingeführt worden.53 1820 datierte er den Sprachübergang vor
«ungefähr 100 Jahren».54 Das würde bedeuten, dass dies erst seit
Anfang des 18. Jh. geschehen wäre. Auch in anderen Fällen so z.B. bei
Ursern datiert Spescha das deutsche Element viel zu spät, begreiflich
für einen so begeisterten Verteidiger des Romanischen, wie es P.
Placidus war.

III. Im Kampfe gegen den Sprachwechsel

Schon in seiner ersten grossen Geschichte der Cadi vom Jahre 1804

sitzt Spescha im Sattel, um gegen alle jene Attacken zu reiten, die
ihre romanische Muttersprache verlassen haben oder noch verlassen
wollen. Er schaut sich gleichsam von einem hohen Hügel aus seine

ganze Heimat an: «Unsere Berge, unsere Alpen, unsere Güter,
Ortschaften, Nammen, Zunämmen und überhaupt alles, was zu unseren
täglichen Gebrauch dienet, ist in dieser Sprache bezeichnet, folglich
welche Verwirrung muss nicht daraus entstehen, wenn alles dieses
sollte verändert und verdeutschet werden Welche Beschwerniss wird
nicht in unseren Verkehr, Handel und Wandel erfolgen, wenn einige
Gemeinde(n) deutsch und die andere(n) rhätisch sprechen? Ist diese

nicht eine lächerliche Unternehmung? Versetzt diese nicht uns in eine

Verwirrung, woraus wir (uns) nicht zu entwickeln wissen Verursacht
sie uns nicht eine Veränderung, dass wir in kurzer Zeit nicht wissen,
wer wir gewesen sind und seyn werden?»1 P. Placidus beschwört seine

Landsleute, die Liebe zur Tradition nicht erkalten zu lassen und nicht
«der Neuerung eine unbegrenzte Zügellosigkeit (zu) gestatten und
alles über den Haufen geworffen zu werden mit gleichgültigen Augen
zu übersehen». Das wärefür die Gegenwart und die Zukunft beispiellos.2

Sprache und Volk sind für Spescha eins. Deshalb sein Bekenntnis:
«Eine Sprache, ein Gott, eine Denkungsart, ein Volk, eine Sitte, eine
Gewohnheit ist die herrlichisteSachein einem Land. Ist die Sprache nicht

B 43 I, S. 36.
PI. Sp. 26 II, S. 129; PI. Sp. 18 II, S. 29; In PI. Sp. 22, S. 8, verfasst 1822, sagt unser
Gewährsmann: «Vätis, rhätisch: Viata, welches mit Tamins ungefähr vor 120 Jahren

noch rhätisch sprach.»
PI. Sp. 4, S. 135-136, 637. Betreff Handel und Verkehr PI. Sp. 13 I, S. 21.
PI. Sp. 4, S. 139.

293



das einzige Mittel, wodurch wir unser Vaterland lieben, hochschätzen,
ehren und erheben und alles von uns entfernt halten, was uns
unangenehm und schädlich seyn konnte?»3 Speschas Anschauung ist umso
begreiflicher, als er ja im gleichen Buche die Überzeugung aussprach,
dass das Romanische die «Ursprache von Europa» sei.4

Gegenüber dem Einwand, das Land sei zu klein, das Volk zu wenig
zahlreich, argumentiert er mit dem Hinweis, dass es sich ja auch lohne,
eine einzige Stadt, nur ein Dorf, ein Haus, nur einen kleinsten Acker
zu achten und zu pflegen. «Warum eine Sprache, die von 60 000 Seelen

gesprochen wird, nicht Warum sollte nur diese Sprache der
Verpflegung unfähig seyn?»5

Am Schlüsse seines Werkes fragt sich Spescha: «Welchen Vortheil
haben die, welche Neuerung angefangen habe, davon gezogen?
Nicht wahr Sie sind Bauern, wie ehehin, sie sind dadurch weder
reicher noch frömmer geworden, und sie werden desswegen weder glücklicher

leben noch frömmer sterben; sie haben sich dadurch sich selbst

und andere unverständlicher gemacht, sie sind von mehreren
europäischen Sprachen abgewichen und nur einer, und zwar dieser nur
auf eine unvollkommene Weise, genächert.»6

1805 schrieb Spescha eine rätoromanische Literaturgeschichte.
Darin wendet er sich gegen jeden Sprachenwechsel. «Gott ist der
Urheber der Sprachen und er will, dass er von den verschiedenen Nationen

in verschiedenen Sprachweisen anerkannt, angesprochen und
verdankt werde.» Auch die Apostel haben das Lob Gottes nicht nur
in einer Sprache verkündet. Den Sprachenwechsel vergleicht Spescha
mit dem Kaufund Verkauf von Äckern, Häusern und Vieh. Hätte man
die nötige Pflege angewendet, so musste man nicht an den Verkauf
denken. Statt zu ändern wäre es besser zu arbeiten und zu pflegen.
«Man bildet sich gewöhnlich ein, dass das Fremde besser sei als das

Eigene, aber diese Einbildung hat sehr viele getäuscht und zu Grunde
gerichtet.»7 Hier wandte P. Placidus ein Wort der spätmittelalterlichen

Imitatio Christi auf den Übergang in eine andere Sprache an.8

3 PI. Sp. 4, S. 138-139 Betreff «Abneigung des Vaterlands und die Zunächerung
fremder Nationen» ebendort, S. 637.

4 PI. Sp. 4, S. 137.
5 PI. Sp. 4, S. 734. Vergi. S. 732.
6 PI. Sp. 4, S. 733.

294



Ein Jahrzehnt später stellt er fest, dass den Neuerern die Beständigkeit

(stateivladat), eine der hauptsächlichsten Tugenden, abgehe.
Jetzt «talpen unsere Compatrioten durch die dunkle (n) Wälder Ger-
maniens herum, um ihre Ahnen zu finden und finden sie nicht mehr».
Die Neuerer haben auch die Pietät gegen Eltern und Ahnen verloren
und sind nun «glorreich verdeutsch» worden. Ebenso haben sie die
Nächstenliebe hintangesetzt, «um den Fremden zu gefallen». Damit
brachten sie nur «Traurigkeit und Verwirrung». Jetzt kommen Leute
her, die nur sagen können: «i hon koet — i hon kseit - i hob gehobt.»
und dann «zieht man schon von weitem die Mütze, sagt Willkomm
und macht ein schönes Gesicht. Kommt aber ein Mitbürger, der mit
bien di und buna sera grüsst, wie unsere guten Alten einander grüssten,
dann macht man ein barsches Gesicht, schaut nebendurch und denkt:
es ist ja nur ein Ponpaluser».9

Das ceterum censeo Speschas ist auch wieder in dieser Arbeit zu
ersehen: Die Neuerer haben eine Sprache verlassen, «die zu allen
führte, und eine angenommen, die sich von allen entfernt. Ihr Vorteil
ist Babel und Babel ist Verwirrung und wird es bleiben».10

In späterer Zeit betonte Spescha vor allem wieder die Tradition.
«Wir halten unser Alterthum in Ehren und lassen es nicht wie der
Halm auf dem Felde von jedem Wind der Neuerung hin und wieder
gängeln.» Er berechnet das Alter der tuscisch-romanischen Sprache
auf «ungefähr 2440 Jahre».11 Dann fragt Spescha: «Soll man also
diese alte Statue des hetrursischen Kunstwerks bei unseren aufgeklärt
seyn sollenden Zeitpunkts ehender zertrümmern als reinigen?»12
Wenn «viele unsers Stammens ihre alte Sprache verlassen und andere

angenommen und mit dieser Umwälzung ihr Nationskarakter zum
Theil hingegeben» haben, so mögen sie selbst die Nachteile davon
tragen.13

PI. Sp. 7, S. 42-43.
De Imitatione Christi ed. Paris 1714, S. 14 Lib. I. Cap. 3: Imaginatio locorum et
mutatio multos fefellit.
P.l Sp. 12 II, S. 18-20. Pompaluser ist ein Spottname der Deutschbünder auf die
Bündnerromanen. Schweizerisches Idiotikon 4 (1901), S. 706-717.
PI. Sp. 12 II, S. 25.
PI. Sp. 17 Anm., S. 20-21.
PI. Sp. 18 I, S. 40.

295



Einem so real und naturwissenschaftlich denkenden Beobachter,
wie Spescha es war, konnten die wirtschaftlichen Vorteile, die bei einem
Sprachenwechsel allgemein erwartet wurden, nicht entgehen. «Man
versprach dadurch bequemere Strassen, vortheilhafterer Handel, er-
leichterender Verkehr.» Diese Motive schienen besonders beim
Oberinntal, Vintschgau und Vorarlberg, aber auch bei anderen
Landschaften und Orten, eine nicht unwichtige Rolle gespielt zu haben.14

Spescha kehrte das Argument um und behauptete, der Abfall von der
Sprache schädige Verkehr und Eintracht.15 Seinen Landsleuten
versichert er, dass dabei die Felder nicht ertragreicher und die Wege
nicht fahrbarer würden. Als einen glänzenden Beleg sieht er die
Prosperität des Engadins an. «Welches von den Alpthälern ist gewerbsa-

mer, wohlhabender, und in ihren Wohnungen reinlicher als sie (die
Engadiner) und dennoch reden sie die Sprache ihrer Vorältern und
nennen ihre Mundart Ladin.»16

Schliesslich machte Spescha noch den Mangel an einheimischen
romanischen Priestern für die Sprachänderung verantwortlich. Er
glaubte, Obersaxen, Waltensburg und Brigels seien infolge Fehlens

von romanischen Geistlichen zum deutschen Gottesdienst übergegangen.

Dabei berief er sich darauf, dass nach dem Zeugnis von Abt
Nikolaus Tyron (1584-93) für die 30 000 Romanen nur sieben der
Landessprache kundige Priester vorhanden gewesen seien.17 Dass damals

Mangel herrschte, lässt sich nicht bestreiten, was auch sprachliche
Folgen hatte, doch war eine gewisse Zweisprachigkeit bei Obersaxen
schon durch die Lage bedingt. In Waltensburg wurde das Deutsch

von der evangelischen Kirche getragen. Brigels blieb romanisch im
wesentlichen.18 Zur Zeit Speschas trug besonders die Klosterschule
dazu bei, die Priesterberufe zu mehren.19

13 PI. Sp. 17 Anm., S. 23.
14 PI. Sp. 26 II, S. 11.
15 PI. Sp. 18 II, S. 30.
16 A 40a III, S. 253-254.
17 A 40a I, S. 34. Der Brief Tyrons zitiert nach A. Eichhorn, Episcopatus Curiensis 1797,

S. 257.
18 Bertogg 99, 110, 123 über deutschen Einfiuss.
19 Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 59 (1965), S. 148-154, wonach aus der

Schule 1803-1824 nicht weniger als 22 hervorgingen.

296



Dass das Romanische gering geschätzt wurde, daran sind nach
Speschas Überzeugung die Einheimischen selbst schuld, da sie ihr
Idiom nicht kannten und nicht schätzten. «Wir redeten in einer Sprache,

von welcher wir keine Kenntniss ihres Ursprungs und Gehalts
hatten, wir liebten unsere Mütter, aber ihre Lehre, wie ihre Milch,
welche sie uns liebreich und sorgfältig darboten, achteten wir wie
Rheinsand.»20 Wenig später urteilte er noch schärfer: «Das erste
Verderbnis der Sprache rührt von der Kaltblüthigkeit und Unachtsamkeit

der Einheimischen selbst her. Man kannte nemlich sich selbst und,
was das Vaterland war, zu wenig.»21 Spescha appelliert an den
Freiheitswillen des Volkes: «Jeder Nazion und jeder Sprache hat die
Vorsehung besondere Kräfte und Eigenheiten, um zu denken und zu
handeln, gegeben, wer also ohne wichtige Ursache davon weicht, verkehrt
den Willen des Herrn und nimmt jenen eines Knechten an.»22 Die
Romanischen leisteten zu wenig Widerstand, wenn höhere Machthaber

dahinter standen. «Man liess den Muth sinken, man schwieg
und musste die Neuerung mit gleichgültigen Augen und Gemüth
nachsehen, obschon sie weder den Himmel noch das Zeitliche wohl
bereichern konnte.»23 P. Placidus wies immer wieder auf theologische
Argumente hin, auf den allgemeinen Wert der Sprache als Gabe
Gottes.24 Eine Sprache zu vertilgen oder unbesonnen mit einer andern
zu vertauschen, betrachtet er als eine Beleidigung Gottes.25

Was nun die Aufklärung der Einheimischen über den Wert ihrer
Sprache angeht, so gestaltete sie sich umso unbefriedigender, als die
bisherigen Schriften über Land und Sprache «entweder in lateinischer
oder deutscher Sprache, welche von wenigen gelesen und verstanden
wurden», geschrieben worden sind. «Indem also die Einwohner von
diesem allen wenig Kentniss hatten, mussten sie natürlicher Weise die
Sprachneuerung mit gleichgültigem Gemüthe ansehen.»26 Die
Rätoromanen betrachteten ihr Muttersprache «nur als Spreu», die man

20 PI. Sp. 27 II, S. 15.
21 A 40a III, S. 194.
22 PI. Sp. 26 II, S. 97.
23 A 40a III, S. 194.
24 PI. Sp. 4, S. 729; PI. Sp. 10, S. 314-315; A 40 I, S. 1-2.
25 PI. Sp. 26 II, S. 95-96 und A 40 I, S. 9.
26 A 40a III, S. 195-196.

297



vom guten Korn absondern musste. Aber die meisten, ja fast alle
Bücher über den Wert und Inhalt der romanischen Sprache, lateinisch
oder deutsch, schrieben «Ausländer», die sich mehr Mühe nahmen als

die Einheimischen. Das gab Spescha zu, der sonst gerne die Arbeiten
von Nicht-Romanen über Grammatik und Literatur kritisierte und
nur allzu sehr abwertete.27 P. Placidus gesteht dies ganz ehrlich und
führt dafür Belege an. «Andern Nazionen, vor allen aber den
deutschen, haben wir zu danken, dass sie uns auf unsre Sprache und Alterthum

aufmerksam gemacht haben. Denn wenn der gelehrte Ägydius
Tschudi, Joannes Müller, Joseph Rösch, Lechmann, Joseph Planta
und vorzüglich der berühmte Dr. Ebel und Wilhelm Ludwig Christ-
man uns von unserm Schlummer nicht aufgeweckt haben würden,
würden wir noch jetzt und vielleicht für immer in unsrer Unwissenheit

geschlafen haben.»28

IV. Die Versöhnung mit den ehemaligen Rätoromanen

So scharf die Pfeile waren, die Spescha gegen die Neuerer auf dem

Sprachgebiete sandte, so vergoldete er sie doch faktisch und praktisch
in mehrfacher Hinsicht.

Da war zunächst sein eigenes Beispiel. Die meisten seiner Werke
waren doch in deutscher Sprache geschrieben. In späteren Jahren
ging er immer mehr auf diese Sprache über, schrieb keine romanischen
Grammatiken und Literaturgeschichten mehr in seiner von ihm selbst

konstruierten Ideal-Sprache, sondern in der deutschen.1 Seine
Korrespondenz mit den grossen Autoritäten konnte notgezwungen nicht in
der romanischen Muttersprache geschrieben werden. So hat P. Placidus

selbst den geographisch-historischen Gründen ein bedeutenderes
Gewicht beigelegt als den sprachlichen, mit andern Worten, die

Bedeutung der deutschen Sprache tatsächlich anerkannt.
Dann fällt auch seine gütige Beurteilung der organisch gewachsenen

Zweisprachigkeit auf, die er ja mehrfach, so bei Ems, Parpan, Thu-

Pl. Sp. 26 11, S. 130-131.
PI. Sp. 27 II, S. 15.

Vgl. PI. Sp. 17 und 18 sowie A 40.

298



sis usw., keineswegs tadelnd erwähnt hatte.2 Grundsätzlich kam er zur
Überzeugung: «Wenn man verlangt, wegen der Sprache der Väter
nicht aufgehängt zu werden, dann darf man auch den nicht aufhängen,

der die Sprache seiner Väter und dazu noch die seinige spricht.»3
Das war die magna charta für doppelsprachige Bewohner. Als
erklärendes Beispiel zieht er die Verhältnisse des alten Rom heran, wo man
von alters her lateinisch und tuscisch sprach, wie wenigstens Spescha
meinte, jetzt aber italienisch und lateinisch. Schon mehr Beweiskraft
hatte der Hinweis auf Sitten im Wallis und Frei bürg im Üchtland,
«wo nebst dem Latein von den Gelehrten auch das Französisch und
Teutsche» gesprochen wird. Also in einer Stadt zwei Sprachen! «Warum

sollten nicht zwei Sprachen und mehrere Dialekte in einer Republik

geduldet werden?»4 1820 schrieb P. Placidus: «Zu einer Zeit
spielte man mit den Sprachen wie mit den Karten, und es lässt sich's
kaum entscheiden, wer dabei gewonnen habe.»5 Letztlich stellt
Spescha fest, dass zwar die Vorsehung gegen die Vernichtung des

Romanischen eingegriffen habe. «Indessen leben wir mit Deutschen
und Verdeutschten, Italiäner und Italiänisirten in guter Eintracht und
Harmonie,» wie das ja auch in Sitten und Freiburg der Fall sei.6

Schliesslich siegte doch in Spescha die menschliche und demokratische
Überlegung über die muttersprachliche Anhänglichkeit, der Verstand
über das Herz.

Es wäre seltsam, wenn Spescha, der eifrige Prediger, sich nicht
zu einer tieferen Stellungnahme durchgerungen hätte. Schon 1804

klingen versöhnliche Töne an: «Siehe deine Brüder, deine Sprachbrüder,

wie sie der Verfolgung ihrer grausammen Oberherrn, ihren
Leidenschaften und dem Neuerungsgeist haben unterliegen müssen.
Verzeiche ihnen, ermuntere sie und sey so liebreich mit ihnen, dass sie

dich nächern.»7 Im folgenden Jahre protestiert er zwar mit Recht
gegen die Verachtung der romanischen Sprache, bloss weil sie arm an

Siehe oben Kap. IL
PI. Sp. 12, S. 24.
PI. Sp. 18 I, S. 38-39, so schon PI. Sp. 16 II. S. 15.
PI. Sp. 27 II, S. 11.

A 40 I, S. 18.
PI. Sp. 4, S. 731-732.

299



Ausdrücken sei, gibt aber gleichzeitig deutlich zu verstehen, dass man
überhaupt andere Sprachen nicht verachten dürfe.8 Als «ein wahres
Laster, das Unruhe und Umsturz nach sich ziechen muss», bezeichnet
unser Forscher in dieser Zeit die Gewohnheit, andere Nationen wegen
ihrer Sitten oder Sprachen «zum Gegenstand des Hasses und der
Verachtung» zu machen.9

Dann verstummen freilich diese Töne, da Spescha nun doch seine

Waffen für die romanische Sprache in schärfster Weise einsetzte. Aber
1819-20 kam er wieder auf die tiefere Erfassung des Problems zurück,
so wenn er schreibt: «Die sich verdeutscht haben, haben gut getan
und sollen sich an dieser Wohltat freuen; wenn sie aber schlecht gehandelt

haben, sollen sie es mit Geduld ertragen. Von der einen und andern
Sprache zu sein, entscheidet nicht über das Wesen des Menschen,
sondern seine Gaben und seine Tugenden geben die Entscheidung.»10
Der Sprache wegen ist man «weder besser noch schlechter weder vor
Gott noch vor der Welt». Nur die «vernünftige Sittlichkeit» ist ein

Vorzug. Ob die Churer bei der romanischen Sprache «glücklicher
waren oder jetzt glücklicher sind», das kann niemand wissen.11 «Wir
sind von der Erfahrung zur Genüge überzeugt, dass nicht die Sprachen,
sondern die Sitten uns glücklich machen können.»12 Den Gedanken
entfaltet er dann noch ausführlicher: «Betrachtet man diesen Gegenstand

nach dem Christenthum und der Moral, so können die Christen
gleichwohl in einer als anderer Sprache treu seyn und selig werden.
Also machen Sprachen und Dialekte keine gute(n) und böse(n) Christen,

sondern nur der gute Willen und die Religion gute Christen.»13
So waren nach heissem Kampfe endlich in Speschas Herz die

nationalen und sprachlichen Interessen durch menschliche, ja christliche
und seelsorgliche Momente wesentlich gemildert und ausgeglichen
worden. In gewisser Hinsicht ist diese Einstellung unseres sprachlich
so interessierten Forschers für den dreisprachigen Kanton seit alters
eine Lebensnotwendigkeit, aber auch ein geistiger Reichtum.

8 PI. Sp. 6, S. 3, ähnlich PI. Sp. 7, S. 27.
9 PI. Sp. 28, S. 244-245.

10 PI. Sp. 16 II, S. 10.
11 PI. Sp. 16 II, S. 16.
12 PI. Sp. 26 II, S. 14.
13 PI. Sp. 26 II, S. 114.

300


	Die Sprachverhältnisse vom Val Müstair bis Ursern im ausgehenden 18. Jahrhundert

