
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1973)

Heft: 5-6

Artikel: P. Placidus Spescha als Historiker

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUNDNER MONATSBLATT
Zeitschrift für bündnerische Geschichte, Heimat- und Volkskunde

Chur, Mai/Juni 1973 Nr. 5/6

P. Placidus Spescha als Historiker

von P. Iso Müller

1. Anlass, Quellenlage und Geistigkeit

Entweder Naturfoscher oder Historiker, so wird man einwenden.
Nachdem sich die Wissenschaften im Verlaufe des 19. Jahrhunderts so

grossartig entwickelt hatten, musste man sich spezialisieren. Heute ist
das Dilemma verständlich: Entweder Studium der Natur oder
Erforschung der Vergangenheit. Aber im 18. Jahrhundert war dies noch
nicht so; der Universalgelehrte stand noch hoch in Ehren, ja er wurde als

das Ideal angesehen. Noch die Äbte Bernhard Frank (1742-63) und
Kolumban Sozzi (1764-85) waren Gelehrte, die sich in mehreren Sparten

der Wissenschaft gut auskannten. Schon diese Vorbilder mussten
Spescha (1752-1833) zur Nachahmung ermuntern. Aber auch als
Naturforscher lag es ihm nahe, nicht nur die Gesteine, Pflanzen und
Tiere, sondern auch die Gewohnheiten und Lebensbedingungen sowie
die Schicksale der Bevölkerung kennen zu lernen. Daher hat sich
P. Placidus sozusagen mit innerer Notwendigkeit der Geschichte des

Bündnerlandes angenommen.

97



Weil er historisch eingestellt war, bestellte ihn Abt Laurentius
Cathomen (1785-1801) zum Archivar des Klosters. Die Archive der
Barockzeit hatten freilich nicht in erster Linie den Zweck, die Dokumente

aufzubewahren, um aus ihnen das Leben früherer Zeiten zu
rekonstruieren, also zu erfahren, wie es «eigentlich gewesen ist». Im Zeitalter

des barocken Absolutismus hatten die Fürstabteien vielmehr ein
besonderes Interesse für die Archive, weil dort die Rechtstitel aufbewahrt

wurden. Nicht vergebens stand über der Haupttruhe des Engelberger

Archivs: Jura Vigilantibus. Noch die Kongregationsstatuten
von 1757 belegen diese Ausrichtung.1 So erzählt uns auch Spescha
selbst, wie man bei der Auslogierung des Disentiser Konventes 1777 die
Bedingung machte, dass ein Kapitular des Klosters allein über das
Archiv der Abtei zu befinden habe.2

Zugleich mit dem Archiv erhielt Spescha auch die Aufsicht über die
Bibliothek, wie er in seiner Autobiographie bemerkt.3 Auch dieses Amt
konnte nur seine Archivarentätigkeit unterstützen. Sicher war Spescha
bereits 1790 im Amte, denn damals schrieb er vier Urkunden aus der
Zeit von 1589 bis 1701 ab, die den Schutzwald oberhalb des Klosters
betrafen.4 Er selbst bekennt: «Ich hatte das ganze Archiv durchgesucht.»

Wenn dieses Mal die Abtei nicht ihr Recht erhält, «so verdient
das Archiv des Klosters nicht mehr aufbewahrt zu werden: werfe man
ihn(!) in's Feuer.»5 Deutlicher hätte er nicht den damaligen ersten
Zweck der Archivalien umschreiben können. Als Archivar schlug er im
Sommer 1798 vor, das Archiv zu verwahren, da er die Kriegsgefahr
deutlich sah.6 Bevor Spescha im Frühling 1799 nach Chur ging, um
möglichst zwischen Volk und Regierung zu vermitteln, übergab er die
Schlüssel zu Archiv und Bibliothek P. Gallus Soliva. Ihm händigte er
auch ein Regestenwerk oder sogar Kopialbuch in zwei oder drei
Folianten aus. Dazu hatte P. Placidus im Archiv selbst in einer Kiste «die
Annales des Klosters und alle vornehmmste Dokumente schon ein-

G. Heer, Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner 1938, S. 408-410.
PI. Sp. 4, S. 253 / Spescha 67. Mit der Abkürzung «Spescha» ist Pieth-Hager-Carnot
(Hersg.) Placidus a Spescha, Bern-Bümplitz 1913 gemeint. Die Handschriften Speschas
in dem Kantonsarchiv sind mit B, diejenigen des Stiftsarchivs mit PI. Sp. bezeichnet.
PI. Sp. 7, S. 77 / C. Decurtins, Rätoromanische Chrestomathie 4 (1911) 675.
PI. Sp. 49. Faszikel von 20 Seiten.
PI. Sp. 4, S. 219, 283-288 / Spescha, S. 58, 72-74. Dazu B 695 II, S. 194-195.
PI. Sp. 4, S. 302 / Spescha, S. 78.

98



gepacket».7 Offensichtlich kannte sich Spescha im Archiv schon gut
aus. Darum schrieb er auch 1804, dass man 1643 und 1648 besser die
Dokumente des Archivs studiert hätte («clas verdriessliche Archiv»),
statt sich in Verträge mit der Cadi einzulassen.8

Von 1799 bis 1801 weilte nun aber P. Placidus im Exil in Innsbruck
und siedelte dann bis 1804 nach Romein über. Er war also dem Kloster
und dem Archiv entfremdet, als er 1804 die Geschichte der Abtei und
der Landschaft ein erstes Mal schrieb (PI. Sp. 4). Dann verschlug es

ihn von einer Kaplanei in die andere und nur von 1814 bis 1816 weilte
er im Kloster, von 1816 an aber nahm er seine Residenz im Klosterhof
zu Truns, bis ihn 1833 der Tod ereilte. In diese Trunser Zeit fiel seine

Neu-Redaktion, an der er von 1824 bis 1827 arbeitete (B 695). Somit
war Spescha bei der Abfassung seiner beiden Werke weder leiblich
noch geistig im Kloster und im Archiv. Letzteres war übrigens 1799

von den Flammen ergriffen, so auch die grossen Foliobände der Annales

Monasterii von Abt Adalbert Defuns (j 1716). So waren die
Voraussetzungen für eine quellenmässige Dastellung sehr bescheiden.

Wie schon Daten und Abtsreihe verraten, fusst Spescha ganz auf
dem Material, das uns ein Auszug aus dem grossen Werke des Abtes
Defuns überliefert hat, die sogenannte Synopsis Annalium Monasterii
Desertinensis von 1709, die ja auch dem Brande entging und heute
noch in zwei Exemplaren im Stiftsarchiv Disentis liegt. Um die Mitte
des 18. Jahrhunderts entstund auf Grund der Synopsis eine romanische
Klostergeschichte, die sog. Cuorta Memoriaf Aus ihr schöpfte Spescha
ebenfalls, so die Erzählung von Johannes Deflorin, der bei seiner Rückkehr

vom Trienter Konzil des Nachts vor seinem Hause mit Steinen
beworfen wurde, sich aber wehrte, jedoch mit einem Stein seinen eigenen

Knecht zu Tode traf und dafür ohne Mass und Schonung bestraft

PI. Sp. 4, S. 345-346 / Spescha, S. 94. Dazu PI. Sp. 24, S. 65: «Das Archiv nemlich,
vieles von der Bibliothek, die Statthalterei, wo ich die Jahrbücher des Klosters vom Abt
Adalbert de Funs, das Archiv in 2 Foliobände abgeschrieben, das Urbarium des Klosters
usw. verwahrt hatte, den Zinsrodel, die besondern Verkömmnissen, die Rechenbücher
usw., die diplomatischen Schriften waren im Archiv in 2 Kisten eingepackt, die historischen

aber befanden sich dort in 2 Kästen» (Geschrieben 1827, also reichlich später als
der erste Bericht von 1804).
PI. Sp. 4, S. 190 / Spescha, S. 49.
Über die Cuorta Memoira siehe Ischi 37 (1951), S. 90-96.

99



wurde. Diese Episode ist nicht in der Synopsis enthalten.10 Auch den

Anfang einer romanischen Rede des Abtes Augustin Stöcklin
("f 1641) steht wörtlich so in der Cuorta Memoria, während die
Synopsis nur den lateinischen Text aufweist.11

Am meisten aber hat sich Spescha unmittelbar an das Werk des

Sanktblasianer Mönches Pater Ambros Eichhorn gehalten, das den Titel
führt: Episcopatus Curiensis (1797), das aber seinerseits wieder ganz auf
der Synopsis aufbaut. Nur hat das neue opus den Vorteil, dass es im
Anhang, im sogenannten Codex probationum, manche Urkundentexte
wörtlich abdruckte. In der Darstellung selbst sind auch die vorhandenen

Antiquitäten des Klosters reichlich berücksichtigt, mehr als in der
Synopsis. Eichhorn hat aber seine Notizen vom Chronicon Disertinense,

das ihm P. Augustin a Porta, früher Archivar, übersandt hatte.
Spescha hat eigentlich in der Hauptsache bis Mitte des 17. Jahrhunderts

Eichhorn als Unterlage, den er aber nicht nur frei übersetzte,
sondern auch mit höchst persönlichen Bemerkungen begleitete.

Die Abhängigkeit von Eichhorn bzw. a Porta springt in die Augen,
wenn man Speschas Quellenangaben näher ansieht. Er verweist auf
das Archivum Desertinense und meint damit die Hinweise darauf, die sich
schon in den Fussnoten oder dem Codex probationum oder auch im
Texte von Eichhorn befinden (z.B. supersunt litterae; eunetae istae litte-
rae apostolicae inArchivo Desertinensi adservantur usw.).12 Oft nennt
Spescha einfach die «Jahrbücher des Klosters», wobei auch wiederum
nur Eichhorn zu verstehen ist.13 Es kann sich auch um die Synopsis
oder die Cuorta Memoria handeln, schlechthin um die Disentiser
Tradition. Dass aber nicht eigentlich die Annales Monasterii Disertinensis
von Abt Defuns (f 1716) gemeint sind, belegt der Umstand, dass

Spescha auch von den «Jahrbücher von Tawätsch» berichtet, die es

B 43 II., S. 83-84 / Cuorta Memoria, S. 225-226 in der Ausgabe von C. Decurtins, Vier
surselvische Texte im Archivio glottologico italiano 7 (1881).
PI. Sp. 4, S. 181-182 / Spescha, S. 46 / Cuorta Memoria, S. 244. Daraufwies schon Pieth
bei Spescha S. XXXV. hin.
B695 I. / Eichhorn, so S. 25-26 / 222; 52 / S. 223 (bzw. Cod. prob.); S. 95 / 228; 108 /
S. 230; S. 114/231; 115 /231;S. 119 / Cod. prob. LXXX; S. 121 /233;S. 129/235; S.
131 / 235-236; S. 132 /235;S. 135/ 236; S. 135/237; S. 138/238; S. 144/239; S. 159

/ 243 usw. Typisch auch B 43 II, S. 30-31 / Eichhorn S. 242-243.
PI. Sp. 4, S. 165 / Spescha, S. 41 aus Eichhorn S. 261.

100



nicht gab.1 ' Gelegentlich erweist es sich auch, dass unser Archivar sein

Archiv doch nicht so gut kannte. Er erwähnt wohl den Abt Hugo, der

einzig durch das Necrologium Curiense aus der 2. Hälfte des 12.

Jahrhunderts sowie durch die Chronisten des Klosters (Bundi, Stöcklin,
Defuns) gesichert ist, von dem man aber nichts mehr als den Namen
kennt. Und doch schreibt Spescha: «Wenn man das Archiv von Disentis

und sein Lebenswandel fleissigcr durchgesucht hätte, würde man
von ihm das Mehrere haben schreiben können.»15

Doch kehren wir zu seiner auffälligen Abhängigkeit von Eichhorn
zurück. Die Ereignisse von 1332 können sich auf keine direkte
Urkunde, wohl aber auf die Angaben von Chronisten stützen. Wenn nun
Spescha hinzufügt: «Tschudius aber erzählt diese Begebenheit
anders», so hat er nicht Tschudi eingesehen, wohl aber die Bemerkung
von Eichhorn übersetzt: respaulo aliter narratur aTschudio.16Erkann
auch auf Gabriel Bucelin (f 1681) hinweisen und nur eigentlich
Eichhorns Notiz zur Hand haben.17

Die Abhängigkeit von Eichhorn vermutet man natürlich sofort bei
Zitaten mittelalterlicher Quellen oder entfernterer oder auch neuerer
Literatur. So sind hier die Anleihen aus den Chroniken von Liutprand
(10. Jahrhundert), aus den Annales Hepidanni (11. Jahrhundert) oder
den Annales Cistercicnses (12. Jahrhundert) zu nennen.18 Offenbar
nicht selbst eingesehen hat Spescha die Germanicarum rerum scriptures

von Marquard Friedrich Freher (f 1614),19 die Annales Ordinis S.

Benedicti von Jean Mabillon ("]" 1707),20 den dritten Band des Monats
Juli in den Acta Sanctorum der Bollandisten (1723),21 die Histoire de
France von Gabriel Daniel (| 1728) in deutscher Ausgabe,22 die
Histoire de l'église de Strasbourg von Philippe André Grandidier

B43 II, S. 87.
B 695 I, S. 107.
B 695 I, S. 131 / Eichhorn, S. 235-236.
B 695 I, S. 143 / Eichhorn S. 239.
B 695 I, S. 87 / Eichhorn, S. 49 (Liutprand) ; B 695 I, S. 55,88 / Eichhorn S. 49, 223
(Annales Hepid.); B 695 I, S. 107 / Eichhorn S. 79 (Annales Cisterc).
B 695 I, S. 99 / Eichhorn S. 71.
B 695 I, S. 77 Eichhorn S. 225; B 695 I, S. 48 / Eichhorn S. 220 und Cod. prob. Nr. I.
B 695 I, S. 41 / Eichhorn S. 220.
B 695 I, S. 75 / Eichhorn S. 224.

101



(f 1752)23, schliesslich auch die Geschichte des Freystaates Uri von
Franz Vincenz Schmid (f 1799).24 All diese Werke hat Spescha
einfach tale quale nach Eichhorn zitiert.

P. Placidus Spescha schreibt genau wie Abt Defuns und seine Nachfolger

(Cuorta Memoria und Eichhorn) vom Standpunkt des fürstlichfeudalen

Klosterstaates aus, ganz im Sinne des Barocks. Die Erhebungen
der Untertanen des Abtes waren auch für ihn straf- und schuldbarer
Ungehorsam. Für die Historiographie von Defuns bis Spescha gibt es

keine «demokratische Bewegung», keine langsame Verselbständigung
der unteren Schichten. Spescha, der sich sonst so gerne Republikaner
nennt, schreibt in dieser Hinsicht noch ganz im Sinne des Ancien
Régime. Daher konnte und wollte sich P. Placidus über die Emanzipation

der Cadi während des 15. Jahrhunderts nicht anders äussern als

seine Vorgänger: «Wir müssen leider auf jene Zeiten kommen, in
welchen die Grossender Landschaft anfiengen, sich wieder den Abten als

ihren Oberherrn aufzuwerfen und die Rechte und Freyheiten, welche
der Abt Petrus von Pontaningen bey dem Bundsschwur ihme vorbehalten

hatte, streitig zu machen und endlich über den Haufen zu werfen.

Dies war der schnede Dank, den diese für das kostbare Kleinod
der Freyheit dem Abten und dem Gotthaus darbrachten.»25 Geradezu
ein Testfall für diese Einstellung ist Speschas Urteil über die Ursener.

Schon Abt Defuns sah in ihren Ablösungsbcstrcbungen nur revolutionäre

Gelüste überheblicher Bewohner.26 Auch Eichhorn hatte sich

ähnlich ausgedrückt.27 Spescha kann die Ursener nicht genug anprangern.

Er sieht bei ihnen nur «das Feür der Wiedcrsetzlichkeit» sowie
«Muthwillen und Freyheitsgeist».28 Mit dem Anschluss an Uri im
Jahre 1410 verloren die Leute von Ursern nichts weniger als ihre Ruhe,
ihren Frieden, ihre Zufriedenheit, ihre Einfalt, ihre Sittsamkeit, ihre

B 695 I, S. 78 / Eichhorn S. 225.
B 695 I, S. 128 / Eichhorn S. 234.
PI. Sp. 4, S. 93 / Spescha S. 18.

Nähere Belege in Festschrift E. Wymann 1 (1944) S. 107-109.
Eichhorn, S. 242-244 zu 1425: Ursarienses, inquieta tunc temporis plebs, obedientiam
et subiectionem abbati débitant excussuri; S. 245-246 zu 14-84: Ursarienses piscari
in turbida tentabant, et audacter iura quaedam soli monasterio propria sibi usurpare
praesumebant.
Pl. Sp. 4, S. 71-72 / Spescha S. 9

102



Sprache und schliesslich auch ihre Ehre und ihr Vermögen. In sechs

Punkten führte Spescha diese seine Ansicht näherhin aus.29 Natürlich
tadelt unser Historiograph auch die Urner, die sich auf den Weg der

Eroberung begaben. Vordem waren sie «edel und gross», jetzt aber
haben sie sich der «Habsucht» ergeben.30 Der Vertrag von 1425 gab
der Abtei ihre Besitzrechte in Ursern wieder zurück. Damit « bändigte»
Abt Petrus von Pontaningen «die zu selber Zeit unruhige und unge-
hormsame Urseler».31 Anlässlich der Vereinbarung zwischen Kloster
und Ursern vom Jahre 1484 hebt Spescha erneut die Unruhe der dortigen

Leute hervor.32
Wie diese Zitate schon zeigen, nimmt Spescha immer für seine Abtei

Stellung. Als bezeichnend dafür kann jener Passus gelten, in der er
die Verdienste des Klosters für die Cadi schildert: «Esist der Landschaft
nur zu gewiss in frischen Angedenken, dass sie das Licht des Glaubens
und dessen Fortdauer dem Kloster zu verdanken habe ; es hat ihm zu
verdanken, dass ihr Wohlstand, Ansehen, Gelehrtsamkeit und alles

das, was ehrbar, christlich, gerecht und erspriesslich genannt werden
kann von daher ersprungen sey; es muss sich beständig erinnern, dass

von Jahrhundert zu Jahrhunderte jene, die sich ungerechter und ge-
waltthätiger Weise wieder das Kloster vergriffen, entweder gleich
gestraft oder das dritte Geschlecht ihrer Nachkommenschaft nicht
erreicht haben.»33 Diese Überzeugung belegte Spescha im Anschluss an
die vorhergehende Literatur zweimal. Sowohl die Tumultuanten gegen
den 1634 neu erwählten Abt Augustin Stöcklin wie auch die Gegner
des klösterlichen Bistums vom Jahre 1656 sind elendiglich zugrunde
gegangen.34

Spescha zeigt hier schon, dass er aus der Geschichte eine «Moral»
beweisen will. Das war schon in der Barockzeit in etwa der Fall, in
welcher an den höheren Schulen Historie und Ethik miteinander ver-

B 43 II, S. 17-20, 34-37.
B 43 II, S. 26-27.
PI. Sp. 4, S. 85 / Spescha, S. 13; dazu B 43, S. 30-31 / Eichhorn S. 242-243.
PI. Sp. 4, S. 96 / Spescha S. 19.
PI. Sp. 4, S. 93-94 / Spescha, S. 18.

PI. Sp. 4, S. 181,215 / Spescha, S. 46, 57. Quelle dafür ist die Synopsis zu 1634 und 1656
sowie Cuorta Memoria, S. 243-244, 253. Nichts bietet Eichhorn, S. 263-264.

103



bünden waren.35 Noch mehr hat dies die Geschichtsschreibung der
Aufklärungsepoche betont, indem sie überall praktisch-nützliche
Ergebnisse erzielen und ihre Anschauungen geschichtlich erweisen wollte.
«Die Geschichte tritt an die Stelle der Theologie, indem sie zum
Weltgericht wird.» Dieser Pragmatismus war für die Geschichtsschreibung

des 18. Jahrhunderts bezeichnend.36 Ihm huldigte auch Spescha,
dem offenbar das berühmte Wort Ciceros «historia magistra vitae»
bekannt und vertraut war : « Die Geschichte soll die Lehrmeisterin der Politik,

der Moral und der Oekonomie seyn, und wie kann sie nutzen und
benutzt werden können, wenn sie in dem Abgrund der Verschwiegenheit

begraben liegt? Wird man nicht der fremden Sünden theilhaftig,
wenn man sie aus Menschen-Furcht verschweigt Werden die Boshaften

sich bessern, wenn ihre Bosheiten nicht entdeckt werden und wie
können sie entdeckt werden, wenn sie der Welt nicht bekannt gemacht
werden?»37 Deshalb will Spescha auch die weniger glücklichen Zeiten
der Klostergeschichtc schildern, um daraus Lehren zu ziehen. «Dem
ersten Anschein nach kommt diese meine Beschreibung von den Thaten

und Vernachlässigungen der Religiösen von Disentis dem Leser sehr
wunderbar und vielleicht auch sehr unenthaltsam vor, allein wenn
man sie reifer und unbefasster betrachtet, so mildern sie sich die Thaten

und Vernachlässigungen um ein Merkliches, und die Geschichte
kann jedem zum Nutzen und zur Belehrung dienen.»38 Durch die

ganze Arbeit Speschas drängt sich dann das eine Facit auf, man sollte
keine fremden Äbte und Verwalter wählen, aber auch nicht solche, die

von der Wirtschaft und Politik nichts verstehen wie Laurentius Cathomen

oder selbstherrlich regieren wie Anselm Huonder. Am besten wäre
es, Äbte nur für bestimmte Jahre, nicht für Lebenszeit zu wählen.39

E. C. Scherer, Geschichte und Kirchengeschichte an den deutschen Universitäten 1927,
S. 279-286.
F. Valjavec, Geschichte der abendländischen Aufklärung 1961, S. 288-293.
PI. Sp! 4, S. 571-572.
PI. Sp. 4, S. 570. Ebendort S. 266 betont er, dass die Geschichte besonders für Vorgesetzte,

d.h. Abte als Lehrmeisterin wichtig sei.

Vgl. etwa PI. Sp. 4, S. 189, 224, 226, 259. 265-276, dazu B 695 I, S. 111-114, II. S.

58-61, 126-127, 151-152, 159-160. Die Erwähnung, dass ein Abt ohne Kapitelserlaubnis
gehandelt hat, siehe z. B. PI. Sp,. 4, S. 143 / Spescha 32-33, ferner B 695 II, S. 61-64.

104



Trotz dieses Pragmatismus will unser Chronist ganz auf der
ungeschminkten Wahrheit aufbauen. «Der Geschichtsschreiber ist der Kritik
sehr ausgesetzt. Er sollte allemal sowohl in Rucksicht der Feinden als

Freunden und gleichgültigen die Warheit, nichts mehr und nichts
weniger als die Wahrheit, reden. Persönlicher Hass sollte keinen Plaz in
der Geschichte finden und keine persönliche Freund [schaft] sollte darin
Statt haben. Jedem sollte der vernünftige und aufrichtige Geschichtschreiber

Gerechtigkeit wiederfahren lassen. Dies ist aber ein Benehmen,

das der menschlichen Neigungen wegen, nach der Moral berechnet,

kaum möglich scheint.» Doch der rechtschaffene Mann wird sich
«über alle diese natürlichen Neigungen» erheben und selbständig die
Taten als Tugenden oder Laster bezeichnen, «gleichgültig, wer wird es

mir's glauben».40
Um sein Ziel zu erreichen, schrieb Spescha nicht in seiner romanischen

Muttersprache. Damit schuf er die erste deutsche Klostergeschichte

grösseren Umfanges, waren doch die früheren Werke alle lateinisch
oder romanisch. Nur so konnte er auf die Äbte und Klöster der
Kongregation einwirken, aus denen jeweils Mönche für Disentis zur Aushilfe

gesandt wurden. Um seiner Ziele willen musste unser Geschichtsschreiber

auch weit über die Zeitgrenzen gehen, die sich noch Synopsis,

Cuorta Memoria und Eichhorn gesetzt hatten, denn nur für die
neueste Zeit stunden ihm ausreichende Belege für seine Thesen zur
Verfügung.

Noch etwas Neues hat Spescha in die Disentiser Klosterhistoriographie

eingeführt, das weder bei Defuns noch in der Courta Memoria zu
finden war, jedoch schon bei Eichhorn wenigstens angelegt war, die
Einbeziehung der klösterlichen Schicksale in die gesamt-europäische
Geschichte. Darum rief er oft die «Weltgeschichte» oder die «Allgemeine

Geschichte» zu Hilfe, um die «Privatgeschichte» und besonders
deren Chronologie zu überprüfen.41 Für diese Konfrontation war sein
Gewährsmann kein anderer als der damals so hochgeschätzte Johannes
von Müller (1752-1809), der bei ihm als «der gelehrte Professor Müller
in Mainz» erscheint. Der Schaffhauser Historiker weilte ja beim Main-

Pl. Sp. 4, S. 543.
B 695 I, S. 9, 18-19. 26, 29, 43, 45, 71.

105



zer Erzbischof und Kurfürsten 1786-1792. Sonst bezeichnet Spescha
seinen Lieblingsautor einfach als «Herr Professor Müller» bzw. «Professor

Müller».42 Offenkundig verehrte der Disentiser Mönch Müller
vielleicht deshalb, weil dieser die Französische Revolution begrüsste
und später - von Napoleon begeistert - von 1807 bis 1809 im Dienste des

Königreiches Westfalen stand.43 Sicher benützte Spescha die
«Allgemeinen Geschichten der europäischen Menschheit», die der Bruder des

Historikers, Joh. Georg Müller, in Tübingen 1810 herausgab.44 Im
übrigen spricht P. Placidus gerne von der «Chronik des Prof. Müller».45

Diesen allgemeinen Rahmen der Geschichte benützte Spescha
jedoch am meisten für die Zeiten des Frühmittelalters. Er gab ihm die

notwendigen Anregungen, um sich der bisherigen häuslich-heimatlichen

Geschichtsschreibung zu entledigen und ohne jeden Pragmatismus,

ja entgegen jedem praktischen Nutzen, eine neue Stellung zu
beziehen. Diese grössere Weite der Betrachtung und auch schärfere Kritik,

die hier Spescha vertritt, war allgemein ein Signum des 18. Saecu-
lums.46 Dieser Arbeit Speschas wenden wir uns nun zunächst zu.

2. Der Kritiker des frühen Mittelalters

Von einer selbständigen Beurteilung ist in der ersten Fassung seiner

Abteigeschichte aus dem Jahre 1804 nichts zu merken. Den ersten
Zweifel äusserte er 1811 in seiner Schrift: «Ursprung des Rheins», in
der er nicht begreifen kann, dass Kolumban und Sigisbert zuerst
Seelsorger in der Innerschweiz und vor allem in Ursern gewesen sein sollen,
weil Ursern nicht früher als die Disentiser Landschaft kultiviert und

B 695 I, S. 9, 26, 29, 33, 38, 43, 71, 101.
HBLS 5 (1929), S. 187-188.
B 695 I, S. 9 bezieht sich auf die Allgemeine Geschichte 2 (1810), S. 1-5. Ausführlich
zitiert Spescha S. 33 das Werk, doch ist nicht ersichtlich, welches Ereignis er hier meint.
S. 33 zitiert Spescha auch dessen «Kurze Geschichte der Schweiz» 1819. Dazu das
Urteil des Biographen von Joh. Müller, Dr. Karl Schib, Schaffhausen : «Ihr Spescha ist
im Zitieren meines Müllers ein wahrer Wilding. Man kann nur ahnen, was er meint,
aber korrekt ist keine einzige Erwähnung. Bei der erwähnten «Kurzen Geschichte der
Schweiz» von 1819 muss es sich um irgend einen Nachdruck handeln, von denen es

wimmelte.» Freundliche Mitteilung vom 27.Juni 1972.

Valjavec I.e., S. 289-290.

106



bewohnt sein konnte. Dass letztere Gegend aber erstlich noch ungero-
det war, schliesst er aus dem Namen Disentis, der sich von desertum
ableitet.1 Hier hat Spescha aus seiner geographischen und wohl auch
rechtshistorischen Sicht richtig geschlossen.

Seine Zweifel an der bisherigen Überlieferung wuchsen immer
mehr und erreichten 1827 ihre ausführliche und endgültige Formulierung.

Es scheint ihm verdächtig, dass in den Viten der Heiligen Kolumban,
Gallus und Magnus kein Sigisbert vorkommt. Eine Reise Kolumbans von
Bregenz nach Italien wäre doch eigentlich über das «churische
Rhätien» gegeben gewesen.2 Der Abstecher über die Oberalp scheint ihm
auch deshalb merkwürdig, weil die Tavetscher Geschichte nach ihm
erst mit der Urkunde von 1300 beginnt, in der die Frau Berchta von
Tavetsch vom Disentiser Abt dem Kloster Wettingen übergeben wurde.3

Unser Kritiker hat wohl die Tavetscher Entwicklung um mehr als

ein Säkulum zu spät angesetzt, weil ja schon 1205 die dortige Vigilius-
kirche errichtet worden war, allein das Argument als solches war richtig-

Ferner verweist unser Kritiker auf das Antiphonar des Abtes Thüring
(f 1353), das nichts erzählt «von dieser wunderbaren Reise des h.
Columbanus über Uri und Ursärn und von der Übersetzung des Cris-

paltenbergs vom h. Sigisbertus, in so weit ich von dieser Lesung mich
noch erinnern kann, obschon es die Thaten der beiden Stifter des

Klosters genau beschreibt.» Unser Gewährsmann versichert uns, dass

er in Thürings Pergament-Codex, der ja erst 1799 verbrannte, die
«Herreise» Sigisberts «weit einfacher und gründlicher verschrieben»
fand.4 Man wird freilich einwenden können, dass die Liturgie und
schon gar die gesungene weder in Lesungen noch in Antiphonen alles

sagen konnte und wollte.
P. Placidus weiss, dass das Kloster Füssen des Hl. Magnus erst im 8.

Jahrhundert gegründet worden ist. Daher setzte er auch die Disentiser

1 PI. Sp. 9, S. 223-224. Über die Tradition in Ursern (Kanzel-Datum) siehe B 695 I, S.

19.
2 B 695 I, S. 12-20, 27,37-38. Auf S. 38 sagt Spescha von den Viten Kolumbans, Gallus

und Magnus: «Sie aber zu überlegen, zu vergleichen und auszumitteln überlasse ich
den Herren Biographen.»

3 B 695 I, S. 20-21.
4 B695 I, S. 20-22, 136-137.

107



Klosterheiligen in die gleiche Zeit, behielt aber sonst die Daten der
Synopsis bei, nur um ein Säkulum verschoben, so 713 Ankunft Sigis-
berts, 732 Martyrium des Placidus, 736 Hinschied Sigisberts. Spescha
blieb mithin dem barocken Zahlensystem verhaftet, auch wenn er
eigentlich dessen Berechtigung hätte verneinen sollen.5

Zum gleichen Ergebnis kommt unser Forscher auch vom
Standpunkte des Praeses Victor aus. Spescha bezieht sich auf den zwar
nicht genau datierten Grabstein, den Victor zu Chur aus vintsch-
gauischem Marmor errichten liess. Er identifizierte diesen Praeses mit
dem Mörder des hl. Placidus, den er daher «nicht eher als zu Anfang
des 8. Jahrhunderts ansetzen» kann." Ganz richtig lokalisiert er die
victoridische Residenz nach Chur und glaubt nicht an die Tradition
(des 16. Jahrhunderts), nach welcher der Praeses gegenüber dem Kloster

in Vilinga (Caverdiras) ein «Privatschloss» gehabt habe, von dem

ja auch keine Ruinen zu sehen seien.7

Ist nun Spescha wirklich ganz allein auf diese grossartige Kritik
gekommen Dass schon vor ihm der Zweifel geäussert worden ist,
belegt unser Forscher selbst mit dem Hinweis auf «die Hagiographen von
Antwerpen», also die Bollandisten. «Sie zweifelten schon damals nicht
unbegründet, dass Sigisbert ein Schüler des h. Columbanus gewesen
sey.» Dazu verweist Spescha ausdrücklich auf den 1723 in Antwerpen
erschienenen Juli-Band der Acta Sanctorum, in welchem Joh. B. Sollerius

(| 1740) in Victor, dem Vater Tellos, den Mörder des Hl. Placidus
sah.8 Spescha spricht noch ein andermal von dieser späteren Ansetzung
der klösterlichen Anfänge : « Man wird sich aber verwundern, dass ich
das, was gelehrte Männer anerkannt und ausgemittelt haben, in

B 695 I, S. 27-30, 40, 35-37. Ebendort Register zu I. S. 2, dazu auch PI. Sp. 4 auf der
später erst der Handschrift eingeschriebenen Notiz auf dem Vorsatzblatt, wo wir lesen:
«Die Lebensgeschichte des hl. Magnus stimmt mit der Weltgeschichte ein und jene der
hl. Columbus und Gallus usw. scheint mir zu alt.»
B695 I, S. 10-11.
B 695 I, S. 22-23.
B 695 I, S. 40 mit Hinweis: «Tom III. ad diem XI. Julii p. 238.» Genauer wären S.

238-240 zu nennen. Es ist bemerkenswert, dass Eichhorn S. 120 das gleiche Werk
zitiert, aber davon nichts sagt, sondern den atavus des Tello als Mörder hinstellt, nicht
den Pater. Zum Ganzen siehe Müller I., Die Anfänge von Disentis, 1931, S. 110-127.

108



Zweifel ziechen wolle; allein nicht ich war es, sonder eben so gelehrte
Schreiber, die das in Zweifel zogen, was die Kritik nicht aushalten
konnte.»9

Dachte hier Spescha nicht nur an Sollerius, sondern auch an den
St. Galler Benediktiner P. Johann Chrysostomus Stipplin (J1672), der
auch schon den Mörder des hl. Placidus um 700 ansetzte?10 Es ist

möglich, aber P. Placidus kann auch einfach verallgemeinernd von
Sollerius auf andere geschlossen haben. Soweit wir heute wissen, hat
dann erst wieder P. E. Martin 1925 an der traditionellen Chronologie
gezweifelt. So dürfen wir also von dem Trias Stipplin-Sollerius-Spescha
sprechen, das die Anfänge von Disentis wieder ins richtige Licht setzte.
P. Placidus darf umso mehr hier als Dritter der Reihe angesehen werden,

als er auch sonst noch weitere Gründe für diese Chronologie
beibringen konnte.

Die bisherige Abtereihe lautete: Sigisbert 613-636, Adalbero 637-
670, ermordet beim Einfall fremder Horden, Ursicinus 730-760. Diese

Aufeinanderfolge kann nicht mehr bestehen, wenn clas Kloster erst im
8. Jahrhundert gegründet wurde, wie Spescha glaubt. Er erinnerte sich

zwar, dass Sigisbert nach der bisherigen Überlieferung längere Zeit die

Regel Kolumbans befolgt habe. «Also scheint es, der h. Sigisbertus
müsse ein spätherer Jünger des h. Columbanus gewesen und eher von
Bobio als von Irland wegen Anhänglichkeit der Sprache gekommen
seyn.» Dies bestätigt uns P. Placidus noch ein zweites Mal: «Wir können

also nicht ohne Grund vermuthen, der Volksbekehrer Sigisbertus
wie der Abt Adalbero von Bobio hergekommen und der h. Ursicinus
als erster einheimischer Abt von Disentis könne betrachtet werden.»
Für diese Herkunft scheint ihm auch die Schenkung des Grafen Wido
von Lomello (754) zu sprechen, auf die wir noch zurückkommen.11
Den Abt und Bichof Ursizin versetzt er in die Victoridenfamilie : «

Vermutlich ist dieser Abt von der Nachkommenschaft des erwähnten
Viktor um das Jahr 748 erwählt worden.»12 Man staunt nur über die
kühne Logik Speschas, die man heute durchaus als richtig empfindet,

9 15 695 I, S. 31-32.
10 Stiftsarchiv Einsiedeln Xr. 459, Collectanea Stipplin P. Chr., Tom. II. S. 110.
11 B 695 I. Register, S. 5-6, dazu PI. Sp. 4 Vorsatzblatt: «von Bobio her».
12 B 695 I. Register, S. 3-4.

109



doch Luxeuil statt Bobbio einsetzt, immerhin auch wieder ein kolum-
banisches Kloster.13 Auch an der Existenz Adalberto zweifelte Spescha
insofern, als dessen «Gedächtnistag weder vom Kloster noch von der
Kirche gefeiert wird.»14

Dem überlieferten Einfall von Barbaren im Jahre 670 hält unser
Geschichtsbetrachter gewichtige Gegengründc entgegen. Dass Hunnen
oder Awaren im 7. Jahrhundert in Churrätien eindrangen und bei
Disia unweit Disentis mit den Einwohnern eine Schlacht schlugen, das
hat Spescha «in keinem bewährten Schriftsteller gefunden». Nach
seinen ihm vorliegenden Quellen kamen weder Hunnen noch Awaren ins
Land und waren überhaupt in viel früherer Zeit gefährlich.15 P. Placidus

hat hier richtig gesehen, denn erst Campell hat im 16. Jahrhundert
einen solchen Einfall behauptet, indem er den langobardischen
Geschichtsschreiber Paulus Diaconus j 799) zu frei interpretierte.16 Spescha

glaubt auch deshalb nicht an einen Überfall, bei dem Mönche ums
Leben kamen, weil man ja deren Leichen nicht endeckt habe, obwohl
sie als Märtyrer starben.17 Da aber Spescha doch die Erinnerung an
einen Einfall oder Brand des Klosters für richtig hält, vermutet er einen
Überfall «von dem fränkischen Präsidenten Victor oder von seinen

Mitgehilfen.«18 Unser Chronist erwähnt zwar den Einfall von Sarazenen

in der ersten Hälfte des 10. Jahrhunderts, wagte aber noch nicht,
in ihnen die feindlichen Horden der Tradition zu sehen.19

Mit der ganzen Frage hängt auch die Datierung des Verzeichnisses

zusammen, das die nach Zürich geflüchteten Gegenstände aufführt.
Schon Mabillon kannte das Dokument und Eichhorn hat es nach dessen

Text erneut veröffentlicht.20 «Vermuthlich habe ich das alte Buch,
von welchem Mabillon Erwähnung thut, selbst gesehen. Es enthielt die

13 Näheres über die Frage jetzt auch I. Müller, Geschichte der Abtei Disentis 1971, S.

9-15.
1 » B 695 I. Register S. 2. Darüber Müller. Jso. Die Anfänge von Disentis, JHAGG 1931, S.

94-95.
15 B695 I, S. 24-25, 42-43, 71.
16 I. Müller, Die Anfänge von Disentis, 1931, S. 89 98. 156.
1T B 695 I. S. 47-48, Register I. S. 2.
18 B 695 I. Register. S. 2.
19 B695 I. S. 87, Register I, S. 8.
20 Eichhorn, S. 221 und Cod. prob. Nr. L, dazu Mabillon J., »\nnales Ordinis S. Benedicti

1 (1703), S. 504.

110



vier Evangelien, die auf Pergament geschrieben waren. Nach ihren
Buchstaben zu beurthcilen verriethen sie im Alterthum römischer
Kunstschrift, die mit grossem Flciss verschrieben und ganz lesbar war.
Am Titelblatt waren die Geräthschaften verzeichnet, die um das Jahr
670 nach Zürich verschickt worden waren. Der Titel hiess so: Descriptio

ecclesiastici thesauri de Desertina monasterii. Allein sowohl clas

Latein wie die Schrift schienen mir nicht viel älter als Mabillon es

selbst war.»21 Wenn man hier Speschas paläographische Hinweise
wirklich ernst nehmen könnte, so würde man keinenfalls auf eine
gotische Zierschrift mit vielen Abkürzungen, sondern eher auf eine Hand-
schrift mit karolingischcr Buchminuskcl des 8.-13. Jahrhunderts
schliessen.

Später ging Spescha vom Inhalte des Textes aus und bemerkte sehr
kritisch: «Das Verzeichnis der Mobilien, die nach Zürich sollen
übertragen worden seyn, habe ich im Original gelesen und ich kann nicht
glauben, dass die Einöde von Disentis, die erst neulich aufkeimmte,
einen solchen Schatz von kirchlichen Geräthtschaften habe in einem so

kurzen Zeitraum zusammen bringen können.» Er denkt an die 15

Kelche, wovon einer aus Gold war, an die zwei Leuchter usw. «Ich
erinnere mich, gelesen zu haben, dass zur selben Zeit in den Gebirgs-
länder, wo so viel Eis und Schnee lagert, wenig Gold und Silber lag,
dass die Mönche seltener zum Priestcrthum erhoben wurden und dass

man noch im 5. Jahrhundert von hölzernen Kelchen sprach.»22 Die
Argumente waren nicht schlecht und erfuhren erst 1931 ihre
Rechtfertigung.23 Wiederum aber bleibt Spescha doch im barocken Zahlensystem

treu, wenn er die Übertragung der Reliquien nach Zürich
736/748 datiert.24 Auch meinte er anderseits, nur Rachgefühle und
Raubsucht der rätischen Familien, genauer die victoridische Ermordung

des hl. Placidus, hätten zur ganzen Erzählung von der Flucht
nach Zürich Anlass gegeben. Aus List hätten die Victoriden ihre
Blutschuld auf die Hunnen und Awaren abschieben wollen.25 So war

B695 I, S. 48-49.
B 695 I, S. 70-73.
Muller Jso, Die Anfänge von Disentis 1931, S. 75-89.
B 695 I, S. 57.
B 695 I, S. 46-47, 72.

111



Spescha; er widersprach sich selbst und kam zu keiner sicheren Darstellung,

ja er konnte dies nicht, solange er immer wieder aus Synopsis
Annalium und Eichhorn die traditionelle, aber unsichere
Frühgeschichte übernahm. Aber seine Kritik war auf methodisch gutem
Wege.

Wie wir aus Speschas Schriften wissen, interessierte er sich sehr für
die Entwicklung der Kirche und sehnte sich nach der Einfachheit des

frühen Christentums zurück, wie er sie sich nach dem Texte des Neuen
Testamentes vorstellte.26 Diese seine Sehnsucht nach dem « reinen
Christentum» kommt besonders in der zweiten Redaktion seiner Kloster-
und Landesgeschichte von 1827 zur Darstellung, und zwar bei der
Besprechung des Testamentes von Bischof Tello von Chur aus dem Jahre 765.

« Man bemerkt darin, wie wenige Priester man dortmals von Chur bis

Sumwix hatte, denn ich finde in dieser Vermächtnisse nur 3 Fosci zu
Chur, Vigili zu Ruschein und Silvan zu Trons. Denn zur selben Zeit
pflegten nur die Bischöfe zu predigen und die Christen waren nicht
angehalten, die Hl. Mess an Sonn- und Feiertagen, wie sie jetzt ist,
anzuhören.» Spescha war es immer um die Bedingheiten der Kirchengebote

zu tun. Er weiss allerdings, dass der hl. Gallus auch Priester bei
sich hatte, aber das sei aus seiner Missionierung der Alemannen zu
erklären.27 Merkwürdig ist, dass unserem Kritiker nicht auffiel, dass ja
in der Urkunde nur Priester erwähnt sind, die Lehensmänner der
Victoriden waren. Da Spescha das Reichsurbar nicht bekannt sein konnte,
insbesondere dessen Datierung in das 9.Jahrhundert, so durfte er auch
auf die entsprechende Zahl von Pfarrern schliessen.28 P. Placidus
wies in diesem Zusammenhang daraufhin, dass das Sonntagsgebot nur
relativ erfüllt wurde, was durchaus richtig ist, doch darf man aus dieser
Tatsache nicht auf die Nichtexistenz der kirchlichen Verordnung
schliessen.29 Merkwürdig findet Spescha, dass bei Tello mehrmals eine

Das Thema fordert eine eigene Studie.
B 695 I, S. 65-66. Bei Tello werden nur ein Vigilius, zwei Silvanus und zwei Foscio als
Priester erwähnt. Bündner Urkundenbuch I. (1955), S. 20, 22-23.
Büttner-Müller, Frühes Christentum im Schweizerischen Alpenraum 1967, S. 52-53
weist auf Grund des Reichsurbars darauf hin, dass schon im 7./8. Jahrhundert, wenn
nicht schon im 6./7. Jahrhundert ein geordnetes Pfarrei-System in Rätien vorhanden
wTar.

Büttner-Müller, S. 54.

112



Kirche des hl. Kolumban erwähnt ist, ebenso wie in der Schenkung
Widos von Lomello 754 eine Kapelle des hl. Gallus, obwohl er nie
gelesen hat, «dass die Heiligkeit dieser Heiligen Männer zu Rom
geprüft worden seye».30 Früher konnten die Bischöfe einen lokalen Kult
erklären und erst seit 993, seit der Aufnahme des hl. Ulrich in das

Verzeichnis der Heiligen, begannen die feierlichen Kanonisationen.31
Was nun das ganze Testament Tellos anbetrifft, so hatte es Spescha

nach seinem eigenen Zeugnis «öfters im Original gelesen und mit
Anmerkungen und Auslegungen vermehret». Er schätze darin besonders
«viele rhätische Nammen der Ortschaften in Bistum Chur, welche uns
gänzlich unkennbar geblieben wären», aber auch «Wörter, die den
Rhätiern eigen sind, z. B. Torbaces Cantinata, Barèca, Sòndrum usw.
lateinisch dargestellt. » Von der Edition und dem Kommentar, den Eichhorn

machte, ist Spescha wenig erbaut. P. Augustin a Porta, «von
Geburt ein Tiroler aus Schleuis bey Mals», der Text und Erklärungen
nach St. Blasien sandte, «hat weder die Geschichte noch die Anmerkungen

des gedachten Instruments selbst gearbeitet noch selbe acht
und vollkommen abgegeben». Als ersten Beweis fügt P. Placidus sofort
bei, dass dort «das Wort Speciis, nemlich ab Andeste, unkenbar darin
abgedruckt worden ist».32 Tatsächlich bemerkt die Ausgabe Eichhorns
bei Specius de Andeste nur, dass Andest mit Andest, romanisch An-
diast, identisch sei, nicht aber dass von Specius etwa der Familienname
Spescha abzuleiten sei, was ja unmöglich ist. Dann war Spescha 1804
schon der Meinung, dass der Mörder des hl. Placidus nicht etwa wie
bei Defuns und Eichhorn Praeses Victor I. war, sondern der Oheim Tellos,

dessen Untat der Churer Bischof gutmachen wollte.33

B 695 I, S. 66.
Es sei hier auch noch auf B 695 I, S. 67-68 verwiesen, wo Spescha die Frage des Limbus
der Kinder berührt und Papst Johannes XXII. zitiert. Spescha verweist hier auf das
Fegfeuer. Er hat wohl den Begriff Limbus deshalb angewandt, weil eine Entscheidung
Pius'VI. von 1794 davon spricht. Denzinger-Bannwart, Enchiridion Symbolorum 1922,
Nr. 1526. Eine entsprechende Entscheidung von Johannes XXII. (1316-1334) findet
sich nicht, wohl aber von früheren und späteren Päpsten. Denzinger-Bannwart Nr. 464,
530, 693. 777 usw.
PI- Sp. 4, S. 621-623.
PI. Sp. 4, S. 62 / Spescha, S. 4, dazu PI. Sp., S. 621.

113



Zur Zeit Tellos entstand sowohl nach Defuns wie nach Eichhorn
der grosse Sarkophag der Klosterheiligen Placidus und Sigisbert.34
Spescha schildert ihn und vergleicht ihn mit dem 1674-79 errichteten
Klosterhof von Truns.35 Vermutlich hat er aber eher den Reliquienschrein

von Ivo Strigel aus dem Jahre 1502 vor Augen, denn ein solch

spätgotisches Gehäuse hatte eher ein sehr steiles Dach.36 In der Spät-
Redaktion der Klostergeschichte berichtet unser Gewährsmann:
«Nicht weniger habe ich den Sarg gesehen, worin die Gebeine der
Heiligen Stiftspatronen verwahrt wurden und der zur Zeit Pipins solle

verfertiget worden seyn.» Bei seiner Wiederentdeckung imjahre 1786
sei der «Sarg» in zwei Teile geschnitten gewesen und habe noch
andere «Heiligthümer» enthalten. Vom plastischen Schmucke meldet
uns Spescha auch dieses Mal: «Aus dessen Vergoldung und Unfeinheit
des figürlichen Ausschlags schien es ein Alterthum zu verrathen.»37 Die
Notiz von Eichhorn, dass Abt Ulrich (1048) die Leiber der Klosterheiligen

«in einem kostbaren Sarge gelegt und ihn der Erde anvertraut»
habe, um ihn vor fremden Räubern zu sichern, interpretiert er dahin,
dass Abt Ulrich den 1786 gefundenen Sarkophag machen liess, denn

nur ein Holzsarg, der «mit Kupfer beschlagen und vergoldet» war,
konnte der Fäulnis widerstehen, nicht aber ein nur vergoldeter Holzsarg,

wie es derjenige von Strigel war.38 Vom materiellen Standpunkt
aus hatte Spescha richtig gesehen, konnte aber mit der historischen
Tradition nicht fertig werden.

Anlässlich des Langobardenfeldzuges Pippins III. vom Jahre 754
lässt Eichhorn den Grafen Wido von Lomello eine grosse Schenkung an
das Kloster machen. Der Stanktblasianer Gelehrte freute sich, darin
einen Beleg für die Pastoration der Mönche gefunden zu haben, wird
doch den Disentisern die Seelsorge an der lombardischen Gallus-Ka-
pelle übertragen.39 Wenn wir Speschas Bezeichnung «merkwürdig»

34 Synopsis zu 759, Eichhorn, S. 220, 224, 247.
35 PI. Sp. 4, S. 63, 99-103 / Spescha, S. 4, 21, dazu jedoch PI. Sp. 4, S. 102, wonach vom

Sarkophag «die wahre Abbildung das Klostergebäude zu Trons ist».
36 Darüber Zeitschrift für Schweiz. Archäologie und Kunstgeschichte 2 (19401, S. 194.
37 B 695 I, S. 71, 73-74.
38 B 695 I, S. 94-95. Vgl. Eichhorn S. 228.
39 Eichhorn S. 222-223, dazu Cod. prob. XLVI. Siehe die neuere Edition im Bündner

Urkundenbuch 1 (1955), S. 11-13.

114



richtig verstehen, dann schien ihm dies eher ein Grund zur Verdächtigung

der Urkunde zu sein. Es fiel ihm auch auf, dass hier bereits die
Rede von Zehnten-Abgaben ist. Weiter konnte er nicht ganz begreifen,
dass als klösterliche Schutzpatrone «nur» Martin, Sigisbert und Placidus

genannt werden.40 Spescha scheint richtig gesehen zu haben. Sicher
ist die Betreuung einer Kirche durch Mönche im 8. Jahrhundert
unglaubhaft.41 Zchntenabgaben sind möglich, aber es fällt doch auf, dass

im rätischen Urkundenmaterial erst um die Mitte des 9. Jahrhunderts
sicher von Zehnten die Rede ist.42 Was die Heiligen anbetrifft, so hätte
man analog dem Tellotestamente auch Petrus und Alaria erwartet,
was aber kein Argument sein kann, da oft nur der jeweilige Hauptpatron

genannt wird. Hingegen ist die Bezeichnung von Placidus und
Sigisbert als Patrone in dieser Zeit zu auffällig, daher verdächtig.43

Mit der Verlegung der Klostergründung ins 8. Jahrhundert musste
auch der Disentiser Besuch Karl Martells ins Wanken geraten, den
Eichhorn für 715 oder noch wahrscheinlicher für ca. 725 meldet.44

Spescha findet es «beinache unmöglich», dass ein fränkisches Heer auf
dem Wege nach der Lombardei hierher gekommen ist, da ja von Truns
bis Olivone 12 Stunden zu rechnen seien, falls überhaupt ein Lukmanierweg

schon gebahnt war. Von Truns nahm P. Placidus an, dass es

schon damals bewohnt war. Ferner kann Spescha einwenden, dass ja
Karl Martell erst um das Jahre 714 in die Geschichte eintrat. Weil er
den Zug Karls für unwahrscheinlich hält, zweifelte er auch an der
Episode von den Pferden des fränkischen Heeres, die innerhalb der
Mauern der Marienkirche eingestellt worden waren.45 Die Kritik
Speschas setzte richtig beim Namen des Heerführers ein, denn erst die
Synopsis von 1709 nennt ihn Karl Martell. Aber ein Passzug eines
Königs und die Rast seines Heeres in Disentis ist uns schon durch die
Passio Placidi aus der 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts belegt, bezieht
sich aber auf den Lukmanierübergang Ottos I. vom Jahre 965.46

40 B 695 I, S. 52-55.
41 Bündner Monatsblatt 1934, S. 33-42.
42 Bündner Urkundenbuch 1 (1955), S. 466 (Register). Dazu Büttner-Müller, FYühes

Christentum im Schweizerischen Alpenraum 1967, S. 52-53.
43 Dazu Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 2 (1952), S. 38-39.
44 Eichhorn, S. 222
45 B 695 I, S. 25-26.
40 Müller I., Die Anfänge von Disentis 1931, S. 136-142, 156.

115



3. Hoch- und Spätmittelalter

Seit dem 10. Jahrhundert war der Feudalismus das tragende
Element der Geschichte. Für einen Zeitgenossen der Aufklärung und der
Revolution, der nur noch die letzten weniger glücklichen Zeiten dieser

Erscheinung erlebt hatte, waren solche Verhältnisse nur schwer
begreiflich. So auch bei unserem Disentiser Mönch. Die Gunst, die Otto I.
dem Kloster zuwandte und die dann zur Stellung einer Reichsabtei
führte, deutete P. Placidus einfach dahin, dass sich Abt Victor in das

«Gemüthe des Kaisers Otto I. einzuschmeicheln wusstc.»1 Von Bischof
Waldo und seiner Zeit des 10. Jahrhunderts entwirft Spescha ein ganz
negatives Bild, das für seine Verständnislosigkeit gegenüber dem
Mittelalter geradezu typisch ist. Nach ihm war die damalige Epoche «die

geeignete Zeit, um klein sich zu stellen, um gross zu werden, sich als

Priester zu erheben, damit man vor Gott verkleinert werde. Waldo
scheint dieser Mann zu seyn, der von dem Blut der Unterdrückung sich

sättigen und darin baden wollte. Er war aber ein Nepotvon Salomon,
Bischofvon Constanz. Diese Benehmmung ist noch nicht ganz erloschen;
denn um gross zu werden, bedeckt man sich mit Schulden, und alsdann
braucht man grosse Hulden, um sie zu tilgen.»2

In die gleiche Richtung deutet auch die Beurteilung von Abt Martin
de Sacco, dessen Leben er ins 14. Jahrhundert versetzt: «Man staunt
nicht ohne Ursache über den kriegerischen Muth dieses Abtes, wenn
man die Lehre des Herrn in neuen Bunde überliest. Als man Christum
den Herrn zu einem Regenten dieser Welt machen wollte, verweigerte
er, diese Würde anzunehmmen und sagte, er sey nicht von dieser Welt.
Die Apostel, seine Nachfolgerund deren Nachkömmlinge in der Kirche
waren Volkslehrer und Belehrer und lebten von den Vergabungen und
Zehnten der fromen Christen und besassen kein Eigenthum in der
Christenheit; ja man bezahlte noch den Kaisern Tribute und unterwarf
sich ihren Machtsprüchen und behielt sich nur das geistliche Schwerdt
bevor. Allein nach der Zeit anmasste sich die obere Geistlichkeit der
Kirche, weltliche Regenten zu werden und verkehrte also die alte An-

Pl. Sp. 4, S. 64 / Spescha S. 5
B 695 I, S. 86.

116



Ordnung der Kirche.»3 Dabei machte es sich merkwürdig genug, class

P. Placidus freiheitsfreudige Untergebene wie hier bei Abt Martin die
Leute des Blenio und, wie wir schon sahen, die Gotteshauslcute von
Ursern stets als unruhiges Volks bezeichnete. Spescha hatte nur immer
die Verhältnisse der ersten christlichen Jahrhunderte vor Augen, nicht
die Zeiten, in denen sich Feudalismus und Kirche verbanden, um
das Abendland zu verchristlichen.4

Für Spescha ist die schlechte Verwaltung der Abte schuld, dass die
Abtei in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts in kritische Lage geriet.
Da er offensichtlich noch nicht von der Infiltration der Walser und der
Konkurrenz des Gotthardpasses wesentliche Kenntnisse hatte, ist dies

begreiflich. Daher betrachtet er aber auch die Wahl zunt lebenslänglichen
Abte als Ursache allen Übels, da man «nicht voraussieht, ob er kann
oder will das Kloster klug nach Gott und der Welt verwalten. Warum
bestellt man nicht einen Abten nur auf gewissen Jahren?» Bei guter
Verwaltung kann man ihn bestätigen, sonst aber «ist es ja billig, dass

man ihn von seiner Verwaltung entferne, ehe das Kloster gänzlich zu
Grunde gerichtet werde. Beispiele dieser Art hat man zur Genüge
vorhanden und die italiänische und spanische Klöster sind hiemit
durch Unfällen genugsam gewitziget worden». Da heutzutage die
«Willkühr» überhand genommen habe, müsse man Sicherheit haben,
auch dann noch gebe es Verluste in Fülle. Dann äussert sich Spescha
allgemein über die Abtwahlen, die selten glücklich seien. Man wähle
ewöhnlich ehrgeizige Männer, die «ihre Leidenschaften zu verbergen

und sich einzuschmeicheln wissen». Spescha tadelt auch die Wähler,
da sie meist solche an die Spitze stellen, die nachgeben. Dabei beruft sich

unser Gewährsmann auf seine «Erfahrung von mehr als 50 Jahren».5
Diese Erfahrung war nun allerdings schlecht, denn P. Placidus

erlebte schon die erzwungene Resignation des Abtes Kolumban Sozzi

(1764-85), der wohl gelehrt und politisch erfahren war, aber sonst
versagte. Dann kam Laurentius Cathomen (1785-1801), wohl ein ganzer
Mönch, aber kein Regent für Disentis und für die schweren Zeiten.

B695 I, 132-133.
Näheres I. Müller, Glanz des rätischen Mittelalters 1971, S. 33-60.
B 695 I, S. 111-114, Hinweis in Spescha, S. 7 Anm. 2.

t->

117



Abt Anselm Huonder (1804-26) war für Spescha viel zu energisch und
zu konservativ. Deshalb bemerkte P. Placidus schon bei der Erwähnung

des Abtes Walther (1127) : «Wären aber die Herrn Prälaten von
Disentis am Ausgang des 18ten und am Anfang des 19. Jahrhunderts
ebenso sorgfältig gewesen in Besorgung ihres Gottshaus wie der Abt Walter,

so würde es jetzt in einem blühendem Zustand sich befinden.» Äbte,
die ihr Amt erstrebten, gleichen einem Lasttier, das über seine Kräfte
beladen sein will oder das stark beladen sein will, um grösser zu scheinen.6

Die Geschichte des Benediktinertums ist aber nach seiner Verfassung

tatsächlich eine Geschichte seiner Äbte. Erst im 14. und
15. Jahrhundert fingen verschiedene Zweige der Benediktiner nach
dem Beispiel der Mendikanten an, die Amtszeit zu beschränken oder
überhaupt nur Prioren zu wählen. Aber die tridentinischen Bildungen
wie die schweizerische (1602), die schwäbische (1603), die österreichische

(1625) und die bayerische Kongregation (1684) behielten die
Lebenslänglichkeit bei. Doch hatten Visitationen zum Rechten zu
sehen. Die englische Kongregation wählt seit 1900 jeweils ihre Äbte auf 8

Jahre.7 Speschas Erfahrungen waren nur allzu persönlich, um in der

ruhigen Restaurationszeit Verfassungsänderungen veranlassen zu können,

zumal er ja auf Grund der Visitation von 1826 in der
Äbteversammlung damals als sanae mentis minus compos erschien.8 Zudem
hatte er, einseitig wie er immer war, die Schwächen seines Vorschlages
nicht in Rechnung gestellt, nämlich die Unruhe bei vielfachem Wechsel,

die zu grosse Beanspruchung des Klosters, falls ein Abt in seiner

Regierung vieles durchbringen will, endlich das Los der ausgedienten
Äbte.

Die Erwähnung der italienischen und spanischen Klöster ist etwas

allgemein. Im 17. Jahrhundert ging es mit den italienischen Abteien
infolge schlechter Verwaltung abwärts, aber auch infolge erdrückender
Abgaben und der Entmachtung der Delegierten der Kommunitäten.
Die napoleonischen Kriege brachten schliesslich die Aufhebung (1807—

B 695 I, S. 103.
B. Hegglin, Der Benediktinische Abt in rechtsgeschichtlichcr Entwicklung und geltendem

Kirchenrecht 1961, S. 51, 66, 72, 74-80, 149-150.
Annalas 82 (1969), S. 50.

118



1811). Die gleiche turbulente Periode sah auch in Spanien die Aufhebung

der Klöster und die Beschlagnahme ihrer Güter.9 Aber Spescha
hätte auch andere Beispeile nennen können, so Disentis selbst, wo
schlechte Verwaltung im 16. und 17. Jahrhundert schlimme Folgen
hatte. Aber fast jede Abtei, ja auch jede Gemeinschaft muss auf längere
oder kürzere Zeiten nachlässiger Verwaltung zurückblicken.

Weil Spescha mit den Äbten so schlechte Erfahrung gemacht zu
haben schien, dachte er auch daran, statt eines Mönches einen
Weltgeistlichen an die Spitze der Abtei zu stellen. So suchte er 1804
dadurch die Wahl des Abtes Anselm Huonder zu verhindern, allein weder

der Konvent noch die Nuntiatur gingen darauf ein. Einen
Präzedenzfall machte er nun in seiner zweiten Klostergeschichte namhaft,
indem er den Walser-Abt Burchard (1212) mit einem sonst nicht
nachweisbaren ehemaligen Kaplan von Somvix identifiziert, wie dies schon
Eichhorn getan hatte. Unser Geschichtsschreiber rechtfertigt die Wahl
durch den Hinweis, dass «die dortmaligen Umstände des Klosters uns
unbekannt sind, folglich können wir es nicht urtheilen, ob sie einen
solchen Schritt erfordert haben».10

Die Gründung des Hospizes St. Maria auf dem Lukmanier imjahre
1374 lobte Spescha in seiner ersten Darstellung als «eine der edelsten

Unternehmungen, die jemals von den Aebtenvon Disentis haben
vorgenommen werden können».11 In seiner letzten Redaktion tadelte er den

Abt, weil er aus Geldmangel die Alp Schetgia auf dem Lukmanier
verpfändet hatte. Unter diesen Umständen hätte er besser die Errichtung
des Hospizes unterlassen. Boden ist wichtiger als ein Bau, wird sich
P. Placidus, früher Statthalter, gesagt haben.12 Nun war es freilich Abt
Jakob von Buchhorn (1353-67), der die Alp verpfändete, und Abt
Johann von Ilanz (1367-1401), der die Verpfändung nicht mehr
rückgängig machen konnte, und auch das Hospiz baute.13

Dass Abt Jakob ermordet wurde, konnte Spescha nicht wissen. An-
lass dazu gab die Verpachtung der Medelser Bergwerke an die Inner-

Ph. Schmitz, Geschichte des Benediktinerordens 4 (1960), S. 141-143, 154-156.
B 695 I, S. 110 / Eichhorn, S. 230-231.
PI. Sp. 4, S. 78-79 / Spescha, S. 11-12.
B 695 I, S. 141-144 / Spescha, S. 12 Anm.
I. Müller, Geschichte der Abtei Disentis 1971, S. 47-50

119



schweizer (1565/66). Nach Spescha brachte Abt Jakob die Silbergruben

in Medels wieder an das Kloster.14 P. Placidus kennt sie genau:
«Das Silber liegt unter dem Bleiglanz. Die eine [Silbergrube] steht im
Medelser Thal ob der Pfarre Plata und die andere zeigt sich in der
Medelser Alp Lavez im Thale Vigloz. Ersterc ward von einem Medelser

im Anfang des 18. Jahrhunderts entdeckt und vom Fürst Bernhard
abgelöst und die andere von Statthalter Luci Soliva um dessen Mitte
aufgefunden, die ich aus meinem Industrialvermögen an das Gottshaus

zur Hclfte brachte und die andere Helfte bleibt den Nachkömmlingen
des Statthalters Ludovic Berter in Disentis eigen.»15

Bei der Erneuerung des Grauen Bundes in Truns imjahre 1424

gedachte Spescha des dortigen Ahornbaumes, den man seit der Pallas
Raetica von Fortunat Sprecher (1617) als Linde bezeichnete. Schon
1782 bemerkte der junge Frater Placidus, dass es sich um einen Ahorn
handelt.16 In seiner letzten Darstellung der Klostergeschichte betont
er ausdrücklich, dass die in der romanischen und deutschen Sprache
übliche Bezeichnung Linde «ttnächt» ist.17 Spescha war es gewesen,
der dem damals exilierten Josef von Görres diesen wahrhaft historischen

Baum persönlich zeigte.18 Mit dem Trunser Bund hängt auch die
Schaffung eines festen Gerichtes unter dem Vorsitz des Landrichters
zusammen. Diese Ordnung hat uns Spescha beschrieben.19

P. Placidus kommt bei der Regierung des Abtes Johannes Schnagg
(1464-97) auch auf die Pfarreien zu sprechen, die er gesamthaft als

«schon von den Urzeiten her dem Kloster einverleibt» betrachtete. Er
lobte den Abt, dass er 1491 die Inkorporation der meisten bisherigen
Kollatur-Pfarreien beim Papst Innozenz VIIL durchsetzte, denn es

fehlte ja damals an Seelsorgern, oder dann wurden die Pfründen nur

B 695 I, S. 139 / Eichhorn, S. 238.
B695 I, 139-141.
PI. Sp. 31 c, S. 6 Nr. 48: Troni sub Tilia seu verius sub acerna arbore. Orig. in Einsiedeln

A SF 1-16. Die Arbeit Speschas trägt den Titel: Ordo succendentium Abbatum et
Principum Monasterii Desertinensis. Am Schluss :Do in Monasterio Einsidlensi Hospita-
litatis meae anno 6 to mense Octobri anno 1782.
B 695 I, S. 152-154 / Spescha, S. 15 Anm.
Zum Ganzen siehe K. Fry, Der Trunser Ahorn 1928, S. 23-28, 31, 33, 38-39 SAaus
Artikeln des Bündner Monatsblattes von 1928, vermehrt jedoch um einen umfangreichen
Anhang mit Text-Zeugen und einem Register.)
B 695 II, S. 162-167 /Spescha, S. 15-16.

120



durch solche Geistliche versehen, die «vielmehr zum Ackerbau als

zum Weingarten des Herrn hätten können bestellt werden».20 Spescha

war überhaupt für Übernahme von Aussenpostcn, so auch für die

Betreuung der Pfarrei Disentis selbst, die 1818 Tatsache wurde. Er wies

darauf hin, dass jeder Bauer sich rühme, wenn er mehrere Kühe im
Stalle habe, so sei es auch für das Kloster eine Ehre, wenn das Kloster
«die erste Pfarrei im Bündner Oberlande verwalten und bei den
Sitzungen der Ruralkapitel den ersten Platz einnehmen» könne.21 Wie
wir noch sehen werden, war er daher auch kein Freund der
Kapuziner-Seelsorge.

Abt Johannes Schnagg schaffte sich auch eine Mitra an, was schon
Eichhorn gemeldet hatte.22 Speschas Darstellung entbehrt nicht der

Originalität : « Man schreibt, dieser Abt habe ihm eine kostbare Inful
anffeschaft. Eine wahre Eitelkeit in den Umständen, in welchen er sich

befand, denn am folgenden Jahre 1497, den 1 lten Juli, starb er. - Ich
hatte noch das Vergnügen, diese Inful zu sehen : sie war mit Perlen und
Steinen besetzt und sehr schwer. Herr Antonin aber, Capitular von
Pfäfers als Verweser des Klosters Disentis, glaubte füglicher für das

Gottshaus zu seyn, sie vermünzen zu lassen, ohne Genehmhaltung der
Herrn Capitularen von Disentis.»23 Wenn Spescha einem Abte etwas
anlasten konnte, so tat er es sicher, auch wenn wie hier das Jahresdatum
für den Erwerb der Mitra ganz ausfällt und daher kein Grund vorhanden

war, sie in die letzte Zeit des Abtes zu datieren.24 P. Antonin Regli
stand dem Kloster 1780-86 als Administrator vor und erfreute sich
nicht der ganzen Sympathie Speschas, der begreiflicher Weise stets in
seiner Klostergeschichte Verkäufe ohne Erlaubnis des Kapitels tadelte.

Bei der Darstellung des Schwabenkrieges von 1499 bemerkte Spescha
schon 1804, dass «einige Schriftsteller aus Ehrfurcht gegen gewisse
Mächtigen» ihn überhaupt verschwiegen hätten.25 Das Fehlen dieses

PI. Sp. 4, S. 97-99 / Spescha S. 19-20. Kürzer in B 695 II, S. 10-11.
Darüber Bündner Monatsblatt 1966, S. 265, 268.
Eichhorn S. 247.
B 695 II, S. 12 / Spescha, S. 20 Anm.
Die älteste Nachricht stammt von Abt Jakob Bundi (f 1614): «Diser hat die Schön
Infel kauft vmb 160 R.» C.Decurtins, Die Disentiser Klosterchronik des Abtes Jakob
Bundi 1887, S. 30.
PI. Sp. 4, S. 104 / Spescha, S. 21.

121



Ereignisses bei Eichhorn geht auf das Chronicon von P. Augustin a Porta

zurück, wo tatsächlich von diesem Kriege keine Rede ist.26 In seiner
Zweit-Redaktion notierte dies Spescha nochmals : « In seinen Beiträgen
habe ich bemerkt, dass er vom Pfade der Geschichte von Disentis,
besonders bei der Schlacht vom Jahre 1499 an der Malserheid abgewichen

war.» Dies erklärt sich P. Placidus aus der Herkunft seines
Mitbruders : «Des P. Augustins Vorältern waren vom Unterengadin gebürtig

und bei der Reformation zogen sie sich nach Vinschgau ins Tyrol
nach Schleuis am Bach Schiini, wo sie als Bürger angonommen wurden.

Ich habe mehrere Jahre mit ihm gelebt und sein Karakter ward
mir bekannt. Noch in seinem reifen Alter hatte er sich nicht naturalisieren

und den republikanischen Stil angewöhnen können, denn er blieb
immer Oestreichs Gesinnungen ergeben, welche ihm auch einen frührenn

Tod zugezogen haben.»27 Damit meinte Spescha die Unannehmlichkeiten

des Statthalteramtes, die ihn 1795 zu Grabe brachten: «Der
P. Augustin a Porta, von alters aus Engadein stammend, sonst ein
Tiroler, musste Krankheit halber nach vier Jahren seiner Statthalterschaft

entlassen werden; er fandt gleich sein Grab in Romein.»28 Nach
Speschas Ansicht blieb P. Augustin ein Tiroler, was sich in der Verwaltung

der Ökonomie ebenso zeigte wie in seiner Geschichtsschreibung.
Infolge des Schwabenkrieges war die Lage des Churer Bischofs Heinrich

von Höwen (1491-1509) bedrohlicher geworden, so dass ihn Leute
aus dem Engadin und der Stadt Chur 1503 in seinem Schlosse überfielen.

Um die exkommunizierten Täter loszusprechen und das über die
Stadt Chur verhängte Interdikt zu beheben, erhielt Abt Johannes
Brügger von Disentis 1505 aufdie Fürsprache des Kaisers Maximilian I.
von Papst Julius II. die nötigen Vollmachten.29 Dies meldete
Spescha zuerst noch in aller sachlicher Kürze, ganz im Anschluss an
Eichhorn.30 In seiner späteren Umarbeitung gibt er seiner Kritik freien
Lauf: «Hier geschieht zufolge meiner Erinnerung die erste Kunde von

Chronicon Disertinense, Kopie Disentis, S. 84, zu 1498-1502, dazu Eichhorn, S.
247-248.
B 695 II, S. 92-93, kurzer Hinweis Spescha, S. 21 Anm.
PI. Sp. 4, S. 275 / Spescha, S. 70.
Darüber J. G. Mayer, Geschichte des Bistums Chur 1 (1907), S. 511-512
PI. Sp. 4, S. 108 / Spescha S. 22 aus Eichhorn 247-248.

122



der Gewaltthätigkeit der geistlichen Waffen der römischen Curie;
allein die Folgen davon waren traurig, indem die Reformation dadurch
begann. Das Vergehen betraf ein Raub und diesen konnte hier gebunden

und gelöst werden, und zwar von der geistlichen und weltlichen
Obrigkeit und zur Erstattung angehalten werden. Es betraf ja kein
Glaubensartikel, woraus man hätte schliessen müssen, die Ausschliessung

von der Kirche usw. wäre das wahre Hilfsmittel zur Genesung;
allein es heilte zwar diese Wunde, insoweit wir es glauben, aber schlug
eine andere, die bis jetzt unheilbar geworden ist.»31 Diese Entwicklung
ging natürlich schon auf die Zeit des 13./14. Jahrhunderts zurück, war
also viel älter als P. Placidus ahnte. Ob sie immer nur Ursache oder
Anlass war, untersuchte Spescha nicht, war dazu ja auch ganz aus-
serstande.

Damals gab es in der Cadi Bestrebungen, die feudale Herrschaft der
Abtei zu erledigen, wogegen das Gericht des Grauen Bundes 1517 doch
gewisse klösterliche Rechte zu wahren suchte. Das wusste Spescha aus

Eichhorn, doch glaubte er den wahren Sachverhalt anders zu sehen:
«Die Grossen der Landschaft Disentis stifteten neuerdings das gemeine
Volk imjahre 1517 auf, um auf Unkosten des Gottshaus ihren eigenen
Beutel zu spicken.» Doch erhielt der «gemeine Mann» nichts davon.
Dann stimmte P.Placidus einen Fluchpsalm auf die Klostervögte bzw.
Kellermeister der Cadi an: «Lasse man doch gesagt seyn, dass den

ausgehausten Advokaten, übelgesinten, boshaften und unruhigen
Köpfen nicht zu trauen seye, und dass das Glück und Wohlseyn
vorzüglich in der Vertragsamkeit, Ruhe und Zufriedenheit mit dem seinigen

bestehe.»32 Später meinte Spescha, dass die Bedingungen von 1517

«vermuthlich einige Irrungen im Kloster voraussetzen lassen».33 Die
Abtei war während des 15. Jahrhunderts gegenüber der Cadi immer
nachgiebiger geworden, auch deshalb, weil sie religiös nicht mehr so

stark war.

B 695 II, S. 15-16 / Spescha S. 22 Anm. (kurzer Hinweis).
PI. Sp. 4, S. 109-110 / Spescha S. 23 (teilweise). Eichhorn 248.
B 695 II, S. 18. Zum Ganzen Joh. Cahannes, Das Kloster Disentis vom Ausgang des
Mittelalters bis 1584. 1899, S. 41-42.

123



4. Vom 16. zum 18. Jahrhundert

Was Spescha über die Zeit der Konfessionsstreitigkeiten bietet,
geht materiell gesamthaft auf die Synopsis oder deren Derivate, die
Cuorta Memoira und Ambros Eichhorn, zurück. Für welche Thesen
er jedoch die Kirchengeschichte jener Zeit benutzt, gehört hier nicht
eigentlich zu unserem Thema.

Die Aneignung der Abtswahl durch die Cadi 1538 verurteilte unser
Geschichtsschreiber scharf und macht «sowohl den gewaltthätigen und
unverständigen Bürgern als den unkräftigen und duldsammen
Mönchen» Vorwürfe. Den Verkauf der Alp Prausec, der übrigens nur eine

Verpachtung auf 12 Jahre war, den Abt Leonhard Ferner 1538 tätigte,
nennt er einen «Schandfleck», enthält sich indes schliesslich des

Urteils, weil er die Ursachen nicht kenne.1 Von Abt Paulus Nicolai
(1538-1551) meldet unser Historiograph Verkäufe, so vom Schloss

Jörgenberg und der Alp Cornera im Tavetsch, dann auch politische
Konzessionen wie die Anerkennung der Ilanzer Artikel und die Einrichtung

eines Statthaltergerichts in Brigels. Unser Chronist spricht daher
von «Unvorsichtigkeit» und «Schwachheit».2 Später äusserte sich

Spescha noch schärfer, der Abt sei «zum zeitlichen Verderben des Klosters

geboren gewesen», doch fragt er sich dann doch wieder: «Waren
die dortmaligen Zeitumstände so unartig und die Capitularen so sorglos,

dass man dem Übel nicht hätte vorbeugen und beseitigen können

Solche Zeiten und solche Capitularen haben wir in der Klostergeschichte

gelesen und hernach unter den Äbten Columban, Lorenz und
Anselm selbst erfahren.» Spescha meinte noch: «Man räumte den Äbten

unumschränkte Gewalt ein» und richtete so mit ihnen das Gotteshaus

zugrunde «entweder in Werken, oder schwieg dabei freiwillig,
oder aus Menschenfurcht, damit man dadurch nicht gestört oder
gekränkt werden musste.» Diese Willkür der Äbte, so glaubte P. Placidus,
habe «bis zu unsern Zeiten angedauert.»3

Nur kurz PI. Sp. 4, S. 142-143 / Spescha S. 32-33, ausführlicher B 695 II, S. 56-57. Zur
Alp Prausec auf dem Lukmanier siehe Synopsis zu 1538.
PI. Sp. 4, S. 143-146 / Spescha, S. 33-34. Dazu B 695 II. 58: «Die Annales des Klosters
nennen ihn homo prudens ac pius», ein Zitat, das auf die Synopsis zu 1538 und auf
Eichhorn, S. 251 zurückgeht.
B 695 II, S. 58-61

124



Abt Lucius Anrieh (1551-1566) erscheint ihm als «ein listiger und
durchtriebener Kopf».1 Er verpachtete die Alp St. Maria imjahre
1552. Das erinnert Spescha an neueste Ereignisse: «Abt Anselm
verkaufte sie förmlich ohne Vorwissen des Capitels und ohne meine förmliche

Protestation dagegen zu beachten, den Pächtern, als er noch nicht
Abt war.» Das muss mithin vor 1804 geschehen sein, da Anselm Huonder

erst damals zum Abte gewählt wurde.5 Spescha erwähnt auch, dass

Abt und Cadi Johann de Florin als Vertreter nach Trient sandten,
obwohl dies die Bündner untersagt hatten.6 Ob dies «schicklich war,
ist eine andere Frage», fügte er später hinzu.7 Damit brachte er die

Verfolgung in Erinnerung, die Florin dafür erleiden musste.8
Über Abt Christian von Castelberg (1566-1584) weiss unser Gewährsmann

nur Gutes zu erzählen.9 Auch in der zweiten Redaktion änderte
sich dies nicht. Das Zitat aus dem Reskript von Papst Pius V. ist ganz
aus Eichhorn übernommen. Zu der 1572 vom Churer Bischof dem
Abte gegebenen Erlaubnis, auch in Kirchen, die nicht dem Abte unterstellt

sind, in bischöflicher Kleidung das Amt zu feiern und auch
Kirchen, Altäre und Glocken zu weihen, notierte sich Spescha : « Dieser

Gunst bedienten sich die nachfolgenden Äbte bis zum Abt
Lorenz.»10 Die Darstellung des Abtes Nikolaus Tyron (1584-1593) schliesst
sich genau an Eichhorn an. Das Zitat über den Priestermangel stammt
aus dieser Quelle, ebenfalls die Berufung auf Stöcklin betreff der
freien Abtswahl.11 In der zweiten Redaktion sind noch genauere Zahlen

über die grosse Pest von 1584 angeführt.12
Die Reise nach Jerusalem, die einige Bündner Oberländer 1591 unter

Führung des Somvixer Pfarrers Jakob Bundi unternahmen, erwähnt
Spescha schon in seiner ersten Darlegung.13 In der Spätfassung fügte er

PI. Sp. 4, S. 146-147 / Spescha S. 34-35.
B695 II, S. 61-64.
PI. Sp. 4, S. 148 / Spescha, S. 35.
B 695 II, S. 64.
B 43 II, S. 33 / Spescha, S. 35 aus der Cuorta Memoira, S. 225.
PI. Sp. 4, S. 148-154 / Spescha S. 35-37.
15 695 II, S. 65-70, 72. Zitat aus Eichhorn, S. 254.
PI. Sp. 4, S. 154-160 Zitate aus Eichhorn, S. 257, 260
B 695 II, S. 70-77, bes. 74. Für Tavetsch auch B 43 II, S. 90-91.
PI. Sp. 4, S. 158-159 / Spescha S. 39.

125



noch bei: «Durch diese Walfahrt hatte er sich beim Volk beliebt und,
nachdem er diese seine Reise verschrieben, berühmt gemacht.»14 Noch
1821 charakterisierte unser Chronist die Schrift näher: «Sie ward auch
in's Deutsche übersetzt und kann auch für ein Muster der Schreibart in
der romanischen Sprache, vorzüglich in Versetzung der Wörter,
angesehen werden. Das Original, welches ich öfters gelesen habe, wurde
gleich nach seiner Hinreise vom Jahre 1590 verschrieben, nacher im
Jahre 1799 durch die Brunst von Disentis vernichtet und die Abschriften

davon nicht rein von fremden Wörtern.»15 Die Sache verhält sich

gerade umgekehrt, deutsch war das Original, romanisch die Übersetzung.16

Der Jerusalem-Pilger stieg bald darauf zur Abtswürde auf. Spescha
tadelt an Abt Jakob Bundi (1593-1614) die illegale Art, mit der er sein

Ziel erreichte, bemerkte aber immerhin zu den damaligen ungeordneten

Verhältnissen: «Allein zu selber Zeit ging es auch nicht besser in
andern Gegenden von Europa.» Hoch rechnete es P. Placidus dem
Abte an, dass er dann den Ämterkauf abschaffen wollte. Einen breiten
Platz in der Bundi-Biographie nehmen die Berichte über die Mirakel
mit den Placidus-Reliquien ein, die sich schon bei Eichhorn finden,
über die Spescha jedoch auch noch Aufzeichnungen sonst gelesen hat,
wie er berichtet.17 In der Zweit-Redaktion fügte P. Placidus der

Bundi-Biographie die Bemerkung ein: «Seine Lebensart zeichnete sich

mit Wundererzählungen und Thaten aus, die dem Kloster wenig Interessen

beibrachten.»18
Abt Sebastian von Castelberg (1614-34) ist sehr ausführlich behandelt.

Spescha gibt uns zu denken, dass der Abt «in jener Zeit lebte, wo in
Ansehung der Denkungsart und der Kriegen alles in Verwirrung

B 695 II, S. 79.
PI. Sp. 26, S. 39-40. Noch 1827 sagt Spescha, Bundis Beschreibung «in romanischer
Sprache verdient nach dortmaliger Schreibart Achtung.» B 695 IL Register, S. 4

Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden 52 (1922), S.

1-61. Bündner Monatsblatt 1937, S. 1-3. Zum Pilgerstock Spescha, S. 39.
PI. Sp. 4, S. 160-168 / Spescha, S. 39-41, jedoch ohne S. 165-168 über Wunder
allgemein. Zu den Beziehungen zu Altdorf Bündner Monatsblau 1938, S. 6-12. Zum
Ganzen Eichhorn, S. 260-261.
B695 II, S. 77-81.

126



standt».19 Neu ist in der Darstellung nichts, alles findet sich schon bei

Eichhorn, einzig die Notiz über den Katechismus von Calvenzano
dürfte aus der Synopsis oder der Cuorta Memoria stammen.20 In seiner

späteren Darstellung kommen kaum weitere l'atsachen hinzu, hingegen

beschäftigt sich hier P. Placidus mit der Wertung der verschiedenen

damaligen Reformen. Sie kamen ja deshalb zustande, weil Abt
Sebastian 1617 in die Schweiz. Benediktinerkongregation eintrat, bzw. zum
Eintritt gezwungen wurde. Es handelt sich um die Reformpatres
von Muri (1618) und von St. Gallen (1624) dazu um die Rcformbe-
stimmungen des Nuntius Scappi (1623) und endlich um die Absetzung
des Abtes und die Einsetzung von Augustin Stöcklin als Administrator
(1631). Spescha notiert dazu: «Allein wie konnten jene Männer,
welche der Landessprache, der Gesätzen und Landesgewohnheiten
unkundig und so den Disentiscrn unwillig aufgedrungen waren, ihre Un-
ternehmmen mit Anstand und Nutzen ausführen ?» Deshalb lobte unser
Chronist vor allem die Administration von P. Gregor Hol 1625-31,
der aus dem eigenen Konvente stammte. Er spricht von dessen «glor-
würdigen Verwaltung».

Auch in dieser Darstellung wird Abt Sebastian vorgeworfen, dass er
die Abtswürde erkauft und seine unkanonische Wahl nicht validieren
liess. «Aber den niederträchtligsten Fehler beging er darum, weil er
durch Zwangsmittel des Nunzius liess sich an die helvetisch-bcnedikti-
nischen Congregation anzuschliessen». Damit wollten die Äbte der
Klöster den Abt Sebastian umso leichter stürzen, falls er die Vorschriften

der Kongregation nicht erfülle, «welches zur Strafe der Verwegenheit

und Niederträchtigkeit von Seiten des Sebastian auch in Erfüllung
ging». Die Schwesterklöster sollten in geistlichen wie zeitlichen Belangen

helfen, «allein die Vereinigung von Disentis mit der Congregation
war zufolge der Erfahrungen von ihrem Anfang an bis zum gegenwärtigen

Jahre 1826 weder der Congregation noch dem Kloster Disentis

PI. Sp. 4, S. 168-178 / Spescha, S. 41-45, doch sind dort S. 43 über Hunger und Pest im
Tavetsch (1622 und 1628) sowie S. 45 über die Firmreise Bischofs Josef Mohrs (1630)
aus B 43 II, S. 87, 94-97 Berichte eingeschaltet. In Spescha, S. 45 fehlt auch der
allgemeine Passus über Abt Sebastian aus PI. Sp. 4, S. 178.

Eichhorn, S. 261-263, dazu Synopsis zu 1615 und Cuorta Memoria, S. 236 (Ausgabe
Decurtins).

127



anständig und zuträglich». Der Nuntius wollte damals einfach «die
römischen Denkungsarten bei der Religion und Sittenlehre handzuhaben

und die Klöster in vermöglichen Umstand zu erhalten, damit die
Taxen usw. bei den Abtswahlen gesichert und ehender vermehrt werden

konnten». Rom habe nur daher die Kongregation mit Gnaden
überhäuft, «damit bei der Wahl eines neuen Abts der Geldbrunnen für
dessen Bestätigung nicht versiegen möchte». Als Beispiel führt unser
Kritiker an: «Bei der Wahl des Abts Beat von Einsicdlen flogen 9000
Fl. RW nach Rom.»21

Weil Pfäfers und Disentis zuletzt eintraten, «glaubte man, sie hätten

das Probejahr von Zucht und Ordnung noch nicht vollenden, folglich

dass man zu ihrer Aushilfe und Reinigung mit einer Mission
herbeieilen müsse». Deshalb seien auch beider Klöster Äbte entsetzt worden.

Unser Chronist bezweifelt den «rein apostolischen Eifer» der
Reformpatres, die mehr mit «Demuth und Gedult» und durch «ewange-
lischen Vorträge» hätten wirken sollen. Diese «Apostel» fragten nicht
zuerst an, «ob die Klöster sie gutwillig aufnehmmen wollten oder
nicht, sonder man zwang sie anzunehmmen und sie mitzuschalten, wie
sie für gut befänden». So hat man nicht nur Äbte abgesetzt, sondern
auch «verschiedene Mitbrüder in andere Klöster zu versenden»

gewagt. «Das Geld, welches einige Klöster zur Herstellung des ökonomischen

Wesens dargaben, wollte nur auf eine kurze Zeit, wie die Erfahrung

bis dahin anzeigte, fruchten.» Das Ceterum censeo ist, dass «die
helvetische Alission nicht von dieser liebreichen und christlichen Ver-
fahrungsart ausging», die man bei Johannes dem Täufer und den Aposteln

und andern Missionären feststellen kann.22
Die Ansichten Speschas sind gar nicht so befremdend, wenn man

sie von seiner Zeit aus betrachtet. Die Abwendung von Rom und der
Hinweis aufnur finanzielle Hintergründe bei der Bestätigung der
Abtswahlen passen ganz in das Repertoire unseres Kritikers. Die national-

Vermutlich meint Spescha damit auch die Kosten für das Konkordat, das die Abtei
Einsiedeln und dessen Abt Beat Küttel (1780-1808) mit dem Bischofvon Konstanz im
Jahre 1782 schloss, das einen langen Jurisidiktionsstreit beendete. Allein die Betreibung
der Angelegenheit in Rom kostete dem Kloster 1400 Florin, R. Henggeler, Professbuch
der Abtei Einsiedeln 1933, S. 166.
B 695, S. 82-107, bes. 87, 99-106. Bei Spescha, S. 42 Anm. 2 nur ein kurzer Hinweis.

128



romanische Komponente wuchs im Kloster seit Ende des 18. Jahrhunderts,

um dann zu Beginn des 19. Jahrhunderts zu dominieren. Daher
ja auch die Spitze gegen die landesfremden und sprachunkundigen
Reformmönche, die aber von hohem Ideal getragen waren. Entscheidend

war, dass schon Abt Bernhard Frank (1742-63) aus St. Gallen der
rätischen Abtei beträchtliche Defizite hinterliess. Unter Abt Kolumban

Sozzi (1764-85) endete die St. Galler Administration von 1777-79
mit wesentlichen Schulden. Die Verwaltung des Pfäferser P. Anton Regli

im Auftrage der Kongregation 1780-86 war positiv, wurde aber als

zu selbständig empfunden. Der aus Einsiedeln postulierte Abt Laurentius

Cathomen (1785-1801) versagte. Daher war auch Abt Anselm
Huonder (1804-26) durchaus der Kongregation abgeneigt.23 Nur
durfte man nie vergessen, dass die Reform von Nuntius Scappi 1623

und die Reform des Administrators Augustin Stöcklin (1631-34) den

Anfang einer grossen Blüte begründeten, die ohne Absetzung des Abtes
und Auslogicrung des Konventes nie verwirklicht worden wäre.

Zur Darstellung der Regierung des Abtes Sebastian von Castelberg
konnte sich Spescha ziemlich genau an Eichhorn halten. Von da an werden

dessen Angaben sehr dürftig, was sich P. Placidus daraus erklärt,
dass Abt Kolumban Sozzi (1764-85) dem Klosterarc.hivar P. Augustin
a Porta wohl den Auftrag zur Mitarbeit gegeben, ihm aber dann die
Übersendung weiterer Materialien untersagt habe.24 Gut möglich,
dass der Abt die Schilderung der neueren Geschichte mit Einschluss
seiner eigenen Resignation nicht wünschte, allein die Hauptursache
scheint im Mangel an Quellen gewesen zu sein.25 An die Stelle von
Eichhorn tritt nun deutlich àie Cuorta Memoria aus der Mitte des 18.

Jahrhunderts, die freilich nur bis 1656 geht, der aber Spescha nun
deutlich folgt.

Dies ist schon bei der Schilderung der Administration von Augustin
Stöcklin (1631-34) ersichtlich.26 Einzig die Nachricht, dass Stöcklin von
unansehnlicher Gestalt war und an den Beschwerden eines Kropfes litt,

I. Müller. Geschichte der Abtei Disentis 1971, S. 149-150, 157-158, 163-164, 182.
B695 IL 91-93.
Bündner Monatsblatt 1958, S. 108-117.
PI. Sp. 4, S. 176-177 / Spescha, S. 44-45, dazu Cuorta Memoria S. 240-241 und
Synopsis zu 1631-1633.

129



ist sonst nirgends belegt.27 Sie dürfte aus der Tradition geschöpft sein.
Wiederum bei der Darstellung der Abtszeit Stöcklins (1634-1641) folgt
Spescha genau der Cuorta Memoria, sowohl in der Anordnung wie in
Einzelheiten (Rede Stöcklins, Inschrift der Dorfkirche).28 Dass jedoch
zur Zeit der Pest Mistral Udalricus de Florin mit seinem Messer selbst
seine Giftbeule aufgeschnitten und sich dadurch gerettet habe, was
andere auch nachmachten, das ist ein Zug aus der Volksüberlieferung,
denn weder die Synopsis noch die Cuorta Memoria wissen davon zu
erzählen.29 In der zweiten Redaktion handelt unser Chronist über die
kirchlichen Wahlen allgemein, angefangen von der Wahl der Apostel.
Früher sei der Abt durch die Geistlichkeit der Cadi gewählt worden,
aber auch jeder Christ und jeder Kapitular des Klosters hätte stimmen
können. Dazu sei noch die Einwirkung von Nuntius und Bischof
gekommen.30 Aber weder die Geistlichkeit noch das Volk hatten irgendwann

das Wahlrecht, auch konnten Nuntius und Bischof nur indirekt
eingreifen. So übergaben im Falle Stöcklins die noch in Disentis weilenden

drei Mönche dem Nuntius ihr Wahlrecht, der dann sogleich den
bisherigen Administrator dazu bestimmte.

Was Spescha von Abt Josef Desax (1641-42) berichtet, stammt aus
der Cuorta Memoria. In allzu freier Weise verbindet er das Geschlecht
mit denen von Sax-Misox. Da er aber von Truns gebürtig war, wie
P. Placidus selbst berichtet, wird es sich um die dortige Familie gehandelt

haben. «Der letzte dieser Linie war Jacobus, den ich selbst
gekannt habe.» Unser Chronist deutet den Namen de Sacs «von den

Säcken», also nach dem Wappen.31 Die Wahl des Abtes Adalbert I.
Bridler 1642-55) fand unser Chronist unglücklich, da er als Mönch von

37 B 695 II, S. 107-108 bemerkt: «Von Körperbau war Augustin wie seine Abbildung
vorzeigte, unansehnlich.»

28 PI. Sp. 4, S. 178-190 / Spescha, S. 45-48. dazu Cuorta Memoria S. 242-246.
29 Da die Schilderung der Pest das Tavetsch betrifft, stammt dieser Udalricus de Florin

von dorther. Als Mistral ist 1613/14 nur Martin de Florin aus dieser Familie bekannt. II
Glogn 1944, S. 92. Diese Episode bietet auch die zweite Redaktion der Geschichte in B
695 II, S. 118-119.

30 B 695 II, S. 107-120, bes. 111-114. Bemerkenswert ist, dass Spescha den Cuminplatz
von damals östlich der alten Martinskirchc suchte, am Orte der heutigen Klosterkirche :

«Der Gemeindeplatz stund damals, wo die jetzige St. Martinskirche stehet.» B 695 II,
S. 115.

31 Pl.Sp.4,S. 188-189/Spescha 48-49, dazu B 695 II, S. 120-121. Zum Wappen siehe G.
Casura, Bündner Wappenbuch des Vorderrheintales 1937, S. 31.

130



Muri weder die Landesgewohnheiten noch die romanische Sprache
kannte. Spescha bietet auch den Wortlaut der Formel, deren sich der
Abt bei der Übergabe des Blutbannes an den Mistral bediente. Sie

findet sich indes schon in der Synopsis (zu 1643) und wie auch in der
Cuorta Memoria (S. 247). Die beiden Kompositionen von 1643 und
1648 führt Spescha Punkt für Punkt genau an, wofür ihm weder die
Synopsis noch die Cuorta Memoria, sondern Kopien zur Verfügung
standen.32 Er hatte diese noch 1815 vom Deutschen ins Romanische
übersetzt und kommentiert.33 Doch behandelte er in seiner Spät-Re-
daktion die Kompositionen eher kürzer. Er beklagte sich nun aber,
dass die Verträge seit 50 Jahren unbeachtet blieben. Den Äbten
Laurentius Cathomen und Anselm Huonder habe er öfters vorgeschlagen,
die Verträge zu halten, allein ohne Erfolg, denn «man wollte hierüber
kein Bescheid geben, das Alte zwar lassen, das Neue aber willkührlich
thun, murren und zanken». Er habe die Dokumente öfters gelesen und
es mit «Moral und Vernunft» unvereinbar gefunden, dass hier dem
Abte «eine unumschränkte Gewalt» im Zeitlichen wie Geistlichen
geben werde. Von den Rechten des Kapitels lese man nichts. Die Äbte
seien «in ihrem Bezirk Monarchen, ihre Unterthanen Leibeigene,
denen man weder den eigenen Willen noch ihre eigene Vernunft zu
haben gestattet». Daher sei es besser, sie nur auf Probe zu wählen.34

In die Regierungszeit des Abtes Adalbert I. fällt auch die Übergabe
der Pfarrei Disentis an die italienischen Kapuziner, die uns zwingt, das

Verhältnis von Spescha zu diesen Missionären zu erörtern. Schon
bei der Schilderung der Pest unter Abt Augustin Stöcklin schrieb
P. Placidus, man habe 1639 die selbstlose Hingabe der seraphischen
Söhne brieflich nach Rom gemeldet, wofür die Patres jedoch wenig
dankbar waren («dass die Capuciner überhaupt wegen dieser Gutthat
schlechten Dank gewusst haben»).35 1648 fielen die Pfarreigenossen
von Disentis «ich weis nicht aus welchem Antrieb, auf dem wunderbaren

Entschluss, Capuciner dorther zu berufen, um die Seelsorge zu ver-

Pl. Sp. 4, S. 189-203 / Spescha, S. 49-52. Dazu Cuorta Memoria, S. 246-248.
PI. Sp. 49 Nr. 9, 14 Seiten.
B695 II, S. 121-131, dazu Register, S. 5.
PI. Sp 4, S. 187 / Spescha S. 48.

131



sehen».36 Schon aus diesem Passus erkennt man die Gesinnung unseres
Chronisten. Erfährt dann fort. «Ein neuer Schriftsteller macht bey dieser

Begebenheit folgende Anmerkung: Wo warst, Disentis, mit deinen
Gedanken, dass du in der gelbgraulichten Farbe so sehr verliebtest?
Was fiel dir dabey am besten : die Farbe, der Geruch oder der Kleiderschnitt?

Sehe und höre zu, wie wohlklingend deine Jugend ietzt das

ikka, akka aussprechen Wie verständig und rednerisch, wie systematisch

und herzstärkend, wie heilig und apo [sto] lisch die Kanzelreden
herabrieseln ?» Dann wirft dieser Schriftsteller den Rückgang von «Ge-
lehrtsamkeit und Tugend» vor, trotzdem man «Bethen und Fasten nach
italiänischer Art» gelernt hat. Das Jahr 1648 lehrte «die schwarze Farben

zu hassen und die einzig seeligmachende gelbichtgraue zu lieben.»
Zweifellos war dieser neue Schriftsteller ein Geistlicher im Bündner
Oberland. Vielleicht ein Freund von Spescha oder er selbst? Spescha
durchstrich dann den ganzen Passus, weil wohl dieser Sarkasmus für
eine Geschichte der Cadi zu unpassend schien.37

Seitdem die Franziskussöhne aus dem Süden 1648 die Pfarrei
Disentis übernommen hatten, gab es zwischen dem seraphischen Pfarrhause

und dem benediktinischen Feudalkloster seit eh und je Schwierigkeiten.38

Zu Anfang des 18. Jahrhundert begegnen uns im Kloster
Worte voll beissender Kritik an dem Betteln und der mangelhaften
Christenlehre der Kapuziner.39

Bei der Biographie von Abt Adalbert IL de Medel (1655-96) fällt
gleich anfangs die sonst nicht belegte Bemerkung auf, dass der Abt
während seines Studienaufenthaltes in Rom den Plan zum Neubau von
Kloster und Kirche fasste. Nicht von der Cuorta Memoria stammt die
Angabe über das Grab des hl. Adalgott, die wohl aus der Synopsis oder
sonstigen Quellen entnommen ist.40 Den grössten Teil der Ausführungen

unseres P. Placidus nimmt der sog. Bistumsstreit von 1655 und
1656 ein. Genau wie in der Cuorta Memoria werden auch die Briefe

PI. Sp. 4, S. 201 / Spescha S. 52. Ähnlich B 695 II, S. 130.
PI. Sp. 4, S 201-203. Spescha, S. 52 Anm. 2 weist nur kurz daraufhin.
I. Müller, Der Abtei Disentis 1655-1696, 1955, S. 542, 546 (Register s.v. Disentiser
Pfarrei und Kapuziner). Dazu auch PI. Sp. 4, S. 213 / Spescha, S. 56 (zu 1656).
I. Müller, Die Abtei Disentis 1696-1742. 1960, S. 123 zu ca. 1705.
Über das Grab Adalgotts siehe Bündner Monatsblatt 1960, S. 226-252.

132



des Nuntius vom 30. September und 13. November 1655 wörtlich
aufgenommen. Nach dem Vorbild der gleichen Chronik lässt Spescha
auch den Mistral die Pfarreienbulle auf der Landsgemeinde von 1656
zerreissen. Die vier Punkte des Vergleichs vom 26. Oktober 1656 fehlen
weder in der Synopsis noch in der Cuorta Memoria noch auch bei

Spescha. Genau wie in der Cuorta Memoria folgen die Verleihung des

Blutbannes an den Mistral 1656 und die Einführung der Skapulierbru-
derschaft 1658. Damit endet überhaupt die Cuorta Memoria.41
Spescha fügte noch eine kurze Bemerkung über Maria-Licht und den
Klosterhof in Truns ein, um zuletzt ein literarisches in elegantem
Latein geschriebenes Werk des Abtes zu erwähnen, die Beschreibung der
Cadi und die Wappen der Äbte.42 An anderer Stelle charakterisiert
Spescha diese Schrift: «Unter andern Aufsätzen, welche er in einem
feinen lateinischen Styl uns hinterlassen hat, fand ich eine kurze
Beschreibung der Kirchen und Kapellen in der Landschaft Disentis.»43

Aus der Spät-Rcdaktion sind manche Bemerkungen Speschas noch
wertvoll oder für ihn charakteristisch. Nach unserem Chronisten hätte
man den jungen Frater besser «nach Bethlehem zur Krippe des

Herrn» schicken oder in Disentis behalten sollen. «In Rom sah er nur
Pracht und Hohmuth am meisten hervorleuchten, aber was nutzten
ihm dieser Stofe des Schimmers, da er nach der Wildniss von Disentis
zurückkehren, dort wohnen und sterben musste, zu haben?» In der
Tiberstadt habe der studierende Adalbert «schöne und künstliche
Gebäude und allenthalben prachtvolle Anzüge von Kleidern und Tischge-
räthe» gesehen, was er auch «in der Disentiser Einöde» einführen
wollte. Hier spricht der Zeitgenosse des Klassizismus und der Anhänger

der Aufklärung.
Der Bistumsstreit ist kürzer dargestellt. Von der Vergleichsurkunde

vom 26. Oktober 1656 sagt Spescha, sie sei ihm «nie zu Gesichte»

gekommen, doch kennt er deren genauen Inhalt. Bei der Schilderung,
wie man das Grab des hl. Adalgott eröffnete, vergisst er nicht, dass dabei
ein angenehmer Harz-Geruch dem Sarge entströmte, und fügte sogar

Cuorta Memoria, S. 248-254 über Abt Adalbert IL
Alles in PI. Sp. 4, S 204-217 / Spescha S. 52-58.
B 695 II, S. 145. Über das Opus siehe Die Abtei Disentis 1655-1696, 1955, S. 522-523
sowie Die Abtei Disentis 1696-1742, 1960, S. 667.

133



noch bei: «Auch noch zu meiner Zeit ward dieser liebliche Geruch

gespürt, obschon die Einbalsamierung der Äbte von Disentis nie
gewöhnlich war.» Nach seiner Ansicht überbot der Parfum de la sainteté
des Heiligen alle späteren ähnlichen Erscheinungen.

Spescha stellt Adalbert II. als Bauherrn in helles Licht : « Seine
hochsinnige Gedanken aber richtete er auf den Bau des Klosters. Er liess

demnach das alte unansehnliche und unregelmässig aufgeführte nie-
derreissen, um ein neues und regelmässiges aufzubauen, das er nur zur
Helfe ausführen konnte.» In ehrlicher Sachlichkeit bemerkte er dazu:
«Ob er auch den Grund zur neuen S. Martinskriche gelegt, ist mir
aber unbekannt.» Am besten kennt P. Placidus die Bauten in Truns.
Abt Adalbert IL «machte sich den Tronsern imjahre 1660 beliebt,
indem er ihnen die St. Maria-Kirche auf dem Hügel Acladüry aufzubauen

kräftigte Mithilfe leistete.» Dann bespricht er den Trunsern

Klosterhof, den der Lugnezer Baumeister Petrut Derungs und der Trunser

Zimmermann und Schnitzer Johann Giger 1674—79 errichteten.
«Noch im Jahre 1674 fing er (Adalbert II.) den Bau des Hofs zu
Trons an. Es ist ein feiner, festes, dauerhaftes und relmässig aufgeführtes

Gebäude, welches in einer nicht unfeiner Stadt stehend, Ansehen
verschaffen konnte. Man kann vermuthen, es habe bei 30 000 Fl.
aufzubauen gekostet. Maurer, die grosse Talenten besitzen und die Welt
bereist haben, sind auch fähig, grosse Thaten auszuführen und das

Schöne, Kömmliche und Ebenmässige zu bemerken und anpassend zu
machen. Diese Kunst zeigte er vorzüglich in der Auszierung des Hofes

von Trons. Denn die Mahlereien und die Sinnsprüche and dessen

Speise-Sal 1678 und die Vertäfelung seines Wohnzimmers dort 1682

wie auch die Wappen der Aebte, seiner Vorfahren, sind Zeugnissen
davon.»44

Bei Abt Adalbert III. Defuns (1696-1716) kann Spescha nicht
hoch genug greifen. Er ist ihm «das feinste, ausgebildetste und weit-
sichteste Genie, das Disentis jemals gehabt und haben wird». Die
nicht lange Biographie fasst das Wesentliche gut zusammen. Wertvoll
ist die Nachricht, dass dieser Abt die Annales Monasterii geschrieben

Alles in B 695 II, S. 131-146. Über die Trunser Bauten siehe Müller Iso, Die Abtei
Disentis 1655-1696, 1955, S. 210-225.

134



hat. Ebenso ist er uns ein Zeuge dafür, dass Bischof Ulrich Demont,
ein ehemaliger Klosterschüler, 1709 die Klosterkirche benedizicrte.
Am Schlüsse erwähnt er noch die scharfen Bestimmungen der Obrigkeit

zum Schutze des Bannwaldes oberhalb des Klosters.45 Für Spescha
ist der dritte Adalbert schlechthin ein «Licht der Gelehrtsamkeit und
Frömmigkeit.»46 In seiner Umarbeitung fallen die Notizen über die
romanischen Werke auf: «Er übersetzte die Regel des H. Benedictus
und das Martyrologium romanum in die romanische Landessprache
sehr acht. Die Bücher der Nachfolgung Christi aber, welches im J. 1716

zu Disentis gedruckt worden, ist nicht von ihm übersetzt, denn dessen

Dialekt stimmt mit dem seinigen nicht ein. Er verschrieb den Sagänser
Religionskrieg, der nachgehns verfälscht worden ist und die Streitigkeiten

in d'Ardin, und wir besassen von ihm mehrere Predigten und
andere Schriften, worin seine Wohlredenheit und Bcurtheilungskraft
hervorleuchten, in romanischer und lateinischer Sprache.»47

Abt Gallus Deflorin (1716-24) brachte das Kloster «zu dem höchsten

Grad des Wohlseyns und Glückes». Ihm verdankte man die

Tilgung der Schulden und den Ausbau der Kirche.48 Das beschreibt die
Zweit-Fassung wie folgt: «Das Kloster hat ihm den eisernen Gatter vor
dem Hochaltar, die wohlgeschnitzlete Kanzel und manche Zieraten an
der Kirche und den grossen Altar darin zu verdanken.» Spescha ver-
gisst auch nicht «den schönen Ornat für S. Placidusfcst.» Dazu hatte
der Abt die Ehre, «die Margretenkapell zu Val in Valtenigia einzuweihen.»49

Letztere wurde 1643 erstmals eingeweiht, erlebte 1695 einen
Umbau, der wohl die gemeldete Neuweihe zur Folge hatte.50

Über Abt Marian von Castelbert (1724-42) zeigt sich Spescha gut
orientiert, besonders über dessen österreichische Familienpolitik, die
den Zehntenstreit veranlasste. Darüber schrieb P. Maurus Wenzin

Zum Waldschutz PI. Sp. 49, Nr. 1 mit 17 bzw. 19 Seiten, dann PI. Sp. 4, S. 283-288 /
Spescha S. 72-74, dazu B 695 II, S. 148-149. Zum Ganzen siehe: Die Abtei Disentis
1696-1742, 1960, S. 15.
PI. Sp. 4, S. 218-219 / Spescha, S. 58. Zur Einweihung der Kirche auch B 695 II, S.
148.
B 695 II, S. 146-149. Zur Imitatio Christi von Defuns siehe Müller Iso, Die Abtei
Disentis 1696-1742, 1960, S. 681.
PI. Sp. 4, S. 219-220 / Spescha S. 58-59.
B 695 II, S. 149-150.
E. Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden 4 (1942), S. 410.

135



(j 1745) ein Tagebuch, das leider 1799 verlorenging. P. Placidus hatte
es gelesen und davon einen niederschmetternden Eindruck erhalten,
so bitter waren die Kämpfe und so schwer die Folgen.51 Spescha wirft
dem Abte auch vor, dass er in letzter Zeit «mehrere Handschriften an
fremde Hände» kommen liess.52 Inder späteren Bearbeitung weist

unser Gewährsmann daraufhin, wie der Zehntenstreit für beide Teile
unglücklich ausging. Das Kloster legte die Auskaufssumme im Veltlin
an, das 1798 von Bünden abfiel und daher nichts mehr eintrug. Die
Landschaft aber verlor «den Kornkasten in Disentis, denn so lang
der Zehnte dem Kloster zufloss, dachte Niemand an Ankauf des fremden

Korns und das Geld blieb im Land ; allein seit vielen Jahren her
schaff man sehr vieles Korn aus Deutschland und Italien und das

Geld fliegt aus dem Land».53
An Stelle des zurückgetretenen Abtes leiteten 1738-42 P. Maurus

Wenzin die geistlichen und P. Martin Biart die ökonomischen Belange.
Beide charakterisiert Spescha, zuerst P. Maurus Wenzin, der «12
Bücher von den Stiftern und Gutthätern des Gottshaus Disentis in einem
latei [nischen] dem Cicero ähnlichen Styl schrieb, worin das ausgebaute
Kloster, wie es vollständig werden sollte, und der Hof zu Trons, wie er

war, abgezeichnet und illumnirt waren. Er hinterliess noch andere
minder wichtigen Schriften, die mir zu Gesichte kamen, welche Zeug-
niss von seiner Gelchrtsamkeit, Fleiss und literarischen Vorliebe geben.
Hingegen war P.Martin Biart mit einer solchen Gedächtniss begabt,
dass er als Bibliothekar jedes Buch in der Bibliothek wusste, wo es läge
und was es in sich enthalte.»54

Wir halten hier inne, denn was von etwa 1750 bis 1827 folgt,
bezeugt nicht Spescha als Historiker, sondern als Chronisten seiner Zeit,
was einem besonderen Aufsatz vorbehalten ist. Es gnügt, dass wir
P. Placidus für die Zeit des hohen und späten Mittelalters wie für die

Über Wenzins Buch siehe Müller Iso, Die Abtei Disentis 1696-1742, 1960, S. 575-576.
Spescha erwähnt es auch in B 695 II, S. 155-156: «Der damals lebende P. Maurus hat
ein Diarium darüber verfertiget, den Streithandel beleuchtet und das Unbefügniss
männlich und authentisch beschriben.»
PI. Sp. 4, S. 220-223 / Spescha S. 59-60. Dazu B 695 II, S. 158: «dass er mehrere
Handschriften des Klosters an die Weltlichen übergeben habe.»
B 695 II, S. 150-158, besonders S. 154-155 (Folgen des Zehntenstreites).
B695 II, S. 161.

136



Epoche des Barocks als interessierten Übersetzer und auch Ergänzer
der vorhergehenden Historiographie von Defuns (| 1716) bis Eichhorn
(1797) feststellen können. Als kritischer Historiker kann er erst für die
Zeit des frühen Mittelalters gelten, da er — einer Anregung der Bollandisten

folgend - eine neue Chronologie mit beachtlichen Gründen
anbahnen konnte, die freilich erst zu Anfang des 20. Jahrhunderts ihr
Echo fand. So war Spescha selbständig denkend, auch wenn er als

Einzelgänger angesehen wurde.

137


	P. Placidus Spescha als Historiker

