
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1972)

Heft: 5-6

Artikel: Zum Disentiser Brevier des 12. Jahrhunderts

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Disentiser Brevier des 12. Jahrhunderts

Von P. Iso Müller

Der liturgische Sammelband 403 der Stiftsbibliothek St. Gallen
zählt 638 einspaltig beschriebene Pergamentblätter von etwa 23 X 13,8

cm Größe, die jeweils 38-42 Zeilen umfassen, wenigstens im gewöhnlichen

Stile des Hauptschreibers. Datiert wird dieser Cod. Sang. 403

auf die 2. Hälfte des 12. Jahrh. oder wenig später. Sicher stammt er aus
der Abtei Disentis, wie verschiedene Hinweise dartun.1 Diesem Kloster

gehört jedoch nicht das vorgebundene Kalendar (S. 2-13), das

einer burgundischen Benediktinerabtei, wohl Trüb oder St. Johann-
sen, zuzuweisen ist.2 Das Psalterium (S. 15-90) weist in Schrift und
Ornamentik ganz den Charakter der späteren Disentiser Teile auf.
Das Hymnar (S. 91-110) enthält zwar keine Lieder, die besonders
auf das Kloster am jungen Rheine hindeuten, entspricht aber immerhin

inhaltlich ganz den entsprechenden Sammlungen damaliger
süddeutscher Klöster.3 Auch hier gehen Paläographie und Buchschmuck
mit dem Hauptteil vollständig einig. Es sind also die Seiten 15 bis
638 als Ganzes anzusehen. Aber um 1300 oder später kam der Codex
nach Kempten, wo verschiedene Seiten ausgeschabt und neu beschriftet

wurden, die daher in Schrift und Ornamentik vom Disentiser Teil
merklich verschieden sind. Es handelt sich um die ganzen oder
teilweisen Seiten 110-115, 187-193, 199-202, 316-329, die ja auch
inhaltlich als Fremdstückc zu erkennen sind und daher für unsere
Zwecke ausscheiden.4

1 I. Müller, Lektionar und Homiliar im hochmittelalterlichen Brevier von Disentis. Archiv
für Liturgiewissenschaft 11 (1969), S. 77-164. Dort S. 78-79 Hinweise auf Sprache und
Schrift. Das Stiftsarchiv Disentis besitzt eine Photokopie von Sang. 403.

1 Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 63 (1969), S. 332-352.
3 I. Müller, Zu hochmittelalterlichen Hymnensammlungen. Ephemerides Liturgicae 85

(1971), S. 121-149.
1 Näheres Lektionar und Homiliar (wie Anm. 1), S. 89-91.

153



1. Die Rahmen-Initialen

Es fällt auf, daß schon von dem ersten Teil des Psalteriums (S. 15,

26, 32 usw.) bis zum Schluß der Handschrift (S. 611, 167, 630) ein

gleicher Stil vorwaltet, der stets seine Buchstaben in einen rechteckigen

Rahmen stellt, der selten nur eine farbige Fläche, meistens indes
einen diagonal geteilten Hintergrund aufweist, der gelegentlich sogar
dazu noch senkrecht in der Mitte geteilt ist. Dabei hält sich der Maler
durchaus nicht immer an clas Rechteck, sondern fügt noch andere

größere oder kleinere Rechtecke oder Quadrate an, um die ganze
Grundfläche des Buchstabens zu decken. Der malerische Stil zeigt
sich auch noch darin, daß der lange Hauptstab eines Buchstabens

gerne in schmale Flächen unterteilt ist. Im ganzen sind sicher 30

Initialen dieser Art zu zählen, die einem einzigen Illustrator zugewiesen

werden müssen. Ferner kommen noch etwa 9 hinzu, die
wahrscheinlich oder möglicherweise von der gleichen Hand stammen
können.

Durchgehen wir einmal das Alphabet unserer Initialen. Dreimal
stellt der Künstler das A durch zwei oben in spitzem Winkel
zusammenlaufende Balken dar (S. 255, 358, 513), deren Länge bei jedem
Buchstaben verschieden ist (5-6 bzw. 9 Zeilen). Der Hintergrund
macht sich fast wie eine Pyramide aus, die jedoch durch quergelcgtc
rechteckige Blöcke unterbrochen oder eigentlich nur noch massiver

gestaltet wird. Der Mittclraum des A ist bald mehr bald weniger
gefüllt.

Dem Psalterium ist ein großes B vorangestellt, das fast die ganze
Seite ausfüllt (S. 15: Beatus). Daß hier schon der Haupt-Illustrator
am Werke war, ergibt sich aus dem ganzen rechteckigen Hintergrund,
dessen Rahmen selbst aus drei Flächen zusammengesetzt ist, die aber
auf jeder Seite verschiedene Formen aufweisen. An den Ecken des

Rahmens läßt sich je ein kreuzförmiges Ornament erkennen. Ihnen
entsprechen innerhalb der Buchstabenfläche vier Rosetten, von denen
zwei vierteilig und zwei fünfteilig erscheinen. Die Majuskel selbst ist
zierlich geschwungen und kunstvoll mit Ranken gefüllt.

Eine wesentlich vereinfachte, ja sogar sehr bescheidene Wiederholung

des großen B stellt das kleine B dar (S. 529: Beatus), das aber

154



nur mit dem Kiel gezeichnet ist, immerhin jedoch auf einem
rechteckigen Grund erscheint (7-8 Zeilen).

Der Buchstabe C figuriert dreimal in schön abgerundeter Form auf
rechteckigem Hintergrund, zuerst in diagonal geteiltem Feld (S. 82

Confitebor), dann auf einfacher Fläche (S. 120 Concede) und endlich
auf einem hell getönten Hintergrund, jedoch in einem Rahmen, dessen

Seiten jeweils in verschiedener Art hervorgehoben sind (S. 572

Cum). Dieses Initial zeigt auch das größte Ausmaß (11 Zeilen),
begreiflich, da es die Lesungen zum Disentiser Hochfest St. Placidus
(11. Juli) einleitet. Das erste C wird durch Ranken geziert, das zweite
ähnelt einem eleganten G, clas dritte füllt seinen Innenraum mit zwei
eingerollten Blättern.

Wie ein G sieht auch ein viertes C aus (S. 143 Concede). Es weist

jedoch nur einen linearen Rahmen auf, so daß es sich von der Art
unseres Hauptkünstlers abhebt. Doch fragt man sich, ob nicht die
flächenhafte Malerei nur vergessen wurde und uns hier einfach
eine Vorzeichnung vorliegt.

Die zahlreichen D teilen sich in gerade und ovale Formen. Gerades

D, also mit aufrechtem Rückenbalken, aber mit schön geschlungener

Bauchlinie, auf diagonal geteiltem Hintergrund, finden wir auf
den Seiten 26 (Dominus), 66 (Dixit), 116 (Deus), 137 (Deus). Auf
S. 66 ist das Rechteck sogar nicht nur diagonal, sondern auch
senkrecht geteilt. Ein gerades D auf einfachem, nicht geteiltem Rechteck

figuriert auf den Seiten 145 (Deus) und 163 (Deus). Nur gestrichelt
ist das Feld, nicht aber bemalt auf S. 399 (Domine), was vielleicht
nur ein Entwurf ist. Das ganz ovale D auf diagonal geteiltem Hintergrund

entdecken wir auf S. 32 (Dixit), 60 (Domine), 136 (Deus). Auf
nur einfach getönter Folie begegnet uns das ovale D auf S. 234 (Deus).
Das gerade D mit seinen sieben Belegen überwiegt gegenüber den nur
vier ovalen Beispielen.

Der Buchstabe E ist in rechteckiger Form auf einfachem ungeteiltem

Felde auf S. 203 (Ecce), 284 (Et), 422 (Exultent) festzustellen.
In der runden unzialen Gestalt treffen wir E auf S. 422 (Ecce) und
533 (Elena), jedoch ist nur das letztere E in ein geteiltes Rechteck
eingefügt. Wie schon bei D überwiegt auch hier clas gerade E über clas

runde (3:2).

155



H erscheint stets auf ungeteiltem Grund, relativ einfach auf S. 387

(Hodie) am Feste der Epiphanie, schon gezierter auf S. 593 (Hodie)
am Feste Mariae Geburt, am originellsten mit Schäften wie Säulen
auf S. 583 (Hodie) am Feste Mariae Himmelfahrt. Obwohl nach den
Texten des Codex Epiphanie und Mariae Himmelfahrt wie St. Martin

zu den drei größten Festen der Abtei gehören, sind deren Initialen
doch weder quantitativ noch qualitativ bedeutend (S. 387, 583, 593

messen die Felder nur 6-8 Zeilen). Liturgisches Denken hatte sich in
unserer Initial-Kunst noch nicht eigentlich ausgcfaltet.

Ohne Hintergrund ist das / auf S. 442 (In principio) gemalt, das

sich jedoch durch seine Länge (ca. 27 Zeilen) auszeichnet. Das Initial
weist oben und unten Ranken auf, während der lange Körper in drei
verschieden gezierte Flächenzonen aufgeteilt ist, die von oben nach
unten länger werden.

In den drei Belegen des N ist der Nebenschaft stets geschwungen
und der Hintergrund zwar nicht diagonal geteilt, wohl aber anscheinend

verschieden getönt. Während S. 451 (Noe) und S. 530 (Non)
cine sehr bescheidene Größe offenbaren, ist dies bei der Pfingst-Initialc
S. 548 (Non) nicht der Fall (13 Zeilen). Es ist dies das schwungvollste
N, dessen Hauptschaft auch in drei oblonge Flächen verschiedener

Verzierung aufgeteilt ist.
Die drei gerahmten, 6-7 Zeilen beanspruchenden 0 finden sich

auf S. 162 (Omnipotcns), S. 356 (O sapientia) und S. 387 (Omnes).
Das erste Initial präsentiert sich als mehrteilige Rosette, die beiden
andern als Fruchtknoten ; das erste und letzte weisen einen diagonalen
Hintergrund auf, das mittlere ein einfaches Feld. Einen Bezug auf den
Inhalt lassen die drei Initialen nicht vermuten.

Als Einleitung in das Psalterium figuriert das erste P auf S. 91

(Primo dierum). Es zeigt den längsten Schaft, der beinahe die ganze
Blattseite in Anspruch nimmt und der selbst in zwei gleich verzierte
lange Flächen eingeteilt ist. Die Rundung des Buchstabens, angefüllt
mit Palmetten und Ranken, macht sich auf dem diagonalen Feld sehr

quadratisch aus. Das zweite P auf S. 152 (Propiciare) ziert die Oration
zum Placidus-Fcst und weist ebenfalls einen sehr langen Schaft auf
(30 Zeilen), der drei ornamentierte Rechtecke zeigt. In ähnlicher
Weise sind in der Rundung zwei solcher Einlagen zu bemerken, die

156



jedoch die Form von Hörnern aufweisen. Der Schaft des dritten P auf
S. 539 (Pater) zur Vigil von Christi Himmelfahrt weist eine bescheidene

Größe auf (12 Zeilen) und strukturiert sich in zwei gleich
ornamentierte Flächen. Was von der Rundung des vorherigen P gesagt ist,
gilt auch hier.

Der Buchstabe Q,wird als Initiale immer kleiner. Zuerst finden wir
ihn auf einem sowohl diagonal wie auch senkrecht und waagrecht
geteilten Felde (12 Zeilen) auf S. 38 (Quid) als fast runden Fruchtknoten

dargestellt, dessen Hülle dreigeteilt ist. Im Innenraum
entdecken wir einen Fruchtstab. Der Schwanz des Q_ geht nach rechts.
Nur diagonal geteilt ist der Hintergrund (9 Zeilen) auf S. 491

(Quomodo), wobei eine innere helle Zone den Rand des ovalen Buchstabens

erleichtert. Die Cauda geht nach links. Sehr klein erscheint das

Q_auf S. 567 (Qui) auf nur senkrecht geteiltem Grund (8 Zeilen). Der
Schwanz geht diesmal nach rechts.

Das S findet sich nur einmal klein auf diagonal aufgespaltenem
Farbenfeld (5 Zeilen) auf S. 44 (Salvum), jedoch in eleganter Art
geschwungen, auffällig auch dadurch, daß der Ausläufer des unteren
Endes sich zurückwendet und den Mittelschaft des Initials durchbricht.

Ähnlich ist das S auf S. 262 (Si).
Auf schräg geteiltem rechteckigen Hintergrund finden wir das

spitze V auf S. 501 (Vespere), auf einfachem Felde das ovale bzw.
eiförmige V auf S. 265 (Vir) und S. 617 (Vidi). Die übrigen V erscheinen

ohne getönte Grundfläche. Am ehesten könnte noch das kelch-
förmige V auf S. 155 (Veneranda) aus Vergessenheit ohne
untergesetztes «Polster» gemalt sein.

Im Alphabet der farbigen Hintergründe ist besonders das D mit
seinem Dutzend auffällig, das dem Illustrator besonders lieb war. Nur
in zwei Belegen figurieren je B und Q_, ganz fallen aus F und L, R und
T. Auch bei den rahmenlosen Initialen fehlen diese Buchstaben, einzig

T läßt sich einmal dort feststellen.
Suchen wir unsere Initialen in die ganze Entwicklung der

Buchmalerei einzuordnen. Der geometrische Hintergrund, die kolorierten
Flächen und die Betonung des strengen Aufbaues können dem Stil
zugewiesen werden, der sich seit der Wende vom 11. zum 12. Jh.
ankündigte. Belege dafür stehen noch für das dritte Viertel des 12. Jh.

157



zur Verfügung, so das Antiphonar ovn St. Peter in Salzburg mit
seiner Darstellung von Christi Geburt, aufgebaut in konzentrischen
Bogen, ferner mit turmartiger Krippe, dann das Missale von St.
Michael in Hildesheim mit der Darstellung der Erschaffung der Welt
durch die göttliche Weisheit, wobei die rechteckige Form vorwiegt.
Aus wenig späterer Zeit stammt die Weingartner Weifenchronik mit
dem Bilde Barbarossas und seiner Söhne, das ernste Starrheit offenbart.3

Die blühende Buchmalerei des 11.-13. Jh. bevorzugte vor allem
menschliche Figuren oder doch menschliche Hände, dann Tiere oder
doch wenigstens Tiermäuler. Auch herrschte die zeichnerische Fixierung,

der sog. Federzeichnungsstil, in sehr lebendiger Form, so in
Engelberg und St. Urban, Einsiedeln und Muri, Schaffhausen und
Zwiefalten sowie Hirsau und St. Blasien.6 Davon ist in Disentis nichts
zu bemerken, keine einzige Figur in einer Initiale, auch kein Tier,
nur ein einziges Mal entdeckt man ein kleines Tiermaul, aus dem
Ranken hervorgehen (S. 91). Das Phantasie-Tier auf S. 523 (Jacob)
steht ganz isoliert da, ohne Hintergrund und ohne Farbe.

Was Aufbau und Ornamentik unserer einzelnen Initialen anbelangt,
so hat der Illustrator das traditionelle Schulgut übernommen. Schon

längst haben ältere und jüngere Kunstgeschichtler auf die Universalität

der Elemcntarformen hingewiesen, die unabhängig voneinander
auftauchen können. Man machte ein A oder C oder D fast überall im
Aufbau und Verzierung wenn nicht gleich so doch ähnlich, so dass

man von einem manieristischen Allgemeinstil der damaligen Scrip-
torien gesprochen hat. Die Initial-Sprache lautete sozusagen im
Rheinland und Bayern wie auch in der östlichen Schweiz ähnlich.7
Darum ist es ja auch bezeichnend, daß wir unser großes B (S. 15)

schon im 10./11. Jh. in einer Handschrift der Zürcher Stiftsbibliothek
entdecken und noch genauer, besonders mit den sog. Manschetten,

5 A. Bocckler, Deutsche Buchmalerei vorgotischer Zeit, 1959, S. 9, 43, 45, 53.
6 A. Boeckler (wie Anm. 5), S. 10. A. Knoepfli, Kunstgeschichte des Bodenseeraumes 1

(1961), S. 92-98. Dazu C. Pfaff, Scriptorium und Bibliothek des Klosters Mondsee im
hohen Mittelalter, 1967, Taf. 4, 6-7, 16, 18, 20-21, 23-24.

7 R. Durrer im .Anzeiger für Schweizerische Altertumskunde 3 (1901), S. 43, 45 und
Knöpfli (wie Anm. 6), S. 93-98, 102.

158



die beide inneren Bogen verbinden, in einer Schaffhauser Handschrift

des 11. Jh. und auf einem burgundischen Codex des 13. Jh.8
Daher konstatierte ja auch der verdiente Erforscher der Buchmalerei,
Albert Boeckler (München), in unserem Cod. Sang. 403: «Zwar
kenne ich keine Initialen genau desselben Stiles, aber es besteht eine

ausgesprochene Artverwandtschaft mit Schweizer Initialen des 12.

Jh., wie mit St. Gallen, Stiftsarchiv VI. (Missale von Pfäfers, 12. Jh.).
Auch mit St. Gallen, Stiftsbibliothek 361 (Graduale etc. des 12. Jh.),
besteht trotz abweichender Einzelformcn eine gewisse allgemeine
Verwandtschaft.»9

Das hindert uns keineswegs, den Disentiser Illustrator mit seinem
unmodernen malerischen Stil und seinen geometrischen Hintergründen von
allen anderen Buchmalcrn zu unterscheiden. Gerade diese seine Eigenart

legt nahe, daß er in seinem Disentiser Kloster als Mönch lebte und
daher keiner fremden Schule unmittelbar verpflichtet war. Vielleicht
war er gleichzeitig der Schreiber der ganzen Handschrift. Aber nun
die große Frage, woher denn unser Mönch die nicht eigentlich
zeichnerisch gedachten Buchstaben mit den kolorierten Feldern hergeholt
hat? Man kann annehmen, daß er auf die mehr malerischen Darstellungen

der karolingischen Zeit, die aber noch Ende des 10. und
Anfang des 11. Jh. z. B. in Köln wie in der Reichenau maßgebend waren,
zurückgegriffen hat.10 Selbstverständlich geht unserem Künstler-
Dilettanten die Qualität der früheren Malerei ab, da er wohl die

Abwechslung liebte, nicht aber über eigentliche Qualität verfügte.

Die Frage kann aber auch anders gelöst werden. Schon Albert
Boeckler stellte früher fest: «Für Schweizer Entstehung von Cod.
Sang. 403 spricht der ganz starke italienische Einschlag in den bei Bruckner

abgebildeten Initialen.» Dabei wies er besonders auf die Initialen
P und E hin (S. 152, 572). In die gleiche Richtung wies uns neuerdings

Prof. B. Bischoff, München. Es scheint ihm, daß «sowohl bei

H Scriptoria medii aevi Helvetici IV. Taf. 22, VI. Taf. 36 und XI. Taf. 7.

3 Scriptoria I. Taf. 28-29, 33 und III. Taf. 49. Vgl. Bundner Monatsblatt 1953, S. 168.
111 A. Boeckler (wie Anm. 5), S. 36-37, 78-79. Derselbe in: Kultur der Abtei Reichenau,

1925, S. 964: «.streifenartiges Nebeneinander gleichmäßig kolorierter Flächen».

159



den Füllmotiven der Initialkörpcr, der Zahnleistc, der etwas
aufgedrehten Schnur, der Halbpalmettenranke wie auch bei den umrahmten

oder in dreieckige Felder unterteilten Flächen, welche die Initialen

einschließen, das Vorbild italienischer Buchkunst der romanischen
Zeit wirksam geworden ist. Auch an den großen Palmetten und Ranken

ließe sich ein solcher Einfluß wohl demonstrieren, wenn auch

weniger eindeutig.» (Brief vom 26. März 1968) A1 Als Hintergrund für
diesen südlichen Einfluß ist natürlich die große Bedeutung des

Lukmaniers im 12. Jh., vor allem in der Zeit Barbarossas, zu erwähnen.

2. Rahmenlose Initialen

Es handelt sich um Federzeichnungen, die ohne malerischen
Hintergrund erscheinen und jeweils nur 3-6 Zeilen in Anspruch nehmen.
Wir können hier einige Gruppen unterscheiden. Charakteristisch sind
die Oval-Initialen, die dazu stark in die Breite gehen, im Innenraum drei
kleine Halbkreise als Ornament benutzen, die sich wie ein Drcibcrg
ausmachen. Gelegentlich treten sogar vier solche Halbkreise auf
(S. 150 und 456). Zu dieser Art gehören folgende Initialen: S. 101

(Te), 123 (Deus), 134 (Quesumus), 148 (Deus), 150 (Deus), 385 (De-
funeto), 456 (Ecce), 579 (Confìtebor), 586 (Osculetur), 611 (Venera-
bilis), 616 (O quam), 633 (Oremus). Ohne Dreiberg sind S. 414

(Elegit), 570 (Opere), 599 (Quoniam). Nur einen leeren Innenraum
weisen S. 208 (Quocienscumque) und 621 (Oblatum) auf. Ovale
Form, doch eine Seite gerade offenbaren S. 601 (Diocletianus) und
630 (Virgo).

Eine zweite Gruppe zeichnet sich durch die elegante S-Linie aus,
an der unten und oben Dreiberge (Vierberge) angebracht sind. Die

11 Das Ornament der aufgedrehten Schnur auf S. 66 (D), 87 (Kreuzigung), 152 (P), 572

(C). Das gleiche Ziermittel auch im Missale des Mailänder Erzbischofs Arnolf (998-1018)
im Rahmen einer Ambrosius-Figur. Pietro Toesca, La Pittura et la Miniatura nella
Lombardia, 1912, S. 73, 77. Viel kräftiger dann in einer Handschrift von Mondsee aus
dem dritten Viertel des 12. Jh. Pfaff (wie Anm. 6), Taf. 15. Das wellenförmige Band
in unserem Codex auf S. 87 (Kreuzigung) und S. 572 (C) auch im Rahmen einer Christusfigur

im Missale von Piacenza aus der 2. Hälfte des 12. Jh. Toesca, S. 76, 84.

160



Mittellinie des S zerteilt sich gern in zwei Schleifen. Hierher gehören
S. 157 (Supplicationcs), 364 (Stephanus), 574 (Septem), 625 (Sed).
Ohne Dreiberg S. 498 (Scpulto).

Eine dritte Abteilung kann durch die geschlängelte weiße Linie im
Schaft der Buchstaben charakterisiert werden. Dazu zählen S. 73

(Ad), 87 (Pater), 449 (In), 467 (Videntes), 478 (Verba), 514 (Memor),
544 (In), 564 (Beatus), 565 (In), 569 (In), 573 (In). Es besteht aber
hier ein großer Unterschied, indem die Schlangenlinie z. B. S. 87

(Pater) nur eine Nebenzier darstellt, aber sonst meist die einzige
oder fast einzige Ornamenticrung bildet. Hier nähern wir uns bereits
den einfachen vergrößerten Initial-Majuskeln.

Vier Initialen verraten mehr eine freiere Federzeichnung und können
als eigene Gruppe aufgefaßt werden. Sie beanspruchen acht und noch
mehr Zeilen. Dazu gehören das J auf S. 254 (In) und das P auf S. 268

(Peto), das übrigens ein vierteiliges Kleeblatt zu enthalten scheint,
ferner das J auf S. 558 (Jure). Von diesen allen unterscheidet sich das

J auf S. 523 (Jacobus), das ein langes Tier mit Rüssel, Vorderbeinen,
Schuppen und dreimal geringeltem Schwanz darstellt. Alle drei Initialen

entbehren des Rahmens und dürften von einer eigenen Hand
gezeichnet worden sein, die sich nur gelegentlich bei der Illustration des

Codex beteiligte.

Wie schon eingangs bemerkt worden ist, kam der Codex um 1300

herum nach Kempten, wo gewisse Seiten neu beschriftet wurden. Man
erkennt dies nicht nur an paläographischen Eigenheiten, sondern auch

an der Initialkunst. So sind in diesem Teile auf S. 329 ein V (Visio)
und ein A (Aspiciens) zu bemerken, die sich ganz von der Technik der
übrigen Disentiser Zierbuchstaben abheben. Das V ist viel breiter als

die übrigen V und im Innenraum mit gezackten Linien gefüllt. Auch
finden wir sonst nirgends in den Schäften die hier vorliegende
Verzierung (Kreuz bzw. Kreis zwischen zwei Bogen). Beim A stehen die
beiden Balken in fast paralleler Stellung, gehen also nicht spitz zusammen

wie sonst im Codex. Dann ist der Innenraum durch merkwürdige
kreis- oder eierförmige Punktreihen ausgezeichnet. Beide Initialen
gehören nicht mehr zu der fast starren Romanik, sondern zur
auflockernden Gotik. Daher ähneln sie auch in Hinsicht ihrer Lebendig-

161



keit, wenn auch nicht in ihrer Kunst, einzelnen Initialen in
Handschriften von Engelberg, Muri und Wettingen aus dem M.Jahrhun¬
dert.12

3. Architekturbogen

Nicht zur Initial-Ornamentik gehört die Rahmenarchitektur zur
Allerheiligenlitanei. Während auf S. 178 die Doppelbogen vielfache

Verzierungen aufweisen und die Mittclsäule sogar in vier Teile
aufgelöst ist, zeigen die entsprechenden Säulen auf S. 179 keine Orna-
menticrungen, abgesehen von Basis und Kapitell. Wie sehr mit der
Hand und nicht mit dem Lineal gearbeitet wurde, zeigen die Doppelbogen

auf S. 178. Solche Text-Einfassungen sind uns aus den karolingischen

Kanontafeln und Verbrüderungsbüchern genügend bekannt.
Meistens handelt es sich um breite und viel verzierte Säulen.13 Aber es

gibt auch schon klassisch einfache unverzierte oder nur marmoriert
dünne und auch weniger dünne Säulen bei den Kanontafeln.14 Selbst
im 12. Jh. können die Kanontafeln gelegentlich noch mehr oder weniger

breit, verziert oder auch nur marmoriert oder glatt sein.15 Schlanke
Säulen einfacher Art sind jedoch nicht wenig beliebt. Hierher gehören
manche Bilder, so schon die Einsiedler Kanontafeln des 11. Jh. mit
gewundenen Säulen, das Engelberger Frowin-Bild, das Fischinger
Kalendar und das Barbarossa-Bild, alle aus dem 12. Jh.le Die Disentiser

Ornamentik der Allerheiligcnlitanei enthält eigentlich alle
damals möglichen Muster, die glatte mehr oder weniger breite Säule
auf S. 179, die dünne, aber verzierte Säule, dann die breitere nur

12 Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde 3 (1901), S. 160, 165, 173 und R. Durrer, Kunst-
denkmälcr des Kantons Unterwaldcn, 1928, S. 214 (Taf. X), 217, 219, dazu Scriptoria
VIIL, S. 65-68. Zu Muri und Wettingen siehe Scriptoria VII. Taf. 28-29, 41, 43. S. 329
unseres Codex Sang. 403 ist abgebildet und in den Scriptoria I. Taf. 30.

13 Kunst der Karolinger, 1969, S. 81. Scriptoria I. Tafel 18-19. F. Perret, Aus der Frühzeit
der Abtei Pfäfers, 1958, S. 32-33. Neumüller-Holter, Cod. Millenarius, 1959, S. 176-177.

14 Kunst der Karolinger, S. 108, 117, 126 (Mittclsäule), 172-173. Dazu Neumüller-Holter
S. 118-119.

15 Pfaff (wie Anm. 6), Taf. 8-9. Drittes Viertel des 12. Jh. Scriptoria V., Taf. 31.
16 Scriptoria V., Taf. 22; VIIL, Taf. 5; X., Taf. 2 und Boeckler (wie Anm. 5), S. 43.

162



halb ornamentierte Säule und endlich in der Alittc die reichlich
verzierte, mehrteilige Mittelsäule auf S. 178. Wahrlich keine klassische

Einheit, sondern ein eigenrichtiges Stilwollen, das nicht auf das

gleichmäßig Ganze den Blick richtet. Schon einzig und allein die sechs

Säulenbasen auf S. 178-179, die alle so verschieden sind, belegen das

zur Genüge.

4. Das Kreuzigungsbild

Das Bild ist der einzige Beleg im Codex für die eigentliche
Buchmalerei mit Figuren und Tieren. Die fast quadratische Malerei
(111 X105 mm) ist oben und noch mehr unten in den Text eingerückt
und nimmt räumlich die Hälfte der ganzen Seite 89 ein. Sie steht nach
dem sog. Athanasianum und vor dem sog. Hymnus Ambrosianus.
Somit schließt das Bild die Cantica ab, denn S. 90 zeigt eine spätere
Schrift und S. 91 beginnt das Hymnar. Die Mitte des Bildraumes bildet
das Kreuz aus breitem Balken, an dem der Heiland mehr thront als

angenagelt ist, stehen doch seine mit je einem Nagel durchbohrten
Füße nebeneinander auf einem Holz. Das Lendentuch hängt
weitmaschig herab, der Thorax ist nur angedeutet, die Hände halten in
herabhängenden Bogen nicht den Leib, sondern sind nur für sich
angenagelt. Das Gesicht des Heilandes ist nicht vom Leiden gezeichnet,
sondern schaut friedlich herab. Über den Scitenbalken lesen wir die
lateinischen Formen der griechischen Nomina Sacra, abgekürzt durch
Kontraktion: Icsus Christus.17 Nichts ließ der Buchmalcr unbeschrif-
tet, weder Sonne noch Mond (Sol, Luna), weder Maria noch Iohannes

(S. Alaria, S. Iohannes). Sogar die Symbole der Evangelisten, die
sich an den Ecken des Rahmens finden, werden nicht ohne Namen
gelassen (Math., Marcus, Lucas, Iohannes), obgleich die Buchstaben
der Wörter verteilt werden mußten, um überhaupt in den Medaillons
Platz zu haben.

Suchen wir nun einiges Vergleichsmaterial. Im allgemeinen
entspricht die Darstellung der Form und dem Geiste der romanischen

17 Fr. Steffens, Lateinische Paläographie, 2. Aufl. 1909, S. XXXIII.

163



Zeit des 11. und 12. Jh. Die zwei Nägel entdecken wir fast überall, so

im Sakramentar von Mainz (10. Jh.) und von Trier (11. Jh.)18, in dem
Codex 19 von Muri (11. Jh.)19 und in den St. Galler Handschriften
341, 343, 376 (11. Jh.)20. Auf Ende des 11. Jh. datieren die Wandmalereien

im sog. Norbertsaal des Klosters Müstair.21 Ins 12. Jh. geht
Cod. Einsidlensis 114.22 Schon weiter entfernt liegen die gleichzeitigen
Miniaturen von Seckau und Mondsee.23 Nur einen Nagel sieht man
bereits im 12. Jh. im Sanktgaller Codex 388.24 Im 13. Jh. und besonders

im 14. Jh. wird dann diese Darstellung weithin verbreitet.25
In manchen der genannten Kreuzdarstellungen handelt es sich um

einen breiten Hauptbalken (Mainz, St. Gallen 343, 376, 388, Muri 19,

Eins. 114), aber es lassen sich auch dünne finden (Sang. 341, Seckau,
Mondsee). Solche kommen im 12. Jh. auch im Sacramentarium von
Anchim (heute in Douai aufbewahrt) vor, dann im frühen 13. Jh. in
Missale von St. Gereon zu Köln und im späten an den Wandmalereien

von Hocheppan.26
Die genannten Kreuze schließen ihre Seitenbalken gerade ab, einzig

in Müstair (Ende 11. Jh.) und in Mondsee (12. Jh.) finden wir schräg
abgebrochene Flächen. In unserem Kreuzbild aber geht es nicht um
solche abrupte Enden, sondern um zwar künstlerisch einfache, aber
doch stilvolle eckige Abschlüsse. Wir finden solche jedoch mehrfach
an plastischen Kreuzen in der schwäbischen Kontaktzone vom Ende
des 11. bis Mitte des 12. Jh. (Kreise Überlingen, Wangen und bes.

Ravensburg).27 Schon weiter entfernt, aber doch noch ins 12. Jh.

18 Gutbrod J., Das Initial 1965, S. 49, 54.
18 Scriptoria VIL, Taf. 2.
20 J. Duft, Hochfeste im Gallus-Klostcr 1963, S. 39 und Scriptoria III., Taf. 47.
21 B. Brenk, Die romanische Wandmalerei in der Schweiz 1963, S. 18-20.
22 Scriptoria V., Taf. 33.
23 B. Roth, Seckau. Geschichte und Kultur 1964, S. 192 und Pfaff (wie Anm. 6), S. 95

Taf. 14.
24 Scriptoria HL, Taf. 43.
25 Zs. f. Schweiz. Archäologie und Kunstgeschichte 27 (1970), S. 180-181.
211 P. Bloch, Das Steinfeld-Missale. Aachener Kunstblätter 22 (1961), S. 48-49 .Abb. 20.
27 U. Engelmann, Christus am Kreuz. Romanische Kruzifixe zwischen Bodensee und

Donau, 1966, Taf. 1, 8-9, 11, 19-20.

164



hinein gehören Kreuze aus Holz und Stein, die sich in Florenz (Palazzo

Pitti) und in Autun (Musée lapidaire) befinden.28
Maria zeigt in unserem Bild auf den Gekreuzigten, während

Johannes seinen Kopf besinnlich auf den rechten Arm stützt. Die gleiche
Haltung tritt uns in den St. Galler Handschriften 341 und 343 im
11. Jh. entgegen, ferner im Missale von St. Gereon zu Köln (ca. 1220).
Gerade das Umgekehrte weisen zwei Codices des 11. Jh. auf, der eine

von Muri (Cod. 19), der andere von St. Gallen (Sang. 376). Um die

möglichen Variationen zu erschöpfen, stellte Sang. 388 aus dem 12. Jh.
beide Figuren dar, wie sie ihren Kopf halten. Das gleiche gilt von der
Miniatur in Mondsee.

Sonne und Mond, Ecclesia und Synagoga, figurieren in einigen der
herangezogenen Kreuze, so in Trier, St. Gallen (Cod. 341), Muri,
Müstair, alles Belege des 11. Jh. Aber auch sonst finden wir beide
Gestalten dargestellt, angefangen von der sog. Paxtafel des langobardi-
schen Herzogs Ursus in der 2. Hälfte des 8. Jh. bis zum Hortus Deli-
ciarum des Klosters Odilienberg in der 2. Hälfte des 12. Jh.29

Über den Rahmen des Kreuzbildes äußerte sich Dr. Beat Brenk, der
Verfasser des Buches : «Die romanische Wandmalerei in der Schweiz»

(1963), in seinem Briefe vom 17. Juni 1968 wie folgt: «Der Doppcl-
lcistcnrahmen mit Evangelistcnsymbolcn in Medaillons in den Ecken
begegnet seit dem 9. Jh.30 Er wird dann vor allem in England und in
der Regensburger Buchmalerei beliebt.31 Diese eigentümliche
Rahmenform ist zum ersten Mal in einer Kreuzigung kombiniert in einer
englischen Handschrift aus der Zeit um 1060.32 In dieser englischen
Handschrift fehlen allerdings Maria und Johannes unter dem Kreuz.
Das komplette Schema der St. Galler Handschrift taucht im Berthold-

28 Paul Thobv, Le Crucifix des origines au Concile de Trente, 1959, Planche 76, 78, Nr.
174, 177.

29 C. Cecchelli, I Monumenti del Friuli. Vol I. Cividale, 1943, S. 223-237. Dazu Peter
Bloch, Nachwirkungen des Alten Bundes in der christlichen Kunst, 1963, S. 17-21,
Abbildungen S. 27, 60-70. Sonderdruck aus: Monumenta Judaica. Dazu Gutbrod (wie
Anm. 18), S. 54, 57, 61 mit Belegen aus Trier, Köln und Mailand aus dem 11. Jh.

30 z. B. Trier Cod. 23. A. Goldschmidt, Die Deutsche Buchmalerei, Bd. 1, Abb. 9.
31 G. Swarzenski, Die Rcgensburger Buchmalerei des 10. und 11. Jh. 1901, Taf. XXI

Nr. 52, S. 122 f. Heinrichsevangeliar, nach 1014.
32 Thoby (wie Anm. 28), Taf. XIV., Nr. 31.

165



Missalc aus Weingarten auf.33 Es handelt sich hier um die ikonogra-
phisch nächste Parallele zur St. Galler Handschrift, die sich ausfindig
machen läßt, wenn auch im einzelnen Abweichungen vorkommen.
Im Berthold-Missale hat Christus geschlossene Augen und ist als Toter

dargestellt, während er in der St. Galler Handschrift mit
aufgerichtetem Haupt und offenen Augen am Kreuze steht. Dieser Zug ist

altertümlich, denn im Laufe des 12. Jh. wird Christus immer mehr
mit geschlossenen Augen und am Kreuze hängend wiedergegeben.
Die St. Galler Miniatur scheint von einer Handschrift in der Art des

Berthold-Missale abzuhängen (auch ein so unwichtiger Zug wie die
Form des Kreuzes ist im Berthold-Missale enthalten) und wäre also

aus ikonographischen Überlegungen ins 12./13. Jh. zu setzen - Daß

vor dem Berthold Missale englische Vorläufer namhaft gemacht werden

können, darf nicht weiter erstaunen, da A. Goldschmidt und H.
Swarzenski englische Einflüsse in der Weingartner Buchmalerei
nachgewiesen haben. In den Umkreis der Weingartner Handschriften
gehört ferner der Wiener Psalter Cod. 1826.34 Er hat dieselbe ikonogra-
jDhischc Zusammenstellung von Kreuzigung (mit Maria und Johannes,

Sol und Luna) und Rahmen mit Evangclistensymbolen in Medaillons

in den Ecken. Diese Handschrift gehört in die zweite Hälfte des

12. Jh. und ist, nach Hermann anscheinend in der Konstanzer
Diözese, und zwar vermutlich in der Benediktinerabtei Petershausen
entstanden. Von hier ergibt sich sehr wahrscheinlich die Verbindung zu
St. Gallen. Stilistisch verwandt ist eine Wiener Handschrift Cod. 741,
die in der Benediktinerabtei St. Georg zu Weltenburg bei Regensburg
in der zweiten Hälfte des 12. Jh. ausgeführt worden ist.35 Ihre St. Caller

Handschrift gehört somit aus ikonographischen wie stilistischen
Gründen in den süddeutschen Zusammenhang, wobei die nächsten
Parallelen in Konstanz, Regensburg und Weingarten zu finden sind.
Da die Qualität der Miniatur eher bescheiden ist, läßt sich über die

33 Fol. 10 v. 13. Jh. Meta Harrson. Central F.uropean Manuscripts in the Pierpont Morgan
Library, New York 1958, Taf. 36 Nr. 20. Siehe auch Festschrift Weingarten, 1956, S. 331,
335-339, 341-344, über das Missale des Abtes Berthold (1200-1232).

34 H. J. Hermann, Die deutschen romanischen Handschriften, 1926, Taf. IX/1, S. 85 f.

Kat.-Nr. 50.
35 Hermann (wie Anm. 34), S. 68 Kat.-Nr. 44, Fig. 35.

166



Datierung nichts Exaktes ausmachen. Ich würde eine Datierung
zwischen 1150 und 1230 für vertretbar halten.»

Als Ergebnis der aufschlußreichen Ausführungen des Basler
Kunsthistorikers ergibt sich hiemit die süddeutsche Orientierung der Kreuz-
Miniatur. Schon A. Boeckler urteilte ähnlich: «Die Kreuzigung von
Cod. Sang. 403 erinnert in der Art, wie sie gerahmt und verhältnismäßig

klein in den Text gesetzt ist, wie die Schrift den Hintergrund
füllt, an Schweizerisches» (Cod. Sang. 344: Canon missae usw. aus
dem 12. Jh.38 Der süddeutsche Einfluß läßt sich ja über St. Gallen
nach Disentis leicht erklären, vielleicht auch unmittelbarer. Wenn aber
der Maler des Kreuzbildes süddeutschen Einfluß verrät, dann kann er
doch wohl nicht mit dem Initialen-Künstler identisch sein, dessen

Formen sich ja von den damaligen süddeutschen Federzeichnungen
abheben und eher einen Rückgriff auf frühere Vorbilder oder dann
italienische Einwirkungen zurückgehen. Von einer Personengleich-
heit darf wohl umso weniger die Rede sein, da ja die Initialen auch gar
keine Figur aufweisen. Der süddeutsche Einfluß im Kreuzbildc ist
auch deshalb glaubhaft, weil gerade das Hymnar des Codex ganz in
der gleichen Richtung geht. Und schließlich ist hier auch der
süddeutsche Einfluß in der gleichzeitigen Madonna von Oberkastcls zu
erwähnen.37

5. Die Farben

Am besten zeigen die vier größten Initialen die ganze Farbenskala
des Illustrators an. An der Spitze steht eindeutig der Anfangsbuchstabe
des Psalteriums, das B in Beatus (S. 15), das auch durch seine Größe
(16 X 9,3 mm) fast die ganze Blattseite beansprucht, was als Unikum
im Codex gelten kann. Hier zeigt schon der Ornamentator alle
Möglichkeiten seiner Farbtöpfe. Das Rot dominiert (reines Rot, Blaurot),

36 Scriptoria III., Taf. 47. Brief Boecklers im Bündner Monatsblatt 1953, S. 168-169, der
für das Kreuzbild keine Datierung angibt, wohl aber für die Initialen, besonders das

ganzseitige große B (S. 15) bereits die Zeit «um 1200» ansetzt.
37 Näheres Th. Brachert im Jahresbericht des Schweiz. Instituts für Kunstwissenschaft 1964,

S. 53-87 sowie Zeitschrift (wie Anm. 25) 24 (1965), S. 153-155.

167



denn es figuriert sowohl im oberen Bogen wie im Unterteil des Schaftes

und zeigt sich auch zweimal im Mittelstreifen der rechteckigen
Einrahmung (im oberen und rechten Teil). Unterstrichen wird die
rote Gesamtstimmung durch die roten Punkte in den vier Rosetten,
dann aber auch durch die abwechslungsweisc hellroten oder
tintenbraunen Buchstaben der Legende: Beatus vir etc. Der violette Hintergrund

des Initials leitet gut zum hervorragenden Blau (Blaurot,
Tiefblau) über, das die Füllungen der beiden Bogen bestreitet und zuletzt
gegen außen hin (rechts vom Beschauer aus gesehen) in ein helles
Blau (Wasserblau) übergeht. Nicht weniger als vier Mittelstreifen des

einrahmenden Rechteckes zeigen wiederum dieselbe Tönung (oben
rechts, unten rechts, oben links, unten links). Diese Streifen sind
jedoch sehr abgenützt. Gelb ist die dritte Hauptfarbe. Zunächst zeigt
die ganze Architektur des Buchstabens eine gelbe Randzonc, und
zwar nach außen wie nach innen. Eine gleiche Randzone nach außen
wie nach innen charakterisiert auch den Mittelstreifen. Auf der rechten

und unteren Seite heben Federfiguren (Kreise, Halbkreise,
geschlängelte Linien) den ganzen Rahmen hervor. Auch die vier Rosetten

in den Ecken sind gelblich getönt. Die letzte Farbe ist Grün. Die
Bauchlinie des unteren Bogens und der Oberteil des Schaftes zeigen
es deutlich an. Ein Widerhall davon findet sich im Mittelstreifen des

unteren Teiles der Umrandung, freilich etwas abgenützt.
Am Anfange des Psalteriums entdecken wir wiederum ein größeres

Initial, das P (Primo) auf S. 91. Es ist nicht nur kleiner (17 x5,5 mm),
sondern zeigt auch nicht die gleiche Harmonie der Farben wie das

B. Rot sticht durch Mittelstreifen des Schaftes und den inneren Teil
des Bogens sowie durch die oberen Teile des Hintergrundes hervor.
Violett erscheinen der untere Teil des Hintergrundes sowie zwei
Grenzstreifen des Hauptschaftes (oben recht und unten links).
Dunkelblau ist nur der Inhalt des Bogens.

Das dritte Initial leitet das größte Disentiser Eigenfest, das Officium
der Heiligen Placidus und Sigisbert, ein und stellt ein großes P (Propi-
ciare) dar (S. 152). Es ist kleiner als das vorhergehende P (12, 5 x4
Millimeter), macht aber einen freudigeren Eindruck. Rot und Blau
dominieren. Die roten Mittelstreifen des Schaftes und des Bogens leuchten

heller und eindringlicher als beim genannten P. Rot ist auch der

168



Grenzstreifen im oberen Teil des Schaftes. Ein dunkles Blau entdecken
wir im Unterteil des Hintergrundes, ebenso zu beiden Seiten des

unteren Schaftteiles. Ein helles Blau ist diskret im Bogen angebracht.
Grün tritt stark zurück, weil es nur in der linken oberen Ecke des

Hintergrundes einen sparsamen Platz einnimmt und in der oberen Grenzzone

rechts des Schaftes geduldet ist. Gelb figuriert nur als

Begrenzungszone des Mittelstreifens im Schaft.
Am einfachsten präsentiert sich das I (In principio) zu Beginn der

Fastenzeit in der Lesung der Genesis (S. 442). Wir haben hier clas

kleinste der vier ausgezeichneten Initialen (11,8x2,3 mm), das

sozusagen nur einen einzigen geraden Schaft darstellt. Ihn hebt hevor
ein roter Zentralstreifen, zu beiden Seiten blau umrandet, dann noch
ein zweitesmal doppelt umrandet, doch verschieden getönt (oben
links rot, rechts gelb, unten rechts dunkelbraun, links gelb). Die
auslaufenden Ornamente stehen auf dunkelbraunroten (oben) oder auf
blauem Grund (unten). Das Braunrot ist hier deutlich.

Von den Initialen gehen wir zu Farben der Rahmenfelder über. Es

sind im ganzen 13 Buchstaben, deren Hintergrund rot (6) oder blau
(4), violett (2) oder gelb (1) getönt ist. Bei zwei Initialen ist der
Hintergrund vertikal geteilt und daher auch in zwei verschiedenen Farben

hervorgehoben, so auf S. 529 in Grün und Gelb, auf S. 567 in
Rot und Violett. Es kann aber auch sein, daß zwei Farben in vier
Teilen als Kulissen dienen. Von den 12 Beispielen zeigen sieben Blau
und Rot (rötlich), vier Gelb und Rot (vgl. S. 26, 44 usw.). Die
Abwechslung geht jedoch noch weiter, wenn drei Farben in vier Teilen
figurieren. Von den sechs Beispielen zeigen vier Blau, Rot und Gelb,
zwei Grün, Rot und Gelb (S. 136, 137, 265 usw.). Eine weitere

Steigerung bedeutet es, wenn auf S. 66 drei Farben (Hellrot, Blaßrot und
Dunkelgrün) in acht Teilen erscheinen. Einen Vierklang von Farben

(Rot, Blau, Grün, Gelb) weisen die Rahmcnfelder auf S. 116 und 491

auf. Den Höhepunkt belegen vier Farben in acht Teilen, wie wir dies

auf S. 38 sehen (Grün, Gelb, Rot, Blau). Eigentlich handelt es sich

hier genau wie bei den vier Farben in vier Teilen, jedoch noch einmal
mehr ausgefaltct.

Einen eigenen Charakter haben die 13 roten Initialen, von denen

nur das O auf S. 616 in der Rundung des Buchstabens zwei blaue

169



Striche aufweist. Sonst aber ist außer dem hellen Rot keine andere
Farbe zu erkennen. Die Gruppe zeichnet sich auch dadurch aus, daß

jedes Rahmcnfeld fehlt. Diese eigenartigen Disentiser Majuskeln sind
im ganzen Codex verteilt, angefangen von S. 48 bis S. 630. Am wenigsten

finden sie sich in der Mitte, denn zwischen S. 157 und S. 570
entdecken wir nur zwei (S. 364 und S. 456). Ihre Höhe bewegt sich
zwischen 2 und 3 mm, ihre Breite zwischen 1,5 und 2,5 mm.

Das ist deshalb wichtig, weil wir die in Kempten hinzugefügten
Initialen, die auch nur in Rot erscheinen, schon an ihrem weit
größeren Umfange erkennen können. So zeigt das V auf S. 329 ein
Verhältnis von 5,7 zu 5,3 mm, das A auf der gleichen Seite von 6 zu
4 mm (gerechnet an den äußersten Enden). Mitentscheidend ist aber
auch die ganz anders geartete Qualität, nämlich die bewegtere und
reichere Ornamentierung der Initialen im Sinne der frühen Gotik,
worauf schon früher hingewiesen wurde.

Noch bleibt uns die Farbengcbung des Kreuzbildes (S. 89) zu erwähnen.

Blau dominiert deutlich, und zwar ein dunkles Blau, ersichtlich
besonders am Kreuzbalken, am Lendentuch, am Mantel Marias, an
der Tunika des Johannes und am Kleid des Engels im Medaillon des

Matthäus (oben links). Nur als zweite Melodie kommt das Rot hinzu,
erkenntlich an der Umrandung des Kreuzes und am Mittelstreifen
des Rahmens (oben, dann links und rechts) sowie an der Sonne. Rot
erscheint auch jeder zweite Buchstabe der Legendentexte. Gelb ist
die Einfassung des Rahmens und der Mond (abgenützt).

Wenn wir von der bekannten Acht-Farbcn-Tafel ausgehen, so

finden wir in unserem Codex vor allem clic Grundfarben Blau, Grün,
Rot und Gelb, freilich in verschiedenen Intensitäten. Dazu gesellt sich

noch Violett. Braun zeigt sich nur als Braunrot (S. 442 und event.
S. 265). Grau und Schwarz fehlen. Von einzelnen Farben auf
geistige Grundhaltungen zu schließen, lehnt selbst die moderne Farben-
Psychologie ab, da wir ja nicht eine Handschrift, sondern nur einen

lebendigen Menschen erfassen können.38 Wir dürfen höchstens beim

Gerhard Zerbe, Farbe und Struktur. Stuttgart 1970, S. 67, bezeichnet die «bloße
Interpretation der Farbenwerte ohne Entwicklung einer strukturpsychologischen Typologie
und Diagnostik» als ein uferloses Beginnen. Zu den verschiedenen Farben siehe S. 15 f.,
21-24,29-44.

170



Kreuzbild das Tiefblau ähnlich wie das Violett als Farbe der Trauer
und das Rot als Zeichen des triumphalen Kreuzes vermuten.39 Was

nun die Farben von Sang. 403 angeht, so sind sie alle schon längst in
der Buchmalerei des 9.-11. Jh. zu finden.40 Nicht so sehr die
künstlerische Inspiration, als vielmehr vielseitige Abwechslung in der
Buchstaben-Gestaltung kann als lobenswerte Eigenschaft der Disentiser
Initial-Kunst zur staufischen Zeit hervorgehoben werden.41

,J Lothar Schreyer, Die Botschaft der Buchmalerei. Hamburg 1956, bezeichnet Blau als
Farbe des Glaubens (S. 84. 91,97, 110. 117, 119), Violett als Farbe des Opfers und
Martyriums (S. 78. 92, 107. 124, 126) und Rot als Farbe ebenso des Martyriums wie der
Liebe (S. 92, 94). Es muß wohl jedes einzelne Bild für sich ins Auge gefaßt werden.

'" Siehe das reiche Farbenspiel der Miniaturen in Cod. Sang. 341 aus dem 11. Jh., mit dem
die Tönung unserer Initialen nicht zu vergleichen ist. J. Duft, Hochfeste im Gallus-Klo-
ster. Beuron 1963, S. 23, 39, 53, 69.

11 Vorliegende Arbeit verdankt ihr Zustandekommen wesentlich dem außerordentlichen
Entgegenkommen des Stiftsbibliothekars Prof. Dr. Johannes Dult in St. Gallen.

171



:tX

-».

xA®

ss
x.

d

n
Ti

«
it

»o:---'

T»»¦» »

Sang. 403 S. 66 Dixit Siehe Text S. 155

172



Ytttttf\
¦ :¦

ymzut 5

v
J

&

2^

4

tf
if*
*» 4:

r**, ¦ m»

cm&
Sang. 403 S. 611 Venerabilis Siehe Text S. 160

173



j
•/>n

\\

IR

iff 4&etrumutmmt&i

)ttut£> Xtrd

fùni tnwrptœ

ffrfrff.V »j

luco*

Owneçpm

X.. -

>c>

Sang. 403 S. 523 Jacobus Siehe Text S. 161

174



r:\YcmMk¦ €tlt*i;Cf? nmtf0>mirr ¦ytttttitl'tomW&M'^ o

C «y
Sl*^-^-" mm

uvn a
;.Rf »3f tpî*

^ te

X.)I H

A
¦4 »

S

MV!V
r.

Sang. 403 S. 89 Kreuzigung Siehe Text S. 163-166

175



oi

ëËËëSEëëËËËËËËSË

ËSËËËESSËëËëëëSëËË

cocoin^M^j^mcnrKN^^mwcoi-coiucOMcsKuinTj-cODtinMcocOMcocn

ËËËËëËSËËËË

bofia<

STw

>
<
O
<
w
O
E
Q
wWhZ

w
cy>

<
R«

Z
id
^Si^CO

OU

K
>
O
>
>

X
Tt-

rr,
CT;

<0

CC

*r
r-*

t^
CD

<"M

rx)

rM

îO

_
co

so

C71

O
co

CT.

co

CC

r^
o
rN

co

co

¦-o

r-~

o

(.O

a;
i~S|

rN

in
m
tn
m
en

CT)

CM

CN

Tf

in

en

O

-N

fN

co

co

co

Tf

in
'-.n

r-
i^.
CÜ

en

co

es

'.N

co

co

co

co

co

co

CO

CO

Tf

Tf

Tf
Tf
Th

Tf
Ul

m
iO

'O

UO

in
uO

tO

in
m
¦n
¦O

m
LO

'X!

to
(X>

X>

<u

tu

o
ej

t)

V

<l<

OJ

c
V

<U

<u

flj

UJ

<D

V

¦u

OJ

O

OJ

«J

(U

eu

m

a;

i;
u
o
a;

u
o

Ë

S

Ë

ë
Ë

Ë

Ë

Ë

Ë

Ë

Ë

Ë

Ë

Ë

S

Ë

Ë

P.

¦

Ë

Ë

Ë

Ë

Ë

Ë

Ë

E

Ë Ë

Ë
¦

Ë

E

Ë

Ë

Ë

c
Ë

S

E

S

E

Ë

Ë

o^^œcMOOOicno3io^ONTt-ioiocsi^^rNinioo^ioinin--irin-HtscN(T)TfMincvcoco^csicNco^i^cNLncN^Tfcococ\i(^CMgc
gg^gDQQg<o^gPQÔQago§£>£§§<<a§S2êS

iCûMaD^cooincncoMa)

—>

—'tuOtui^wiooiMmi^c^cococnvO^^intNio

Ot)t)UOiU5^ÜUO0j3J^O(üCJ(lJt>ÜiJ£J5JOütjOUÜ^WÜÜÜILi<ü

'fü

"u
*CJ

'cj
"ü

SJ

'o
<U

'u
O
'u
'o
"(L*

OJ

U

(U

U

<U

U

GJ

CJ

(U

C

1)

SJ

O

ÛJ

U

SJ

U

W

O

L

V2

v:
v:
c/:

v:

ĉ/;

oo

y;
c/;

v:
c/d

t/;^^c/:iy:c/:cy:c/:v:c/;v:y:y:c/;c/:c/:c/Dc/:y:^;a:a:


	Zum Disentiser Brevier des 12. Jahrhunderts

