
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1971)

Heft: 11-12

Artikel: Der heilige Victor von Tomils

Autor: Berther, Vigil / Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398102

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der heilige Victor von Tomils

Von Vigil Berther und Iso Müller, Disentis

1. Die Kultspuren vor 1646

Bei Grabungen anläßlich des Neubaues des Klosters Cazis im Jahre
1496 fand man am 28. Mai den Leib des hl. Victor von Tomils
(Domleschg). Die Gebeine wurden in einem kleinen Granitsarg mit Deckel
beigelegt, der 1897 hinter dem Hochaltar in der Tiefe von 50 cm
gefunden wurde. Wohl auf diese Auffindung von 1496 hin nahm der
Kult seinen Aufschwung. Auf dem früheren Altar von Rodels
(Domleschg) wird neben St. Lucius auch der Heilige von Tomils in gotischer
Casula mit Birett auf dem Haupte und mit Schwert in den Händen
dargestellt (heute im Basler Museum). Ferner entdecken wir den
hl. Victor als Kopfträger (Kephalophore) aufdem spätgotischen Altarflügel

ton ca. 1510 aus Almens (Domleschg) dargestellt. Er ist nicht
mit einer Kasel, sondern mit einem Chorhemd bekleidet. Der Churer
Bischof Johann Flugi erhob am 24. November 1639 die Überbleibsel
aus dem Granitsarg und übertrug sie in einen hölzernen Reliquienschrein,

auf dessen Langseite der Heilige als Kopfträger erscheint, vor
dem seine beiden Mörder fliehen. Das Reliquiar ist heute noch erhalten,

doch findet sich das Haupt des hl. Victor nicht darin (Poeschel E.,
Die Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden 3 (1940), p. 124-126, 185

-187. Berther V., Die Verehrung des Tomilser Victor. Bündner
Monatsblatt 1940, p. 280-288).

Gibt es vor 1496 keine Belege für die Verehrung? Jedenfalls scheint
die Auffindung der Reliquien irgendwelche Tradition vorauszusetzen,
sonst hätte man nicht gleich den gefundenen Leib als den eines Heiligen

betrachtet. Man fragt sich, ob es nicht einen alten Martyriumstag
gab. Der 28. Mai war nur der Tag der Auffindung. Aber es läßt sich
kein bestimmter alter Festtag ausfindig machen. Die Angabe des

barocken Volksliedes (darüber Kap. 3) in der 18. Strophe, daß der
erste Maisonntag schon «seit vielen Jahrhunderten» (schon biars cient
ons) das Fest des Heiligen war, kann sich kaum auf das Mittelalter

238



beziehen. Denn gewöhnlich verlegte man ein Fest von einem Werktag
auf einen Sonntag, um ihn so besser und allgemeiner feiern zu können.
Das gleiche gilt vom Pfingstdienstag, der als Fest angegeben wird
(Simonet J.J., Die katholischen Weltgeistlichen 1920, p. 185).

Naheliegend wäre, daß die Victorskapelle in der Pfarrei Tomils bei
der Burg Ortenstein das Andenken des Tomilser Heiligen festhalten
würde. Die Konsekration fand am 2. Mai 1449 statt, doch spricht der
Text nur schlechthin vom hl. Victor, ohne ihn weiter zu charakterisieren.

Dann bestimmte die Weiheurkunde den 8. Mai als Dedikations-
tag, der ausgerechnet der Festtag des mailändischen Märtyrers Victor
war. Das Dokument umschreibt diesen Tag ausdrücklich als: in die
s. Victoris. Die spätere Konsekration der neuerbauten Kirche vom
5. Oktober 1643 erwähnt nur allgemein den Myrtyrer Victor (S. Victor

Martyr). Daß es sich auch jetzt noch nicht um den Tomilser
Heiligen handeln muß, zeigen die übrigen rekondierten Reliquien der
Thebäer-Legion (de societate Thebeorum). Hier ist aber der erste

Sonntag im Mai als Kirchweihtag festgelegt (Berther V., Die Victors-
patrozinien des Bistums Chur, Bündner Monatsblatt 1939, p. 349-355,
dazu Poeschel 1. c, p. 168). Wenn man aber annimmt, daß vielleicht
die Thebäer-Reliquien von der früheren Kirche hergenommen sein

können, dann könnte hier doch bereits der Tomilser Victor im Spiele
sein, weil ja gerade der erste Maisonntag nach dem zitierten Victor-
liede das Fest des Tomilser Heiligen war.

2. Die Vita des Churer Propriums von 1646

Die älteste Vita des Heiligen bietet das Proprium Sanctorum Ecclesiae
Curiensis von 1646, S. 81-83, zum 28. Mai mit der Überschrift: In
festo S. Victoris Tomiliensis Presbyteri et Martiris. Es handelt sich um
die Lesungen IV-VI der zweiten Nokturn, die wir hier im lateinischen
Originaltext abdrucken :

Lectio IV: Victor honestis piisque parentibus natus, ab iisdem Deo cum
votiuo munere fuit oblatus, Primaevum iuventutis florem virtuti con-
secrauit et litterarum studiis, quibus addictus, egregia sua, qua polle-
bat, indole, aequales suos facile et eruditionis flore et gratiae spiritualis

239



vigore antecelluit. Vnde cum omnibus suam vitam apprime commen-
dasset, ad sacerdotii dignitatem cleri populique propitio admodum
consensu et applausu fuit effectus. As curam dein Ecclesiae B. Dei
Genitricis in villa Thomilium dicta administrandae vocatus, id sibi

negotii ciìmprimis a Deo datum credidit, üt omni studio ac perfectione
pua posset officio satisfacere. Ob quam rem mundi vanitates ac volup-
tates a se reicere, precibus immorari, vigiliis instare in animum serio
induxit et tanquam verus discipulus Christi dicentis: Pasce oues meas,
id sibi dictum ratus, omnes docendo, monendo, consolando, iuvando,
nunquam siìam passus est operam desiderari. Quarum rerum fama

per viciniam diffusa auctoritatem et amorem ac sanctitatis opinionem
ei conciliavit, veram tamen sanctitatis palmam ferox hominis nefarii
animus in manus dedit.

Lectio V. Victori praedium erat paternum ad eandem villam situm ;

in eo pratum et vinea, utrumque fertilitatis laude et amoenitatis com-
mendatum. Id sibi vendicare nefarius iste impostor omnino statuit,
tanquam olim promissum seu mendacio ad eam rem utendum esset,

seu minis seu aperto scelere nihil sibi fore pensi. Coepit ergo super ea

re cum Victore altercari, in dies importunius expostulare et tandem
etiam graviter interminari. Interea adfuit vindemiae tempus, quo
sacerdos exiit ad vineam, visum quid operis fieret; advolavit mox
etiam impostor iram et caedem spirans, adortusque eum iurauit, ni
vineam cederet, vivum inde non abiturum. Hie dum bonus Pastor
furentem pus verbis ad Christiani animi aequitatem deducere labora-
vit, commotior iam alter inde et furiosior, uno gladii ictu fortiter sancto
viro caput amputavit.

Lectio IV. Mirum dictu truncum iam corpus mox recisum caput
suis excepit manibus, idque hymnos psallendo in vicinum colliculum
quindecim passibus distantem deportavit. Animam eius duae sorores

germanae Aurora et Eualia in Monasterio Cathesiensi sacrae virgines,
dum precibus operam dant, euntem in caelum conspiciunt. Ad sacrum

corpus continuo fit undique frequens hominum accursus, et quibus
properantibus videbatur obstare Rhenus, iis alveo didiìcto facilem
sicco pede transitum, et cum sacris reliquiis reditum praebuit. Corpus
ad dictum Monasterium religiosissimo omnium cultu et honore dela-
tum et sepultum. Idem cum diu iacuisset incognitum, bis temporis

240



successu inventum est, primo sub Episcopo Heinrico VI. vigesimo
octauo Mai anni Millesimi quasringentesimi nonagesimi sexti. Diende
sub Episcopo Ioanne VI. vigesimo quarto Novembris anni Millesimi
sexcentesimi trigesimi noni, et ab eodem summa veneratione ad maius
altare translatum suavissimo fragrans odore.

Durchgehen wir die einzelnen Lesungen. Die Erzählung beginnt
mit der Schilderung der Jugendzeit des Heiligen, die im Sinne vieler
mittelalterlicher Legenden glorifiziert wird, als ob Victor schon in
seinen ersten Entwicklungsjahren in Wissenschaft und Tugend seine
Genossen übertroffen hätte. Von dem allgemeinen Schema geht die
Vita zu einem greifbaren Element über, indem sie berichtet, wie Victor

durch die Wahl von Klerus und Volk Pfarrer seiner Heimatgemeinde

wurde. Das Pfarrwahlrecht kann in den rätischen Gebieten erst
im 15. Jahrhundert belegt werden. So wissen wir ja auch, daß die
Tomilser im Jahre 1466 den Papst angingen, ihnen das Recht der
Kollatur zu bestätigen (Wirz J. K., Regesten zur Schweizergeschichte
aus päpstl. Archiven 3 (1912), p. 45, Reg. 108). Doch ist zu beachten,

daß dieses Recht auch schon vor 1466 bestanden hat, da es nur
bestätigt wurde. Im tessinisch-langobardischen wie im aargauischen
Räume gibt es für das Pfarrwahlrecht noch ältere Belege (Büttner-
Müller, Frühes Christentum im schweizerischen Alpenraum 1967,

p. 57-58, 111). Die Pfarrei Tomils ist sehr alt, da ja zu ihr noch bis in
die erste Hälfte des 16. Jahrhunderts die alte Filiale Feldis gehörte.
Die Erhebung von Tomils zur Pfarrei datiert vor 1338 (Poeschel III,
p. 155). Für die Erhebung zur selbständigen Pfarrei könnten vielleicht
einige Einträge im Churer Jahrzeitbuch einen Hinweis geben.
Zunächst erscheint 1141 ein Kanonikus Otto, der dem Domkapitel
verschiedene Besitzungen vermachte, auch solche in Tomils. Wichtiger
sind zwei Einträge des 13. Jahrhunderts, der eine zum 17. Mai: Ro-
dulfus de Tumilles, subdiaconus et sacrista ecclesie Curiensis, obiit;
der andere zum 18. Juli: Johannes presbyter de Tumille obiit (Necrologium

Curiense ed. W. v. Juvalt 1867, S. 21-22, 49, 70). So dürfte
wohl die Pfarreiwerdung ins 13. Jahrhundert verlegt werden, wenn
nicht vielleicht noch früher.

Victor war an der alten Pfarrkirche St. Mauritius angestellt, die
noch bis in die 2. Hälfte des 16. Jahrhunderts existierte, aber schon

241



damals ihre Funktion an die Pfarrkirche St. Maria abgeben mußte,
die 1474/86 gesichert ist (Poeschel E., Kunstdenkmäler des Kt.
Graubünden III. 155-156). Offenbar wußte das Proprium von 1646 nichts
mehr von dieser früheren Mauritiuskirche. Darauf schildert die Vita
den Tomilser Pfarrer allgemein, ohne besondere Hinweise, als einen

mustergültigen Seelsorger, der sich überall Ansehen erwarb.
Die folgende Lesung berichtet, daß Victor von seinen Eltern in

Tomils eine Wiese und einen Weinberg, beides fruchtbare Güter,
ererbt hatte, auf die ein Frevler und Betrüger seine begierigen Blicke
warf. Welcher sozialen Schicht der feindselige Mann angehörte, erfahren

wir nicht. Er gab vor, daß diese fraglichen Besitzungen ihm einst

versprochen worden seien. Als Victor zur Zeit der Weinlese zu seinem
Gute ging, fand sich dort auch der Gegner ein, drohte Victor mit dem

Tode, falls er nicht den Weinberg abgebe. Der Versuch des Pfarrers,
ihn zu begütigen, veranlaßte nur noch eine größere Erregung, zufolge
derer der feindselige Mann mit einem Schwertsreich das Haupt Victors

abschlug. Aus dem ganzen Kapitel kann man schließen, daß Victor
gewaltsam aus dem Leben gebracht wurde, vielleicht wegen eines

Erbstreites. Ein Märtyrer des Glaubens war Victor auch nach dieser

Darstellung nicht, wohl aber ein Märtyrer der Gerechtigkeit. Ähnlich
war auch St. Meinrad im 9. Jahrhundert von zwei Räubern erschlagen
worden und daher auch ein martyr iustitiae, nicht fidei. Die Reihe
solcher Heiligen, die besitzrechtlicher oder politischer Gründe wegen
umgebracht wurden, ist zahlreich, angefangen von Bonifatius und
Placidus bis Fidelis von Sigmaringen.

Die dritte Lesung beginnt mit dem Kephalophorenmotiv, ein
Legendenelement, dessen literarische Genealogie unschwer zu erkennen ist.
Um 830 schrieb Abt Hilduin von St-Denis die Vita der Pariser
Heiligen Dionysius, Rusticus und Eleutherius, in der Dionys sein

abgeschlagenes Haupt wiederum in seine Hände nahm : Dionysii se cadaver
erexit sanctaque manu caput a corpore dolabra lictoris truncatum
angelico ductu gressum regente. coepit brachiis vectitare. caput
proprium. duo fere millia deportanti. usque ad locum, in quo
nunc. requiescit. novum et inauditum miraculum. Diese Erzählung

übertrug sich auf die im 9. Jahrhundert entstandene Vita der
Zürcher Heiligen Felix und Regula: acceperunt beatissima corpora

242



eorum sua capita in manibus eorum. portantes ea contra montem
ilium destros XL. Darauffand dieses Motiv den Weg in die Vita des

rätischen Placidus vom Ende des 12. Jahrhunderts: Abeuntibus nam-
que lictoribus protinus suffragantibus angelis truncum martyris corpus
de terra tamquam vivens mira agilitate surrexit et in suis manibus
proprium caput accepit atque in locum, ubi degebat vir Dei, pergere
cepit. Diese Legende fand dann auch im Churer Brevier von 1490 und
1595 Eingang. Unnötig zu bemerken, daß man keinen einzigen Fall
kennt, wo das Kopftragen eines Heiligen durch zeitgenössische
Nachrichten belegt wäre. Es handelt sich um ein reines Legendenmotiv.
[Vgl. Bündner Monatsblatt 1940, p. 52-55, Zeitschrift für Schweiz.

Kirchengeschichte 46 (1952), p. 270-273 und 65 (1971) 170-173].
Unsere Lesung erzählt weiter, daß die beiden Schwestern Victors

dessen Seele in den Himmel fliegen sahen, während sie beteten. Auch das

ist ein Legendenmotiv, genauer und richtiger gesagt, die Sprache der
Mystik, um die Heiligkeit eines Lebens zu bezeichnen. So erzählt Gregor

der Große (f 604), wie der hl. Benedikt (f 547) die Seele seiner
Schwester in Gestalt einer Taube himmelwärts fliegen sah. Der Abt
von Montecassino erblickte auch die Seele seines Freundes, des

Bischofs Germanus von Capua, in einer feurigen Kugel von Engeln zum
Himmel getragen (Gregorii Magni Dialogi ed. U. Moricca 1924,

p. 127, 129). Noch in manchen Legenden wird die Seele als weiße
Taube charakterisiert, die beim Tode in den Himmel entflieht (Günter

H., Psychologie der Legende, 1949, p. 250.)
Ein weiteres Legendenmotiv ist das Wasserwunder, da der Rhein sein

Flußbett öffnete, so daß man trockenen Fußes nach Cazis gelangen konnte.

Hier knüpft der Bericht an das alte Testament an (Gen. 14, 21-28;
Josue 3, 15-17; 4 Reg. 2,8 und 2,14). Die Wasserwunder gehören zu
den Gemeinplätzen der christlichen Legende des Abendlandes. Als der
hl. Papst Klemens ins Meer geworfen wurde, trat dieses auf das Gebet
seiner Schüler drei Meilen zurück, so daß alle trockenen Fußes hineingehen

konnten. Die sei. Comitissa Teliapetra aus Venedig (f 1308)

ging trockenen Fußes über den Canale Grande, als der Vater den
Dienern verbot, sie zur Kirche des hl. Mauritius überzusetzen. Einen
Höhepunkt in den Wasserwundern können wir nicht übergehen, der
uns durch die Legende des hl. Zeno überliefert ist. Bei einer Über-

243



schwemmung Veronas durch die Etsch erreichte das Wasser die Zeno-
Kirche, aber obgleich die Türen offenstanden, drang doch kein Tropfen

hinein (Günter, Psychologie, p. 197-202, 204).
Noch ist der Wohlgeruch bei der Reliquienübertragung zu erwähnen

(suavissimo fragrans odore). Bei der Übertragung der Reliquien
des hl. Remigius war ein so angenehmer Wohlgeruch wahrzunehmen,
daß er jeder Beschreibung spottete (ut humana lingua hoc effari non
valeat), der auch zwei volle Tage in der Kirche verblieb (MGH SS

rer. merov. 3 [1896], p. 321). Auch beim Tode des hl. Meinrad (9.
Jahrhundert) wurde die Zelle des Heiligen mit einem angenehmen Duft
erfüllt, als seien hier alle wohlriechenden Gewürze vereinigt (ac si

omnium pigmentorum odoramenta ibi diffusa fraglarent), wie die Vita
erzählt (Ringholz O., Geschichte von Einsiedeln 1 [1904], p. 650).
Das sind nur zwei Beispiele, die um viele vermehrt werden könnten
(Günter, Psychologie, p. 375 s. v. Wohlgeruch). Doch muß die Erzählung

der Victors-Vita nicht unbedingt nur literarische Übernahme
sein. Tatsächlich wurden oft und oft dem Sarge verdienter oder
heiliger Personen im Mittelalter aromatische Harzstoffe beigegeben, die
noch nach Jahrhunderten wirksam waren, so beim Grabe des hl. Paulin

(4. Jahrhundert), das 1883 in Trier geöffnet wurde. Als man in
Disentis 1671 das Grab des Abtes Adalgott (ca. 1000) aufmachte, war
das gleiche zu bemerken (Müller L, Disentiser Klostergeschichte 700

-1512, 1942, p. 75). So kann dies auch bei der Eröffnung des Victorsarges

1639 geschehen sein.

Da die Reliquien des Heiligen in Cazis waren, mußte dafür ein
Grund dargelegt werden. Die Vita spricht von zwei virgines sacrae in
Cazis, die leibliche Schwestern des gemordeten Pfarrers waren, und nennt
sie Aurora und Eulalia. Aurora ist ein sehr seltener Name, kommt er
doch in den frühmittelalterlichen Verbrüderungsbüchern nur einmal
als Wohltäterin im Gebiete von Pfäfers im 9. Jahrhundert vor (MGH
Libri Confraternitatum ed. P. Piper 1884, p. 386). Eulalia ist ein Name,

der sich an die spanische Martyrin von Merida, die hl. Eulalia,
anschließt, deren Verehrung im 10.-11. Jahrhundert schon verbreitet
war, wie z. B. die Nennung in der Inschrift von Müstair aus dem Jahre
1087 belegt (Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 50 [1956],
p. 54-55). In den frühmittelalterlichen Confraternitäten kommt je-

244



doch ihr Name nicht vor, wohl aber Eulalia seit dem 9. Jahrhundert
(Libri Confraternitatum 1. c, p. 372, 376, 387-388, 390-391).

Sicheren historischen und legendenfreien Boden betreten wir erst

am Schluß der Lesung, wo sie uns genaue Ereignisse mitteilt, nämlich
daß der Churer Bischof Heinrich VI. am 28. Mai 1496 das Grab Victors

eröffnen und daß Bischof Johannes VI. Flugi am 24. November
1639 den Leib in den Hochaltar übertragen ließ.

Die Lesungen des Propriums von Chur übernahm der in der
rätischen Mission tätige italienische Kapuziner P. facaria da Salo für sein

in Venedig gedrucktes Buch: La Lucerna sopra il Candellierc accesa,
in welchem er, teils sogar wörtlich, inhaltlich genau das Leben des

Tomilser Heiligen darstellte, ohne etwas hinzuzufügen, aber auch ohne

Neues bieten zu können (p. 1054-1057, reetc 1055). Er tat dies

«per i diuoti Cattolici della Rhetia». Als Pfarrer von Cumbels gab
der gleiche Kapuzinerapologet 1685-1687 «La Glisch sin il candelier»
heraus, in welchem er wiederum, fast noch kürzer, das Leben des

Victor von Tomils beschrieb, ganz in Anlehnung an das Proprium
Curiense (Tractat X., Secol XVII, p. 77-78). Immer geht es dem
Cumbelser Kapuziner in der Hauptsache um die Mirakel, das

Kopftragen, die Rheinüberquerung trockenen Fußes, die Vision der beiden
Schwestern und den Wohlgeruch. Die Barockzeit knüpfte an die
spätmittelalterliche Geistigkeit an.

3. Das Lied auf den hl. Victor (1731)

Eine zweite Vita in der Form eines Liedes mit 20 Strophen stellt
die «Canzun de s. Vetger de Tumegl» dar, die wir in der 1731 zu
Bonaduz gedruckten Neuauflage der Consolaziun finden (Maissen-
Schorta, Die Lieder der Consolaziun dell'olma devoziusa 2 [1945],
p. 141-144, Text auch im Calender Romontsch 1967, p. 239-243).
Es fällt uns sofort die echt romanische Form Vetger für Victor auf, die

genau andern Entwicklungen wie Benedictus - Benedetg, ictus

anetg usw. entspricht. Das belegt in etwa die Volkstümlichkeit des

Namens, das Fernbleiben jeden gelehrten Einflusses. Das Lied kennt

245



freilich noch die Form Vechier, wohl identisch mit dem Familiennamen
Veccher bzw. Vecier (Schorta A., Rätisches Namenbuch 2 [1964],
p. 604-605). x

In der 2. Strophe erfahren wir, daß die Eheleute Nauli im Jahre
840 durch ein Gelöbnis ihren später so heiligen Sohn Victor erhalten
hätten. Die 4. Strophe verrät uns, daß Victor dem Grafen Georg von

Werdenberg, der auf dem Schlosse Ortenstein als Tyrann waltete, sein

schlechtes Leben vorhielt. Nicht weit vom Schloß entfernt besaß unser
Heiliger sein Erbgut, nach dem der Tyrann verlangte (Strophe 5).
Die Enthauptung besorgten zwei Knechte des Grafen (Strophe 6).
Am Orte, wo das Haupt zu Boden fiel, entsprang eine heilkräftige
Quelle, die heute noch «fontauna digl Kopff» heißt (Strophe 8).
Darauf trägt der Heilige sein Haupt eine Viertelstunde weiter, um
dann auszuruhen und von Engeln gekrönt zu werden. Hier erbaute
man eine Kirche (Strophe 9). Darauf ertönten von selbst alle Glocken
im ganzen Domleschg wie auch im Kloster Cazis, wo die beiden
Schwestern Victors weilten (Strophe 10). Eine der beiden Schwestern,
die nun nicht mehr Eulalia wie im Proprium, sondern Aurelia heisst,
deutete das Läuten auf Victors Tod, worauf alles Volk samt dem Pfarrer

von Cazis zum Heiligen zieht (Strophe 11). Beim Hinweg wie
Rückweg gewährt der Rhein trockenen Durchgang (Strophe 12 und
14). Begraben wird Victor unter dem Hauptaltar in der Kirche von
Cazis, wobei Bischof Dietholphus von Chur selbst die Zeremonien
vollzieht. Es geschah dies im Jahre 884 (Strophe 14-15). Die folgende
Strophe meldet von Wundern in Tomils und Cazis, so daß es infolge
zu großen Zudranges notwendig wurde, seine Reliquien (Stab?, Blut)
abzuschließen. Die 17. und 18. Strophe berichtet von den Erhebungen
von 1496 und 1640(!) sowie der Konsekration der Victorskapelle in
Tomils, nicht ohne zu bemerken, daß das Fest schon seit Jahrhunderten

auf den ersten Mai-Sonntag verlegt wurde, doch so, daß man an
allen Sonntagen dieses Monats bis zum eigentlichen Fest am 28. Mai
die Ablässe gewinnen kann.

Klammern wir zuerst die neu hinzugekommenen und leicht
erkennbaren legendarischen Elemente aus. Da springt zunächst das

Quellenmotiv in die Augen, wonach an dem Orte, wo der Kopf des

Heiligen auf den Boden fiel, sofort eine Quelle entsprang. Den ersten

246



Anhaltspunkt gab schon die Bibel, die uns berichtet, wie Moses Wasser

aus dem Felsen schlug (Ex. 17,6). Um darzustellen, wie sehr das

Martyrium Segen brachte, liebte die christlich-abendländische Legende

es so auszudrücken, als ob an der Todesstelle Quellen entstanden
wären, so bei Makarius (4. Jahrhundert), Fingar (5. Jahrhundert,
Justinianus von Ramsey (6. Jahrhundert), Wenefrida im Kloster
Guthurin (7. Jahrhundert) usw. An dem Ort am Comersee, wo
Uguzo hingerichtet wurde, entsprang eine Quelle (Günter, Psychologie,

p. 196).
Ein weiteres legendarisches Moment ist das Glockenwunder, das sehr

verbreitet war. Beim Tode der Thoretta von Villefranche (12.
Jahrhundert?) läuteten die Glocken der Umgebung, beim Ableben des

Einsiedlers Vivaldus von Montajone im Toskanischen (um 1300) und
des sei. Andreas, des 1479 verstorbenen Augustinerprovinzials von
Umbrien (Günter, Psychologie, p. 206-207). Der Chronist Bundi
(t 1614) erzählt es auch zum Tode des hl. Placidus von Disentis

(Bündner Monatsblatt 1940, p. 127).
Daß die Engel beim Martyrium eine Rolle spielen, ist längst in der

christlichen Legende verankert (Günter, Psychologie, p. 146). Beim
Kephalophorenwunder des Disentiser Placidus hieß es schon in der
Vita des 12. Jahrhunderts: suffragantibus angelis (Zeitschrift für
Schweiz. Kirchengeschichte 46 [1952], p. 169). Das Placilied aus der
Mitte des 17. Jahrhunderts (vor 1685) erzählt, wie Engel mit Kronen
und Palmen herbeieilten (Strophe 34, bei Maissen-Schorta, Die Lieder
der Consolaziun 2 (1945), p. 137). Im Lied auf den Tomilser Victor
spielen die Engel die gleiche Rolle.

Schon aus den bisherigen Legendenquellen ersieht man, wie das

Victorlied sehr an die Placilegende anknüpft. Letztere ist erhalten in
der Vita des 12. Jahrhunderts, lebte auch in den Brevierlektionen von
1490 und 1595 weiter, erscheint dann ausführlich in deutscher Sprache

in der Chronik des 1614 verstorbenen Abtes Jakob Bundi (Die
Klosterchronik des Abtes Bundi ed. C. Decurtins 1888, p. 24-26). Am
ausführlichsten und verbreitetsten fand sich die Disentiser Legende im
deutschen und besonders auch romanischen Placiliede, das vor 1685
entstanden ist (Maissen-Schorta, Die Lieder der Consolaziun 1. c,
p. 135-138). Vergleichen wir nun beide Lieder miteinander. In beiden

247



Gesängen spielt ein Tyrann eine große Rolle (Strophe 24 Strophe 4).
Bei Bundi heißt er Graf und lebte auf einem Schlosse, nicht weit vom
Kloster entfernt, genau wie er im Tomilser Lied als Graf im Schlosse

Ortenstein wohnt (Strophe 4 des Victorliedes). Beide Heiligen tadeln
das schlechte Leben der Tyrannen (Strophe 22-26 Strophe 4),
beide werden auch durch Schergen (serviturs) umgebracht (Strophe
27-28 Strophe 6), beide tragen ihr abgeschlagenes Haupt selbst

genau eine halbe Viertelstunde (in miez quart ura) weit fort (Strophe
38 Strophe 9). Stets fliehen die Mörder (Strophe 36 Strophe 7).
Engel erscheinen (Strophe 34 Strophe 9). Das Glockenwunder
fehlt nicht (Strophe 41 Strophe 10). Victor wird in der Pfarrkirche
beim Kloster Cazis beigesetzt, Placidus in der Klosterkirche Disentis
(Strophe 44 Strophe 14). An beiden Orten werden die Überbleibsel
als kostbare Schätze (seazi) angesehen (Strophe 42, 47, 54, 58

Strophe 11, 14, 15). Bei beiden Mordstätten errichtet man Kapellen
(Vita des 12. Jahrhunderts bzw. Bundi S. 25 Strophe 9, 16). Sowohl
bei Placidus wie bei Victor wurden blutige Erinnerungen aufbewahrt
(Strophe 39 Strophe 16). Der Rhein spielt bei beiden Legenden
eine Rolle, aber im umgekehrten Sinne, denn bei Disentis reißt der
Fluß den schuldbeladenen Verfolger mit sich, während er in Tomils
den Freunden des Märtyrers einen trockenen Durchgang verschafft
(Strophe 46 Strophe 12). Wundertaten werden von dem Grabe beider

Heiligen erzählt (Strophe 48-49 Strophe 16). So können wir
inhaltlich und manchmal auch formell die Canzun von Victor als eine

Nachahmung des übrigens literarisch weit höherstehenden Placi-Lie-
des ansehen.

Im Liede erscheint neben Aurora nicht Eulalia, sondern Aurelia.
Diesen Namen Aurelia bzw. Aurilia finden wir in den frühmittelalterlichen

Verbrüderungsbüchern nur im Gebiete von Pfäfers eingetragen,
als Wohltäterinnen dieses rätischen Benediktinerklosters (Libri
Confraternitatum 1. c. 415, Register). Die Belege gehen vom 9. bis zum
12. Jahrhundert. Bemerkenswert ist, daß wir aber im 8. oder 9.

Jahrhundert in Cazis eine Aurelia monacha konstatieren können. Der
betreffende Eintrag steht im St. Galler Verbrüderungsbuch, da sich Cazis

mit diesem Kloster verbunden hatte (Libri Confraternitatum 1. c.
S. 92, 144). Es ist gut möglich, daß man diesen Namen aus dem

248



St. Galler Buche in das Lied herübernahm. Dann war es aber auch

gegeben, den Heiligen selbst in diese frühmittelalterliche Zeit
anzusetzen. Es war umso leichter zu machen, als ja schon die im Proprium
von 1646 auftauchenden Namen wie Aurora und Eulalia, beides wohl
erfundene Deutungsnamen (die Morgenröte und die Wohlberedte),
in diese frühe Zeit hinwiesen. Das war umso verführerischer, als ja
Cazis tatsächlich in diese frühe Zeit zurückging und um 700 von einem
Churer Bischof Victor gegründet wurde. Das Andenken daran war es

ja auch, das veranlaßte, beim Neubau des Klosters 1496-1498 eine

entsprechende, freilich neue Inschrift anzubringen (Zeitschrift für
Schweiz. Geschichte 19 [1939], p. 345ff. Egli E., Die christl.
Inschriften der Schweiz 1895, p. 42). So mag es schließlich dazu gekommen

sein, daß das Lied das Leben des Pfarrers Victor von Tomils
kühn auf die Jahre 840-884 ansetzte.

Die Ansctzung auf das 9. Jahrhundert hat zwar insofern keine

Schwierigkeiten, als Bischof Dietholphus, der Victor begraben haben
soll, wirklich 888-913 nachzuweisen ist, doch ist es schon nicht so

sicher, daß er 883 bereits regierte (Meyer-Perret, Bündner Urkundenbuch

L, p. 498). Eindeutig unmöglich ist aber, daß Pfarrer Victor der
Familie Nauli angehört haben soll. Die Familiennamen bildeten sich

erst im 11./12. Jahrhundert, bedingt durch das Wachsen der Bevölkerung

und durch die Bereicherung der schriftlichen Geschäftsaufzeichnungen.

Dabei nannte sich der Sohn gerne in seinem zweiten Namen
nach dem Vater oder dessen Beruf. In Rätien treffen wir schon in der
Urkunde von Lüen 1084 mehrere Doppclnamen (Meyer-Perret, Bündner

Urkundenbuch 1 (1955), Nr. 206). In Freiburg begegnen wir der
Zweinamigkeit Ende des 12. Jahrhunderts in einer Urkunde von 1182

(Studerus G., Die alten deutschen Familiennamen von Freiburg im
Üchtland 1926, p. 19, 189). Im Wallis sind sie im gleichen Säkulum
schon mehrfach belegt (Blätter aus der Walliser Geschichte X 5 [1950],

p. 417-418). Vor dem Hochmittelalter herrschte Einnamigkeit. Der
Verfasser des Liedes hat hier zu Gunsten der Familie Nauli in Tomils
seinem Heiligen diesen Geschlechtsnamen gegeben. Bekannt war
insbesondere Adam Nauli (f 1645), Pfarrer in Ems und Schaan,
romanischer Schriftsteller (Historisch-Biogr. Lexikon der Schweiz 5 [1929],

p. 236).

249



Einen weiteren schwerwiegenden Anachronismus stellt die Feste
Ortenstein dar, die erst im 13. Jahrhundert als vazische Burg entstand.
Ein Ministerialengeschlecht der Vazer waren die von Ortenstein, die
aber erst in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts auftauchen. Die
Burg erhielten die Werdenberger erst nach dem Tod von Donat von
Vaz (um 1337). Graf Jörg von Werdenberg (f 1504) verpfändete sie 1464

(Poeschel E., Das Burgenbuch von Graubünden 1930, p. 64-65, 190

-193). Auch die Werdenberger kann man nicht ins 9. Jahrhundert
zurückversetzen, denn deren Familie begegnet uns erst historisch um
1200 (Hist.-Biogr. Lex. d. Schweiz 7 [1934], p. 485).

Man fragt sich, ob nicht gerade Georg von Werdenberg selbst, der
1504 in Armut starb, der Gegner Victors gewesen ist. Hätte Victor so

spät gelebt, so müßte die ganze Vita einen anderen, viel bestimmteren
Charakter haben. Hätte sich Jörg wirklich die Besitzung eines Priesters

angeeignet und ihn umgebracht, so hätte dies damals einen Prozeß

mit dem Bischof gebracht. Dann erhob man ja 1496 schon die
Überbleibsel des Heiligen, also noch vor dem Tode Jörgs. Zum
mindesten wäre dies zwar nicht unmöglich, aber auffallend gewesen.
Dazu trägt der Hochaltar von Tomils noch das Wappen des Jörg von
Werdenberg. Solche Peripathien, Mord und Kult unmittelbar
hintereinander, kamen wohl im Mittelalter vor, wie das beispielsweise beim
hl. Anselm von Canterbury der Fall war, aber dann müßte man doch
noch deutlichere Hinweise haben.

Und doch kann uns vielleicht der Name Werdenberg weiterhelfen.
Diese Familie kam ja dadurch in den Besitz von Ortenstein, daß die
Tochter des Donat von Vaz (f 1337), Ursula mit Namen, mit Rudolf
von Werdenberg verheiratet war. Wir schließen also von den Werden-
bergern auf die Vazer, die ja auch die Burg als Lehen des Bistums
innehatten (Poeschel, Burgenbuch, p. 191).

Hier hilft uns nun eine andere Nachricht der Legende weiter, die
schon im Proprium von 1646 zu lesen war, daß es sich im Streite
vornehmlich um einen Weinberg handelte. Der Weinbau wurde wirklich
im Domleschg im Mittelalter eifrig betrieben. Im Einkünfterodel um
1290 wird eine «vinea Tumillis» erwähnt (Mohr Th. v., Codex
diplomaticus 2 [1854], p. 110). Im Rodel der Güter der Gerichtsgemeinde
Ortenstein vom Jahre 1528 werden drei Weinberge genannt, darunter

250



auch ein Ternatscher. Im Rodel von 1585 erscheint ein Weinberg
Vinatscha (freundliche Mitteilung von H. K. Brunold, Tomils). Strophe

5 des Victorliedes behauptet, daß der fragliche Weinberg Victors
Vinatscha geheißen habe und heute noch so benannt werde. Das
Suffix -atsch bedeutet freilich im Romanischen eine gewisse Abwertung,

also wäre Vinatscha kein so anziehender Weinberg gewesen,
wie es die Erzählung im Proprium von 1646 meldet (fertilitatis laude
et amoenitatis commendatum). Aber es ist möglich, daß man erst später

diese Identifikation vornahm, ja wahrscheinlich, so daß es sich also

doch um einen freilich andern Weinberg gehandelt haben kann.
Das Bistum Chur besaß schon im 12. Jahrhundert in Tomils Güter

(Die Urbarien des Domkapitels zu Cur ed. C. von Moor 1869, p. 10,

12, 18). Die curtis de Tumilles war schon dem Walter IV. von Vaz
von den Bischöfen von Chur verpfändet, wie wir aus zwei Urkunden
von 1275 erfahren (Meyer-Perret, Bündner Urkundenbuch, Bd. 3,

Lieferung 1 [1961], p. 20-23 Nr. 1058-1059). Wie auch aus dem
Churer Einkünfterodel von ca. 1290 ersichtlich ist, hatte die Churer
Kirche in Tomils einen Weinberg (Codex diplomaticus 2 [1854],

p. 110). Nun war der Churer Bischof Rudolf von Montfort mit Donat

von Vaz (t 1337) in eine Fehde verwickelt, wobei der Vazer dem
Bischof manchen Schaden zufügte. Es handelte sich um den Streit
zwischen Ludwig dem Bayern und Friedrich von Habsburg, in welchem
der Churer Oberhirte zum Papst Johannes XXII. und zur Habsburgerpartei

hielt, während Donat von Vaz als Freund Ludwigs des Bayern
gegen den Bischof auftrat (Mayer J. G., Geschichte des Bistums Chur 1

[1907], p. 339-341). Wäre dem so, dann würde man 1323/25 als
summarisches Datum dieser Feindseligkeiten annehmen. Aber es könnte
auch sein, daß es sich um die Koalition handelt, die Donat 1333 gegen
Bischof Ulrich V. von Chur anführte (Hoppeler R., im Jahresbericht
der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubünden 39 [1909],

p. 208-221). In Betracht käme jedoch auch Walter IV. von Vaz, der
1275 für den Fall seines kinderlosen Todes seine Eigengüter sowie die
ihm von der Kirche Chur zu Lehen gegebenen Besitzungen der Kirche

von Chur zur Wiedergutmachung übertrug. Es handelt sich nicht
nur um eine Schenkung in remissionem peccatorum meorum et pre-
decessorum meorum, wie dies tausendfach in Urkunden vorkommt,

251



sondern genauer und bestimmter um eine Übergabe, weil die Churer
Kirche zahlreiche Schäden vom Vazer und seinen Ahnen erleiden
mußte (que a me et meis predecessoribus multotiens sustinuit lesionem,
in recompensationem et restaurationem ipsius lesionis). Das wäre auch
ein Hintergrund für eine Spannung zwischen Tomils und den Vazern
(Meyer-Perret, Bündner Urkundenbuch, Bd. 3, Lieferung 1 [1961],

p. 23-25 Nr. 1060). Doch scheinen die Anlässe aus der ersten Hälfte
des 13. Jahrhunderts wahrscheinlicher zu sein. Stets muß aber vor
Augen gehalten werden, daß es sich hier nur um eine Vermutung,
keinen Beweis handelt. Solche Arbeitshypothesen sind notwendig,
müssen aber sogleich fallen gelassen werden, falls Indizien dagegen
sprechen.

Die Legende wäre auch noch nach dem Liede und außerhalb dieses

Liedes weiter zu verfolgen, da manches Material vorhanden ist

(siehe R. A. Caviezel im Calender Romontsch 1967, p. 237-264).
Doch trübt oft gerade die sekundäre und tertiäre Tradition den Blick,
so daß der eigentliche Kern nur schwer erfaßbar ist.

Als vorläufige Ansicht kann man wohl annehmen, daß Victor von
Tomils eine Eigenpersönlichkeit des späten Mittelalters war, der eines

gewaltsamen Todes starb, aber nur einen ganz begrenzten Kult
erreichte, der eigentlich erst mit seiner Erhebung von 1496 beginnt. Es

ist gut möglich, daß der historische Kern der Legende in einer gewaltsamen

Aneignung seines Weinberges bestand. Dazu würde passen,
daß bischöfliches Gut in Tomils von den Vazern beansprucht wurde.

252


	Der heilige Victor von Tomils

