Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1971)

Heft: 11-12

Artikel: Der heilige Victor von Tomils

Autor: Berther, Vigil / Muller, I1so

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398102

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der heilige Victor von Tomils

Von Vigil Berther und Iso Miiller, Disentis

1. Die Kultspuren vor 1646

Bei Grabungen anlaBlich des Neubaues des Klosters Cazis im Jahre
1496 fand man am 28. Mai den Leib des hl. Victor von Tomils (Dom-
leschg). Die Gebeine wurden in einem kleinen Granitsarg mit Deckel
beigelegt, der 1897 hinter dem Hochaltar in der Tiefe von 50 cm ge-
funden wurde. Wohl auf diese Auffindung von 1496 hin nahm der
Kult seinen Aufschwung. Auf dem fritheren Altar von Rodels (Dom-
leschg) wird neben St. Lucius auch der Heilige von Tomils in gotischer
Casula mit Birett auf dem Haupte und mit Schwert in den Handen
dargestellt (heute im Basler Museum). Ferner entdecken wir den
hl. Victor als Kopftrager (Kephalophore) auf dem spatgotischen Altar-
fligel von ca. 1510 aus Almens (Domleschg) dargestellt. Er ist nicht
mit einer Kasel, sondern mit einem Chorhemd bekleidet. Der Churer
Bischof Johann Flugi erhob am 24. November 1639 die Uberbleibsel
aus dem Granitsarg und iibertrug sie in einen holzernen Reliquien-
schrein, auf dessen Langseite der Heilige als Kopftrager erscheint, vor
dem seine beiden Morder fliehen. Das Reliquiar ist heute noch erhal-
ten, doch findet sich das Haupt des hl. Victor nicht darin (Poeschel E.,
Die Kunstdenkmiler des Kt. Graubiinden 3 (1940), p. 124-126, 185
~187. Berther V., Die Verehrung des Tomilser Victor. Biindner Mo-
natsblatt 1940, p. 280-288).

Gibt es vor 1496 keine Belege fiir die Verehrung? Jedenfalls scheint
die Auffindung der Reliquien irgendwelche Tradition vorauszusetzen,
sonst hiatte man nicht gleich den gefundenen Leib als den eines Heili-
gen betrachtet. Man fragt sich, ob es nicht einen alten Martyriumstag
gab. Der 28. Mai war nur der Tag der Auffindung. Aber es 143t sich
kein bestimmter alter Festtag ausfindig machen. Die Angabe des
barocken Volksliedes (dariiber Kap. 3) in der 18. Strophe, dal3 der
erste Maisonntag schon «seit vielen Jahrhunderten» (schon biars cient
ons) das Fest des Heiligen war, kann sich kaum auf das Mittelalter

238



beziehen. Denn gewdhnlich verlegte man ein Fest von einem Werktag
auf einen Sonntag, um ihn so besser und allgemeiner feiern zu kénnen.
Das gleiche gilt vom Pfingstdienstag, der als Fest angegeben wird
(Simonet J. J., Die katholischen Weltgeistlichen 1920, p. 183).

Naheliegend wire, dal3 die Victorskapelle in der Pfarrei Tomils bei
der Burg Ortenstein das Andenken des Tomilser Heiligen festhalten
wiirde. Die Konsekration fand am 2. Mai 1449 statt, doch spricht der
Text nur schlechthin vom hl. Victor, ohne ihn weiter zu charakterisie-
ren. Dann bestimmte die Weiheurkunde den 8. Mai als Dedikations-
tag, der ausgerechnet der Festtag des mailandischen Mirtyrers Victor
war. Das Dokument umschreibt diesen Tag ausdriicklich als: in die
s. Victoris. Die spatere Konsekration der neuerbauten Kirche vom
5. Oktober 1643 erwahnt nur allgemein den Myrtyrer Victor (S. Vic-
tor Martyr). Dal} es sich auch jetzt noch nicht um den Tomilser Hei-
ligen handeln muB, zeigen die ilibrigen rekondierten Reliquien der
Thebéer-Legion (de societate Thebeorum). Hier ist aber der erste
Sonntag im Mai als Kirchweihtag festgelegt (Berther V., Die Victors-
patrozinien des Bistums Chur, Biindner Monatsblatt 1939, p. 349-355,
dazu Poeschel L. c., p. 168). Wenn man aber annimmt, dal} vielleicht
die Thebaer-Reliquien von der fritheren Kirche hergenommen sein
kénnen, dann kénnte hier doch bereits der Tomilser Victor im Spiele
sein, weil ja gerade der erste Maisonntag nach dem zitierten Victor-
liede das Fest des Tomilser Heiligen war.

2. Die Vita des Churer Propriums von 1646

Die dlteste Vita des Heiligen bietet das Proprium Sanctorum Ecclesiae
Curiensis von 1646, S, 81-83, zum 28. Mai mit der Uberschrift: In
festo S. Victoris Tomiliensis Presbyteri et Martiris. Es handelt sich um
die Lesungen IV-VI der zweiten Nokturn, die wir hier im lateinischen
Originaltext abdrucken:

Lectio IV: Victor honestis piisque parentibus natus, ab iisdem Deo cum
votiuo munere fuit oblatus, Primaevum iuventutis florem virtuti con-
secrauit et litterarum studiis, quibus addictus, egregia sua, qua polle-
bat, indole, aequales suos facile et eruditionis flore et gratiae spiritualis

239



vigore antecelluit. Vnde cum omnibus suam vitam apprime commen-
dasset, ad sacerdotii dignitatem cleri populique propitio admodum
consensu et applausu fuit effectus. As curam dein Ecclesiae B. Dei
Genitricis in villa Thomilium dicta administrandae vocatus, id sibi
negotii climprimis a Deo datum credidit, it omni studio ac perfectione
pua posset officio satisfacere. Ob quam rem mundi vanitates ac volup-
tates a se reicere, precibus immorari, vigiliis instare in animum serio
induxit et tanquam verus discipulus Christi dicentis: Pasce oues meas,
id sibi dictum ratus, omnes docendo, monendo, consolando, iuvando,
nunquam siiam passus est operam desiderari. Quarum rerum fama
per viciniam diffusa auctoritatem et amorem ac sanctitatis opinionem
el conciliavit, veram tamen sanctitatis palmam ferox hominis nefarii
animus in manus dedit.

Lectio V. Victori praedium erat paternum ad eandem villam situm;
in eo pratum et vinea, utrumque fertilitatis laude et amoenitatis com-
mendatum. Id sibi vendicare nefarius iste impostor omnino statuit,
tanquam olim promissum seu mendacio ad eam rem utendum esset,
seu minis seu aperto scelere nihil sibi fore pensi. Coepit ergo super ea
re cum Victore altercari, in dies importunius expostulare et tandem
etlam graviter interminari. Interea adfuit vindemiae tempus, quo
sacerdos exiit ad vineam, visum quid operis fieret; advolavit mox
etiam impostor iram et caedem spirans, adortusque eum iurauit, ni
vineam cederet, vivum inde non abiturum. Hic dum bonus Pastor
furentem piis verbis ad Christiani animi aequitatem deducere labora-
vit, commotior iam alter inde et furiosior, uno gladii ictu fortiter sancto
viro caput amputavit.

Lectio IV. Mirum dictu! truncum iam corpus mox recisum caput
suls excepit manibus, idque hymnos psallendo in vicinum colliculum
quindecim passibus distantem deportavit. Animam eius duae sorores
germanae Aurora et Eualia in Monasterio Cathesiensi sacrae virgines,
dum precibus operam dant, euntem in caelum conspiciunt. Ad sacrum
corpus continuo fit undique frequens hominum accursus, et quibus
properantibus videbatur obstare Rhenus, iis alveo didiicto facilem
sicco pede transitum, et cum sacris reliquiis reditum praebuit. Corpus
ad dictum Monasterium religiosissimo omnium cultu et honore dela-
tum et sepultum. Idem cum diu iacuisset incognitum, bis temporis

240



successu inventum est, primo sub Episcopo Heinrico VI. vigesimo
octauo Mai anni Millesimi quasringentesimi nonagesimi sexti. Diende
sub Episcopo loanne VI. vigesimo quarto Novembris anni Millesimi
sexcentesimi trigesimi noni, et ab eodem summa veneratione ad maius
altare translatum suavissimo fragrans odore.

Durchgehen wir die einzelnen Lesungen. Die Erzdhlung beginnt
mit der Schilderung der Jugendzeit des Heiligen, die im Sinne vieler
mittelalterlicher Legenden glorifiziert wird, als ob Victor schon in
seinen ersten Entwicklungsjahren in Wissenschaft und Tugend seine
Genossen tbertroffen hiatte. Von dem allgemeinen Schema geht die
Vita zu einem greifbaren Element tiber, indem sie berichtet, wie Vic-
tor durch die Wahl von Klerus und Volk Pfarrer seiner Heimatge-
meinde wurde. Das Pfarrwahlrecht kann in den ratischen Gebieten erst
im 15. Jahrhundert belegt werden. So wissen wir ja auch, dalB die
Tomilser im Jahre 1466 den Papst angingen, ithnen das Recht der
Kollatur zu bestatigen (Wirz J. K., Regesten zur Schweizergeschichte
aus papstl. Archiven 3 (1912), p. 45, Reg. 108). Doch ist zu beachten,
daB dieses Recht auch schon vor 1466 bestanden hat, da es nur be-
statigt wurde. Im tessinisch-langobardischen wie im aargauischen
Raume gibt es fiir das Ptarrwahlrecht noch altere Belege (Biittner-
Miiller, Frithes Christentum im schweizerischen Alpenraum 1967,
p. 57-58, 111). Die Pfarre: Tomils ist sehr alt, da ja zu ihr noch bis in
die erste Halfte des 16. Jahrhunderts die alte Filiale Feldis gehorte.
Die Erhebung von Tomils zur Pfarrei datiert vor 1338 (Poeschel III,
p. 153). Fir die Erhebung zur selbstandigen Pfarrei kénnten vielleicht
einige Eintrage im Churer Jahrzeitbuch einen Hinweis geben. Zu-
nachst erscheint 1141 ein Kanonikus Otto, der dem Domkapitel ver-
schiedene Besitzungen vermachte, auch solche in Tomils. Wichtiger
sind zwel Eintrage des 13. Jahrhunderts, der eine zum 17. Mai: Ro-
dulfus de Tumilles, subdiaconus et sacrista ecclesie Curiensis, obiit;
der andere zum 18. Juli: Johannes presbyter de Tumille obiit (Necro-
logium Curiense ed. W. v. Juvalt 1867, S. 21-22, 49, 70). So durfte
wohl die Pfarreiwerdung ins 13. Jahrhundert verlegt werden, wenn
nicht vielleicht noch friiher.

Victor war an der alten Pfarrkirche St Mauritius angestellt, die
noch bis in die 2. Halfte des 16. Jahrhunderts existierte, aber schon

241



damals ihre Funktion an die Pfarrkirche St. Maria abgeben mulfite,
die 1474/86 gesichert ist (Poeschel E., Kunstdenkmaler des Kt. Grau-
biinden III. 155-156). Offenbar wulite das Proprium von 1646 nichts
mehr von dieser fritheren Mauritiuskirche. Darauf schildert die Vita
den Tomilser Pfarrer allgemein, ohne besondere Hinweise, als einen
mustergiiltigen Seelsorger, der sich tiberall Ansehen erwarb.

Die folgende Lesung berichtet, daB Victor von seinen Eltern in
Tomils eine Wiese und einen Weinberg, beides fruchtbare Giiter, er-
erbt hatte, auf die ein Frevler und Betriiger seine begierigen Blicke
warf. Welcher sozialen Schicht der feindselige Mann angehorte, erfah-
ren wir nicht. Er gab vor, dal} diese fraglichen Besitzungen ihm einst
versprochen worden seien. Als Victor zur Zeit der Weinlese zu seinem
Gute ging, fand sich dort auch der Gegner ein, drohte Victor mit dem
Tode, falls er nicht den Weinberg abgebe. Der Versuch des Pfarrers,
ihn zu begiitigen, veranlaflte nur noch eine grofere Erregung, zufolge
derer der feindselige Mann mit einem Schwertsreich das Haupt Vic-
tors abschlug. Aus dem ganzen Kapitel kann man schlieBen, dal Victor
gewaltsam aus dem Leben gebracht wurde, vielleicht wegen eines
Erbstreites. Ein Martyrer des Glaubens war Victor auch nach dieser
Darstellung nicht, wohl aber ein Martyrer der Gerechtigkeit. Ahnlich
war auch St. Meinrad im 9. Jahrhundert von zwei Rdubern erschlagen
worden und daher auch ein martyr iustitiae, nicht fidei. Die Reihe
solcher Heiligen, die besitzrechtlicher oder politischer Griinde wegen
umgebracht wurden, ist zahlreich, angefangen von Bonifatius und
Placidus bis Fidelis von Sigmaringen.

Die dritte Lesung beginnt mit dem Kephalophorenmotiv, ein Legen-
denelement, dessen literarische Genealogie unschwer zu erkennen ist.
Um 830 schrieb Abt Hilduin von St-Denis die Vita der Pariser Hei-
ligen Dionysius, Rusticus und Eleutherius, in der Dionys sein abge-
schlagenes Haupt wiederum in seine Hande nahm: Dionysii se cadaver
erexit sanctaque manu caput a corpore dolabra lictoris truncatum
angelico ductu gressum regente. .. coepit brachiis vectitare. .. caput
proprium. .. duo fere millia deportanti... usque ad locum, in quo
nunc. . . requiescit. .. novum et inauditum miraculum. Diese Erzah-
lung tbertrug sich auf die im 9. Jahrhundert entstandene Vita der
Zircher Heiligen Felix und Regula: acceperunt beatissima corpora

242



eorum sua capita in manibus eorum. .. portantes ea contra montem
illum destros XL. Darauf fand dieses Motiv den Weg in die Vita des
riatischen Placidus vom Ende des 12. Jahrhunderts: Abeuntibus nam-
que lictoribus protinus suffragantibus angelis truncum martyris corpus
de terra tamquam vivens mira agilitate surrexit et in suis manibus
proprium caput accepit atque in locum, ubi degebat vir Dei, pergere
cepit. Diese Legende fand dann auch im Churer Brevier von 1490 und
1595 Eingang. Unnoétig zu bemerken, dal man keinen einzigen Fall
kennt, wo das Kopftragen eines Heiligen durch zeitgendssische Nach-
richten belegt ware. Es handelt sich um ein reines Legendenmotiv.
[Vgl. Biindner Monatsblatt 1940, p. 52-55, Zeitschrift fiir Schweiz.
Kirchengeschichte 46 (1952), p. 270-273 und 65 (1971) 170-173].

Unsere Lesung erzahlt weiter, dal3 die beiden Schwestern Victors
dessen Seele in den Himmel fliegen sahen, wahrend sie beteten. Auch das
ist ein Legendenmotiv, genauer und richtiger gesagt, die Sprache der
Mystik, um die Heiligkeit eines Lebens zu bezeichnen. So erzahlt Gre-
gor der GroBe (T 604), wie der hl. Benedikt (1 547) die Seele seiner
Schwester in Gestalt einer Taube himmelwirts fliegen sah. Der Abt
von Montecassino erblickte auch die Seele seines Freundes, des Bi-
schofs Germanus von Capua, in einer feurigen Kugel von Engeln zum
Himmel getragen (Gregorii Magni Dialogi ed. U. Moricca 1924,
p. 127, 129). Noch in manchen Legenden wird die Seele als weille
Taube charakterisiert, die beim Tode in den Himmel entflieht (Giin-
ter H., Psychologie der Legende, 1949, p. 250.)

Ein weiteres Legendenmotiv ist das Wasserwunder, da der Rhein sein
FluB3bett 6ffnete,so dal3 man trockenen FuBles nach Cazis gelangen konn-
te. Hier kniipft der Bericht an das alte Testament an (Gen. 14, 21-28;
Josue 3, 15-17; 4 Reg. 2,8 und 2,14). Die Wasserwunder gehoren zu
den Gemeinplatzen der christlichen Legende des Abendlandes. Als der
hl. Papst Klemens ins Meer geworfen wurde, trat dieses auf das Gebet
seiner Schiler drei Meilen zuriick, so daf3 alle trockenen FuBes hinein-
gehen konnten. Die sel. Comitissa Teliapetra aus Venedig (1 1308)
ging trockenen FuBes iiber den Canale Grande, als der Vater den
Dienern verbot, sie zur Kirche des hl. Mauritius tiberzusetzen. Einen
Hohepunkt in den Wasserwundern kénnen wir nicht iibergehen, der
uns durch die Legende des hl. Zeno iiberliefert ist. Bei einer Uber-

243



schwemmung Veronas durch die Etsch erreichte das Wasser die Zeno-
Kirche, aber obgleich die Tiiren offenstanden, drang doch kein Trop-
fen hinein (Giinter, Psychologie, p. 197-202, 204).

Noch ist der Wohlgeruch bei der Reliquieniibertragung zu erwéih-
nen (suavissimo fragrans odore). Bei der Ubertragung der Reliquien
des hl. Remigius war ein so angenchmer Wohlgeruch wahrzunehmen,
daB er jeder Beschreibung spottete (ut humana lingua hoc effari non
valeat), der auch zwel volle Tage in der Kirche verblieb (MGH SS
rer. merov. 3 [1896], p. 321). Auch beim Tode des hl. Meinrad (9. Jahr-
hundert) wurde die Zelle des Heiligen mit einem angenehmen Duft
erfiillt, als seien hier alle wohlriechenden Gewiirze vereinigt (ac si
omnium pigmentorum odoramenta ibi diffusa fraglarent), wie die Vita
erzihlt (Ringholz O., Geschichte von Einsiedeln 1 [1904], p. 650).
Das sind nur zwei Beispiele, die um viele vermehrt werden kénnten
(Giinter, Psychologie, p. 375 s. v. Wohlgeruch). Doch mulB} die Erzih-
lung der Victors-Vita nicht unbedingt nur literarische Ubernahme
sein. Tatsdchlich wurden oft und oft dem Sarge verdienter oder hei-
liger Personen im Mittelalter aromatische Harzstoffe beigegeben, die
noch nach Jahrhunderten wirksam waren, so beim Grabe des hl. Pau-
lin (4. Jahrhundert), das 1883 in Trier gedfinet wurde. Als man in
Disentis 1671 das Grab des Abtes Adalgott (ca. 1000) aufmachte, war
das gleiche zu bemerken (Miiller I., Disentiser Klostergeschichte 700
~-1512, 1942, p. 75). So kann dies auch bei der Eroflnung des Victor-
sarges 1639 geschehen sein.

Da die Reliquien des Heiligen in Cazis waren, mullte dafiir ein
Grund dargelegt werden. Die Vita spricht von zwei virgines sacrae in
Clazis, die leibliche Schwestern des gemordeten Pfarrers waren, und nennt
sie Aurora und Eulalia. Aurora ist ein sehr seltener Name, kommt er
doch in den frithmittelalterlichen Verbriiderungsbiichern nur einmal
als Wohltiterin im Gebiete von Pfafers im 9. Jahrhundert vor (MGH
Libri Confraternitatum ed. P. Piper 1884, p. 386). Eulalia ist ein Na-
me, der sich an die spanische Martyrin von Merida, die hl. Eulalia,
anschliet, deren Verehrung im 10.-11. Jahrhundert schon verbreitet
war, wie z. B. die Nennung in der Inschrift von Miistair aus dem Jahre
1087 belegt (Zeitschrift fur Schweiz. Kirchengeschichte 50 [1956],
p- 54-55). In den frithmittelalterlichen Confraternititen kommt je-

244



doch ihr Name nicht vor, wohl aber Eulalia seit dem 9. Jahrhundert
(Libri Confraternitatum 1. c., p. 372, 376, 387-388, 390-391).

Sichercn historischen und legendenfreien Boden betreten wir erst
am Schlul} der Lesung, wo sie uns genaue Ereignisse mitteilt, nimlich
daf3 der Churer Bischof Heinrich VI. am 28. Mai 1496 das Grab Vic-
tors eréfflnen und dafl Bischof Johannes VI. Flugi am 24. November
1639 den Leib in den Hochaltar iibertragen lief3.

Die Lesungen des Propriums von Chur tibernahim der in der rati-
schen Mission tatige italienische Kapuziner £. Jacaria da Salo fir sein
in Venedig gedrucktes Buch: La Lucerna sopra il Candelliere accesa,
in welchem er, teils sogar wortlich, inhaltlich genau das Leben des
Tomilser Heiligen darstellte, ohne etwas hinzuzufligen, aber auch oh-
ne Neues bieten zu konnen (p. 1054-1057, recte 1055). Er tat dies
«per i diuoti Cattolici della Rhetia». Als Pfarrer von Cumbels gab
der gleiche Kapuzinerapologet 1685-1687 «La Glisch sin il candelier»
heraus, in welchem er wiederum, fast noch kiirzer, das Leben des
Victor von Tomils beschrieb, ganz in Anlehnung an das Proprium
Curiense (Tractat X., Secol XVII, p. 77-78). Immer geht es dem
Cumbelser Kapuziner in der Hauptsache um die Mirakel, das Kopf-
tragen, die Rheintiberquerung trockenen FuBles, die Vision der beiden
Schwestern und den Wohlgeruch. Die Barockzeit kntipfte an die spat-
mittelalterliche Geistigkeit an.

3. Das Lied auf den hl. Victor (1731)

Eine zweite Vita in der Form eines Liedes mit 20 Strophen stellt
die «Canzun de s. Vetger de Tumegl» dar, die wir in der 1731 zu
Bonaduz gedruckten Neuauflage der Consolaziun finden (Maissen-
Schorta, Die Lieder der Consolaziun dell’olma devoziusa 2 [1945],
p. 141-144, Text auch im Calender Romontsch 1967, p. 239-243).
Es fallt uns sofort die echt romanische Form Vetger fiir Victor auf, die
genau andern Entwicklungen wie Benedictus — Benedetg, ictus =
anetg usw. entspricht. Das belegt in etwa die Volkstiimlichkeit des
Namens, das Fernbleiben jeden gelehrten Einflusses. Das Lied kennt

245



freilich noch die Form Vechier, wohl identisch mit dem Familiennamen
Veccher bzw. Vecier (Schorta A., Ratisches Namenbuch 2 [1964],
p. 604-605). k

In der 2. Strophe erfahren wir, daf3 die Eheleute Nault im Jahre
840 durch ein Gelobnis ihren spater so heiligen Sohn Victor erhalten
hatten. Die 4. Strophe verrat uns, daBl Victor dem Grafen Georg von
Werdenberg, der auf dem Schlosse Ortenstein als Tyrann waltete, sein
schlechtes Leben vorhielt. Nicht weit vom Schlof3 entfernt besall unser
Heiliger sein Erbgut, nach dem der Tyrann verlangte (Strophe 5).
Die Enthauptung besorgten zwei Knechte des Grafen (Strophe 6).
Am Orte, wo das Haupt zu Boden fiel, entsprang eine heilkréftige
Quelle, die heute noch «fontauna digl Kopff» heiflt (Strophe 8).
Darauf tragt der Heilige sein Haupt eine Viertelstunde weiter, um
dann auszuruhen und von Engeln gekrént zu werden. Hier erbaute
man eine Kirche (Strophe 9). Darauf erténten von selbst alle Glocken
im ganzen Domleschg wie auch im Kloster Cazis, wo die beiden
Schwestern Victors weilten (Strophe 10). Eine der beiden Schwestern,
die nun nicht mehr Eulalia wie im Proprium, sondern Aurelia heisst,
deutete das Lauten auf Victors Tod, worauf alles Volk samt dem Pfar-
rer von Cazis zum Heiligen zieht (Strophe 11). Beim Hinweg wie
Riickweg gewahrt der Rhein trockenen Durchgang (Strophe 12 und
14). Begraben wird Victor unter dem Hauptaltar in der Kirche von
Cazis, wobei Bischof Dietholphus von Chur selbst die Zeremonien voll-
zieht. Es geschah dies im Jahre 884 (Strophe 14-15). Die folgende
Strophe meldet von Wundern in Tomils und Gazis, so daB3 es infolge
zu groBen Zudranges notwendig wurde, seine Reliquien (Stab?, Blut)
abzuschlieBen. Die 17. und 18. Strophe berichtet von den Erhebungen
von 1496 und 1640(!) sowie der Konsekration der Victorskapelle in
Tomils, nicht ohne zu bemerken, daf3 das Fest schon seit Jahrhunder-
ten auf den ersten Mai-Sonntag verlegt wurde, doch so, dall man an
allen Sonntagen dieses Monats bis zum eigentlichen Fest am 28. Mai
die Ablisse gewinnen kann. '

Klammern wir zuerst die neu hinzugekommenen und leicht er-
kennbaren legendarischen Elemente aus. Da springt zunichst das
Quellenmotiv in die Augen, wonach an dem Orte, wo der Kopf des
Heiligen auf den Boden fiel, sofort eine Quelle entsprang. Den ersten

246



Anhaltspunkt gab schon die Bibel, die uns berichtet, wie Moses Was-
ser aus dem Felsen schlug (Ex. 17,6). Um darzustellen, wie sehr das
Martyrium Segen brachte, liebte die christlich-abendlandische Legen-
de es so auszudriicken, als ob an der Todesstelle Quellen entstanden
wiaren, so bei Makarius (4. Jahrhundert), Fingar (5. Jahrhundert,
Justinianus von Ramsey (6. Jahrhundert), Wenefrida im Kloster
Guthurin (7. Jahrhundert) usw. An dem Ort am Comersee, wo
Uguzo hingerichtet wurde, entsprang eine Quelle (Giinter, Psycho-
logie, p. 196).

Ein weiteres legendarisches Moment ist das Glockenwunder, das sehr
verbreitet war. Beim Tode der Thoretta von Villefranche (12. Jahr-
hundert?) lauteten die Glocken der Umgebung, beim Ableben des
Einsiedlers Vivaldus von Montajone im Toskanischen (um 1300) und
des sel. Andreas, des 1479 verstorbenen Augustinerprovinzials von
Umbrien (Giinter, Psychologie, p. 206-207). Der Chronist Bundi
(t 1614) erzdhlt es auch zum Tode des hl. Placidus von Disentis
(Biindner Monatsblatt 1940, p. 127).

DaB3 die Engel beim Martyrium eine Rolle spielen, ist langst in der
christlichen Legende verankert (Giinter, Psychologie, p. 146). Beim
Kephalophorenwunder des Disentiser Placidus hieB es schon in der
Vita des 12. Jahrhunderts: suffragantibus angelis (Zeitschrift fir
Schweiz. Kirchengeschichte 46 [1952], p. 169). Das Placilied aus der
Mitte des 17. Jahrhunderts (vor 1685) erzdhlt, wie Engel mit Kronen
und Palmen herbeieilten (Strophe 34, bei Maissen-Schorta, Die Lieder
der Consolaziun 2 (1945), p. 137). Im Lied auf den Tomilser Victor
spielen die Engel die gleiche Rolle.

Schon aus den bisherigen Legendenquellen ersieht man, wie das
Victorlied sehr an die Placilegende ankniipft. Letztere ist erhalten in
der Vita des 12. Jahrhunderts, lebte auch in den Brevierlektionen von
1490 und 1595 weiter, erscheint dann ausfiihrlich in deutscher Spra-
che in der Chronik des 1614 verstorbenen Abtes Jakob Bundi (Die
Klosterchronik des Abtes Bundi ed. C. Decurtins 1888, p. 24-26). Am
ausfiihrlichsten und verbreitetsten fand sich die Disentiser Legende im
deutschen und besonders auch romanischen Placiliede, das vor 1685
entstanden ist (Maissen-Schorta, Die Lieder der Consolaziun 1. c.,
p. 135-138). Vergleichen wir nun beide Lieder miteinander. In beiden

247



Gesdngen spielt ein Tyrann eine groBe Rolle (Strophe 24 = Strophe 4).
Bei Bundi heil3t er Graf und lebte auf einem Schlosse, nicht weit vom
Kloster entfernt, genau wic er im Tomilser Lied als Graf im Schlosse
Ortenstein wohnt (Strophe 4 des Victorliedes). Beide Heiligen tadeln
das schlechte Leben der Tyrannen (Strophe 22-26 = Strophe 4),
beide werden auch durch Schergen (serviturs) umgebracht (Strophe
27-28 = Strophe 6), beide tragen ihr abgeschlagenes Haupt selbst
genau eine halbe Viertelstunde (in miez quart ura) weit fort (Strophe
38 = Strophe 9). Stets flichen die Morder (Strophe 36 = Strophe 7).
Engel erscheinen (Strophe 34 = Strophe 9). Das Glockenwunder
fehlt nicht (Strophe 41 = Strophe 10). Victor wird in der Pfarrkirche
beim Kloster Cazis beigesetzt, Placidus in der Klosterkirche Disentis
(Strophe 44 = Strophe 14). An beiden Orten werden die Uberbleibsel
als kostbare Schitze (scazi) angeschen (Strophe 42, 47, 54, 58 =
Strophe 11, 14, 15). Bei beiden Mordstatten errichtet man Kapellen
(Vita des 12. Jahrhunderts bzw. Bundi S. 25 = Strophe 9, 16). Sowohl
bei Placidus wie bei Victor wurden blutige Erinnerungen aufbewahrt
(Strophe 39 = Strophe 16). Der Rhein spielt bei beiden Legenden
eine Rolle, aber im umgekehrten Sinne, denn bei Disentis reil3t der
FluB den schuldbeladenen Verfolger mit sich, wiahrend er in Tomils
den Freunden des Maértyrers einen trockenen Durchgang verschafit
(Strophe 46 = Strophe 12). Wundertaten werden von dem Grabe bei-
der Heiligen erzdhlt (Strophe 48-49 = Strophe 16). So konnen wir
inhaltlich und manchmal auch formell die Canzun von Victor als eine
Nachahmung des tibrigens literarisch weit h6herstehenden Placi-Lie-
des ansehen.

Im Liede erscheint neben Aurora nicht Eulalia, sondern Aurelia.
Diesen Namen Aurelia bzw. Aurilia finden wir in den frithmittelalter-
lichen Verbriidderungsbiichern nur im Gebiete von Pfiafers eingetragen,
als Wohltaterinnen dieses ratischen Benediktinerklosters (Libri Con-
fraternitatum 1. c. 415, Register). Die Belege gehen vom 9. bis zum
12. Jahrhundert. Bemerkenswert ist, dal3 wir aber im 8. oder 9. Jahr-
hundert in Cazis eine Aurelia monacha konstatieren kénnen. Der be-
treffende Eintrag steht im St. Galler Verbriderungsbuch, da sich Ca-
zis mit diesem Kloster verbunden hatte (Libri Confraternitatum l. c.
S. 92, 144). Es ist gut moglich, dal man diesen Namen aus dem

248



St. Galler Buche in das Lied heribernahm. Dann war es aber auch
gegeben, den Heiligen selbst in diese frithmittelalterliche Zeit anzu-
setzen. Es war umso leichter zu machen, als ja schon die im Proprium
von 1646 auftauchenden Namen wie Aurora und Eulalia, beides wohl
erfundene Deutungsnamen (die Morgenrote und die Wohlberedte),
in diese frithe Zeit hinwiesen. Das war umso verfiithrerischer, als ja
Cazis tatsachlich in diese frihe Zeit zurickging und um 700 von einem
Churer Bischof Victor gegriindet wurde. Das Andenken daran war es
ja auch, das veranlaBte, beim Neubau des Klosters 1496-1498 cine
entsprechende, freilich neue Inschrift anzubringen (Zeitschrift fir
Schweiz. Geschichte 19 [1939], p. 345ff. Egli E., Die christl. In-
schriften der Schweiz 1895, p. 42). So mag es schlieB3lich dazu gekom-
men sein, dall das Lied das Leben des Pfarrers Victor von Tomils
kithn auf die Jahre 840-884 ansetzte.

Die Ansetzung auf das 9. Jahrhundert hat zwar insofern keine
Schwierigkeiten, als Bischof Dietholphus, der Victor begraben haben
soll, wirklich 888-913 nachzuweisen ist, doch ist es schon nicht so
sicher, daf3 er 883 bereits regierte (Meyer-Perret, Bindner Urkunden-
buch I., p. 498). Eindeutig unmoglich ist aber, da3 Pfarrer Victor der
Familie Nauli angehort haben soll. Die Familiennamen bildeten sich
erst im 11./12. Jahrhundert, bedingt durch das Wachsen der Bevolke-
rung und durch die Bereicherung der schriftlichen Geschaftsaufzeich-
nungen. Dabei nannte sich der Sohn gerne in seinem zweiten Namen
nach dem Vater oder dessen Beruf. In Ritien treffen wir schon in der
Urkunde von Liien 1084 mehrere Doppelnamen (Meyer-Perret, Biind-
ner Urkundenbuch 1 (1955), Nr. 206). In Freiburg begegnen wir der
Zweinamigkeit Ende des 12. Jahrhunderts in einer Urkunde von 1182
(Studerus G., Die alten deutschen Familiennamen von Freiburg im
Uchtland 1926, p. 19, 189). Im Wallis sind sie im gleichen Sakulum
schon mehrfach belegt (Blatter aus der Walliser Geschichte X 5 [1950],
p. 417-418). Vor dem Hochmittelalter herrschte Einnamigkeit. Der
Verfasser des Liedes hat hier zu Gunsten der Familie Nauli in Tomils
seinem Heiligen diesen Geschlechtsnamen gegeben. Bekannt war ins-
besondere Adam Nauli (1 1645), Pfarrer in Ems und Schaan, roma-
nischer Schriftsteller (Historisch-Biogr. Lexikon der Schweiz 5 [1929],
p. 236).



Einen weiteren schwerwiegenden Anachronismus stellt die Feste
Ortenstein dar, die erst im 13. Jahrhundert als vazische Burg entstand.
Ein Ministerialengeschlecht der Vazer waren die von Ortenstein, die
aber erst in der ersten Halfte des 14. Jahrhunderts auftauchen. Die
Burg erhielten die Werdenberger erst nach dem Tod von Donat von
Vaz (um 1337). Graf Firg von Werdenberg (1 1504) verpfandete sie 1464
(Poeschel E., Das Burgenbuch von Graubiinden 1930, p. 64-65, 190
-193). Auch die Werdenberger kann man nicht ins 9. Jahrhundert
zuriickversetzen, denn deren Familie begegnet uns erst historisch um
1200 (Hist.-Biogr. Lex. d. Schweiz 7 [1934], p. 485).

Man fragt sich, ob nicht gerade Georg von Werdenberg selbst, der
1504 in Armut starb, der Gegner Victors gewesen ist. Hatte Victor so
spat gelebt, so miilte die ganze Vita einen anderen, viel bestimmteren
Charakter haben. Hatte sich Jorg wirklich die Besitzung eines Prie-
sters angeeignet und ithn umgebracht, so hitte dies damals einen Pro-
ze3 mit dem Bischof gebracht. Dann erhob man ja 1496 schon die
Uberbleibsel des Heiligen, also noch vor dem Tode Jérgs. Zum min-
desten wire dies zwar nicht unmoglich, aber auffallend gewesen.
Dazu tragt der Hochaltar von Tomils noch das Wappen des Jorg von
Werdenberg. Solche Peripathien, Mord und Kult unmittelbar hinter-
einander, kamen wohl im Mittelalter vor, wie das beispielsweise beim
hl. Anselm von Canterbury der Fall war, aber dann miifite man doch
noch deutlichere Hinweise haben.

Und doch kann uns vielleicht der Name Werdenberg weiterhelfen.
Diese Familie kam ja dadurch in den Besitz von Ortenstein, dal3 die
Tochter des Donat von Vaz (T 1337), Ursula mit Namen, mit Rudolf
von Werdenberg verheiratet war. Wir schliefen also von den Werden-
bergern auf die Vazer, die ja auch die Burg als Lehen des Bistums
innehatten (Poeschel, Burgenbuch, p. 191).

Hier hilft uns nun eine andere Nachricht der Legende weiter, die
schon im Proprium von 1646 zu lesen war, dal3 es sich im Streite vor-
nehmlich um einen Weinberg handelte. Der Weinbau wurde wirklich
im Domleschg im Mittelalter eifrig betrieben. Im Einkiinfterodel um
1290 wird eine «vinea Tumillis» erwidhnt (Mohr Th. v., Codex diplo-
maticus 2 [1854], p. 110). Im Rodel der Giiter der Gerichtsgemeinde
Ortenstein vom Jahre 1528 werden drei Weinberge genannt, darunter

250



auch ein Ternatscher. Im Rodel von 1585 erscheint ein Weinberg
Vinatscha (freundliche Mitteilung von H. K. Brunold, Tomils). Stro-
phe 5 des Victorliedes behauptet, daB der fragliche Weinberg Victors
Vinatscha geheifen habe und heute noch so benannt werde. Das
Suffix -atsch bedeutet freilich im Romanischen eine gewisse Abwer-
tung, also wiare Vinatscha kein so anziehender Weinberg gewesen,
wie es die Erzdahlung im Proprium von 1646 meldet (fertilitatis laude
et amoenitatis commendatum). Aber es ist moglich, dafl man erst spa-
ter diese Identifikation vornahm, ja wahrscheinlich, so daf} es sich also
doch um einen freilich andern Weinberg gehandelt haben kann.

Das Bistum Chur besal3 schon im 12. Jahrhundert in Tomils Giiter
(Die Urbarien des Domkapitels zu Cur ed. C. von Moor 1869, p. 10,
12, 18). Die curtis de Tumilles war schon dem Walter IV. von Vaz
von den Bischéfen von Chur verpfiandet, wie wir aus zwei Urkunden
von 1275 erfahren (Meyer-Perret, Biindner Urkundenbuch, Bd. 3,
Lieferung 1 [1961], p. 20-23 Nr. 1058-1059). Wie auch aus dem
Churer Einkiinfterodel von ca. 1290 ersichtlich ist, hatte die Churer
Kirche in Tomils einen Weinberg (Codex diplomaticus 2 [1854],
p. 110). Nun war der Churer Bischof Rudolf von Montfort mit Donat
von Vaz (1 1337) in eine Fehde verwickelt, wobel der Vazer dem Bi-
schof manchen Schaden zufiigte. Es handelte sich um den Streit zwi-
schen Ludwig dem Bayern und Friedrich von Habsburg, in welchem
der Churer Oberhirte zum Papst Johannes XXII. und zur Habsbur-
gerpartel hielt, wihrend Donat von Vaz als Freund Ludwigs des Bayern
gegen den Bischof auftrat (Mayer J. G., Geschichte des Bistums Chur 1
[1907], p. 339-341). Wire dem so, dann wiirde man 1323/25 als sum-
marisches Datum dieser Feindseligkeiten annehmen. Aber es konnte
auch sein, daf3 es sich um die Koalition handelt, die Donat 1333 gegen
Bischof Ulrich V. von Chur anfiihrte (Hoppeler R., im Jahresbericht
der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubtinden 39 [1909],
p. 208-221). In Betracht kame jedoch auch Walter IV. von Vaz, der
1275 fiir den Fall seines kinderlosen Todes seine Eigengiiter sowie die
ithm von der Kirche Chur zu Lehen gegebenen Besitzungen der Kir-
che von Chur zur Wiedergutmachung iibertrug. Es handelt sich nicht
nur um eine Schenkung in remissionem peccatorum meorum et pre-
decessorum meorum, wie dies tausendfach in Urkunden vorkommt,

251



sondern genauer und bestimmter um eine Ubergabe, weil die Churer
Kirche zahlreiche Schdden vom Vazer und seinen Ahnen erleiden
mullte (que a me et meis predecessoribus multotiens sustinuit lesionem,
in recompensationem et restaurationem ipsius lesionis). Das wire auch
ein Hintergrund fiir eine Spannung zwischen Tomils und den Vazern
(Meyer-Perret, Biindner Urkundenbuch, Bd. 3, Lieferung 1 [1961],
p. 23-25 Nr. 1060). Doch scheinen die Anlisse aus der ersten Halfte
des 13. Jahrhunderts wahrscheinlicher zu sein. Stets muf3 aber vor
Augen gehalten werden, dal3 es sich hier nur um eine Vermutung,
keinen Beweis handelt. Solche Arbeitshypothesen sind notwendig,
missen aber sogleich fallen gelassen werden, falls Indizien dagegen
sprechen.

Die Legende wire auch noch nach dem Liede und auBerhalb die-
ses Liedes weiter zu verfolgen, da manches Material vorhanden ist
(siche R. A. Caviezel im Calender Romontsch 1967, p. 237-264).
Doch triibt oft gerade die sekundare und tertiare Tradition den Blick,
so daf} der eigentliche Kern nur schwer erfabar ist.

Als vorliaufige Ansicht kann man wohl annehmen, dal3 Victor von
Tomils eine Eigenpersonlichkeit des spaten Mittelalters war, der eines
gewaltsamen Todes starb, aber nur einen ganz begrenzten Kult er-
reichte, der eigentlich erst mit seiner Erhebung von 1496 beginnt. Es
ist gut moglich, dall der historische Kern der Legende in einer gewalt-
samen Aneignung seines Weinberges bestand. Dazu wiirde passen,
dalB bischofliches Gut in Tomils von den Vazern beansprucht wurde.



	Der heilige Victor von Tomils

