Zeitschrift: Biindner Monatsblatt : Zeitschrift fir Biindner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein fur Bundner Kulturforschung

Band: - (1971)

Heft: 5-6

Artikel: Ratisches Mittelalter und Altes Testament
Autor: Miuller, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-398093

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-398093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ratisches Mittelalter und Altes Testament
Von P. Iso Miiller, Disentis

Nicht alle nachmittelalterlichen Zeiten haben den Alten Bund und
seine ganze Heilsgeschichte so hoch gehalten wie dies frither der Fall
war. Die Kenntnis davon kam selbstredend schon mit dem Christen-
tum nach Ratien. Es ist doch bezeichnend, dall Texte der groBen
Propheten Ezechiel und Daniel sowie der kleinen Propheten, die im
5. oder 6. Jahrhundert in norditalienischer Halbunziale geschrieben
waren, nach Ritien gelangten, wo sie freilich infolge Pergamentman-
gels um 800 in einer ratisch-alemannischen Schreibstube ausgeschabt
wurden (Cod. Sang. 193, 567)'. Fragmente von Isaias, Jeremias und
Ezechiel sind auch sonst noch in der ersten Halfte des 9. Jh. in einer
Schrift geschrieben, die an die churritische Art erinnert (Bischofliches
Archiv)Z,

In seinem berithmten Testamente von 765 schlug Bischof Tello
ganz 1m Sinne des hl. Paulus und des hl. Augustinus einen groflen
Bogen von Adam zu Christus, vom primus parens bis zu secundus
parens. Diesem Anfange der Urkunde entspricht auch der SchluB, in-
dem er jedem Verachter seines Vermachtnisses das Schicksal wiinscht,
das Dathan, Abiron und Core, die Rebellen gegen Moses, erlitten
haben®. Man muf3 im biindnerischen Urkundenbuch bis ins 11. und
12. Jh. weiterblattern, wenn man nochmals Dathan und Abiron finden
will4,

Wenden wir uns dem karolingischen Onamasticon zu. Es fallt schon
auf, daB3 Karl der Grofle (t+ 814) als novus Moyses, als novus David,
als novus Salomon oder auch als Joseph gefeiert wurde®. Vom Aache-
ner Hofe ging diese Vorliebe fiir alttestamentliche Namen in alle Teile
des Reiches. In Pfafers fithrte ein Abt im Jahre 861 den Namen Salo-
mon. Der Priester, der Mitte des 9. Jh. die Flumser Kirche betreute,

1 A. Dold, Prophetentexte in Vulgata-Ubersetzung, 1917, S. XXX-XXXI. A. Bruckner,

Scriptoria Medii Aevi Helvetica 1 (1935), S. 36, 88-89, 91. E. A. Lowe, Codices Latini
Antiquiores 7 (1956), Nr. 916, 943.

2 Bruckner L. c., S. 68.

3 BUBI., S. 14, 21-22.

4 BUB I., N\r. 202, 330.

5 Karl der GroBe 5 (1968), S. 100 (Register).

119



hief Adam. Zur gleichen Zeit erscheint im Lugnez ein Joseph. Den
gleichen Namen trug um 845 ein Wohltiater von Pfafers. Adam und
Salomon kommen auch wieder im 10. bzw. 11. Jh. vor.® Unter den
Monchsnamen fallt mehrmals Johannes auf, der wohl auf den groflen
Vorlaufer Christi hindeutet. Besonders erwahnenswert aber ist die
Elisabeth monacha in Cazis des 9. Jh., die an die Gattin Aarons
(Ex. 6, 23) und noch mehr an die Mutter des Téaufers erinnert (Luc. 1).
Der Name ist ein Unikum in dieser Zeit; er ist in den Verbriderungs-
biichern erst wieder in nachkarolingischer Epoche nachzuweisen.
Eigentlich ecrscheint Elisabeth erst vielfach seit dem 12. Jh., wie die
Salzburger Totenbiicher und die churratischen Urkunden belegen.?

Der Namenwelt entspricht auch der Inhalt jener karolingischen
Wandmalereien von Miistair, in denen die Geschichte Davids, ange-
fangen vom Tode Sauls bis zum Ende Absolom, geschildert wird
(Landesmuseum Zirich). Im Ganzen erkennt man noch den Inhalt
von 15 Bildern, von denen diejenigen der Siidwand weniger gut er-
halten sind als diejenigen der Nordwand, die von Absolom erzihlen.
A interessantesten sind die Kleider und Waffen, die der Maler ab-
wechselnd schildert. Die Bilder wurden abgenommen und befinden
sich heute im Landesmuseum in Ziirich. Das Thema der Davidsge-
schichte ist allerdings nicht neu, indem schon Ambrosius und Augu-
stinus darauf hinwiesen und verschiedene Kunstwerke mit der Dar-
stellung vorangingen (Holztiire von S. Ambrogio zu Mailand, Qued-
linburger Italafragment des 4./5. Jh., byzantinische Bilder des 6. Jh.
usw.). Die Papste liebten es, verdiente Konige mit David zu verglei-
chen, so den byzantinischen Kaiser Konstantin IV. (7. Jh.), dann
Pippin III. (751-768) und Karl den Groflien (768-814). Aber David
wurde nicht nur als Symbol eines Herrschers, sondern auch als Vor-
bild eines Liturgen gefeiert, als Psalmendichter, weshalb er in nicht
weniger als vier Psalterien des 8. Jh. als Titelbild figuriert. Wenn
deshalb der Bildinhalt von Miistair nicht so tiberraschend ist, wie man
auf den ersten Blick glauben konnte, so ist doch von Bedeutung, daf3
die Beziehungen Davids zu Absolom vorher nie so ausfiihrlich erzihlt

6 BUB I., Nr. 70, 176, 183 fiir Salomon, Nr. 105 fiir Adam, ebendort S. 382, 389, 392 fir
Adam und Joseph.

7 JHGG 99 (1969), S. 78-79.

8 Dariiber zuletzt Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 19 (1969), S. 316-323.

120



worden sind. So entdecken wir den Tod Absoloms erst wieder in der
Winchester-Bibel des 12. Jh.®

Die spateren Malereien im sog. Raum des Bischofs Norbert aus
dem Ende des 11. Jh. stellen wenigstens Kirche und Synagoge unter
dem Kreuze dar. Schon mehr bieten die romanischen Bilder der Kir-
che aus dem letzten Drittel des 12. Jh. Uber der Apsis, also als Hin-
weis auf die Eucharistie auf dem Altar, wird das Opfer von Kain
und Abel erzahlt. Gott Vater segnet mit der rechten Hand Abel,
der in frommer Haltung das Lamm auf den bedeckten Handen dar-
bringt. Kain halt seine Ahren mit bloBen Hianden und wendet sich
traurig ab. Auf der siidlichen Apsis entdeckt man den Siindenfall
der Stammeltern. Adam 6&ffnet seine rechte Hand gegen den Baum
der Erkenntnis, den die Schlange umwunden hat, Eva steht mit lan-
gen aufgelosten Haaren da. An diese Szene schlieit sich der Paradie-
sesgarten an, den man an den schirmférmigen Baumen erkennt. Vor
dem letzten Baume wendet sich Gott Vater, jugendlich-bartlos dar-
gestellt wie in den frihchristlichen Bildern, zum Engel, der das erste
Menschenpaar mit dem Schwerte aus dem Paradiese hinausweist.
«Gott Vater deutet mit milder Geste auf den Baum der Erkenntnis,
ja er scheint den Menschen nachzutrauern; diese schamen sich gewal-
tig. Sie bedecken ihre Scham mit einem riesigen Feigenblatt, Ihrer
Trauer iiber die Austreibung aus dem Paradiese geben sie durch An-
legen der Hand an die Wange Ausdruck» (B. Brenk).®

Das Opfer von Kain und Abel stellte auch ein Maler am Anfang
des 13. Jh. in der Pfarrkirche St. Laurentius in Paspels dar, wie be-
sonders die Attribute des Lammes und des Ahrenbiindels belegen.
Die beiden segnenden Hiande Gott Vaters erscheinen im Arkaden-
scheitel. Unser Thema hier in Paspels wie auch schon friher in Mi-
stair ist keineswegs isoliert, finden wir doch die gleiche Darstellung in
der Nikolauskirche in Degenau (bei Bischofszell), die man in das erste
Drittel des 12. Jh. zu datieren wagt. Sie ist also alter als unsere Bei-
spiele in Mistair und in Paspels.1°

Nach alttestamentlichen Bildern suchen wir auch in Zillis nicht
vergebens. Auch hier fehlt zunachst wie in Miistair die Darstellung

9 B. Brenk, Die romanische Wandmalerei in der Schweiz 1963, S. 18, 31-32.
10 Brenk 1. c., S. 64-68.

121



von Synagoge und Kirche nicht (Bild Nr. 52-53). Die beiden weib-
lichen Personifikationen schieben eben den Vorhang einer Tiire weg,
um ihr Gemach zu verlassen. Den Hintergrund bildet jeweils eine
frontale und unperspektivische Stadtarchitektur. Die Synagoge cha-
rakterisierte der Kiinstler des 12. Jh. als eine Frau mit deutlichen
Briisten und korperlicher Fiille, die Kirche indes als eine eher schlanke
Jungfrau. Letztere ist auch dadurch erkenntlich, dafl der Dreiecks-
giebel iiber ihr das Kreuz, das Zeichen Christi, aufweist.

Den alten Bund selbst vertreten drei Konige als Vorfahren Christi.
Sie miissen als David, Salomon und Rehabeam gedeutet werden
(Bild Nr. 49-51). Alle drei Gekronten sitzen auf vollen Polsterthronen
unter einem Architekturbogen und halten in der Linken das Messer
fiir die Beschneidung, also das Zeichen fiir ihre jiidische Religion und
ihr konigliches Priestertum. Die Rechte zeigt jeweils energisch auf eine
nicht sichtbar dargestellte Person, auf Christus, den Israel so sehr er-
wartete. Die drei Konige vertreten also die ganze Genealogie Chri-
sti, ahnlich wie der Stammbaum des Erltsers auf der Decke von
St. Michael zu Hildesheim dargestellt war oder wie die Konigsgalerien
der franzosischen Kathedralen von Chartres und Paris zeigen. Inner-
halb der Dreiergruppe macht sich eine Zweiteilung deutlich. David
und Salomon gehéren in Grofle und Farbe (griines Kleid, weiller
Mantel) zusammen und offenbaren auch einen roten Hintergrund,
der die leuchtende Hohe Israels unter diesen beiden Konigen bezeich-
net. Rehabeam regierte nach dem Abfall Israels nur noch iiber Juda,
er erscheint daher in bescheidener Gréf3e und mit gednderten Farben
(Gewand weil3, Mantel rot), auch ist der Hintergrund nicht mehr rot,
sondern griin und gelb getont. Auffillig erscheinen zwei altertimliche
Rundschilde vor der Tiire zum Konigspalast. Sie erinnern wohl an
eine verlorene Schlacht des Herrschers im Kampfe gegen die Agypter.

Zu diesen drei Konigen kamen noch drei andere Bilder, die auf
Christus hinwiesen und die Jonasgeschichte erzadhlten. Die Auf-
merksamkeit des Malers richtete sich auf den Anfangsbericht (1, 3),
wonach der Prophet in Joppe ein Schiff nach dem spanischen Thar-
sis bestieg und das entsprechende Fahrgeld entrichtet. Der Kiinstler
stellt Jonas dar, wie er gerade seinen Ful3 hebt, um einzusteigen, wo
bereits zwei Manner sich befinden, von denen der eine eine Kassette

122



in beiden Hinden hilt, um das Schiffsgeld einzukassieren. Es war dies
eine Flucht vor dem Auftrage Gottes, in Ninive zu predigen. Infolge
Zerstorung von Randbildern und Schwierigkeiten bei der Restaurie-
rung sind die zwei folgenden Tafeln nicht mehr erhalten, einzig ein
Fragment eines Schiffsteiles war noch nachzuweisen. Das eine Bild
wird erzahlt haben, wie Jonas ins Meer geworfen und von einem
groBen Fisch verschlungen wurde, wéahrend das andere wohl das The-
zu Ende fiihrte und geschildert hat, wie der Fisch Jonas ans Land
spie, eine Szene, die ja schon im biblischen Sinne die Auferstehung
Christi ankiindigte (Mt 12, 38-41).11

Vielleicht mégen noch andere verlorene Bilder dem Alten Testa-
mente angehoren, aber viele sind es im Hinblick auf die Gesamtzahl
von 153 Tafeln nicht.

Wie in der Malerei, so kommt unser Thema auch in der Plastik
vor. Die Churer Kathedrale bietet hier die deutlichsten Belege. So
stehen die tragenden Engel eines romanischen Kreuzfulles aus dem
Ende des 11. oder Anfang des 12. Jh. auf dem Sarg, aus dem sich
Adam eben emporreckt, um sich seines Leichentuches zu entledigen.
Die Inschrift gibt die Erklarung: «Ecce resurgit Adam, cui dat Deus
in cruce vitam.» Nach der Legende legte Seth auf den Befehl Gottes
dem toten Adam Fruchtkérner vom Baume des Lebens unter die
Zunge, die dann zum Holze des Kreuzes Christi wachsen. Der Kreuz-
fuB} zeigt zudem noch die vier Paradiesesstrome.!? In der Kathedrale
selbst geben die Kapitelle die meiste Auskunft. Ein solches stellt am
kleinen Chorbogen Maria mit dem Kinde dar, das mit der Rechten
segnet und in der Linken einen Apfel tragt. Dabei steht nicht nur
Joseph, nachdenkend tiber das Mysterium, sondern auch Eva, die sich
mit einem Apfel in der Rechten als Vorlduferin Marias zu erkennen
gibt..Ein anderes Kapitel im Presbyterium schildert Daniel in der
Lowengrube, zu seiner Rechten Habakuk, einen Stab mit Krug und
Biindel tragend, da er auf Befehl eines Engels dem gefangenen Pro-
pheten Speise und Trank bringen soll. Noch andere Szenen auf den

1L Fir Zillis sind besonders wichtig Poeschel, Deckengemalde von Zillis 1941, S. 16-17,
19-20, Murbach, Die romanische Bilderdecke von Zillis 1967, S. 32-33, My0, Bildwelt
als Weltbild 1965, S. 46-48 und Jenny, Unter dem Siegeszeichen des Kreuzes 1967, S. 8.

12 KD VII., S. 155-156, Reinle, Kunstgeschichte der Schweiz (1968), S. 494-496.

123



Kapitellen weisen auf den alten Bund hin, so eine auf die Segnung
Jakobs durch den Engel, eine andere auf Konig Salomon.!?

Die mittelalterlichen Menschen hitten die alttestamentlichen Mo-
tive nicht so viel dargestellt, wenn sie nicht wirklich mit der ganzen
Heilgeschichte verbunden gewesen waren. Das ersehen wir beispiels-
welse auch daraus, dall ein ratischer Monch um die Wende vom
11. zum 12. Jh. eine Predigt in seiner Muttersprache vorbereitete, in
der er im Anschluf3 an einen pseudoaugustinischen Sermo schilderte,
wie Adam, der erste Mensch (primaris homo), durch den Teufel be-
trogen wurde. Leider versagte die Ubersetzungskunst schon nach weni-
gen Zeilen't. Wie sehr der Alte Bund im Mittelpunkt des mittelalter-
lichen Interesses stand, das zeigen uns deutlich die Kalendarien.
Nicht in Ritien, sondern im heutigen Gebiete von Belgien und Nieder-
sachsen entstand schon im 9. Jahrhundert ein Kalendar, das dic ge-
nauen Tage fiir die alttestamentlichen Ereignisse angibt, so den 11. Ja-
nuar fiir die Riickkehr aus Agypten, den 17. Mirz fiir den Siindenfall,
den 15. Mirz fiir die Erschaffung Adams. Auch einzelne Personlich-
keiten werden genannt, so am 10. April der Prophet Ezechiel, am
22. April die drei Jinglinge im Feuerofen: Anania, Azaria und Misa-
hel.?> Die gleiche Art und Weise, die biblische Geschichte zu aktuali-
sieren, ihre Fakten und Daten greifbar nahe zu bringen, bezeugt das
Kalendar der Churer Bischofskirche, das uns erstmals aus der Mitte
des 12. Jh. tiberliefert ist, aber noch auf einen alteren Codex des 11. Jh.
zuriickgeht. Es notiert am 13. Februar: Infernus hic factus est, am
18. Februar: Adam hic peccauit, am 18. Marz: Primus dies saeculi,
zum 12. April: Rupti sunt fontes abyssi et factum est diluuium, zum
27. April: Noe in archam intrauit in principio anni. usw.!® Diese heils-
geschichtliche Einstellung im Sinne der wortlichen Auslegung der
Schrift ist selbstredend keine Besonderheit dieses Churer Kalendars,
sondern findet sich im Mittelalter weit verbreitet!”.

13 KD VII, S. 78-88. Reinle, S. 430.

14 R, Liver in der Vox Romanica 28 (1969), S. 213, 224.

15 B. Bischoff in Colligere Fragmenta, Festschrift Dold, 1952, S. 247-260.

16 Necrologium Curiense ed. Juvalt, 1887, S.14, 16, 27, 37, 42. Dazu R.Staubli in JHGG 74
(1944), S. 85-86.

17 H. Grotefend, Zeitrechnung des deutschen Mittelalters und der Neuzeit 1 (1891), S. 3
(Adam), S. 40 (Diluvium), S. 95 (Infernus), S. 135 (Noe).

124



Wenn auch am Rande unseres Gebietes stehend, verdient doch in
unserem Zusammenhange auch die Weltchronik des Ritters Rudolf
von Ems aus der Mitte des 13. Jh. eine gebiihrende Erwahnung. Es
ist das letzte umfassende Werk des Dichters, aber unvollendet. Quelle
fiir seine Darstellung ist ithm die Bibel, alle Biicher des Alten Testa-
mentes bis Salomons Tod. Fir ihn wie fiir die mittelalterlichen Chro-
nisten war die Weltgeschichte vor allem Entwicklung der Offenba-
rung. Rudolf von Ems will Christ sein, daher betrachtet er den Alten
Bund als Vorbild fiir den Neuen. Doch tiberwiegen seine lehrhaften
Verse keineswegs, stets bleibt die Erzahlung im Vordergrund. Rudolfs

gereimte Bibel trug viel zur Kenntnis der Schrift bei den Laien im
14. und 15. Jh. bei.18

Werfen wir noch einen Blick auf ein Werk der Gotik des 14. Jh.,
auf jenen Zyklus an der West- und Nordwand der Kirche St. Georg
in Riazins, den man dem Maler zuschreiben darf, der in Waltens-
burg seine Meisterschaft gezeigt hatte. Die Reihe umfa3t 14 Bilder,
die mit der Erschaffung der Welt beginnt, dann die Bildung der
Stammeltern, den Siindenfall, das Leben von Adam und Eva nach
dem Fluche, das Opfer Abrahams, die Geschichte von Kain und Abel
erzahlt. Den Schlu3 enthilt die Nordwand mit der Darstellung der
Sintflut, des betrunkenen Noe und des Moses, dem Gott im brennen-
den Dornbusch erscheint. Bemerkenswert ist, wie der Kiinstler gerade
diejenigen Motive des Alten Bundes auswihlte, die am deutlichsten
und verstandlichsten auf Christus hinwiesen!®.

Im spaten Mittelalter wurden biblische Stoffe oft dramatisiert.
Solche deutsche Vorbilder ubersetzte Johann von Travers (1483—
1563) in seine oberengadinische Mundart, so 1534 die Geschichte vom
agyptischen Joseph, ein Thema, das er acht Jahre spater nochmals im
Spiele von Joseph und Potiphars Frau aufnahm. Er schrieb diese
Werke noch in seiner katholischen Zeit, denn er ging endgiiltig erst
1552 zur Reformation iiber. Sein Beispiel fiihrte nicht sofort eine
ganze Wandlung herbei, denn noch 1563 veroffentlichte der Refor-
mator Johannes Fabricius Montanus ein Gedicht «Hexaemeron», das

18 S. Plattner, Rudolf von Ems 1885, S. 12-14 (JHGG Bd. 14. Jahrgang 1884).
1o KD III, S. 49-50.



die sechs Schépfungstage in lateinischer Sprache besang?’. Aber Tra-
vers fand dann doch Nachfolger in Gampell, Aliesch und andern
Schriftstellern, die nun altbiblische Stoffe dem Volke in seiner Mutter-
sprache nahebrachten. Wie daher Travers mit seinem schon friither
verfafliten Lied vom Miusserkrieg zum «Begrinder der riatoromani-
schen Literatur» geworden ist, so nun auch zum groBen Férderer alt-
testamentlicher Themata in engadinischer Zunge.?!

20 Tr. Schief, Bullingers Korrespondenz mit den Graubtindnern 2 (1905), S. XXXVIII,
LVIII.

21 ., Decurtins, Geschichte der Ratoromanischen Literatur 1897, S, 234-235( = Grobers
Grundri3 der Romanischen Philologie I11., 7). Uber Travers vgl. O. Vasella, Abt Theo-
dul Schlegel 1954, S. 373 (Register) und jetzt die sympathische Biographie von C. Wieser
in: Bedeutende Biindner 1 (1970}, S. 43-61.

126



	Rätisches Mittelalter und Altes Testament

