
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1971)

Heft: 5-6

Artikel: Rätisches Mittelalter und Altes Testament

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398093

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rätisches Mittelalter und Altes Testament

Von P. Iso Müller, Disentis

Nicht alle nachmittelalterlichen Zeiten haben den Alten Bund und
seine ganze Heilsgeschichte so hoch gehalten wie dies früher der Fall
war. Die Kenntnis davon kam selbstredend schon mit dem Christentum

nach Rätien. Es ist doch bezeichnend, daß Texte der großen
Propheten Ezechiel und Daniel sowie der kleinen Propheten, die im
5. oder 6. Jahrhundert in norditalienischer Halbunziale geschrieben

waren, nach Rätien gelangten, wo sie freilich infolge Pergamentmangels

um 800 in einer rätisch-alemannischen Schreibstube ausgeschabt
wurden (Cod. Sang. 193, 567)1. Fragmente von Isaias, Jeremias und
Ezechiel sind auch sonst noch in der ersten Hälfte des 9. Jh. in einer
Schrift geschrieben, die an die churrätische Art erinnert (Bischöfliches
Archiv)-.

In seinem berühmten Testamente von 765 schlug Bischof Tello
ganz im Sinne des hl. Paulus und des hl. Augustinus einen großen
Bogen von Adam zu Christus, vom primus parens bis zu secundus

parens. Diesem Anfange der Urkunde entspricht auch der Schluß,
indem er jedem Verächter seines Vermächtnisses das Schicksal wünscht,
das Dathan, Abiron und Core, die Rebellen gegen Moses, erlitten
haben3. Man muß im bündnerischen Urkundenbuch bis ins 11. und
12. Jh. weiterblättern, wenn man nochmals Dathan und Abiron finden
will4.

Wenden wir uns dem karolingischen Onamasticon zu. Es fällt schon

auf, daß Karl der Große (t 814) als novus Moyses, als novus David,
als novus Salomon oder auch als Joseph gefeiert wurde5. Vom Aachener

Hofe ging diese Vorliebe für alttestamentliche Namen in alle Teile
des Reiches. In Pfäfers führte ein Abt imjahre 861 den Namen
Salomon. Der Priester, der Mitte des 9. Jh. die Flumser Kirche betreute,

1 A. Dold, Prophetentexte in Vulgata-Übersetzung, 1917, S. XXX-XXXI. A. Bruckner,
Scriptoria Medii Aevi Helvetica 1 (1935), S. 36, 88-89, 91. E. A. Lowe, Codices Latini

Antiquiores 7 (1956), Nr. 916, 943.
2 Bruckner 1. c, S. 68.
3 BUB I., S. 14, 21-22.
4 BUB L, Nr. 202, 330.
5 Karl der Große 5 (1968), S. 100 (Register).



hieß Adam. Zur gleichen Zeit erscheint im Lugnez ein Joseph. Den
gleichen Namen trug um 845 ein Wohltäter von Pfäfers. Adam und
Salomon kommen auch wieder im 10. bzw. 11. Jh. vor.6 Unter den
Mönchsnamen fällt mehrmals Johannes auf, der wohl auf den großen
Vorläufer Christi hindeutet. Besonders erwähnenswert aber ist die
Elisabeth monacha in Cazis des 9. Jh., die an die Gattin Aarons
(Ex. 6, 23) und noch mehr an die Mutter des Täufers erinnert (Luc. 1).
Der Name ist ein Unikum in dieser Zeit; er ist in den Verbrüderungsbüchern

erst wieder in nachkarolingischer Epoche nachzuweisen.

Eigentlich erscheint Elisabeth erst vielfach seit dem 12. Jh., wie die

Salzburger Totenbücher und die churrätischen Urkunden belegen.7
Der Namenwelt entspricht auch der Inhalt jener karolingischen

Wandmalereien von Müstair, in denen die Geschichte Davids,
angefangen vom Tode Sauls bis zum Ende Absolom, geschildert wird
(Landesmuseum Zürich). Im Ganzen erkennt man noch den Inhalt
von 15 Bildern, von denen diejenigen der Südwand weniger gut
erhalten sind als diejenigen der Nordwand, die von Absolom erzählen.
Am interessantesten sind die Kleider und Waffen, die der Maler
abwechselnd schildert. Die Bilder wurden abgenommen und befinden
sich heute im Landesmuseum in Zürich. Das Thema der Davidsgeschichte

ist allerdings nicht neu, indem schon Ambrosius und Augustinus

darauf hinwiesen und verschiedene Kunstwerke mit der
Darstellung vorangingen (Holztüre von S. Ambrogio zu Mailand,
Quedlinburger Italafragment des 4./5. Jh., byzantinische Bilder des 6. Jh.
usw.). Die Päpste liebten es, verdiente Könige mit David zu vergleichen,

so den byzantinischen Kaiser Konstantin IV. (7. Jh.), dann
Pippin III. (751-768) und Karl den Großen (768-814). Aber David
wurde nicht nur als Symbol eines Herrschers, sondern auch als Vorbild

eines Liturgen gefeiert, als Psalmendichter, weshalb er in nicht
weniger als vier Psalterien des 8. Jh. als Titelbild figuriert. Wenn
deshalb der Bildinhalt von Müstair nicht so überraschend ist, wie man
auf den ersten Blick glauben könnte, so ist doch von Bedeutung, daß
die Beziehungen Davids zu Absolom vorher nie so ausführlich erzählt
6 BUB L, Nr. 70, 176, 183 für Salomon, Nr. 105 für Adam, ebendort S. 382, 389, 392 für

Adam und Joseph.
7 JHGG 99 (1969), S. 78-79.
8 Darüber zuletzt Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 19 (1969), S. 316-323.

120



worden sind. So entdecken wir den Tod Absoloms erst wieder in der
Winchester-Bibel des 12. Jh.8

Die späteren Malereien im sog. Raum des Bischofs Norbert aus
dem Ende des 11. Jh. stellen wenigstens Kirche und Synagoge unter
dem Kreuze dar. Schon mehr bieten die romanischen Bilder der Kirche

aus dem letzten Drittel des 12. Jh. Über der Apsis, also als Hinweis

auf die Eucharistie auf dem Altar, wird das Opfer von Kain
und Abel erzählt. Gott Vater segnet mit der rechten Hand Abel,
der in frommer Haltung das Lamm auf den bedeckten Händen
darbringt. Kain hält seine Ähren mit bloßen Händen und wendet sich

traurig ab. Auf der südlichen Apsis entdeckt man den Sündenfall
der Stammeltern. Adam öffnet seine rechte Hand gegen den Baum
der Erkenntnis, den die Schlange umwunden hat, Eva steht mit langen

aufgelösten Haaren da. An diese Szene schließt sich der
Paradiesesgarten an, den man an den schirmförmigen Bäumen erkennt. Vor
dem letzten Baume wendet sich Gott Vater, jugendlich-bartlos
dargestellt wie in den frühchristlichen Bildern, zum Engel, der das erste

Menschenpaar mit dem Schwerte aus dem Paradiese hinausweist.
«Gott Vater deutet mit milder Geste auf den Baum der Erkenntnis,
ja er scheint den Menschen nachzutrauern; diese schämen sich gewaltig.

Sie bedecken ihre Scham mit einem riesigen Feigenblatt. Ihrer
Trauer über die Austreibung aus dem Paradiese geben sie durch
Anlegen der Hand an die Wange Ausdruck» (B. Brenk).9

Das Opfer von Kain und Abel stellte auch ein Maler am Anfang
des 13. Jh. in der Pfarrkirche St. Laurentius in Paspels dar, wie
besonders die Attribute des Lammes und des Ährenbündels belegen.
Die beiden segnenden Hände Gott Vaters erscheinen im Arkadenscheitel.

Unser Thema hier in Paspels wie auch schon früher in
Müstair ist keineswegs isoliert, finden wir doch die gleiche Darstellung in
der Nikolauskirche in Degenau (bei Bischofszell), die man in das erste
Drittel des 12. Jh. zu datieren wagt. Sie ist also älter als unsere
Beispiele in Müstair und in Paspels.10

Nach alttestamentlichen Bildern suchen wir auch in Zillis nicht
vergebens. Auch hier fehlt zunächst wie in Müstair die Darstellung

B. Brenk, Die romanische Wandmalerei in der Schweiz 1963, S. 18, 31-32.
1 Brenk 1. c, S. 64-68.

121



von Synagoge und Kirche nicht (Bild Nr. 52-53). Die beiden
weiblichen Personifikationen schieben eben den Vorhang einer Türe weg,
um ihr Gemach zu verlassen. Den Hintergrund bildet jeweils eine
frontale und unperspektivische Stadtarchitektur. Die Synagoge
charakterisierte der Künstler des 12. Jh. als eine Frau mit deutlichen
Brüsten und körperlicher Fülle, die Kirche indes als eine eher schlanke

Jungfrau. Letztere ist auch dadurch erkenntlich, daß der Dreiecksgiebel

über ihr das Kreuz, das Zeichen Christi, aufweist.
Den alten Bund selbst vertreten drei Könige als Vorfahren Christi.

Sie müssen als David, Salomon und Rehabeam gedeutet werden

(Bild Nr. 49-51). Alle drei Gekrönten sitzen auf vollen Polsterthronen
unter einem Architekturbogen und halten in der Linken das Messer

für die Beschneidung, also das Zeichen für ihre jüdische Religion und
ihr königliches Priestertum. Die Rechte zeigt jeweils energisch auf eine

nicht sichtbar dargestellte Person, auf Christus, den Israel so sehr
erwartete. Die drei Könige vertreten also die ganze Genealogie Christi,

ähnlich wie der Stammbaum des Erlösers auf der Decke von
St. Michael zu Hildesheim dargestellt war oder wie die Königsgalerien
der französischen Kathedralen von Chartres und Paris zeigen. Innerhalb

der Dreiergruppe macht sich eine Zweiteilung deutlich. David
und Salomon gehören in Größe und Farbe (grünes Kleid, weißer
Mantel) zusammen und offenbaren auch einen roten Hintergrund,
der die leuchtende Höhe Israels unter diesen beiden Königen bezeichnet.

Rehabeam regierte nach dem Abfall Israels nur noch über Juda,
er erscheint daher in bescheidener Größe und mit geänderten Farben
(Gewand weiß, Mantel rot), auch ist der Hintergrund nicht mehr rot,
sondern grün und gelb getönt. Auffällig erscheinen zwei altertümliche
Rundschilde vor der Türe zum Königspalast. Sie erinnern wohl an
eine verlorene Schlacht des Herrschers im Kampfe gegen die Ägypter.

Zu diesen drei Königen kamen noch drei andere Bilder, die auf
Christus hinwiesen und die Jonasgeschichte erzählten. Die
Aufmerksamkeit des Malers richtete sich auf den Anfangsbericht (1, 3),
wonach der Prophet in Joppe ein Schiff nach dem spanischen Thar-
sis bestieg und das entsprechende Fahrgeld entrichtet. Der Künstler
stellt Jonas dar, wie er gerade seinen Fuß hebt, um einzusteigen, wo
bereits zwei Männer sich befinden, von denen der eine eine Kassette

122



in beiden Händen hält, um das Schiffsgeld einzukassieren. Es war dies

eine Flucht vor dem Auftrage Gottes, in Ninive zu predigen. Infolge
Zerstörung von Randbildern und Schwierigkeiten bei der Restaurierung

sind die zwei folgenden Tafeln nicht mehr erhalten, einzig ein

Fragment eines Schiffsteiles war noch nachzuweisen. Das eine Bild
wird erzählt haben, wie Jonas ins Meer geworfen und von einem

großen Fisch verschlungen wurde, während das andere wohl das The-
zu Ende führte und geschildert hat, wie der Fisch Jonas ans Land
spie, eine Szene, die ja schon im biblischen Sinne die Auferstehung
Christi ankündigte (Mt 12, 38-41)."

Vielleicht mögen noch andere verlorene Bilder dem Alten Testamente

angehören, aber viele sind es im Hinblick auf die Gesamtzahl

von 153 Tafeln nicht.
Wie in der Malerei, so kommt unser Thema auch in der Plastik

vor. Die Churer Kathedrale bietet hier die deutlichsten Belege. So

stehen die tragenden Engel eines romanischen Kreuz fu ßes aus dem
Ende des 11. oder Anfang des 12. Jh. auf dem Sarg, aus dem sich
Adam eben emporreckt, um sich seines Leichentuches zu entledigen.
Die Inschrift gibt die Erklärung: «Ecce resurgit Adam, cui dat Deus
in cruce vitam.» Nach der Legende legte Seth auf den Befehl Gottes
dem toten Adam Fruchtkörner vom Baume des Lebens unter die

Zunge, die dann zum Holze des Kreuzes Christi wachsen. Der Kreuzfuß

zeigt zudem noch die vier Paradiesesströme.12 In der Kathedrale
selbst geben die Kapitelle die meiste Auskunft. Ein solches stellt am
kleinen Chorbogen Maria mit dem Kinde dar, das mit der Rechten

segnet und in der Linken einen Apfel trägt. Dabei steht nicht nur
Joseph, nachdenkend über das Mysterium, sondern auch Eva, die sich

mit einem Apfel in der Rechten als Vorläuferin Marias zu erkennen
gibt. .Ein anderes Kapitel im Presbyterium schildert Daniel in der

Löwengrube, zu seiner Rechten Habakuk, einen Stab mit Krug und
Bündel tragend, da er auf Befehl eines Engels dem gefangenen
Propheten Speise und Trank bringen soll. Noch andere Szenen auf den

11 Für Zillis sind besonders wichtig Poeschel, Deckengemälde von Zillis 1941, S. 16-17,
19-20, Murbach, Die romanische Bilderdecke von Zillis 1967, S. 32-33, Myß, Bildwelt
als Weltbild 1965, S. 46-48 und Jenny, Unter dem Siegeszeichen des Kreuzes 1967, S. 8.

12 KD VIL, S. 155-156, Reinle, Kunstgeschichte der Schweiz (1968), S. 494-496.

123



Kapitellen weisen auf den alten Bund hin, so eine auf die Segnung
Jakobs durch den Engel, eine andere auf König Salomon.13

Die mittelalterlichen Menschen hätten die alttestamentlichen Motive

nicht so viel dargestellt, wenn sie nicht wirklich mit der ganzen
Heilgeschichte verbunden gewesen wären. Das ersehen wir beispielsweise

auch daraus, daß ein rätischer Mönch um die Wende vom
11. zum 12. Jh. eine Predigt in seiner Muttersprache vorbereitete, in
der er im Anschluß an einen pseudoaugustinischen Sermo schilderte,
wie Adam, der erste Mensch (primaris homo), durch den Teufel
betrogen wurde. Leider versagte die Übersetzungskunst schon nach wenigen

Zeilen14. Wie sehr der Alte Bund im Mittelpunkt des mittelalterlichen

Interesses stand, das zeigen uns deutlich die Kaiendarien.
Nicht in Rätien, sondern im heutigen Gebiete von Belgien und Niedersachsen

entstand schon im 9. Jahrhundert ein Kalendar, das die
genauen Tage für die alttestamentlichen Ereignisse angibt, so den 11.

Januar für die Rückkehr aus Ägypten, den 17. März für den Sündenfall,
den 15. März für die Erschaffung Adams. Auch einzelne Persönlichkeiten

werden genannt, so am 10. April der Prophet Ezechiel, am
22. April die drei Jünglinge im Feuerofen: Anania, Azaria und Misa-
hel.15 Die gleiche Art und Weise, die biblische Geschichte zu aktualisieren,

ihre Fakten und Daten greifbar nahe zu bringen, bezeugt das

Kalendar der Churer Bischofskirche, das uns erstmals aus der Mitte
des 12. Jh. überliefert ist, aber noch auf einen älteren Codex des 11. Jh.
zurückgeht. Es notiert am 13. Februar: Infernus hie factus est, am
18. Februar: Adam hie peccauit, am 18. März: Primus dies saeculi,
zum 12. April: Rupti sunt fontes abyssi et factum est diluuium, zum
27. April: Noe in archam intrauit in principio anni, usw.15 Diese

heilsgeschichtliche Einstellung im Sinne der wörtlichen Auslegung der
Schrift ist selbstredend keine Besonderheit dieses Churer Kaiendars,
sondern findet sich im Mittelalter weit verbreitet17.

13 KD VII, S. 78-88. Reinle, S. 430.
14 R. Liver in der Vox Romanica 28 (1969), S. 213, 224.
15 B. Bischoff in CoUigere Fragmenta, Festschrift Dold, 1952, S. 247-260.
16 Necrologium Curiense ed. Juvalt, 1887, S. 14, 16, 27, 37, 42. Dazu R. Staubli in JHGG 74

(1944), S. 85-86.
17 H. Grotefend, Zeitrechnung des deutschen Mittelalters und der Neuzeit 1 (1891), S. 3

(Adam), S. 40 (Diluvium), S. 95 (Infermisi, S. 135 (Noe).

124



Wenn auch am Rande unseres Gebietes stehend, verdient doch in
unserem Zusammenhange auch die Weltchronik des Ritters Rudolf
von Ems aus der Mitte des 13. Jh. eine gebührende Erwähnung. Es

ist das letzte umfassende Werk des Dichters, aber unvollendet. Quelle
für seine Darstellung ist ihm die Bibel, alle Bücher des Alten
Testamentes bis Salomons Tod. Für ihn wie für die mittelalterlichen
Chronisten war die Weltgeschichte vor allem Entwicklung der Offenbarung.

Rudolf von Ems will Christ sein, daher betrachtet er den Alten
Bund als Vorbild für den Neuen. Doch überwiegen seine lehrhaften
Verse keineswegs, stets bleibt die Erzählung im Vordergrund. Rudolfs
gereimte Bibel trug viel zur Kenntnis der Schrift bei den Laien im
14. und 15. Jh. bei.18

Werfen wir noch einen Blick auf ein Werk der Gotik des 14. Jh.,
auf jenen Zyklus an der West- und Nordwand der Kirche St. Georg
in Räzüns, den man dem Maler zuschreiben darf, der in Waltensburg

seine Meisterschaft gezeigt hatte. Die Reihe umfaßt 14 Bilder,
die mit der Erschaffung der Welt beginnt, dann die Bildung der
Stammeltern, den Sündenfall, das Leben von Adam und Eva nach
dem Fluche, das Opfer Abrahams, die Geschichte von Kain und Abel
erzählt. Den Schluß enthält die Nordwand mit der Darstellung der
Sintflut, des betrunkenen Noe und des Moses, dem Gott im brennenden

Dornbusch erscheint. Bemerkenswert ist, wie der Künstler gerade
diejenigen Motive des Alten Bundes auswählte, die am deutlichsten
und verständlichsten auf Christus hinwiesen19.

Im späten Mittelalter wurden biblische Stoffe oft dramatisiert.
Solche deutsche Vorbilder übersetzte Johann von Travers (1483-
1563) in seine oberengadinische Mundart, so 1534 die Geschichte vom
ägyptischen Joseph, ein Thema, das er acht Jahre später nochmals im
Spiele von Joseph und Potiphars Frau aufnahm. Er schrieb diese

Werke uoch in seiner katholischen Zeit, denn er ging endgültig erst
1552 zur Reformation über. Sein Beispiel führte nicht sofort eine

ganze Wandlung herbei, denn noch 1563 veröffentlichte der
Reformatorjohannes Fabricius Montanus ein Gedicht «Hexaemeron», das

18 S. Plattner, Rudolf von Ems 1885, S. 12-14 (JHGG Bd. 14. Jahrgang U
19 KD III, S. 49-50.

125



die sechs Schöpfungstage in lateinischer Sprache besang20. Aber Travers

fand dann doch Nachfolger in Campell, Aliesch und andern
Schriftstellern, die nun altbiblische Stoffe dem Volke in seiner Muttersprache

nahebrachten. Wie daher Travers mit seinem schon früher
verfaßten Lied vom Müsserkrieg zum «Begründer der rätoromanischen

Literatur» geworden ist, so nun auch zum großen Förderer alt-
testamentlicher Themata in engadinischer Zunge.21

20 Tr. Schieß, Bullingers Korrespondenz mit den Graubündnern 2 (1905), S. XXXVIII,
LVIII.

21 C. Decurtins, Geschichte der Rätoromanischen Literatur 1897, S. 234-235( — Gröbers
Grundriß der Romanischen Philologie HL, 7). Über Travers vgl. O. Vasella, Abt Theodul

Schlegel 1954, S. 373 (Register) und jetzt die sympathische Biographie von C. Wieser
in: Bedeutende Bündner 1 (1970), S. 43-61.

126


	Rätisches Mittelalter und Altes Testament

