
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1967)

Heft: 11-12

Artikel: Die spätgotischen Wandmalerei-Fragmente der Kirche Sankt Michael in
Savognin

Autor: Schöpfer, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398028

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die spätgotischen Wandmalerei-Fragmente der Kirche
Sankt Michael in Savognin

Bearbeitet im Auftrage des Rätischen Museums Chur

von Hermann Schöpfer

Das 1623 i™ Auftrage des Churer Bischofs Flugi von St. Moritz
(1601—1627) erstellte Visitationsprotokoll ist die einzige schriftliche
Quelle über die mittelalterliche Kaplaneikirche Sankt Michael in
Savognin.1 Sie wird darin als dunkel, feucht und zu klein bezeichnet2,
was wohl den Anlaß zum 1663 konsekrierten Neubau gegeben hat.

Die Grabung anläßlich der 1963 begonnenen Restaurierung des

barocken Zentralbaus war durch diesen Bericht angeregt und legte,
wie Walther Sulser schreibt3, die Fundamente von zwei mittelalterlichen

Kirchen frei: einen kleinen Saal (5,2 X 8,8 m) frühmittelalterlicher

Art mit östlicher, beidseitig eingezogener, fast halbrunder
Apside, und eine spätere Vergrößerung des Vorhandenen um gut drei
Meter nach Osten. Abgeschlossen wurde sie wieder von einer diesmal

nur im Süden eingezogenen Apsis über halbkreisförmigem Grundriß
von zirka vier Metern Durchmesser (vgl. Abb. 1 bei Sulser). Vom
aufgehenden Mauerwerk des Schiffs sind durchschnittlich siebzig
Zentimeter, von der im Berghang eingeschnittenen Apsis fast eineinhalb
Meter erhalten.

253



Das Visitationsprotokoll spricht nur beiläufig von Wandmalereien:

«... et capella fornicata, cuius quidem parietes picturis exornantur
».4 Außer roten Farbspuren am Apsidcnmantel, einer Bordüre an

der Kalotte und spärlichen Malereiresten im Schiff kam bei der
Grabung nichts in situ zum Vorschein. Alle übrigen sichergestellten
Fragmente5 hatten teilweise, und dies recht zufällig, dem Füllen des
Bodenestrichs gedient. Dies erklärt einerseits die ermöglichte Rekonstruktion

größerer Partien, anderseits die völlige Isoliertheit vieler Stücke.

Jede der drei nachgewiesenen Malschichten ist in einer andern Technik

ausgeführt. Die erste und dritte bleiben beim gewohnten Fresko-
Sekko bzw. Sekko, die zweite erwies sich bei den Untersuchungen A.
Denningers als Kalkleimmalerei, eine Mischtechnik, bei der sowohl
Kalk wie tierische Leime zu binden scheinen.8 Auffällig an ihr sind die
außerordentlich intensive Leuchtkraft der Farben und der hohe Grad
der Haltbarkeit. Die Kalkleimtechnik war in der Antike offenbar
gerade dieser Qualitäten wegen beliebt und wurde wohl auch aus
ähnlichen Gründen von Giotto wieder aufgegriffen.6 Ihr Auftreten in
Savognin ist völlig unerwartet. Die Technik wurde bisher im Alpengebiet

nicht nachgewiesen. Da sie sich ihrem Aussehen nach nur
gering von fresco buono unterscheidet, ist eine nähere Abklärung ihrer
Eigenart und Verbreitung sehr erwünscht. Die Kalkleimmalerei könnte
in südalpiner Lage recht verbreitet gewesen sein.

Ikonographie

Von der Fresko-Sekkomalerei sind nurmehr zwei Kopfteile, ein
Vorderfuß eines Paarhufers und verschiedene, von Bänderstreifen
beidseitig begleitete Wellenranken, Rosettenborten und andere vegetabil-
geometrische Ornamente (Taf. ii, 12a, Abb. 9) zu lesen. Wie das

Stück einer Rosettenborte in situ zeigt, welche die Apsiskalotte gegen
die chorseitige Schiffswand abschloß, trug die Apside Malereien dieser

Hand. Verschiedene sich kreuzende und in Ecken auslaufende
Bordüren weisen auf szenarische Darstellungen hin, die wahrscheinlich im

254



Schiff zu denken sind. Laut Grabungsbericht7 kommt die Nordwand
dafür in Frage. Sie trägt denselben rauhen Mörtel, welcher für diese

Schicht kennzeichnend ist. Umfang wie Ikonographie bleiben ungeklärt.

Sie stellen die älteste nachgewiesene Malschicht dar und
gehören in die zweite Hälfte des 14. Jahrhunderts.

Die Reste der Sekkomalerei sind noch spärlicher. Nebst der Stirn
eines frontalgegebenen Kopfes mit vollem Haar (Tafel 12 b) sind nur
unleserliche Bruchstücke von wahrscheinlich gelbem Gewand und
rötlichem Fond erhalten. Nach den puppenhaften Augen mit hohen
Brauen zu schließen, steht der Kopf dem weichen Stil nahe und ist -
auf mehrmals übertünchten, unbemalten Putz der Kalkleimmalerei
gesetzt - kurz nach dieser anzusetzen.

Die in den 20er oder 30er Jahren des 15. Jahrhunderts entstandene
Kalkleimmalerei verteilt sich zur Hauptsache auf zwei Themenkreise.
Der weitaus größere Teil gehört einem etwa vierzehn Szenen
umfassenden Margaretenzyklus, der Rest einer Gruppe von mindestens sechs

neutestamentlichen Sujets an. Außerdem bleiben die Fragmente von
mehreren Szenen ungedeutet. Ob sie mit einem der genannten
Themenkreise in Bezug zu setzen sind, ist nicht mehr auszumachen. Es gab
sicher Darstellungen, die sich nicht in die erwähnten Gruppen einordnen

lassen. Von ihnen wird noch die Rede sein. Das Ausmaß der Szenen

- nur an dreien oder vieren rekonstruierbar - ist mit zirka 65 cm
Breite und 85 cm Höhe (ohne Borten) relativ klein. Diese Maße können

kaum für alle Szenen, besonders was die Breite anbetrifft, verbindlich

gemacht werden. Alle sind mit einer Streifenborte gefaßt, an die
sich, bald unten, bald oben wie auch an den Seiten vereinzelt nachgewiesen,

ein schwarzgelbes, schabloniertes Kreuzbogenfries oder eine

Vierpaßborte anschließt (Tafel 2a, 3a, 5c, 6b usw.). Mit Ausnahme
der sechs Kerkerszenen konnte keine Rekonstruktion, die mehr als zwei
Szenen in Zusammenhang zeigt, erstellt werden. Trotzdem läßt sich
ersehen, daß die Szenen in mindestens zwei untereinander verbundenen

Horizontalreihen angeordnet waren. Flächenmäßig hätten beide
Themenkreise an der mit dem für die Kalkleimmalerei typischen, harten,

gelben Mörtel versehenen inneren Südwand Platz gehabt. Daß
sich Teile davon noch anderswo im Kirchenschiff befanden, ist möglich,

aber nicht nachzuweisen.

255



Der Margaretenzyklus

Die Entstehung, Überlieferung und Verbreitung der Passio und
ihrer zunächst griechischen und lateinischen, dann volkssprachlichen
Bearbeitungen stellen ein Labyrinth dar, welches bis heute nur
teilweise und fast ausschließlich von Philologen betreten wurde und noch
keineswegs überblickt worden ist.8 Die Forschung ist heute nur soweit,
daß mit Sicherheit gesagt werden kann, daß die lateinische Passio weder

eine Neuschöpfung noch eine Ausweitung, sondern in ihrem ganzen
Umfang lediglich eine Übernahme der griechischen Marinalegende
darstellt, welche spätestens zu Beginn des 9. Jahrhunderts als vorhanden

anzunehmen ist. Die älteste griechische Fassung, laut Eintrag 890
vollendet, ist im Pariser Codex graecus 1470 erhalten, die ältesten
lateinischen Versionen - von der Kurzfassung im Martyrologium des

Hrabanus Maurus (780-865) abgesehen9 - entstanden spätestens im
10. Jahrhundert.10

Ich halte mich in der folgenden Zusammenfassung der Legende
und der Deutung des Zyklus an den Pariser Kodex (P), weil er
unmittelbar aus der griechischen Überlieferung stammt, und an die
Legenda aurea (LA) Jacobi a Voragine (1230-1298), weil sie, in geglückter

Kürze alle Hauptmotive einschließend, vom Gestrüpp der zum
Teil sehr umfangreichen Schilderungen der übrigen Fassungen frei
ist. Das hindert bei der Deutung der Fragmente nicht, P und LA
unbekannte, straffer oder anders erzählte Episoden aus den übrigen
Versionen hinzuzuziehen.11

Das Mädchen Margareta, von ihrem Vater, dem heidnischen Priester

Theodosius, wegen ihres Christentums verstoßen, wird beim Hüten
der Schafe ihrer Amme vom Präfekten Olibrius geraubt, um sie als

Frau zu nehmen. Wie sie sich weigert, den Göttern zu opfern und sich

dem Heiden zu geben, läßt er sie foltern und ins Gefängnis werfen.
Dort verlangt sie im Gebet, ihren Widersacher zu sehen. Da erscheint
ihr der Teufel, erst als Drache, dann in der Gestalt eines Mannes. Neu

vor die Heiden gerufen, wird das Mädchen mit Fackeln gebrannt und
zur Erhöhung der Qualen in einen Bottich Wasser gesetzt. Auf ihr Gebet

erbebt die Erde und das Mädchen steigt unversehrt heraus. Die
Zuschauer, überzeugt, daß der Gott, welcher solche Standhaftigkeit

256



verleihen und solche Wunder wirken kann, der mächtigste sein muß,
bekennen sich zu Christus. Olibrius läßt alle enthaupten, und in Angst,
ob der Unerschütterlichkeit des Mädchens noch mehr seiner Männer
verlieren zu müssen, gibt er auch den Befehl für seine Hinrichtung.
Dies geschah, wie der legendäre Verfasser Theotimus berichtet, unter
Kaiser Diokletian in Antiochien.

Da die Szenen im allgemeinen sehr bruchstückhaft erhalten sind
und nur in vereinzelten Fällen zusammengehören, seien sie zunächst
in Gruppen zusammengefaßt und erst darauf nach der Legende
gereiht. Die Folge sei : Kerker-, Marter-, Verhör- und vorauszusetzende
Szenen.

Es sind von sechs Kerkerszenen Fragmente erhalten, die alle die

stereotype Architekturkulisse eines Giebelhäuschens zeigen: Links die
schmälere Giebelfront mit einer vergitterten Rundbogentür, rechts,
den Rest der Szene füllend, die von einer vergitterten Arkade
vollständig aufgebrochene Längsseite (Taf. i, 2a, Abb. 1-3). Die Handlung

ist hinter das Kerkergitter rechts verlegt, die Giebelfront scheint
nie dazu benützt.

Voranzustellen sind zwei Drachenszenen mit roter Architektur.12
In der ersten stürzt von links ein grüner Drache mit aufgesperrtem
Rachen und gespreizter Krallentatze auf Margareta zu, die am rechten

Kerkerrand im Gebete kniet (Tafel ia, Abb. 1). «Als sie nun im
Kerker war», berichtet LA, «bat sie den Herrn, ihr den Feind, wider
den sie streite, zu zeigen. Und siehe, es erschien ein ungeheurer Drache.

Wie dieser sich auf sie stürzen und sie verschlingen wollte, machte
sie das Kreuzzeichen, worauf er alsbald verschwand. Man liest auch,
daß er seinen Rachen vor ihr auftat, den Gaumen über ihr Haupt und
die Zunge unter ihre Füße legte und sie also verschlang. Doch als er
sie verschluckt hatte, machte sie das Kreuzzeichen, das Tier barst
auseinander, und die Jungfrau stieg unversehrt heraus.»

Die Szene ist anschauliche Illustration des Moments vor dem
Verschlingen, also der zweiten Version, jener in P.13 Daß es sich tatsächlich

um sie handelt, wird aus der zweiten Drachenszene verständlich.
Dort steigt Margareta aus dem Bauch des geplatzten Ungeheuers
(Tafel ib, Abb. 1). Zu dieser Deutung führt das Hauptfragment aus
der rechten Hälfte der Kerkerarkade : Im Zwickel über dem Bogen ist

257



^

affi

s

Abb.

258

Zweite Hand: Margaretenzyklus, Kerkerszenen 1 und 2 (roteArchitektur), links
Erscheinen des Drachens, rechts Bersten des Tieres und Triumph Margaretas
(vgl. Tafel 1 a-b) (Szenenbreite ca. 65 cm).



ß

Abb. 2 Zweite Hand: Margaretenzyklus, Kerkerszenen 3 und 4 (grüne Architektur),
erste und zweite Kampfszene mit dem Teufel (vgl. Tafel 1 c-e) (Szenenbreite
ca. 65 cm).

259



^7
9

<?

s

r^/m
Abb.

260

3 Zweite Hand : Margaretenzyklus, Kerkerszenen 5 und 6 (rote Architektur), links
«Exkurs», rechts Abysszene (vgl. Tafel 2a) (Szenenbreite ca. 65 cm).



?^

HT
m̂ .i)

y

\ -t_Hfc'i"iM' [l 1- MlW&wftfcËES^
fi« N

r\
Y, l'h± n

v^j

-y/V/û) Y, \r ^

nil^kr. d$m^i^ i TVZ
Abb. 4 Tournai, Kathedrale, Wandmalerei, Szenen aus dem Margaretenzyklus
Abb. 5 Koblenz, St. Florin, Wandmalerei, Drachenszenen aus dem Margare

nach 1364.

um 1200,
tenzyklus.

261



die untere Hälfte eines Rundbogenfensterchens zu sehen, im Kerker
hinter den Stäben, überwölbt von einem Doppelreifnimbus, zwei
dunkle, auf Gelb gemalte Haarwellen und ein Stück Karnat von der
Stirn. Rechts vom Gesicht schlängelt sich in S-Form das grüne
Schwanzende des Drachens. Von der gleichen Szene sind außerdem
links unten Teile des Drachenkopfes erhalten. Im Vergleich mit den

Errettungsszenen in Tournai (um 1200, Abb. 4)14, oder Koblenz
(nach 1364, Abb. 5) wird klar, daß hier Margareta nach einem alten
Schema mitten im Käfig steht, wobei ihre Stirn fast an den Bogen-
scheitel reicht, das geborstene Tier zu ihren Füßen liegt und dessen

Schwanz rechts von Margaretas Kopf die Luft peitscht.15
Den roten Drachenszenen folgen vier Teufelsszenen, zwei mit grüner,

zwei mit roter Architektur. Nach P und LA geschah folgendes:
Nach dem Sieg über den Drachen erschien der Versucher erneut, diesmal

in der Gestalt eines Mannes. Er faßte Margareta an der Hand und
sprach auf sie ein. Sie aber packte ihn am Schopf, warf ihn zu Boden,
setzte ihren Fuß auf seinen Nacken und führte mit ihm ein geistliches
Gespräch, worauf sie ihm zu weichen befahl.

Von den zwei ersten Szenen in Grün sind Hände, Arme, Kopfteile
und weitere, nicht näher bestimmbare Körperteile in Schwarz und
Karnat in Verschränkung und Griff festzustellen (Tafel ic, d, Abb. 2).

Zur einen Szene gehört das Fragment aus dem rechten Bogen-
ansatz der Kerkerarkade (Tafel ib, Abb. 2). Oben links ist ein Kinn
mit tiefem Grübchen auf rundem Kinn zu beobachten, darunter in
weißem Gewand mit rundem Halsausschnitt eine Frauenbrust. So uns
frontal zugekehrt, greift der linke Arm unter quer über die Hüfte
liegenden, schwer deutbaren weil dunklen Körperteilen durch und
verklammert sich vorn mit der Hand in ihnen. Unter dem Arm hängt ein
weißgeschupptes Horn herunter, in den schwarzen Gliedmassen ist ein
zweites zu erblicken.

Aus der Handlung der zweiten Szene ist noch weniger erhalten
(Tafel id, Abb. 2). Rechts über dem Gitterkreuz (Unten und Oben
sind angenommen) ist ein Tierauge mit kleiner schwarzer Pupille
festzustellen. Zu seinem Kopf gehören die wiederum weißgeschuppten
Hörner, welche beide den Senkrechtstab oberhalb des Kreuzpunktes
überschneiden. Von links tritt arm- oder halsartig ein schwarzes Glied

2G2



"> o
X

CSaC &Z
U

=03fi
2

^t
Z

h

O SSQ

^î S
"^vu

^vc*
cO

=sy

S

R

z x<^£H
S

Abb. 6 Troves, Kathedralschatz, sog. Psychomachiekästchen, Vorderseite, Ende 12. Jh.

263



mit einer schwarzen Hand (Finger?) von unten links zusammen. Von
rechts greift eine karnatfarbige Hand ins Gemenge.16 Auch hier handelt

es sich wieder um eine Kampfszene zwischen Margareta und dem
Teufel; näheres kann jedoch nicht mehr ausgesagt werden.

Bei den zwei letzten, mit roter Architektur ausgezeichneten
Kerkerszenen (Taf. 2a, Abb. 3) zeigt die erste, die nur partiell erhalten ist,
doch mit der nachfolgenden ein Stück bildet, rechts im Kerker
Margareta nach links gewandt. Vor ihr sind Reste einer schwarzen Figur
zu beobachten. Da aus den Fragmenten im gesamten vier Teufelsszenen

vorauszusetzen sind und wir hier die zweitletzte vor uns haben,
muß wohl nach LA das Moment des theologischen Exkurses darin
gesucht werden. Es ist jedoch in den Zyklen im Vergleich mit den stets

langatmig beschreibenden Legenden selten festgehalten worden, und
wo dies der Fall ist, tritt Margareta Satan auf irgendeine Weise zu
Boden, bedroht ihn mit dem Kreuzstab oder schlägt ihn mit einer Geisse!.17

Hierbei kann, wie später ersichtlich werden wird, der Teufel
durchaus mehr oder weniger auf dem Kopf stehen, welches hier aus
den ohrenartigen Körperteilen zu Füßen und den weiteren
Schwarzfragmenten in Hüfthöhe der Heiligen fast anzunehmen ist.

In der letzten Kerkerszene verschwindet der Versucher auf
Geheiß der Heiligen in einem Trichter des Kerkerbodens, im apokalyptischen

Abyß (Apk. g, 1 f. ; 20, 1 ff). Die einzige Analogie befindet sich
im Zyklus von Tournai (um 1200, Abb. 4).18 Die in LA und den meisten

spätmittelalterlichen Fassungen nicht näher bezeichnete Flucht
Satans ist in den älteren Versionen deutlicher in Anlehnung an die
Schrift zum Ausdruck gebracht, so daß das Motiv nicht zu verwundern
braucht.19 Wenn es im 15. Jahrhundert nochmals auftaucht, obwohl es

in der Legendenüberlieferung längst aufgeweicht oder ganz verwischt
ist und somit auch nicht mehr in den Zyklen erscheint, ist für Savognin
eine frühe oder in diesem Punkt ungetrübte Legende als Vorlage
anzunehmen.

Die Architekturkulisse bedeutet einen großen Flächenverlust für
die Gestaltung des eigentlichen Geschehens; sie konnte in den Szenen

nur mit komplizierten Überschneidungen wettgemacht werden und

zwang nachgerade zu robusten Handgemengen. Bei solchem
Platzmangel ist nicht möglich, daß Margareta den Satan in die Luft schleu-

264



dert, um ihn am Boden zu zerschmettern, wie es die monumentale
Gestaltung von Tournai (um 1200, Abb. 4) vor Augen führt. Das Mädchen

ist in Savognin eine wohlbeleibte Frau geworden, die in einem
winzigen Käfig alle Kräfte aufbietet, um gegen einen garstigen Kobold
aufzukommen. Sie gleicht darin etwas dem tobenden Weib im
Berliner «sand margreten püechlein» (Berlin ms. germ, quart 267), das
eine im 13. Jahrhundert umgeschriebene Version der Legende enthält,
welche zu den ältesten deutschen gehören soll.21 Ihre Verse seien hier
zitiert, um zu zeigen, daß der derbbäuerische Kampf nicht erst dem
Spätmittelalter angehört und die literarische Vorlage für eine in den

Zyklen bisher nicht nachgewiesene vierszenige Gestaltung des Kampfs
mit dem Teufel durchaus vorhanden sein konnte :

Sy zucht jn auch bey dem part
Vnd schlueg jn vil hart
Mit ayner gaysei groß
Vil lützel sy des verdros
Sy raufft jn allso hart
Das har auß seyner schwärt
Sy trat jm auf den hals sein

Vnd straft jn umb die poshait sein.22

Ebenso handfest wurde der Kampf schon in P ausgetragen. Aber
es ist eigenartig, daß er, obwohl in der Legende bis zum Ausgang des

Mittelalters voll erhalten, mit seinen verlockenden Bildmöglichkeiten
trotzdem sehr wenig dargestellt worden ist. Vielleicht geschah es auf
Kosten des voll von Patronatsbrauchtum umsponnenen Drachenmotivs.

Sofern der Begegnung überhaupt gedacht wurde, ist ihr höchstens

mit zwei Szenen - und das ist sehr selten der Fall - genug getan
worden.23 Davon ist immer nur eine dem eigentlichen Kampf gewidmet.

Somit stellen die vier Tcufclsszenen in Savognin eine ikonogra-
phische Besonderheit dar.

An besonderes, für Savognin nicht nachgewiesenes
Patronatsbrauchtum ist zu ihrer Erklärung kaum zu denken. Von der Möglichkeit

eines literarischen Vorbildes wurde gesprochen. Wahrscheinlicher
ist ein Einfluß der Bildkunst selber. Es ist kaum vorzustellen, daß die
Bildformeln für die Kampfszenen des Margaretenzyklus eigens ge-

265



*Wtà&mù*>

vk

K̂^

Abb. 7 Basel, Münster, Wandmalerei in der Krypta, Marterszene aus dem Margareten¬
zyklus, um 1400.

N.

Abb. 8 Auxerre, Kathedrale, Margaretenfenster, Feuerszene, 13. Jahrhundert.

266



^Bte

^(PM|fe\1ü i i
¦ \

» ,/J J
-
IkI ."...' ¦- :¦¦.:¦

V V V///a»* 5*»: syfc*fe% ÉRSéL M *« »*ÂÎff IXf It ff^fcp^ ^m^- ^i#- ärAÄS

.....»:

OOOEoL»»»: .iOÜ£kO»=äi

^@eg^&m.*V§P?E^~&?0@Pi^

Abb. g Erste Hand : Rekonstruierte Bordüren : a Ausschnitt der Rosettenbordüre an der
Apsiskalotte (vgl. Tafel n d-e), b-c Rosettenbordüre und Wellenranke (vgl.
Tafel iif.).

267



Abb. io Meissen, Dom, Ostfcnster, Mitte 13. Jahrhundert.

Bildnachweis

Tafel 11 d-e, Tafel 12e Bündnerische Denkmalpflege, Chur.

Tafel 12 c

Tafel 12 d

Abb. 7

Übrige Tafeln

Fotohaus Rostetter, Ilanz.
Fotograf nicht nachweisbar.

Reproduktion nach Bernoulli A., Die Deckengemälde in der

Krypta des Münsters, zu Basel, Basel 1878.

Rätisches Museum, Chur

Nachzeichnungen des Verfassers :

Abb. 4 Rolland P., La peinture murale à Tournai, Bruxelles 1946.

Abb. 5 Clemen P., Die gotische Monumentalmalerei der Rheinlande, Düsseldorf 1930.
Abb. 6 Les trésors des églises de France, Musée des Arts décoratifs, Paris 1965.

Abb. 8 Nouveaux mélanges d'archéologie III, Paris 1875.

Abb. 10 Wentzel H., Meisterwerke der Glasmalerei, Berlin 1951.

Die Rekonstruktionszeichnungen sind gleichfalls vom Verfasser erstellt worden.

268



Bildtafeln





Tafel 1

wS
*»

WMiBBnli

,.'>'1 äeJ"
\

Iv^O.

o

Zweite Hand : Margaretenzyklus, Kerkerszenen : a Erscheinen des Drachen, b Bersten des
Drachen (vgl. Abb. i), c-d Erste und zweite Kampfszene mit dem Teufel (vgl. Abb. 2),
e Architekturfragment der ersten Teufelsszene (vgl. Abb. 2). Die Maße siehe Abb. 1 und 2.



jfifffe
j J

Tafel 2

I D ¦'''£
'.¦¦¦:^:.,..,..f ff

I?

«
'

«::'..-¦¦

*¦\,
p*~

ij Jf*^

ri .ss

Zweite Hand : Margaretenzyklus : a Kerkerszenen, dritte und vierte Kampfszene mit dem
Teufel (vgl. Abb. 3), b Erste Folterszene (ca. 65 cm breit).



Tafel 3

*
»

',*. /

\ m», i

%\ \

IH. »B

«¦ni

w
Y

¦r

Zweite Hand: Margaretenzyklus: a Erste Verhörszene (ca. 50 cm breit), b Zweite
Folterszene (25 cm breit), c Dritte Folterszene (17 cm breit).



Tafel 4 A

'¦

•

V x_

X

~..:ä *~»,

>^

Sl

Zweite Hand: Margaretenzyklus: a Zweite Verhörszene (51 cm breit), b Dritte Verhörszene?

(28 cm breit).



Tafel 4B

mi

*5£J

«

f li
1

¦^

È*;

^y
**;\

Zweite Hand: Margaretenzyklus: c Leinentragende(r)? (14 cm breit). Margaretenzyklus
(?): Engel (35 cm breit).



.'

ff-,!

Tafel 5

Zweite Hand: Neutestamentliche Szenen: Gekreuzigter (ca. 65 cm breit).



Tafel 6

:
¦•

e e

C

41ä*
¦\?1

/ »»¦*

•¦*;»

Vi
WJ

à

* Ä*S,"-»;«IMTl

Zweite Hand: Neutestamentliche Szenen: a-i Christus in der Aureole (a 18, b 25 cm
breit), k-1 Krippenfragmente der Epiphanie (k ca. 15 cm hoch).



Tafel 7

uè

<r '^J'..-:•

&"*fî' '—•

tfjfr- *'¦*¦*
»

ir./.¦«

i W«4-t

n ¦ t/t
iss*. - Wi

•..,. -.y

- ". :»»»:"»»-^j.
^»»»«iOKOO::,,:

f..'t/J lA

r MsW>
¦\

Zweite Hand: Neutestamentliche Szenea: a und e Pflanzenteppich einer Gartenszene
mit Sternnimbusfragment (a 20 cm breit), b Sternnimbus, c-d Bekreuzter Brotlaib
und Tischdecke aus Abendmahl (c 5, d 17 cm breit), f Gewandfragmente.



Tafel 8

Häh*«*? '¦ - tii

m
M il?

-*a ¦

fé
mm

>.<

J* y11*
Al

/¦

ÄrVv ¦

c-

I

lit«, ï-j/p

ÉiéS0r

Zweite Hand : a-b Ungedeutcte Szenen (48 und 43 cm breit), c Teil einer Thronarchitektur
(15 cm breit), d-f Architekturfragmente (d 21, f 30 cm breit).



Tafel 9

fW >
¦ / *(¦

-*- ti.
te *Mw-*'

ti
X -;

*&*

w è*

~.

v^d i
s::^J*%

:r .y\

Zweite Hand : a-c Epiphanie, Kopf eines jungen Königs und Kronen- oder Gefäßspitzen,
d-1 Köpfe (rekonstruierte Kopfhöhe im Durchschnitt 12 cm).



Tafel 10

-.

»**y

M

fJ%ft

¦
'
ì4

lÄ
»»»»:

• ,\ :/*fAfAf«Jifâ"
^•(M 8 91 IBI SPÄ ****

-,,-*~

* o W* 4Êt- ^fc!*>*«?«??„.V
O"'

Zweite Hand: a-c Köpfe (Größe wie auf Tafel 9^, d-g Bordürenl'ragmente.



Tafel 11

WSfcWt

w*"1*

¦ L*

*•

$
é&*%
.')

HkW

i

%<*&*

¦.***»-•. **:
--

hi "'?

ti
fi
S n

»à 'iB»
'' 11

•io*

Pu\!ri» 'v
....-

«fr
*

*?»
;?, v! X ï• rfS»

?m*Wm

Erste Hand: a-b Köpfe (8 und 6 cm breit), Vorderfuß eines Paarhufers (io cm breit),
d-e in situ erhaltene Apsisbogenbordüre (vgl. Abb. ga), f Bordürenfragmente.



Tafel 12

W
%Jßr>«: 4s* •#

i:rÄ%¦~'%V- »«&

ìb^S^ssiSBF^T-
i*vi.»,»

•"..> #
î«-

mm
''o».

.»»

«r
»i=*

*ó;

fro

.„.-

If
OO.»"'-

ft

»SS

V

y

• ¦ ?»

L.*^«*«*^

a Erste Hand: bemalter Fenstersturz (ca. 6o cm breit), b Dritte Hand: Kopffragment
(14 cm breit), c Brigels, Sogn Sievi, Epiphanie. Kopf eines Königs, N. und C. da Seregno,
um 1450/60, d Sta. Maria in Selva bei Locamo, Chorausmalung, Engelskopf, lombardischer
Meister, 1401, e Rhäzüns, St. Georg, Detail aus dem Weltgericht des Rhäzünser Meisters.
4. Viertel 14. Jahrhundert.





schaffen worden sind. Alle Kampfszenen in den Zyklen erinnern etwas

an die Bilddarstcllung der Psychomachie, bei welcher die Tugenden
in Gestalt bekrönter Jungfrauen mit den von Unholden und Teufeln
verkörperten Lastern im Kampf liegen. Man vergleiche beispielsweise
den Kampf in Tournai (um 1200, Abb. 4) mit den Kampfszenen auf
dem Psychomachiekästchen im Kathedralschatz zu Troyes (12. Jh.,
Abb. 6).24 Ein solcher Einfluß wäre in Savognin zwar kaum direkt
anzunehmen, aber es scheint nicht unmöglich, daß Motive aus einer

Psychomachie bei der Illuminierung einer Margarctcnlegcnde für
Kampfszenen Pate gestanden sind. Die Vielzahl würde dann nicht eine

Neuschöpfung, sondern eine Übernahme aus einem älteren Zyklus
darstellen. Damit besäßen wir auch ein weiteres Indiz für eine alte

Vorlage.
Von hier aus ließe sich auch leichter erklären, was in der dritten

Szene geschieht, wenn wir sie zum Beispiel der Caritas des genannten
Kästchens gegenüberstellen (vgl. Tafel 2a mit Abb. 6). Ein mehr oder
weniger kompositional bedingter und bedeutungsmäßig plausibler
Kopfstand des Teufels ist also durchaus vorstcllbar.

Gehen wir zu den Folterszenen über. In P und LA wird Margareta
zweimal gefoltert : Am zweiten Tag erst mit Ruten, dann mit eisernen
Haken geschlagen, am dritten Tag mit Fackeln gebrannt, in einen Bottich

Wasser getaucht und zu guter Letzt enthauptet.25 Drei oder vier
Szenen sind fast in allen großen Zyklen dargestellt, wobei bald die eine,
bald die andere ausfällt.

In einer ersten Teilrekonstruktion (Tafel 2 b), welche der Folterung
des Zyklus in der Krypta des Basler Münsters (um 1400, Abb. 7)
nahekommt, hängt Margareta barfuß in weißem Gewand, wohl nur einem
langen Lendenschurz, an einem galgenähnlichen Gerüst, dessen
Pfosten hinter den beidseitig in bunten Beinlingen herantretenden Schergen

sichtbar sind. Zusammengeschoben nehmen die zwei Fragmente
die übliche Breite der Kerkerszenen ein. Auch die aufgehängte Figur
zeichnet sich, mit der Größe der übrigen Gestalten im Zyklus verglichen,

in die Szenenhöhe mühelos ein.
In einer zweiten Szene (Tafel 3 b) - ihrer stilistischen Verschiedenheit

wegen dem Zyklus mit Vorbehalt zuzuweisen (Vgl. Seite 284) -
tritt von rechts gleichfalls ein Scherge in weißen Beinkleidern und

269



schwarzem, spitzem Schuh auf rotes Kopfsteinpflaster. Das linke Bein
und ein Stück des Oberschenkels vom rechten sind erhalten. Davor
steht jemand mit nackten Beinen an einen weißen Pflock gebunden.
Ein linker Knecht ist zu ergänzen und wahrscheinlich in einem nach
rechts schreitenden, bis zum Knie erhaltenen Bein auf gleichem Fond
nachgewiesen.

Die Marterwerkzeuge sind bei beiden Szenen nicht zu eruieren.
Bei keiner ist anzunehmen, daß es sich um die Fackelszene handelt, da
unten eine Feuerszene nachgewiesen wird. Nach der allgemeinen
Marternfolge kommen für sie die Leiden der ersten Folteretappe (Geißelung

und Schinden mit Eisenhacken) in Frage.
Ein Frauenkopf mit Blutstropfen auf der Stirn und einem Stück

Karnat links des Kopfes (Tafel iob) gehört offenbar zu einer dieser
Folterszenen. In analogen Darstellungen in Basel (um 1400, Abb. 7)

oder Gielsdorf (spätes 15. Jahrhundert) wird Margareta mit
entblößtem Oberkörper an leicht gespreizten Armen aufgehängt, so

daß der geneigte Kopf wie beim Gekreuzigten gelegentlich an den
Oberarm lehnt. Margareta neigt hier den Kopf gegen die rechte
Schulter.

Ein kleines Bruchstück einer dritten Szene (Tafel 3c) zeigt einen
Bauch mit deutlich gezeichnetem Nabel und weißem Lendenschurz.
Rechts - auch als Grautönung auf der Foto nicht erkennbar - Gelb

(Holz!?), darüber auf intensivem Rot mit Braun gezeichnete Wellenlinien,

deren unmittelbarer Eindruck loderndes Feuer ist. Die Fackelszene

kommt für die Deutung des Fragmentes nicht in Frage. Das
Feuer erscheint zu füllig und die Schergen pflegen immer den
Oberkörper zu versengen. Gleichfalls ist Margareta nicht im Bottich
vorzustellen. Das Gefäß wäre außerordentlich niedrig und das Feuer loderte
allzu ungestüm herauf. Die erwähnte Berliner Fassung (ms. germ, quart
167) und eine englische Handschrift (London Harl. 2277) aus dem
Jahre 1330 lassen Margareta in ein Feuer werfen.26 Diese für viele
frühchristliche Märtyrer ausgedachte Folterart hat in den Margaretenzyklen

wenig Niederschlag gefunden. In Levoca-Löcse (Ungarn, um
1400) zum Beispiel liegt Margareta - Laurentius gleich - auf einem
Rost.27 In Savognin aber verlaufen die Flammen deutlich längs des

Körpers; Margareta steht im Feuer. So kommt die Szene dem Glas-

270



fenstermedaillon in Auxerre (13. Jahrhundert) am nächsten, auf
welchem Margareta in sonst nicht bekannter Darstellung auf dem
Scheiterhaufen steht (Abb. 8).

Bei der zweiten Folteretappe folgt der Feuermarter in der Legende
immer, in den Zyklen gerne eine mit Wasser, die Bottichszene. In
Savognin sind keine Hinweise dafür vorhanden.

Von den langen, das innere Geschehen erschließenden theologischen

Streitgesprächen und Verhören bleiben bei der Übersetzung in
den Bildzyklus nurmehr das Wortzeugnis- oder das Verhörmoment
festzuhalten übrig. Es bekommt dabei gerne den Charakter der
Überleitung, der Weiterführung des Geschehens, welches jetzt zweifellos
seine Hauptakzente in der Darstellung der Folterung und des Kampfes

wider die bösen Geister erhält. Reine Verhörszenen - in LA wird
Margareta dreimal vor Olibrius geführt - sind daher in den Zyklen
eher Ausnahmen. Sie werden wegen ihrer Handlungsarmut gern mit
dem Herbeibringen des Mädchens durch die Soldaten oder mit den
Folterungen verbunden.

In einer ersten Teilrekonstruktion (Tafel 3 a) sitzt in einem fast in
jedem Vitenzyklus verwendeten Schema vor rotem Baldachin mit
schabloniertem Blütenmuster ein Fürst mit grünem Untergewand,
rotem Kaftan mit halblangen, pelzverbrämten Glockenärmeln und
einer weißen phrygischen Mütze mit seitwärts eingeschnittener Krempe.

Die Linke mit dem Zepter hat er ruhend auf das Knie gelegt,
während die erhobene Rechte das Gespräch mit der weißen Gestalt

vor ihm unterstreicht, welche bis auf ein Stück Hüfte und eine
erhobene Hand zerstört ist. Hinter dem Thronenden steht, gleichfalls in
rotem Gewand, ein Diener mit einem aufgerollten Papyrus. Ergänzen
wir zur Kerkerszenenbreite, so ist für eine weitere Figur hinter der
weißen Gestalt noch Raum vorhanden.

Da weder aus den Legenden noch den Zyklen ein Hinweis auf ein
Gesetz zu finden ist, auf das sich Olibrius beruft, ist der Diener mit
dem Papyrus eine widersprüchliche Erscheinung. Das Motiv kann
aber als Topos in die Legende übernommen worden sein oder auf eine
andere Darstellung, am ehesten ein Verhör der Passion, hinweisen;
Herodes schickte Jesus als Spottkönig in weißem Prunkmantel zu
Pilatus zurück (Lk. 23, 11). Doch die Episode bei Lukas zu suchen, ist

271



weniger motiviert als deren Zuweisung in den Margaretenzyklus,
zumal das Mädchen in allen Szenen in weißem Gewand auftritt.

In einer zweiten Teilrekonstruktion sitzt links in Halbprofil nach
rechts eine Gestalt in grünem Rock (Taf. 4Aa).Die linke Hand hält ein
Zepter. Vor dem Sitzenden steht in langer Albe eine erste Gestalt.
Das Gewand ist von den Hüften bis zu den Füßen erhalten. Nach
kleinem Abstand weiter rechts steht in rotem Mantel eine dritte Figur,
deren Linke einen weißen Stab tief angefaßt hält.

Das Fragment füllt mit seinen Figuren die Breite der Kerkerszenen,
so daß es den Anschein macht, die Komposition habe sich auf sie

beschränkt. Das Hauptgeschehen liegt zwischen dem Thronenden und
der Frau, Olibrius und Margareta. Der Soldat im roten Mantel - der
weiße Stab in seiner Hand ist wohl eine Waffe - hat ihm das
Hirtenmädchen gebracht. Ob es sich um das Verhör unmittelbar nach dem
Raub oder um ein späteres handelt, ist nicht abzuklären.

In einer dritten Szene sitzt rechts in grünem Langrock Olibrius
(Tafel 4-Ab). Ruhend umfaßt er mit der Rechten den Lehneknauf des

Faltistoriums die Linke liegt im Schoß. Margareta steht vor ihm.
Dem Betrachter zugewandt trägt sie wieder das weiße Gewand und
setzt in ungedeutetem Gestus ihren linken Arm über die Brust. Eine
dritte Figur wie bei der zweiten Szene ist wohl vorauszusetzen. Das

Fragment gehört sicher zum Zyklus, doch deuten die Gesten sichtlich
nicht auf ein Gespräch hin. Es passiert hier etwas anderes, worüber
sich aber weder aus den Legenden noch den Zyklen klare Vorstellungen

gewinnen lassen.

Wenn wir im Vergleich mit den bekannten Zyklen für Savognin
eine einigermaßen geschlossene Bildreihe annehmen wollen, sind von
den nicht nachgewiesenen sicherlich eine Hirten- und Raubszene, die

Enthauptung und die Verklärung der Heiligen vorauszusetzen. Für
die Psychopompie sind vage Anhaltspunkte vorhanden. Es könnte sich
bei der Gestalt in grünem Gewand (Tafel 4B d) um einen Engel handeln,
welcher mit einem zweiten zur Rechten (Tafel 4BC) auf einem Linnen
das Haupt oder die Seele der Heiligen in Gestalt eines Kindes zum
Himmel trägt.

Nicht ohne weiteres zu erwarten und nicht nachgewiesen sind ebenfalls

die selten festgehaltenen Episoden aus der Jugendgeschichte, der

272



Weg in oder aus dem Gefängnis, die Erscheinung einer Taube im Kerker,

die Enthauptung der Bekehrten und das Begräbnis der Heiligen.
Bei den nimbierten Gruppen (Tafel 9 k, i) läßt sich die Enthauptung
der Männer im Vergleich mit analogen Szenen auf dem Margaretenaltar

des Coburgermeisters (vor 1490) oder im Freskenzyklus in Giels-
dorf bei Bonn (spätes 15. Jahrhundert) an und für sich denken. Auch
größenmäßig wäre es möglich, doch möchte ich eine Zuteilung wegen
des Fehlens weiterer Hinweise unterlassen.

Die Reihe der in den großen Margaretenzyklen mit zehn und mehr
Szenen28 dargestellten Episoden blieb im Mittelalter mit den erwähnten

Ausnahmen die gleiche. Das erlaubt einen Vergleich, der hier mit
Vorbehalt zusammengefaßt sei. Dabei seien jene Szenen, die kaum
vorauszusetzen und für die keine Hinweise vorhanden sind,
ausgeschlossen.

1. Hirten- und Raubszene. Immer dargestellt, gerne in zwei, selten
in drei Szenen aufgeteilt; nicht nachgewiesen, vorauszusetzen.

2. Erstes Verhör. Immer dargestellt; von den zwei nachgewiesenen
Szenen ist eine hier einzuordnen.

3. und 4. Erste Folterung (Marter mit Ruten und Eisenhaken).
Gerne beide dargestellt; die erste nachgewiesene Folterszene ist
sicher, die zweite - aus stilistischen Gründen - mit Vorbehalten
hierherzusetzen.

5.-10. Kerkerszenen.
Drachenszenen; meistens eine, in jedem fünften Zyklus zwei, in
Combs (Suffolk) drei Szenen; nachgewiesen zwei.
Teufelszenen; selten dargestellt, höchst selten zwei Szenen;
nachgewiesen vier.

11. Zweites Verhör. Meist vorhanden; von den zwei nachgewiesenen
ist eine hier einzuordnen.

12. Zweite Folterung. Feuermarter; meist dargestellt, nachgewiesen.
Wassermarter; folgt gelegentlich der Feuertortur; nicht nachgewiesen,

nur bedingt vorauszusetzen.

13. Enthauptung und Verklärung. Gerne in eine Szene zusammengezo¬
gen, gelegentlich zwei Szenen ; Hinweise vorhanden, vorauszusetzen.

14. Eine weitere, im Näheren nicht abzuklärende, unter den Verhör¬
szenen behandelte Margareta-Olibriusszene.

273



LA oder ein nach ihr geschaffener Zyklus standen dem
Margaretenmeister von Savognin nicht zur Verfügung. Der Zyklus setzt ein

an Umfang und in der Schilderung reicheres Modell voraus, eines,
welches in gerader Linie von P abstammt und von der Kritik des

Jacobi a Voragine nichts weiß.
In gleicher Weise altertümeln auch die Bildtypen ; das Abyßmotiv,

das nur in Tournai (um 1200) eine Analogie besitzt, weiter die
möglicherweise auf die allegorische Bilddarstellung der Psychomachie
zurückzuführenden Kampfszenen mit dem Teufel, die hier in ungewohnter

Vielzahl auftreten, und die bisher nur im 13. Jahrhundert in
Auxerre nachgewiesene Scheiterhaufenszene. Dies macht den
Anschein, als hätte dem Meister ein Zyklus aus der Buch- oder
Wandmalerei als Vorlage gedient, welcher noch der romanischen
Ikonographie verpflichtet gewesen ist.

Damit ist der Nachweis eines sowohl in seinem Umfang wie
seiner Ikonographie bemerkenswerten Zyklus gelungen. Innerhalb des

reichen mittelalterlichen Wandmalereischatzes von Graubünden ist
er einzig in seiner Art und für den Bestand in der Schweiz bedeutet er
trotz seiner Bruchstückhaftigkeit eine wertvolle Ergänzung zu den
beiden an Ort und Stelle nurmehr teilweise lesbaren kleineren Zyklen an
der linken Chorwand des Fraumünsters in Zürich (frühes 14. Jahrhundert)

und am nördlichen Kryptagewölbe des Basler Münsters (um 1400).
Noch ein Wort zu ein paar für Savognin und Churrätien speziellen

Fragen des Margaretenkultes : St. Michael ist Kaplanei- und
Begräbniskirche. Das Patronat des Totenbegleiters ist daher nicht verwunderlich.

Aber wieviel wir auch immer der Tatsache zugutehalten, daß

Margareta und Georg mit Michael zusammen als Drachenheilige
verehrt wurden und in der bildenden Kunst gerne miteinander
auftraten, so wirkt der breit angelegte Margaretenzyklus in der Kirche
des Erzengels trotzdem etwas befremdend. Es ist kaum anzunehmen,
daß die Kirche anfangs Margareta und erst später Michael geweiht
wurde. Die Michaelspatrozinien gehören zur älteren Schicht.29 Dafür

spricht auch der im Visitationsprotokoll erwähnte spätgotische
Schreinaltar mit den Statuen der Jungfrau Maria, Michaels und
Annas.30 Da das Retabel zweifellos erst nach dem Margaretenzyklus in die
Kirche kam, trifft auf ihn die gemachte Feststellung, Margareta habe

274



im Spätmittelalter Michael abgelöst, nicht zu.31 Wenn nicht für den

Altar, so doch für den Zyklus.
Zeitliches Auftreten und Streuung der Margaretenpatrozinien und

-altare bewegen sich in Churrätien in gewohntem Rahmen.32 An der
angeblichen Beziehung zwischen der antiochenischen Heiligen und der
«Heiligen und Fruchtbarkeitsgöttin» im romanischen Canzun di
Sontga Margriata, wie sie Christian Caminada postuliert hat, ist nicht
festzuhalten.33 Es ist anzunehmen, daß die Patronate, wie wir sie aus
den Legenden und dem Brauchtum kennen, auch in Graubünden
verbindlich gewesen sind. Aufdie wichtigsten sei - ebenfalls von den Legenden

her - kurz eingegangen.
Die meisten Patronate sind aus dem Sieg über den Drachen

erwachsen, welcher so alt ist wie die frühesten Fassungen.34 P schildert
ihn ausführlich35, Hrabanus Maurus erwähnt ihn36, und seit dem ältesten

Zyklus von San Vincenzo in Galliano (i i. Jahrhundert) fehlt die

Episode kaum in einer zyklischen Gestaltung, was nebst dem hohen
Alter auch seine außerordentliche Beliebtheit bezeugt.

So wie Margareta unversehrt aus dem Leib des Ungeheuers
entkommen ist, so sollen alle Gebärenden, die sie in ihrer schweren Stunde
anrufen, durch durch ihre Fürbitte das Kind heil zur Welt bringen. In den
hochmittelalterlichen Fassungen bittet Margareta fast durchwegs vor
ihrer Enthauptungfür die schwangeren Frauen und ein glücklichesWoch-
enbett mit einem körperlich und geistig gesunden Kind. Patronin der
schwangeren Mütter im besonderen, war sie Helferin der Frauen im
allgemeinen und wurde von ihnen gegen eheliche Unfruchtbarkeit
angerufen. Ihre mächtige Fürbitte in Mutterschafts- und Ehebettnöten

mag im 14. Jahrhundert zur Aufnahme Margaretas unter die vierzehn
Nothelfer wesentlich beigetragen haben.

Aufein zweites Patronat, die Anrufung bei Gewittern, verweist
eigenartigerweise keine mir bekannte Legende. Trotzdem scheint es weit
verbreitet gewesen zu sein, reichte es doch in seinen Formen vom Anruf im
Wettersegen bis zu den Margaretenkränzen an den Häusern zum Schutz

vor Gewitterschäden.37 Reste des Naturdämonenglaubens beim christlichen

Volk bewirkten offenbar die Meinung, die Unwetter seien vom
Höllendrachen ausgesandt, und als Siegerin über das Ungeheuer sprach es

Margareta auch Macht über dessen unheilvolle Verhehrungen zu.38

275



Ein drittes Patronat, die Fürbitte vor himmlischem und irdischem
Gericht39, mag bei der genannten Ablösung und Überschichtung im
Fall der Begräbniskirchc von Savognin eine gewisse Rolle gespielt
haben. Margareta kann Michael in seiner Aufgabe, die Seelen der
Verstorbenen durch die inferi (Dies irae) zu führen und das Gericht
vorzunehmen, abgelöst haben, freilich in der starken Reduzierung,
Fürbitte beim persönlichen Gericht vor dem Throne Gottes zu leisten.

Neutestamentliche Szenen und übrige Fragmente

Der Zustand der neutestamentlichen Reihe zeigt noch deutlicher,
wie wenig von den einzelnen Szenen auf uns gekommen und jede Übersicht

über das Gewesene erschwert ist. Immerhin scheint lesbar, daß
sich die Christusszenen im Rahmen jener spätmittelalterlichen, losen

Reihung von fundamentalen Heilstatsachcn und bei Klerus und Volk
beliebten Episoden aus der Jugend- und Leidensgeschichte des Herrn
bewegten.

Die Rahmung bleibt die gleiche. Szenenausmaße lassen sich nur
bei der Kreuzigung rekonstruieren. Sic entsprechen denen der Kerkerszenen.

Die Zuweisung und Deutung ermöglichte vor allem eine trecenti-
stische Form des Nimbus mit eingestanztem Strahlen- und Sternenkranz

auf gelbem Fond zweier Darstellungen, eines Kruzifixus und
eines Christus in der Aureole. Behalten wir den Nimbus Christus vor
- es macht allen Anschein, daß dies richtig ist und er demnach an
Stelle des üblichen Kreuznimbus den Vorrang des Herrn bezeichnet -,
so sind laut den erhaltenen Fragmenten zumindest sechs Christosze-
nen vorauszusetzen.

Sieben Fragmente erlauben die Rekonstruktion des Kopfes und der

Armpartie eines Kruzifixus (Spannweite der Arme ca. 65 cm, Tafel 5).
Ein Gnadenstuhl oder eine vielfigurige Golgathaszene sind ob des

Szenenfonds und der Rahmung auszuschließen. Man denke an eine

Kreuzigung mit Maria und Johannes, eine Darstellung, welche sich

im 15. Jahrhundert bei den lombardisch beeinflußten Wandmalereien

276



der Südtäler ikonographisch wie stilistisch bis zur Gleichförmigkeit
wiederholt.

Christus in der Aureole: Die wenigen und sehr kleinen Fragmente
erfordern zur Verständlichkeit eine nähere Beschreibung. Von einer
aus einem Glorienschein greifenden Hand (Tafel 6 a) ist nur die Wurzel

und ein Teil der Balle erhalten. Der weiße Ärmel reicht bis zum
Handansatz. Die Aureole setzt sich aus fischschuppenartig überein-
andergemalten Halbkreisen zusammen, beginnt außen mit Rot und
geht in der inneren Hälfte in Gelb über.

Bei b (im Folgenden immer Tafel 6) folgt unter der Vierpaßborte
und dem Bänderrahmen ein Stück Sternnimbus. Links steht auf
weißem Grund eine rote Zeichnung, Wie aus später besprochenen Stücken
dieser Gruppe ersichtlich ist, handelt es sich um den Kopf oder den

Flügel eines Engelchens. Auf dem Nimbusgelb haftet auffallend eine

Schmutzschicht, die für c ebenfalls kennzeichnend ist, was erlaubt,
diese als zusammengehörig zu betrachten. Der Scheitel in der Mitte
gibt ein Stück Karnat der Stirn frei; der Kopf Christi ist also frontal

gegeben. Das Bruchstück d zeigt, auf der Foto nicht erkennbar,
zwei Sternchen und den Nimbusrand, an den ein rotgezeichnetes
Engelsköpfchen und der Glorienschein anschließen. Die Fragmente e

und f zeigen weitere Engelsköpfchen. In f sind unter einem ersten

Engel die Stirn und der Nimbus eines weiteren zu sehen. Auf der Foto
nicht ersichtlich ist rechts ein Stück mit zwei Sternen. Somit füllten
den Raum zwischen Nimbus und Aureole gestaffelte Engelscharen,
die einander in Hüfthöhe überragten.

Die Darstellung befand sich ziemlich sicher nicht in der Apsiska-
lotte. Ausschlaggebend dafür ist nicht das Fehlen einer Hohlrundung
bei den Fragmenten, die übrigens bei ihrer Kleinheit kaum abzulesen

wäre, sondern die in situ erhaltene Apsisbogenbordüre, welche von
anderer Stilart und Maltechnik ist. So bleibt denn die Darstellung im
Näheren ungedeutet. Am ehesten käme ein in den spätmittelalterlichen

Kirchen nicht ungern dargestelltes Jüngstes Gericht sicher
kleineren Formats in Frage.

Epiphanie: Der Giebel einer Strohhütte mit offenem Dachwerk
(Tafel 6k, i) und weitere Fragmente von Balken- und Strohwerk weisen

auf einen Stall, einen kleinen, sauberen Schopf hin, wie wir ihn

277



aus den Epiphaniebildern in Rhäzüns, Disentis oder Brigels kennen.40
Deutlicher spricht der Kopf eines Jünglings mit pelzverbrämtem,
grünem Brokatmantel und einer gelben Mütze, wahrscheinlich einer
Krone (Tafel ga-c). Vor dem Gesicht sind Reste eines pokalähnlichen
Gefäßes erhalten, das er offenbar in Händen hält. Dieser junge König
mit Krone und Geschenk läßt mit drei weiteren Fragmenten von Kronen-

und Gefäßspitzen ein Dreikönigsbild erwarten. Doch ist von den
übrigen vorauszusetzenden Personen nichts Eindeutiges zu finden. Am
ehesten gehört jener liebenswürdige Greis hierher, der zu sprechen
und im erhaltenen Stück Karnat vor seinem Mund die Hand zum
Kind zu erheben scheint (Tafel ge). Und jener zweite mit den Falten

auf der Stirn, dem schwarzen Vollbart und den energischen Lokken

könnte zum Jüngling zurückblicken, um ihn auf den Stern
hinzuweisen (Tafel 9g). In ihnen fänden wir deutlich die drei Menschenalter

unterschieden und sie träten in traditioneller Weise vor das

Kind.
Abendmahl : Auf einem Tisch liegt ein angeschnittener und mit

einem kleinen lateinischen Kreuz gezeichneter Laib Brot (Tafel 7 c).
Rechts ragt ein Stück Karmin herein und erweckt den Eindruck, als

hätte jemand seinen Arm auf eine Tischkante gelegt. Ein weiteres

Fragment (Tafel 7d) erinnert in seiner Zeichnung an eine Tischecke.
Auf die Platte ragt diesmal ein Stück grünen Gewandes herein.

Es ist nicht auszuschließen, daß die Stücke aus einer
Verratsankündigung stammen, bei der Christus und seine Jünger mit
Ausnahme des Judas hinter dem Tisch sitzen, wobei für den Künstler durch
die Tischaufsicht viel Platz frei wird, den Reichtum der Speisen und
der Gefäße zu schildern. Ein Detail wie das bekreuzte Brot weist in
alter Bildtradition auf das Geheimnis des Brotbrechens hin. Außerdem
sei erinnert, daß von den Christusnimben zwei Fragmente unzugewie-
sen bleiben, was heißt, daß noch zwei Christusszenen zu postulieren
sind. Ob aber eines der beiden mit diesen Tischfragmenten in
Zusammenhang zu bringen ist, bleibt offen.

Gartenszene : Hauptsächlich Randstücke einer weiteren Szene

zeigen auf schwarzem Grund mannigfache Pflanzenmotive. Auf vieren
vom linken und dreien vom rechten Rand - die Wachstumsrichtung
der Pflanzen hilft die Stücke einordnen - sprießen neben runden Klee-

278



blättern reihenweise lanzettförmige Gräser; zwischendurch gucken
Maiglöckchen und maßliebchenähnliche Blümchen mit roten Kelchen
und weißtupfigen Blütenblättern. Ins Innere der Szene gehört ein

Fragment mit einem gelben Pfahl (Tafel 7 a). Erhaltene Teile eines

Flechtzauns können ebenfalls zu ihm gehören. Ein letztes kleines Fragment

zeigt ein Stück Sternnimbus; auf gelbem Grund ein gestanztes
Sternchen, auf dem schwarzen Fond nebenan ein lanzettförmiges
Blatt (Tafel 7e).

Wenn wir die Einordnung des letzten Stückes zu dieser Szene etwas

pressen und den Sternnimbus wiederum Christus vorbehalten, kommt
eine Margaretenszene nicht in Frage, unter den Christusszenen dann
vielleicht Gethsemane.

Es bleibt überdies eine beträchtliche Anzahl Fragmente der
Kalkleimmalerei zu deuten übrig, die trotz gewisser Hinweise nicht zuverlässig

zugeteilt werden können oder in ihrem allzu bruchstückhaften
Zustand überhaupt nicht mehr zu lesen sind.41 Darunter befinden sich
zwei Teilrekonstruktionen von Szenen (Tafel 8 a, b), verschiedene

Architekturfragmente (Taf. 8 d-g) und Bruchstücke von rund 35
männlichen und weiblichen Köpfen (einige in Tafel 9, 10), von denen
verschiedene zum Margaretenzyklus und den neutestamentlichen
Szenen, andere, wie z. B. der heilige Mönch mit dem Buch (Tafel gi),
einer Heiligenreihe angehören müssen. Ihre Beschreibung sei, da sie

lediglich für die Klärung des Gesamtumfangs der Malereien und das

Stilistische gewissen Wert besitzen, hier unterlassen.
Ein Architekturfragment sei noch eigens erwähnt (Tafel 8 c). Es

scheint zur Darstellung einer sitzenden Figur, vielleicht einer Muttergottes

mit großer Thronarchitektur zu gehören. An rechtsrandigen
Arkadenfries schließt eine karminrote Turmarchitektur mit Verkürzung

nach links. Der Turm ist campanileartig unten mit Einzel-, oben
mit Doppelfenstern durchbrochen. Die Stockwerke sind durch
Gesimse getrennt. Davor scheint jemand auf einem Kissen zu sitzen,
welches das Gestühl überschneidet. Weitere Bruchstücke, die die Vermutung

erhärteten, sind nicht vorhanden.

2 79



Stil und Datierung

Die Fresko-Sekkomalerei ist die älteste Malschicht. Von den
figürlichen Darstellungen ist wenig erhalten. Verbindliches über ihren Stil
kann kaum gesagt werden. Zwei Köpfe (Tafel na, b) erinnern mit
ihrer Eierform, der derben Konturierung, beim einen braunrot, dem
andern schwarz, und den wenigen und dünn aufgetragenen Farben
an die primitive Kunstübung des Rhäzünser Meisters (Tafel 12 e).42 Der
gleiche linear-dekorative Stil ist auch in den übrigen Fragmenten zu
spüren, die nebst einem zum Schritt erhobenen Vorderfuß eines Paar-
hufers (Tafel uc) kleine, nicht mehr lesbare Gewand-, Karnat- und
Fondteile darstellen.

Etwas mehr Aufschluß geben die erhaltenen und rekonstruierten
Bordüren. Eigenartig ist eine Form der Wellenranke, bei der sich die

Zweige vom Stamm gelöst und zu selbständigen Doppclvoluten
entwickelt haben (Tafel 11 f, Abb. 9 c). Es scheint sich um einen
Ausläufer der romanischen Wellenranke zu handeln. Eine Analogie konnte

nicht gefunden werden.
Zwei weitere Bordüren - eine davon ist in situ an der teilweise im

barocken Mauerwerk mitverbauten Apsiskalotte zu finden - bestehen
im Prinzip aus einer einfachen Reihe achtblättriger Rosetten mit
ausgefransten Blütenblättern (Tafel 11 d-f, Abb. 9 a, b). Zur Fassung des

Hauptmotivs sind in Form von Punkten oder Strichen aus dem
Zentrum der Blüte je vier oder fünf Kreise gezogen, von denen die äußeren,
den Bordürenrahmen durchbrechend, nurmehr als Segmente teilnehmen.

Von den Füllformen zwischen den Elementen ist ein
symmetrisches Pflanzenwerk mit Fleur de lys bemerkenswert.

Der Einfluß der mit Preziosenreihen fassenden Goldschmiedekunst
bei der Rahmung der einzelnen Rosetten ist evident. Die Übernahme
ist aber, wie aus den übrigen Elementen deutlich wird, nicht direkt
vorzustellen. Die Rosette und die Fleur de lys lassen sich vereint nicht
in der Wand-, sondern der Glasmalerei finden. Verwandtes gibt es in
Graubünden wie in seiner nächsten Umgebung nicht. Dies ist der Anlaß

zum weithergeholtcn Vergleich mit der Rosettenornamentik der
Meissener Domfenster aus der Mitte des 13. Jahrhunderts (Abb. 10).
Die Verwandtschaft der Elemente von Meissen und Savognin ist be-

280



merkenswert; in der Geometrisierung der Blütenblätter, in den acht
klar voneinander getrennten Facetten, der mehrfachen Fassung der
Motive mit Kreisen und dem symmetrischen Lilienwerk. Dies läßt mich
einen zumindest indirekten Einfluß der hochgotischen Glasmalerei
vermuten. Die extrem- und dünnlineare Lösung der Zeichnung,
welcher in der Glasmalerei die Bleiruten und die Schwarzlotzeichnung
entsprechen, wie die im Sinne der diaphanen Struktur auf Durchsicht
zielenden Flächen und Farben, wären wohl sonst schwerlich zu
erklären.

Ist die Ornamentik teils Spätform, teils aus zweiter Hand und überdies

in der Provinz beheimatet, darf sie keinesfalls zu früh datiert werden,

und es scheint mir, daß sie mit der vorgeschlagenen Einordnung
der Köpfe durchaus zusammengehen kann. Wenn sich im Ornamentrepertoire

Romanisches und Gotisches findet, entspricht dies durchaus
dem Üblichen in der bündnerischen Wandmalerei des 14. Jahrhunderts.
Die Affinität mit den Arbeiten des Rhäzünsers, besonders in der
Ornamentik, ist aber nicht deutlich genug, um die gleiche Hand für
Savognin postulieren zu dürfen.

Gesagtes führt zum Schluß, daß die Malschicht nicht unmittelbar
nach der Erweiterung der Kirche entstanden sein kann. Die Apside
romanischer Tradition dürfte selbst in Graubünden, welches in der
Architektur keine Früh- und Hochgotik kennt und seinen ersten
gotischen Chor erst kurz nach 1300 mit St. Georg in Rhäzüns erhalten hat43,

spätestens im ausgehenden 13. Jahrhundert vorzustellen sein. Wenn
eine ältere Malschicht in der Apside - es ist nebst den Kalottenteilen
von der Apsis 1,5 m aufgehendes Mauerwerk erhalten - nicht
nachgewiesen ist, muß angenommen werden, daß die Apside wie das Schiff
zunächst überhaupt nicht oder nur verputzt worden sind, und erst

später, das heißt in der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts, ihren
ersten Schmuck erhalten haben.

Mit der zweiten Etappe, der Kalkleimmalerei, zu welcher der
Margaretenzyklus und die neutestamentlichen Szenen gehören, treten wir
in die ersten Jahrzehnte des 15. Jahrhunderts. Kennzeichnend für sie

ist eine für diese Zeit im bündnerischen Raum bisher nur aus der Mit-
telapsidenbemalung von St. Peter in Mistail (um 1397)44 bekannte

Mischung trecentesker Elemente mit den Formeln der Spätphase

281



höfisch-ritterlicher Kunst, dem sogenannten weichen Stil, in einer

provinziellen und eigentümlichen, doch höchst reizvollen Art.
Die Errungenschaften der Trecentomalerei werden im 14.

Jahrhundert in Graubünden - eine Ausnahme bildet Stuls bei Bergün45 -
im Vergleich zu ihrem starken und frühen Einfluß in den übrigen
Südtälern überhaupt nicht spürbar. Wenn dort schon in der ausgehenden
ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts italienische Meister bedeutende
Arbeiten hinterließen und vor allem in Südtirol unter ihrem Einfluß
die nächsten zwei Generationen in fruchtbarer Durchdringung des

nordisch-gotischen Zeichenstils ein vielfältiges Bild schufen, so läßt sich
dies für Grau bünden nicht feststellen.46 Die eigentliche trecenteske
Welle in Graubünden ist posthum und indirekt und flutet erst mehr
als eine Generation nach Mistail vom Tessin her in die Bündner Täler.
Ihre Träger, nach den Hauptvertretern Nicoiao und Cristoforo von
Seregno bei Monza mit dem Sammelnamen Seregnesen benannt,
bestritten dort seit den letzten vierziger Jahren bis spät in die siebziger
fast sämtliche Wandmalereien.47 Die neuere Kunstentwicklung in Italien

berührte sie nicht, und ihrer ungeachtet wiederholten sie zum Teil
bis zur Gleichförmigkeit die vom mächtigen Einstrom höfisch-ritterlicher

Vorstellungen aus Burgund geprägte spättrecenteske Kirchenmalerei

ihrer Heimat.
Der Savogniner schöpfte aus den gleichen Strömen, doch ist er

ihren Quellen näher; dort wo er stand, sprudelten noch übermütige
Bäche. Bei den Seregni ist die organische Form verhärtet und erstarrt
und die Farbgebung monoton und kraftlos. Die Arbeit des Savogniners
dagegen trägt in Form und Farbe noch den Stempel eines frischen,
unmittelbaren Lebens ; die Palette ist bunt und hell und von pastelligem

Klang, der Farbauftrag lasierend und die Gesichter voller
Ausdruck und Liebreiz, die Malerei besitzt noch in hohem Maße vom
lyrischen Charakter des weichen Stils, während bei den Seregni die
Synthese des Höfischen mit dem Trecentesken erstarrt ist (vgl. Tafel 3 a,

g a mit 12c).
Danach dürften die Malereien spätestens in die beginnende Tätigkeit

der Tessiner Gruppe (späte vierzigerJahre) zu setzen sein, und die

Mittelapsidenbemalung von Mistail wohl als terminus post quem
betrachtet werden. Das Neue wird allgemein erst um die Jahrhundert-

282



wende spürbar - im Tessin 1401 in dem von lombardischen Meistern
ausgemalten Chor von S. Maria in Selva bei Locamo und in
Graubünden selber nebst Mistail mit seiner überwiegend italienischen Note
in einem schönen Beispiel süddeutscher Prägung, dem Passionszyklus
von Tenna.48 So steht die Malerei des Savogniners in ihrer stilgeschichtlichen

Entwicklung zwischen Mistail, Locamo und Disentis, Brigels,
das heißt mitten im weichen Stil wie Tenna. Mit Tenna hat sie aber
trotzdem außer allgemeinen, in jener Zeit verwendeten Stilformen
nichts gemeinsam.

Der Vergleich mit Locamo kann noch etwas differenziert werden.
An Stelle der etwas schweren, deckenden Farbflächen ist eine leichte
Handhabung der Palette getreten, die manchmal an lavierte
Federzeichnung erinnert, und wenn dort die Gestalten trotz ihrer schlanken

Körper und eleganten Haltung das Blockhafte des Trecento nie ganz
verlieren, so ist hier eine Verfestigung in anderem Sinne spürbar : Die
Figuren sind klein und fest, bekommen gelegentlich einen Zug ins Niedliche

oder gar Derbe, sie gewinnen an Plastizität in den Binnenformen,
vor allem den Köpfen, wogegen die prächtige Faltenzeichnung im
Gewand auf fast ausschließlich recht erbärmliche Längsfalten zusammenschrumpft.

Sind dies Merkmale eines neuen Empfindens oder kommt
in ihnen lediglich der Provinzcharakter zum Ausdruck, so daß die
Malerei auf jeden Fall nicht zu früh angesetzt werden darf?

Die Arbeit kann nicht ohne weiteres einem einheimischen Meister
zugeschrieben werden. Graubünden besitzt in der Wandmalerei keine
eigene Schultradition ; es deckt als Durchgangsland seinen Bedarf
weitgehend mit fremden, für ein paar Sommer von Süden oder Norden
zugezogenen Künstlern. Der Savogniner kam sicher nicht aus dem Tessin.

Dort ist an Gotischem nur soviel zu finden, als indirekt von Italien
übernommen wurde und zur Erklärung in unserem Falle niemals
ausreichen würde. Dem Charakter seiner Arbeit nach stammte er in jedem
Fall aus einem Gebiet, in dem sich die süddeutschen und die
oberitalienischen Einflußsphären zeitweise überschnitten haben. Am ehesten

aus Südtirol. Südtirol mit seiner wohl buntesten Wandmalereipalette

der Spätgotik könnte der Schmelztiegel der Savogniner
Mischung gewesen sein. Südtirol allein, scheint mir, war fähig, sich auf
solch unabhängige Art die italienische Kalkleimtechnik anzueignen.

283



Denn hätte sie der Meister in Italien selber gelernt, würde er auch
italienischer formulieren. Der Einfluß auf seinen Stil wäre sicher stärker,

vielleicht eben entscheidend genug gewesen, um ins Zentrum des

künstlerischen Gestaltungswillens vorzudringen und ein Übergewicht
an Italienischem zu schaffen, so daß nicht dauernd Widersprüche
zwischen gotischem Konturenstil und trecentistischem Raum- und
Plastizitätsbedürfnis bemerkbar wären. Denn nirgends ist nach einer
«sauberen Lösung» gesucht worden, und ungeachtet der geistigen
Voraussetzungen wurden, wie die Ausführungen über die Bildformeln zeigen
werden, heterogene Stilelemente und Bildformeln einem Werk
einverleibt.

Das ist wohl aus der geistigen Situation jener Jahrzehnte zu
begreifen. Wir stehen vor einer Lokalprägung des gleichen, noch nicht
fertig formulierten neuen Lebensempfindens, welches in der gesamten
Malerei jener Zeit zu spüren ist, und im Bemühen um räumliche Tiefe,
plastisches Gestalten und individuelle Lebendigkeit nach Ausdruck
sucht. Die Widersprüche sind daher nur bedingt als Mangel oder
Provinzialismen zu bezeichnen. Sie kommen hier grotesker zum Ausdruck,
weil der Kontakt mit der Trecentorenaissance dem Künstler Bildformeln

bot, die auch mit wenig Verständnis übernommen, dem neuen
Bildwollen entsprachen.

Die Widersprüche mögen teilweise auch in der Feststellung liegen,
daß mindestens zwei Hände - abhängig voneinander und gleichzeitig

- am Werk waren. Alle Fragmente zeigen den gleichen Unterputz, die
gleiche Technik wie dasselbe Farbmaterial. Auch die Gesichter, gleich
ob sie mit dem Zyklus, den Bibelszenen oder ungedeuteten Fragmenten

in Verbindung zu bringen sind, zeigen alle ausnahmslos die gleiche
Pinselschrift. Ein Beispiel sei herausgegriffen: Wenn in der ersten
Folterszene (Tafel 2 b) die schlanken Beine der Knechte mit breiter Kontur

gesetzt sind, hebt in der zweiten (Tafel 3 b) ein dünner Pinsel
oftmals zu einer vollen Wade an. Ähnliches ist in der Ausarbeitung der
Haare zu treffen. Bald sind sie ornamental reihenweise in kleinen Bogen
zur Fläche addiert, bald ist die Wellung organisch durchgeführt und
die Haaransätze fein nachempfunden (Tafel 3 a und 9 g).

Es ist bei der recht umfangreichen Ausmalung der Kirche kaum
anzunehmen, daß der Meister alles allein bestritten hat. Er wird dem

284



(oder den) Gesellen Partien und Details überlassen haben. Aber welche

Bedeutung der zweiten Hand im Werk zukommt, ist nicht mehr
auszumachen. Selbst in der Frage, ob der Meister stilisierte oder
realistische Haare malte, möchte ich offen lassen, da der Duktus der
Gesichtszeichnung sich mit beiden ausgezeichnet verbindet. Die zweite,
die realistischere Hand ist jedenfalls - auf Grund des vorhandenen
Materials gesprochen - selten zu spüren. Ihr Anteil am Gesamtbestand

kann nur erahnt werden.

Die Bildformeln

Obwohl die Anlage deutlich unter südlichem Einfluß entstanden ist, welcher ein
vertieftes Raumgefühl wenigstens bedingt voraussetzt, bleiben die Architektur- und die
Landschaftsformeln wie die Gestalten immer geschichtet und nicht gebaut.

Die Architektur zeigt den offenbar sorglos hingenommenen Zwiespalt am deutlichsten.
Wenn in den Zinnenhäusern, die kulissenartig die Szenen abschließen, und in der
Thronarchitektur (Tafel 8d, e) sich der Wille zu kubischer Gestaltung nicht nur in Helldunkeltönen

der Seiten, sondern auch in perspektivischer Linienordnung auszudrücken versucht,
so versagt die Gestaltungskraft in der für den Künstler in jedem Fall problematischen
Kerkerarchitektur vollständig (Tafel 2 a). Hier sind die zwei Seiten des Hauses in ungebrochen
mittelalterlicher Sehweise aufgeklappt nebeneinander gestellt und die Außenarchitektur
vermittelt weder plastische noch der Kcrkerraum räumliche Illusion.

Die Fragmente der Landschaftsformeln beschränken sich im Gegensatz zur recht reichen
und vielfältig erhaltenen Architektur nebst dem Pflanzenwerk nur auf das großbollige Kopf-
steinpflaster, das in einfacher Reihung mit Wiederholung ohne jede Tiefenwirkung ungefähr

bis zur halben Höhe in die Bildfläche aufsteigt (Tafel 3 b). Das aber hindert den Künstler

nicht, die Füße munter irgendwo auf diesen neuen Boden zu setzen, was immer die
Befürchtung erweckt, die Personen könnten aus dem Bild fallen. Dies entspricht den übrigen
Lösungen. Das Fehlen eines Bodens in der Komposition ohne Szenerie wird ihrem
Zeichenstilcharakter gemäß noch konsequent «gotisch» gelöst; die Füße stehen auf dem Bänderrahmen

(Tafel ab). In den Kerkerszenen verschwinden sie der Problematik wegen einfach
hinter den Kulissen (Tafel ia). Der Pflanzenteppich mit feinster Streuung allerliebsten
Gras- und Blumenwerks ist in ähnlichem Additionsprinzip verwendet (Tafel 7 a). Seine
Herkunft scheint ebenfalls südlich zu sein. Nahe Verwandtes ist in den Iombardischen
Arbeiten in S. Maria in Selva bei Locamo zu sehen.

Die Mischung der Stilelemente findet in den Gestalten den liebenswürdigsten Ausdruck.
Zeigen die erhaltenen Gewänder alle die flächige und nur teilweise von spärlicher
Binnenzeichnung durchbrochene Manier, so legt der Künstler allen Wert auf die plastische
Durchdringung der Gesichter.

Die bunten Beinlinge der Soldaten, die Langröcke Margaretas und des Olibrius, der
Kaftan mit halblangen, pclzverbrämten Glockenärmeln und die phrygische Mütze der
gleichen Person haben wenig Modisches an sich und stellen Alltagsgewänder der Spätgotik dar
(Tafel 2b, 3a usw.). Ihr Erhaltungszustand bietet für die kostümgeschichtl. wie die stilistische

Bewertung wenig genaue Anhaltspunkte. Die erwähnten Längsfalten sind mit breit
vertriebenen Pinselstrichen gemalt und erwecken gelegentlich trotz dekorativen Charakters
den Eindruck einer versuchten Binnenmodellierung. Der Wille zu plastischer, durch
Schattierung herausgehobene Faltenwirkung scheint, wie die Kniepartie des Sitzenden in der Ver-

285



hörszene zeigt (Tafel 3 a), tatsächlich dazusein, doch ist das Resultat nicht mehr zu beurteilen.

Daneben gibt es einige Fragmente, bei denen der dünne Vorzeichnungspinsel beim
Gewandsaum - kein einziger ist nur annähernd vollständig erhalten - einen Faltenüberschlag
deutet oder im Innern Parallelfalten mit schmalen, runden Schüsseln auffängt (Tafel 7I).
In der kleinen Summa der Gewandbruchstücke sind alle Falten weich und rund und kommen

damit zu den übrigen .Stileigenarten in keinen Gegensatz zu stehen.

Alle Gesichter zeigen die gleiche Tendenz zur Rundung und mangeln dank flüssiger
Zeichnung nie einer derben Frische, was in Verbindung mit dem jugendlichen Karnat selbst
den kleinen Bruchstücken noch viel Leben verleiht. Über einem kleinen Kinn erhebt sich
groß und schön in leicht konkaver Schwingung und von drei Bogen der Oberlippe wie ein
Zelt überspannt die Öffnung des Mundes, der sich halbkreisförmig eine kleine Unterlippe
entgegenstellt. Die Ecken sind gelegentlich mit einer kleinen Querfalte betont und
unterstreichen so die im ganzen Antlitz wiederzufindende blühende Fülle jugendlicher Gesichter.
Die Nase steht gern schmal und in einem Stück von einer Braue bis zum Flügel gezogen
zwischen weitgeölfneten, mandelförmigen braunen Augen. Die Ohren, kleine unorganische
Voluten, sind meistens von einer Haartracht verdeckt, über die wenig Genaues gesagt werden

kann. Vielfach niedrig und in der Mitte gescheitelt rahmen sie die runden Köpfe, fallen
bisweilen auf die Schultern oder stehen wie beim ersten König seitwärts. Die Locken sind
bald reihenweise als kleine Bogen zur Fläche addiert (Tafel 3 a), bald ist die Wellung organisch

durchgeführt und trägt damit zur plastischen Vorstellung des Gesichtes bei (Tafel
10c). Eine feine Weißhöhung gibt dem allein mit zeichnerischen Mitteln erfaßten Gesicht
Modellierung und vollendet die Wirkung des Vollen und Runden.

Die Köpfe sind alle von der gleichen Hand gezeichnet und haben mit den strähnig
gezogenen und wie abgezirkelten Gesichtslinien, dem kugeligen Kinn und den vorgewölbten
Augen mit viel zu großen Lidern und Pupillen zwischen feiner, spitzer Nase in den für die
Seregni typischen Fresken in Disentis und Brigels wenig gemeinsam (Tafel 12c). Man
vergleiche auch die zapfenlockenartige, wie einem Holzschnitt abgeschaute manierierte Haarfrisur

in Brigels mit der energischen Wellenbewegung beim zweiten König (Tafel gg), den
gut beobachteten Haaransatz bei jenem Männerkopf in Tafel gf oder der klassischen
Stilisierung in der ersten Verhörszene (Tafel 3 a). In der Haargestaltung wie den Gesichtszügen
- die großen Ohren und die Ohrlocken ausgenommen - sind die Köpfe denen im Chor von
S. Maria in Selva bei Locamo viel näher (Tafel I2d).

Ein Zug ins Schwammige ist besonders bei den jugendlichen Gesichtern nicht zu
übersehen, was dem inaktiven, undramatischen und nicht ungern süßlichen Charakter des
weichen Stils durchaus entspricht. Es wird aber wettgemacht durch die Vielfalt der
Kopfstellungen. Hierin steht der Savogniner dem Waltensburger nicht nach. Und was ihm an
feiner Charakterisierung in den winzigen Köpfen gelungen ist, darf sich mit aller bündnerischen

Wandmalerei des 15. Jahrhunderts messen. Wenn im jungen König (Tafel 9 a) noch
merklich ein höfischer Geist atmet, stehen wir vor einer letzten Blüte des Rittertums, womit
die Vaterschaft des nicht spezifisch italienischen Einflusses hinreichend gedeutet ist. Ein
solcher Kopf ist nur in Erinnerung an die große Zeit der Manessischen Liederhandschrift oder
- für Graubünden gesehen — der Werke des Meisters von W7altensburg vorzustellen.

Die bildrahmenden Weiß-Rot- oder Weiß-Gelb-Bänder sind Gemeingut der hoch- und
der spätgotischen Wandmalerei Graubündens. Wir finden sie beim Waltensburger, dem
Rhäzünser Meister, in Tenna wie bei den Seregni. In Savognin treten sie mit wenigen
Reduzierungen, deren Grund Platzmangel scheint, immer in Dreierstreifen in Weiß-Karmin-Weiß
auf.

Die eigentlichen Ornamenlbänder (Tafel iod-g) teilen sich der Technik nach in zwei
Gruppen; die einen sind schabloniert, die anderen von freier Hand mit dem Pinsel gesetzt.
Dem geometrisch-architektonischen Charakter des Krcuzbogenfrieses und der Vierpaßborte
entspricht die Schablone, der pflanzlichen Abstraktion der Wellenranke die freie
Pinselschrift. Bei beiden Gruppen ist die handwerkliche Perfektion bewundernswert. Der gotische
Kreuzbogenfries hat seine Ausprägung im Trecento gefunden, so daß nicht verwunderlich

286



ist, wenn er die technische Ausführung wie die Farbgebung mit ihm wie mit allen Abkömmlingen

des 15. Jahrhunderts gemeinsam hat. Aber im Vergleich mit den seregnesischen etwa,
in denen kompliziertes Maßwerk den Kreuzbogen bald unleserlich macht oder ganz
überwuchert, und den übrigen des frühen und späten 15. Jahrhunderts, die alle sehr einfach sind
und höchstens soweit gehen, einen Hängling in Kleeblattform an die Bogen zu heften, hat er
die Eigentümlichkeit, die Arkaden auf eine Säule mit winzigem Kapitell und Deckplatte
aufzustützen (Tafel ioe). Die schablonierte Vierpaßborte besitzt in Graubünden einen
spätromanischen Vorläufer in den Fresken von St. Lorenz in Paspels (frühes 13. Jh., Abb. 32 bei
Beat Brenk, Die romanischen Wandmalereien in der Schweiz, Bern 1963). Parallelen aus
späterer Zeit sind mir keine bekannt. Die Borte scheint in der Wandmalerei überhaupt
seltener zu sein als man gemeinhin annimmt. Wo sie aber anzutreffen ist, stammt sie fast immer
aus dem letzten Viertel des 14., oder dem ersten, gelegentlich noch dem zweiten Viertel des
15. Jahrhunderts.

Der pinsclgemalte Laubfries macht sich neben den, wenn auch sauberen, so doch etwas
durch die Schablone geometrisch steifgewordenen Kreuzbogen- und Vierpaßfriesen sehr
lebendig aus. Er ist als Arabeske mit seinen vielseitig dynamischen Tendenzen sehr
ausgewogen und teilt mit den Gesichtern die Lebendigkeit und Klarheit des Pinselstrichs.

Hier sei auch der Grünstreifen erwähnt, der in etwa 10 cm Breite auf den schwarzen
Szenengrund gesetzt das Bild rahmt, worauf die Bänderrahmen anschließen, an die erst als
drittes die eigentliche Borte folgt. Die häufende Rahmung wurde viel von den Seregni
verwendet und findet sich vor allem in den Bildern mit Kopfsteinpflaster, deren obere Hälfte
in Schwarz oder Gelb der Künstler mit einem dunkelgrünen Band in Tempera rahmte. Die
Seregni wie der Meister von Savognin werden es von italienischen Vorbildern übernommen
haben.

Daneben steht eine Reihe dekorativer Elemente, deren italienische Herkunft ebenfalls
nicht zu bezweifeln ist und welche fast in keinem Repertoire der italienisch beeinflußten
alpinen Malerei jener Zeit fehlen. Dazu gehören vereinzelt gefundene, halb pflanzliche, halb
geometrische Stoffmusterschablonen. Auch hier spricht die Verwendung wieder für einen
merklichen Kunstverstand. Sind sie in den Malereien in Locarno über alle Falten hinweggesetzt,

scheint der Savogniner, dieser Problematik ausweichend, sie überhaupt nicht für
Gewänder verwendet zu haben. Er benützte sie für Hintergrundflächen wie für den
Baldachin in der Verhörszene (Tafel 3 a), wo sie prächtig zur Wirkung kommen. Dem Gewand
gemäßer ist das mit dem freien Pinsel aufgemalte Brokatdekor. Leider ist vom grünen Brokat

mit schwarzer Musterung des jungen Königs äußerst wenig erhalten, so daß seine
Wirkung nicht mehr beurteilt werden kann. Auch südlicher Herkunft sind die eingestanzten
und eingekratzten Schmuckformen des Nimbus, welche seit Giotto ohne Unterbruch in dieser

Ausprägung zu finden sind. Für die kleinen, sauber gepunzten Sternchen (Tafel 7b)
konnten keine Analogien nachgewiesen werden, so daß es ungeklärt bleibt, wer näher für
sie Pate gestanden ist. Zuletzt ist die Schuppenaureole zu erwähnen. Sie ist schon im
karolingischen Weltgericht in Müstair zu treffen, bleibt in der Romanik geläufig (vgl. Riva San
Vitale) und wurde von Giotto und seinen Nachfolgern gleicherweise übernommen.

Über den Stil der Sekkomalerei siehe Seite 280

Dank. Wertvolle Hinweise und Hilfen verschiedenster Art
verdanke ich vor allem Dr. Hans Erb, dem Konservator des Rätischen
Museums in Chur, Prof. Dr. Alfred A. Schmid, Freiburg, Dr. Alfred
Wyß, Denkmalpfleger, Chur, und der Redaktionskommission des

Bündner Monatsblattes, namentlich Carl Eggerling und Dr. Ch.
Padrutt. Die reichliche Bebilderung dieses Heftes war nur Dank eines

Druckkostenbeitrages des Schweiz. Nationalfonds möglich.

287



Anmerkungen

1 Hrsg. von Bruno Hübscher im gleichen Heft 249 ff.
2 eda. 249; S. 18, Z. 1 ff.
3 Walther Sulser, Zur Baugeschichte von St. Michael in Savognin, im gleichen Heft 233ff.

ff. Die folgende Zusammenfassung fußt auf diesem Bericht. Ich danke Dr. Sulser für seine
freundliche Beratung und Überlassung verschiedener Grabungsdokumente.

4 Bruno Hübscher 249; S. 18, Z. 1 ff.
5 Die Fragmente wurden ins Rätische Museum nach Chur überführt, wo Fräulein Freudenberg

sie reinigte und so weit wie möglich zusammensetzte. Die mühsame und
langwierige Arbeit sei herzlich verdankt.

6 Der Originalbericht, der Laboratoriumsbericht Nr. 135 und die Mikrofarbdias von A.
Denninger belinden sich im Rätischen Museum. Weiteres zur Kalkleimtechnik siehe A.
Eibner, Entwicklung und Werkstoffe der Wandmalerei vom Altertum bis zur Neuzeit,
München 1926, 382 ff., 393 ff. Hier als Leimkalkmalcrei bezeichnet!

7 von Adolf Gähwiler, deponiert im Rätischen Museum.
8 Acta Sanctae Marinae, hrsg. von H. Usener, in Festschrift zur 5. Säkularfeier der

Universität Heidelberg, Bonn 1886 (griech. Passio). Acta Sanctorum Julii V (1727),
24 f. (lat. Passio"). Jacobus a Voragine, Legenda aurea, hrsg. von Th. Graesse, Breslau
1890, deutsch von R. Benz, Jena 1917. G. G. van den Andel, Die Margaretcnlegende in
ihren mittelalterlichen Versionen, eine vergleichende Studie, Groningcn-Batavia 1933.
Altere Literatur in: Bibliotheca hagiograph. graeca, 2. Ausgabe, Brüssel 1909, Nr. 1165
ff.; Bibliotheca hagiograph. lat., Brüssel 1898-1901, igi 1, Nr. 5528 f., und U. Chevalier,
Bio-Bibliographie, 2. Ausgabe, Montbéliard i8g4-igo2, I, 3026 f. Lit. bis ig33 bei
G. G. van den Andel 164 f. Man beachte auch Lexikon für Theologie und Kirche,
1. Ausgabe V (1937), 880; 2. Ausgabe VII (1962), ig; K. Künstle, Ikonographie der
christlichen Kunst II (Freiburg 1928^, 421 ff.; P. Réau, Iconographie de l'art chrétien
III/2 (Paris 1958), 891; Handwörterbuch des Deutschen Aberglaubens V (1932/33),
,634 ff.

9 Patrologia latina CX, 1156.
10 Die vor der klassisch gewordenen Legenda aurea des Jacobus a Voragine entstandenen

Bildzyklen von San Vincenzo in Galliano (11. Jh.), Tournai (um 1200), Lana bei Meran
(nach 1200), Chartres (zwischen 1220 und 1227) und Ardaggcr (1. Hälfte 13. Jh.) usw.,
zeigen, daß die Vita lange vor Jakobs Fassung ihre festumrissene Form besessen hat. Wie
van den Andel aus deutschen Bearbeitungen erschlossen hat, gab es spätestens im 11.

Jahrhundert schon eine mit allen Einzelheiten versehene, ausführliche lateinische Passio,
in deren unmittelbarem Einfluß auch die Legenda aurea steht (van den Andel, Kap. I
und IIA; Fassung x, siehe if). Hermann Usener hatte diese bereits in der 1886
veröffentlichten und von van den Andel unbeachteten griechischen Passio an mehreren
Beispielen aus dem endenden g., 10. und 11. Jh. nachgewiesen. Die der Quellenausgabe
zugrundegelegtc Pariser Handschrift graecus 1470 des Librarius .Anastasius ist nach Use-
ners Studie in unmittelbarer Abhängigkeit des Martyrologiums des griechischen Mönchs
Methodius Syracusanus (788/800 847) entstanden, so daß die volle Legende, wie auch
Hrabanus Maurus zeigt, schon spätestens zu Beginn des 9. Jh. als vorhanden anzunehmen
ist. Die byzantinische Herkunft des Pariser Kodex ist unumstritten: Das Buch gehörte
laut Eintrag zwei mittelbaren Nachfolgern des als Patriarch von Konstantinopel verstorbenen

Methodius; Nikolaus (896-906 und gi2-g25) und Basileus (g70-g74). In gleicher
.Abhängigkeit stehen nebst verschiedenen im Wresten aufbewahrten griechischen auch
die ältesten lateinischen Versionen, die ins 10. und 11. Jh. gehören. Dies alles in Useners
Einleitung zu den .Acta Sanctae Marinae.

11 Zur Verfügung standen die in Anm. 8 erwähnten Editionen.
12 Die Abfolge der Kerkergeschehnisse von P wiederholt sich in LA und entspricht damit

nach van den Andel mit wenig Einschränkungen allen Legendenfassungen (van den
Andel 45 ff.).

288



Acta Sanctae Marinae 25, vgl. van den Andel 47 ff.
Ein Verzeichnis der im Folgenden immer wieder erwähnten Zyklen samt Literatur
befindet sich im Anhang.
Das Drachenmotiv fehlt selten in einem Zyklus und die Kritik von LA, die zweite Version

sei apokryph und unziemlich, ist kaum irgendwo zu spüren. Die Freude an Drastik
und Märchen ging vor. Der weitaus größere Teil der Legenden, und ihnen allen voraus
P, berichten in phantastischer Ausschilderung die zweite Version. Die Bildzyklen schließen

sich, wie in ihrer Abhängigkeit zu erwarten ist, an. Schon in San Vincenzo in
Galliano (11. Jh.) vorhanden, wurde es später gerne in zwei, in Combs (Suffolk, 14. Jh.?)
sogar in drei Szenen gestaltet. In dreien ließen sich alle Hauptmomente der Versuchung
festhalten; das Erscheinen des Drachen, das Verschlingen des Mädchens und das Bersten

des Tieres. Wro ihr nur zwei Szenen gewidmet wurden, mußte bald diese, bald jene
ausfallen. Die Bildtypen waren demnach im 15. Jh. längst geprägt. Analoge Szenenpaare
finden sich in Ardagger (Simultandarstellung, 1. Hälfte 13. Jh.) und Koblenz (nach
1364, Abb. 5).
Die Problematik der Zuteilung dieser und weiterer Fragmente sowie auch der
Rekonstruktion der Architektur ist im Fragmentkatalog näher ausgeführt. Er kann im
Rätischen Museum eingesehen werden.
Vgl. Vilasca, Ardagger, Pürgg, Psalter der Queen Mary u. a.
Im Margaretenfenster in St. Julien-du-Sault und Auxerre steigt der Drache aus einem
Brunnen. Es handelt sich um die gleiche biblische Vorstellung.
Dazu zählen auch die von van den Andel erschlossene Fassung x und andere, in welchen
es z. B. heißt : «sie gebot der Erde sich aufzutun» oder «die Erde verschlang ihn» (van
den Andel 68). In P fordert Margareta den Teufel auf, «üpage eis ton büthon tou adou»,
womit die genaue Bezeichnung des Dargestellten noch gegeben ist (Acta Sanctae
Marinae 36).
van den Andel 5 f., 58 ff.
nach van den Andel 59, Vers 4gg ff.
Tournai, .Vrdagger und Auxerre.
A. Katzenellenbogen, Allegories of the Virtues and Vices in Mediaeval Art, New York
1964, Abb. 21. Hier weitere Beispiele. Eine .\bbildung des Kästchens ist auch im
Ausstellungskatalog «Les Trésors des Eglises de France», Paris 1965, zu finden.
An welchem Tage und in welcher Reihenfolge sich die Martern in den übrigen Fassungen

folgen, kann für unsere Arbeit nichts hergeben. Wichtiger sind die Abweichungen in
den Folterarten. Die zwei ersten bleiben sich durchwegs gleich. Dem Auspeitschen mit
Ruten oder Geißeln folgt das Schinden mit Kräueln oder Eisenkämmen (Acta Sanctae
Marinae 21 f., 37 und 39, van den Andel 35 ff.). Die zweite Folterung beginnt mit der
Feuermarter. Margaretas Leib wird mit Lampen und Fackeln versengt. Auch heiße
Steine werfen die Schergen auf ihren Leib. Andere Schreiber lassen sie mit siedender
Flüssigkeit übergießen oder in ein Feuer werfen. Zur Erhöhung der Qualen, oder um den
endgültigen Tod herbeizuführen, befiehlt Olibrius, das Mädchen in ein Faß, einen
befeuerten Kessel mit Wasser, ein Bad oder einen Brunnen zu weilen. Auf das Gebet
Margaretas hin erschüttert ein Beben die Erde, worauf sie unversehrt dem Wasser entsteigt
(Acta Sanctae Marinae 37, van den Andel 72 ff.),
van den Andel 73.
Wahrscheinlich die gleichen, doch heute stark zerstörten Szenen befanden sich in Tournai

und Gielsdorf.
Tournai, /\rdagger, St.-Julien-du-Sault, Torpe, Hackäs, Clermont-Ferrand, N.-D.-du-
Tertre in Chàtelaudren, Anga, Margaretentafel des Coburger Meisters in Basel/Dijon
und Gielsdorf.
Vgl. Oskar Farner, Die Kirchenpatrozinien Graubündens, in: LIX. Jahresbericht der
Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden, Chur 1924, 123 f. und 142 ff.
Bruno Hübscher 24g, S. 18, Z. 4 ff.
Aberglauben V, 372.

289



32 A. Nüscheler, Die Gotteshäuser der Schweiz, Bistum Chur 15; O. Farner, Kirchen
patrozinien 142 ff.; I. Müller, Die christlichen Elemente des rätoromanischen Marga-
retha-Liedes, in: Schweiz. Archiv f. Volkskunde 58 (1962), 125-137.

33 Christian Caminada, Die verzauberten Täler, Ölten 1961, 275. Caminada trifft sich mit
der Hypothese Soleils (La vierge Margarethe substituée à la Lucine antique. Paris 1885),
Margareta habe in der Frontformation christlicher Mission die Aufgabe übernommen,
eine heidnische Fruchtbarkeitsgöttin — in Soleils Fall die antike Lucina — zu entthronen

und zu ersetzen. Caminada kannte meines Wissens den Aufsatz Soleils nicht, so
daß die Übereinstimmung um so bemerkenswerter erscheint. Es gibt aber - ich spreche
von der Kenntnis der Legenden aus - keine Hinweise, die Margareta in der lateinischen
Spätantike als bekannt voraussetzen lassen (vgl. Anm. 10). Im byzantinischen Kulturkreis

war Margareta vermutlich schon recht früh weitherum bekannt, doch läßt sich
aus den zugänglichen griechischen Fassungen das Geburtshelferpatronat nicht
nachweisen. Margareta tritt erst in den ältesten lateinischen Fassungen und zunächst nur
indirekt als Geburtshelferin auf (Acta Sanctae Marinae 37, van den Andel 87). Die
Herkunft dieser plötzlich auftauchenden Fürbitte konnte ich nicht abklären. Jedenfalls ist
das Angebinde der Hebammendienste in der von Soleil und Caminada geschilderten
Form erst in den lateinischen Zweit- und Drittbearbeitungen der Legende, das heißt
frühestens im 10. Jahrhundert, zu finden. Weiter, daß die seltsame Alphirtin heilige
Margareta heißt und die Märtyrerin von Antiochien in keinem rätoromanischen
Alpsegen angerufen wird (Caminada 174), mag Beweis genug sein, daß das Problem
bestand, die beiden zu verwechseln. Es genügt jedoch, gleich wie die Erwähnung der
Kurzlegenden in der Churer Inkunabel von 1480 und des Breviers von 1510 (eda. 274 ff.),
keineswegs, die Beziehung weiszumachen. Auch daß Margareta im endenden 14.
Jahrhundert im Churer Kalender erscheint und ihr Tag im 15. als gebotener Festtag begangen

wurde (eda. 2591, geht nicht über den Rahmen der üblichen Margaretenverehrung
jener Zeit hinaus. Der Hypothese widersprechen weiter die Patrozinien. Der Kult in
Churrätien wäre früher und sicher in breiterer Front - etwa wie in Südtirol - zu erwarten.
Die Patrozinien sind recht spärlich und nicht früher als anderswo nachgewiesen. Vgl.
hierzu die Literatur in Anm. 32.

34 Die diesbezüglich in alle Literatur eingeschlichenen und weitergetragenen Irrtümer auf¬

zuzählen, sei unterlassen.
35 Acta Sanctae Marinae 24 ff.
36 Patrologia latina CX, 1156.
37 P. Sartori in Aberglauben V, 1637.
38 Künstle K., Ikonographie der christlichen Kunst II, 422. H. Fink (Die Kirchenpatrozinien

des Südtirols, Passau 1928, 128) glaubt, die große Zahl von Margaretenpatrozinien
dieser Vorstellung verdanken zu dürfen.

3D Acta Sanctae Marinae 42 ff., van den Andel 85 ff., Aberglauben V, 1634 ff, Künstle,
Ikonographie der christl. Kunst II, 422.

40 Kdm Graubünden IV, Abb. 426 (Brigels); I, Abb. 52 (Disentis).
41 Diesbezüglich Näheres bietet der in Anm. 16 erwähnte Fragmentkatalog.
42 Den Namen erhielt der Räzünser nach seinen im letzten Viertel des 14. Jahrhunderts

entstandenen Malereien in St. Georg in Räzüns, wo er den größten Teil des Schiffs
ausgemalt und so das Werk des Meisters von Waltensburg zu Ende geführt hat. Gleichfalls
von ihm stammen Teile der Wandmalerei von Santa Maria in Lenz. Vgl. Kdm
Graubünden I, 80; II, 365; III, 48 ff. Über den Waltensburger siehe Helga Reichel, Der
Meister von Waltensburg, Marburg a. d. L., 1956.

43 Kdm Graubünden I, 66; III, 43.
44 Kdm Graubünden II, 266 ff. Poeschel verbindet die Malerei mit der Neuweihe zweier

Altäre imjahre 1397.
45 Erwin Poeschel, Gemälde in der Kirche zu Stugl/Stuls, in : Neue Zürcher Zeitung Nr. 2245

vom 13. August 1956.

290



46 J. Weingartner, Gotische Wandmalerei in Südtirol, Wien ig48, 18 ff. ; J. Gantner,
Kunstgeschichte der Schweiz II, 277 ff.

47 Brentani Luigi, La pittura quattrocentesca nel Cantone Ticino, Cristoforo e Nicolao da
Seregno, detti da Lugano, in: Rassegna d'arte igi5, 265-276; die weitere Literatur ist
zusammengestellt bei Sartorius Helena, Die mittelalterlichen Chorausmalungen in den
Kirchen des Tessins, Basel 1955, 84 f. Von ihren bedeutenderen Arbeiten befinden sich
drei in Kirchen auf bündnerischcm Boden : S. Maria del Castello bei Mesocco, Sontga
Gada in Disentis und Sogn Sievi in Brigels (Kdm Graubünden VI, 340 ff.; V, 102 ff.;
IV, 358)-

48 Stella Matalon, Affreschi lombardi del Trecento, Milano 1964, 411 f., Abb 266 ff.
Poeschel Erwin, Ein Wandbilderzyklus aus der Zeit um 1400 in Graubünden (Tenna),
in: ZAK 21 (1961), 171 ff.

-'9'



Verzeichnis der Margaretenzyklen

n. Jahrhundert
Galliano, San Vincenzo, Wandmalerei, Lit. : Giulio R. Ansaldi, Gli affreschi della basilica

di S. Vincenzo a Galliano, Milano 194g.

12. Jahrhundert

Vilasca, Frontale der hl. Margareta aus dem Frauenkloster in Vilasca, Gemeinde Sant Marti
Sescorts, heute Museu Episcopal Barcelona. Lit.: Monumenta Cataloniae IX, Tafel
35, Abb. 58.

Tournai, Kathedrale, Wandmalerei, spätes 12. Jh. Lit.: P. Rolland, La peinture murale
à Tournai, Bruxelles 1946, 28-36, Abb. 14-26.

13. Jahrhundert
Chartres, Katharinenfenster der Kathedrale, zwischen 1220 und 1227. Lit.: Y. Delaporte,

Les vitraux de la cathédrale de Chartres, Chartres 1926, 254-260, Abb. 67 in Tafelbd. I.
Szalonna, Wandmalerei, 12./13. Jh., Lit.: Radocsay Dénes, A kozépkori magyarorszâg fal-

képei (Die Wandmalerei Ungarns im Mittelalter, mit franz. Zusammenfassung),
Budapest 1954, 98, Abb. 38.

Lana bei Meran, Margaretenkirche, Wandmalerei, A. 13. Jh. Lit.: J. Garber, Die romani¬
schen Wandgemälde Tirols, Wien 1928, 74-79, Abb. 46, 49-50.

Auxerre, Kathedrale, Margaretenfenster, 13. Jh. Lit.: Les verrières historiées de la cathé¬
drale d'Auxerre o. J. (zwischen 1927 und ig38) ; Abb. in: Nouveaux mélanges d'archéologie

III (Paris 1875), 66.
Clermont-Ferrand, Kathedrale, Margaretenfenster. Lit. : Erwähnt bei H. du Raquet, La

cathédrale de Clermont-Ferrand, Paris ig28, 97.
Bisceglie, Tafelmalerei, Privatsammlung. Lit. : G. Kaftal, Iconography of the Saints in

Central and South Italian Schools of Painting, Florence 1965, 72g ff., Fig. 859-869.
Fornovo, Hochrelief in der Pfarrkirche Lit.: Geza Francovich, Benedetto Antelami, Fi¬

renze 1952, Textbd. 442-445, keine Abbildungen.
Ardagger, Stiftskirche, Margaretenfenster, erste Hälfte 13. Jh. Lit.: Franz Kieslinger, Goti¬

sche Glasmalerei in Österreich bis 1450, Zürich-Leipzig-Wien o.J. (1928), 11, 47,
Abb. 2-4; Eva Frodl-Kraft, Das Margaretenfenster in Ardagger, Studie zur österr.
Malerei in der ersten Hälfte des 13. Jh., in: Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte 16

(ï954)> 9-47, mit Abb.
München, acht ausgeschnittene Miniaturen, zweites Drittel 13. Jh., Graph. Sigen, Inv'nrn

39810-17.
Torpo, Deckenmalerei der Stabkirche, gegen 1275. Lit.: A. Lindblom, La peinture gothique

en Suède et en Norvège, Stockholm 1916, 73-75, 117-120, Abb. 8-10; A. Bugge,
Norske stavkirker, Oslo ig53, Abb. 65-74.

Hackas, Pfarrkirche, Apsidenmalerei, zweite Hälfte 13. Jh. Lit.: A. Lindblom, La peinture
gothique en Suède et en Norvège, Stockholm igi6, g7-g8, 138-139, Abb. 15.

Melfi, Cripta di S. Margherita, Fragmente eines Zyklus, südital. Schule. Lit. : G. Kaftal,
Iconography of the Saints in Central and South Italian Schools of Painting, Florence
1965, 729; Photos Soprintendenza Bari.

St. Julien-du-Sault, Margaretenfenster, 2. H. 13. Jh., erwähnt bei E. Frodl-Kraft in: Wiener
Jb. f. Kunstgesch. 16 (1954), 12, Abb. 3.

Fécamp, Abteikirche, Margaretenfenster, um 1275. Lit.: Lafond Jean, Les vitraux de l'ab¬
baye de la Trinité de Fécamp, in: L'abbaye bénédictine de Fécamp III (1961), 97-126.

14. Jahrhundert

Pürgg, Pfarrkirche, Wandmalerei im Turm, um 1300. Lit.: W. Frodi, Ein neuaufgedeckter
Freskenzyklus in Pürgg, in: Österr. Zeitschr. f. Kunst und Denkmalpflege 7 (1953),
49-55. Abb. 60.

292



Süeete-Sivetice, Wandmalerei, um 1300. Lit.: Radocsay Dénes, A kozépkory magyarorszâg
falképei, Budapest 1954, 98 (franz. Text), Abb. 32-33.

Queen Mary's Psalter, Miniatures and Drawings by an English Artist of the 14th Century,
reproduced from Royal Ms 2B. VIII, British Museum, hrsg. von Sir George Warner,
London 1912, 307-314.

Zürich, Fraumünster, Wandmalerei an der linken Chorwand, frühes 14. Jh. Lit.: Kdm Zü¬
rich I. 192. Die Skizzen von F. Hegi, vormals in der Sig. der Künstlergesellschaft, sind
heute im Kunstmuseum Zürich.

Montici bei Florenz, Dossale des Cäcilicnaltars, erstes Viertel 14. Jh. Lit.: G. Kaftal, Icono¬
graphy of the Saints in Tuscan Painting, Florenz ig52, Abb. 755—758.

Graz, Lechkirche, Glasmalerei, 14. Jh., erwähnt bei E. Frodl-Kraft, in: Wiener Jb. f. Kunst-
gesch. 16 (1954), 13.

Bozen, Wandmalerei aus der 1. H. des 14. Jh. in der ehem. Dominikanerkirche. Lit. : Nicolo
Rasmo, Scoperte e Restauri di .Affreschi della Parochia di Bolzano, in: Cultura Atesina

3 (1949), 85-1 io, 155-156.
Koblenz, St. Florin, Wandmalerei über dem Margaretenaltar, nach 1364. Lit.: P. Clemen,

Die gotische Monumentalmalerei der Rheinlande, Düsseldorf 1930, Textbd. 143-147,
Abb. 176.

Vatikanische Museen, Margaretentafel, toskanisch, spätes 14. Jh. Lit.: G. Kaftal, Iconography
of the Saints in Tuscan Painting, Florence 1952, Abb. 756.

Wien, Kunsthist. Sigen, Tafelmalerei, gegen 1400. Lit.: Karl Öettinger, Ein österr. Kreuzi¬
gungsaltar gegen 1400, in: Jb. d. kunsthist. Sigen in Wien 50 NF 14 (1953), 93-106,
Abb. 108, 110.

/5. Jahrhundert

Basel, Krypta des Münsters, um 1400. Lit. : A. Bernoulli, Die Deckengemälde in der Krypta
des Münsters zu Basel, in: Mitt. d. hist. u. antiquar. Gesellschaft zu Basel, Basel 1878,
6, Tafel III.

Levoca-Löcse, Wandmalerei, um 1400. Lit.: Radocsay Dénes, A kozépkory magyarorszâg
falképei, Budapest 1954, IOO (franz. Text), Abb. 63-64.

Gielsdorf bei Bonn, Wandmalerei in der Jakobikapelle, spätes 15. Jh. Lit.: P. Clemen, Die
gotische Monumentalmalerei der Rheinlande, Düsseldorf 1930, Textbd. 326 f., Tafelband

Tafel 76.
North Tuddenham, Glasmalerei. Lit.: Chr. Woodforde, The Norvich School of Glass-painting

in the 15th Century, Oxford 1950, 57-60, Tafel 17. Hinw-eisc zu Zyklen in Welbornc,
Heydon, Combs 58-59.

Combs, s. North Tuddenham.
Tournai, Bibl. de la ville et du séminaire, Ville Cod., 127, 185 v, Miniaturen zur Margareten¬

vita, Version Jean Vignay.
Anga, Wandmalerei im Schiff der Plärrkirche, Mitte 15. Jh. Lit.: Sveriges Kirker, Konst-

historiskt Inventarium, Gotland Bd. IV, 2. Halbbd., Stockholm ig5g-ig64, 530 ff.,
Abb. 604, 610-613.

Notre-Dame-du-Tertre, Châtelaudren, Wandmalerei, 3. Viertel 15. Jh. Lit.: Marc Thibout,
N.-D.-du-Tertre à Châtelaudren, in: Congrès archéol. Saint Bricux 194g, 220-223.

Basel-Dijon, Margarctenaltar des Coburger Meisters, um i4go, innere Flügel in Sig. Burck¬
hardt, Langenbruck-Basel, die äußeren im Museum in Dijon, vormals Sig. Dard.
Lit. : A. Stange, Deutsche Malerei der Gotik VII, 31, .\bb. 65 ; L. Fischel, Die Heimat
des «Meisters der Coburger Blätter», in: Oberrhein. Kunst 6 (ig34), 27 ff., Abb. 3.

Blaubeuren, Kreuzgangkapelle, Wandmalerei von i486. Lit.: J. Baum, Die Kunst- und
Altertumsdenkmale im Königreich Württemberg, Inventar Donaukreis I (Eßlingen
igii), 34 f., Abb. 343.

Laterza, Cripta di S. Antonio, Wandmalerei, Fragmente eines Zyklus, südital. Schule. Lit.:
G. Kaftal, Iconography of the Saints in Central and South Italian Schools of Painting,
Florence 1965, 732 ff

293



Quellen und Literatur

Acta Sanctorum.
Ansaldi G. R., Gli affreschi della basilica di S. Vincenzo a Galliano, Milano 194g.
Baudot-Chaussin, Vie des saints et des bienheureux selon ordre du calendrier avec l'his

torique des fêtes, 12 Bde., Paris ig35-igs6.
Benzerath M., Die Kirchenpatrone der alten Diözese Lausanne im Mittelalter, Freiburg

i. Ue. igi4-
Bernoulli A., Die Deckengemälde in der Krypta des Münsters zu Basel, in: Mitt. d. hist.

u. antiquar. Gesellschaft zu Basel, Basel 1878.
Bianconi P., Inventario delle cose d'arte e di antichità (Levcntina, Blenio, Riviera), Bd. 1,

Bellinzona ig48.
Bibliotheca hagiographica graeca, 2. Aufl., Brüssel 1909.
Bibliotheca hagiographica latina, Brüssel 1898-igoi, 1911.
Brenk B., Die romanische Wandmalerei in der Schweiz, in: Basler Studien zur Kunst¬

geschichte NF 5, Bern 1963.
Brentani Luigi, La pittura quattrocentesca nel cantone Ticino, Cristoforo e Nicolao da

Seregno, detti da Lugano, in: Rassegna d'arte 1915, 265-276.
Bugge A., Norske stavkirker, Oslo igs3-
Caminada Christian, Verzauberte Täler, Ölten 1961.
Chevalier U., Bio-bibliographie, 2 Bde., Montbéliard 1894-^03.
Clemen Paul, Die gotische Monumentalmalerei der Rhcinlande, 1 Text- und 1 Tafelband,

Düsseldorf 1930.
Dclaporte Y., Les vitraux de la cathédrale de Chartres, 3 Bde., Chartres 1926.
Eibner A., Entwicklung und Werkstoffe der Wandmalerei vom Altertum bis zur Neuzeit,

München 1926.
Escher K., Untersuchungen zur Geschichte der Wand- und Deckenmalerei in der Schweiz

vom 9. Jahrhundert bis zum Anfang des 16. Jahrhunderts, Straßburg 1906.
Farner O., Die Kirchenpatrozinien des Kantons Graubünden, in: 54. Jahresbericht der

Hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden, 1924, 1-192.
Fink H., Die Kirchenpatrozinien Tirols, Passau ig28.
Fourrey R., Les verrières historiées de la cathédrale d'Auxerre, Auxerre o.J. (zwischen ig27

und ig38).
Frodl-Kraft E., Das Margaretenfenster in Ardagger, Studie zur österr. Malerei in der 1.

Hälfte des 13. Jahrhunderts, in: Wiener Jb. für Kunstgesch. 16 (1954), g ff.
Frodi Werner, Die gotische Wandmalerei in Kärnten, Klagenfurt 1944
— Ein neuaufgedeckter Freskenzyklus in Pürgg, in : Österr. Zeitschr. f. Kunst- und Denk¬

malpflege 7 (1953), 49 ff.
Gantner J., Kunstgeschichte der Schweiz, 4 Bde., Frauenfeld i936-ig6i.
Ganz P. L., Die Malerei des Mittelalters und des 16. Jahrhunderts in der Schweiz, Basel

!95°-
Gilardoni Virgilio, Inventario delle cose d'arte e di antichità (Distretto di Bellinzona),

Bd. 2, Bellinzona 1955.
Flandwörterbuch des deutschen Aberglaubens, 10 Bde., Berlin-Leipzig 1927-^42.
Hiabanus Maurus, Martyrologium, in: Patrologia latina CX (1852), 1121-1188.
Herberts K., Wände und Wandbild, Stuttgart 1953.
Jacobus a Voragine, Legenda aurea, hrsg. Th. Graesse, Leipzig 1856, deutsch von R. Benz,

Jena igì7/21.
Kaftal G., Iconography of the Saints in the Tuscan Painting, Florence ig52.
Kaftal G., Iconography of the Saints in Central and South Italian Schools of Painting,

Florence ig65.
Katzenellenbogen Adolf, Allegories of the Virtues and Vices in Mediaeval Art, New York

1964-

294



Kerler D., Die Patronate der Heiligen, Ulm 1905.
Kieslinger F., Gotische Glasmalerei in Österreich bis 1450, Zürich-Leipzig-Wien, o. J.

(I928).
Kdm Die Kunstdenkmäler der Schweiz, Basel ig2 7 ff.
Künstle Karl, Ikonographie der christlichen Kunst, 2 Bände, Freiburg i. Br. ig26/28.
Lafond Jean, Les vitraux de l'abbaye de la Trinité de Fécamp, in : L'abbaye bénédictine

de Fécamp 3 (1961), 97-126.
Lexikon für Theologie und Kirche, 12 Bde., Freiburg i. Br. 1930-1938, 2. Aufl. 1957 ff.
Lindblom A., La peinture gothique en Suède et en Norvège, 2 Bde., Stockholm 1916.
Mayer J. G., Geschichte des Bistums Chur, Stans 1917.
van Marie R., The Development of the Italian Schools of Painting, ig Bde., Den Haag

1923-1938.
Matalon Stella und F. Mazzini, Affreschi del Trecento e Quattrocento in Lombardia,

Milano igs8.
Matalon Stella, Affreschi Lombardi del Trecento, Milano igÖ4-
Monumenta Cataloniae, Barcelona 1932 ff.
Nüscheler A., Die Gotteshäuser der Schweiz, 3 Bde., Zürich 1864-1873.
Müller Iso, Die christlichen Elemente des rätoromanischen Margaretha-Liedes, in: Schweiz.

Archiv für Volkskunde 58 (1962), 125-137.
Oettinger Karl, Ein österreichischer Kreuzigungsaltar gegen 1400, in: Jb. der kunsthist.

Sigen in Wien 50 NF 14 (1953), 93-106.
Poeschel Erwin, Ein Wandbilderzyklus aus der Zeit um 1400 in Graubünden (Tenna), in:

Zeitschr. f. Schweiz. Archäologie und Kunstgesch. 21 (1961), 171 ff.
Queen Mary's Psalter, Miniatures and Drawings by an English Artist of the 14th Century,

reproduced from Royal Ms 2 B VIII, British Museum, hrsg. von Sir George Warner,
London igi2.

Radocsay Dénes, A kozépkory magyarorszâg falképei (Die W andmalerei Ungarns im Mit¬
telalter, mit franz. und russ. Zusammenfassung), Budapest ig54.

Rasmo Nicolo, Scoperte e Restauri di Affreschi nella Parocchia di Bolzano, in: Cultura
Atesina 3 (1949), 95-110, 155-156.

Réau Paul, Iconographie de l'art chrétien, 3 vol. Paris 1955-1959.
Reichel Helga, Der Meister von W'altensburg, Marburg a. d. Lahn 195g.
Rolland P., La peinture murale à Tournai, Bruxelles 1946.
Sartorius Helena, Die mittelalterlichen Chorausmalungen in den Kirchen des Tessins,

Basel 1955.
Schreiber G., Die vierzehn Nothelfer in Volksfrömmigkeit und Sakralkultur, Innsbruck

'959-
Soleil, La vierge Margarethe substituée à la Lucine antique, Paris 1885.
Stange Alfred, Deutsche Malerei der Gotik, 11 Bde., München-Berlin 1934-^61.
Sveriges Kirker, Konsthistoriskt Inventarium, Stockholm 1955 ff.
Thibout M., Notre-Dame-du-Tertre à Châtelaudren, in: Congrès archéeol. Saint Brieux

H959. 217 ff-
Toesca Pietro, Il Trecento, Torino 1951.
Usener Hermann, Acta Sanctae Marinae, in: Festschrift zur 5. Säkularfeier der Uni¬

versität Heidelberg, Bonn 1886.
van den Andel G., Die Margaretenlegende in ihren mittelalterlichen Versionen, Eine ver¬

gleichende Studie, Groningen-Batavia 1933.
W eingartner J-, Gotische Wandmalerei in Südtirol, Wien ig48.
Wentzel H., Meisterwerke der Glasmalerei, Berlin 1954.
Woodforde Christopher, The Norvich School of Glass-painting in the 15th Century, Lon¬

don 1950.

295


	Die spätgotischen Wandmalerei-Fragmente der Kirche Sankt Michael in Savognin

