
Zeitschrift: Bündner Monatsblatt : Zeitschrift für Bündner Geschichte, Landeskunde
und Baukultur

Herausgeber: Verein für Bündner Kulturforschung

Band: - (1967)

Heft: 1-2

Artikel: Felsbilder im alten Rätien

Autor: Bertogg, Hercli / Bundi, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-398013

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-398013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUNDNER MONATSBLATT
Zeitschrift für bündnerische Geschichte, Heimat- und Volkskunde

Chur, Januar/Februar 1967 Nr. 1/2

Felsbilder im alten Rätien

Von Hercli Bertogg "j"

Einleitung

Beim Ordnen der Bibliothek meines Vaters wurden die von ihm gesammelten

Literatur- und Quellenauszüge zum «Alträtischen» in einer Mappe verschlossen

vorgefunden. Nach seiner letztwilligen Verfügung soll dieses Material nicht
weiter verwendet werden. Ich denke, daß eine Herausgabe nicht im Sinne meines

Vaters geschähe, da jeglicher Plan fehlt. Vorliegendem Aufsatz war ein

Inhaltsverzeichnis beigelegt, so daß ein Druck vorgesehen war. Auch benutzte mein

Vater bei seinen Vorträgen diesen Aufsatz als Manuskript.

Dr. Martin Bundi, ein Kenner der Schriften meines Vaters und der
Felsbilder in der Val Camonica, hat in verdankenswerter Weise die Überarbeitung
und Veröffentlichung des Aufsatzes übernommen. Ihm sei herzlich dafür gedankt.

Dank aussprechen möchte ich auch der Redaktion des Bündner Monatsblattes

für die Aufnahme der Arbeit. Hercli Bertogg jun.



Vorwort des Herausgebers

Man kann sich fragen, ob ein vor zwölf Jahren entworfener Artikel über

ein wissenschaftliches Thema heute veröffentlicht werden könne, ohne unterdessen

von den Resultaten der Wissenschaft überholt worden zu sein. Tatsächlich hat
die Forschung auch auf dem Gebiet der Felsbilder im vergangenen Jahrzehnt
große Fortschritte gemacht. Für das Felsbildzentrum in der Val Camonica ist

gerade in dieser /feit die Sammelarbeit und Auswertung der Bilder in großem

Stil durchgeführt worden, vor allem seitdem der junge italienische Gelehrte

Emmanuel Anati diesem Tal seine Aufmerksamkeit geschenkt hat. Heute
besteht nun unter Anatis wissenschaftlicher Leitung in Capo di Tonte ein Centrum

für archäologische und ethnologische Studien, in dem sich jeden Sommer
Studenten aus aller Welt zusammenfinden. Von hier aus werden die Felsbilder

systematisch untersucht: das Gebiet planmäßig eingeteilt und vermessen, der

Fels gesäubert, die Gravierung verdeutlicht, das Bild im Pauszeichnungsverfah-

ren aufgenommen, fotografiert, kopiert, mikroverfilmt und archiviert. Eine solche

Arbeit kann nur mit einem ausgebauten Mitarbeiterstab geleistet werden. Gegenwärtig

wird die Gegend von Seradina derart unter die Lupe genommen.
Und dennoch, trotz dieser emsigen Forschertätigkeit des letzten Jahrzehnts,

bleiben die Hauptgedanken Bertoggs heute noch so aktuell wie je zuvor. Sie

bleiben es in erster Linie in seinen Ausführungen über den religiösen Inhalt der

Bilder, über die Entwicklung der Gottesidee. Für uns aber ist der Artikel von

um so größerer Bedeutung, als bisher über die Val Camonica-Bilder nur wenige

Publikationen in deutscher Sprache erschienen sind und als Bertogg auf
verschiedene Zusammenhänge zwischen dem rätischen Süden und Norden hinweist.

Ihm war im Innersten bewußt, daß die nordalpinen rätischen Stämme im
Grunde von der gleichen Geisteshaltung getragen waren, wie sie am Südfuß der

Alpen durch soviele Inschriften und Felszeichnungen zutage tritt. Trotz der

wenigen rätischen Inschriften und Gravierungen, die bisher nördlich der Alpen
entdeckt wurden, schimmert doch da und dort in Sitte und Brauch, Sage und

Märchen, Sprache, Orts- und Flurnamen das Heidnisch-Alträtische durch. Wie
hätte sich Bertogg gefreut über die letztjährige Nachricht, daß nun auch in
Graubünden ein größerer Felsbilderkomplex entdeckt worden ist! Gespannt
erwartet wohl männiglich die weiteren Untersuchungen des Rätischen Museums

in dieser Sache, gespannt auch, wie sich diese Bilder zu denjenigen der Val
Camonica verhalten.



Hercli Bertogg ist wesentlich mitbeteiligt gewesen an der Erforschung der

Felszeichnungen bei Capo di Ponte in der Val Camonica. Seit dem Jahr ig40
hat er verschiedenenorts in Graubünden Vorträge gehalten über das «Rätische
Heidentum» oder über die «Struktur des alträtischen Volkes». Nach dem

Krieg bereiste er des öfteren die Val Camonica, untersuchte die Felsblöcke,
zeichnete undfotografierte, erstellte Abklatsche und Gipsabgüsse der Bilder. Mit
Hilfe von Einheimischen, vor allem des jungen Schreiners Gian Battista Mafifessoli,

durchstöberte er die ganze Umgebung von Capo di Ponte. Wo heute auf der

linken Talflanke die Gegend der Felsblöcke gerodet, zu einem Park verwandelt
und unter Schutz der Sopraintendenza gestellt ist, mußten Bertogg und sein

Begleiter damals noch ein dichtes Gestrüpp durchdringen. Das Schabwerkzeug
über die vermoosten Felsen selbst führend, hat Bertogg eigentliche Pionierarbeit

geleistet. So ist ihm auch auf einem Block bei /furia die Entdeckung des keltischen

Gottes Cernunos mit der großen Sonnenscheibe gelungen. Diese Forschertätigkeit

im rätischen Oberitalien hat Bertogg auch mit italienischen Gelehrten

zusammengeführt. Eine rege Korrespondenz zeugt vom engen Kontakt mit den

Forscherkreisen in Brescia und Bozen. Für seine Verdienste ist ihm die Würde
eines Ehrenmitgliedes der Akademie von Brescia verliehen worden.

Bertogg, seit igjj als Nachfolger von Prof. Lorenz Joos Konservator des

Rätischen Museums, widmete sich mit besonderer Sorgfalt den Problemen der

Archäologie. Er plante auch die Herausgabe eines großen zweibändigen Werkes

über die Räter, eines Werkes, an dem er seit Jahren gearbeitet hatte. In dieser

seiner Arbeit verband ihn eine enge Freundschaft mit dem damaligen Bischof
von Chur, Monsignore Christianus Caminada. Dieser hat in seinen nun zum
Buche «Die verzauberten Täler» zusammengefaßten Artikeln den Hintergrund
rätischen Wesens durch eine minuziöse Untersuchung der heidnischen Relikte in

Brauch, Sage und Überlieferung aufgedeckt. Das Wissen über die Räter hat
seit der archäologischen Kleinarbeit Walo Burkarts über die historisch-theologischen

Abhandlungen Hercli Bertoggs bis zu den volkskundlichen Beiträgen
Monsignore Christianus Caminadas eine ungeheure Bereicherung erfahren. Wenn

Felix Staehelin in seinem Werk über «Die Schweiz in römischer /feit» noch

ig48 feststellte, von der Religion der rätischen Schweiz sei uns überhaupt nichts

bekannt, so ist diese Feststellung zumindest seit den Arbeiten der genannten
Forscher eindeutig widerlegt worden.

Bei der Vorbereitung des vorliegenden Artikels war es nötig, da und dort
kleine Änderungen vorzunehmen, was sich wegen der heute andersgearteten For-



schungslage aufdrängte. Materiell wurde am Aufsatz nichts geändert. Da der

Artikel, um Neujahr igj4ljj verfaßt, zunächst für einen Lichtbildervortrag
bestimmt gewesen war, war es für die Publikation erwünscht, den zitierten
Autoren und ihren Werken nachzugehen und die erforderlichen Hinweise als

Fußnoten einzufügen. Die Fotos Nr. i, 2, 4, 5, 6, 8, g und 10 sind mit der

freundlichen Erlaubnis von Prof. Anati seinen Büchern über die Felszeichnungen

der Val Camonica (der englischen und italienischen Ausgabe) entnommen,

Nr. 3 und 7 stammen vom Bearbeiter des Artikels. Mit der am Schluß
angeführten Literatur Bertoggs zum Räterproblem, mit den bibliographischen
Hinweisen und der Angabe der neuesten Werke zu den FelsZeichnungen der Val
Camonica hoffe ich, die Kenntnis über Alträtiens Vergangenheit und Schicksal

möge auch eine breitere Öffentlichkeit erreichen und ansprechen.

Martin Bundi



Felsbilder im alten Rätien
Steine zum Reden bringen ist zweifellos keine leichte Sache. Insofern

habe ich mir eine bedenkliche Geschichte eingebrockt, und sie

wird noch schlimmer dadurch, daß ich den Leser bitten muß, mir
gelegentlich im Geiste zwei bis dreieinhalb tausend Jahre zurück zu
folgen. So begreife ich sehr wohl, wenn gefragt wird, ob denn in
unserer so reichen Bündnergeschichte nicht nähergelegene Gegenstände

zu finden gewesen wären. Es gilt jedoch zu bedenken, daß

ganz wichtige Entscheide der kulturellen Entwicklung auch unseres
Volkes sich vor den Tagen, da die Menschen zur Schrift kamen,
abspielten. Denken wir an die weittragende Haustierzähmung oder an
die Eroberung der Kulturpflanzen, an die Umwandlung zur Seßhaftigkeit

mit allem, was sie im Gefolge haben mußte. Vergessen wir dabei
die geistigen Umwälzungen wie die Überwindung des Horden «Staates»

unter anderem ja nicht. Wenn wir die Geschichte verstehen wollen,
müssen wir den Schlüssel zu vielem bei der Urgeschichte holen. Dies

gilt besonders für Völker wie unseres, die verhältnismäßig spät zur
Schrift gekommen sind.

Die Vorgeschichte kennt eigene Wege, um zur Erkenntnis zu
kommen: Ausgrabungen, Ortsnamenforschung usw. sind die Methoden.
Ihnen haftet jedoch weitgehend der Mangel an, daß sie uns wohl
Aufschluß geben über die materielle Kultur, uns aber in bezug auf die
Geisteswelt der Vorfahren im Dunkeln lassen. Eine Ausnahme bilden
manche Gräber, ganz besonders jedoch die Kunstwerke, welche die
Alten hinterließen und ein gütiges Geschick uns bewahrte. Letztere
haben überdies den Vorzug, direkter Ausfluß einer Geisteshaltung zu
sein, oft sogar bewußtes Bekenntnis jener Menschen darzustellen. Die
Felsbilder sind zudem sicher an Ort und Stelle geschaffen und können
somit nicht einmal durch einen Carlo Battisti den Rätern abgesprochen

werden.
Die Erforschung der Felsbilder ist eine neue Wissenschaft. Obwohl

man gelegentlich auf Bilderfelsen stieß, wußte man wissenschaftlich
kaum etwas damit anzufangen. Das Volk bezeichnete sie als Werke
des Teufels oder der Riesen und versuchte sie durch irgend eine
rankende Sage zu deuten. Oder sie wurden als «Sassi dei Pitotti» (Steine
der Geistesbcschränkten) abgetan.



•#

Bild i : Eisenzeitliche Szene vom großen Felsen von Naquane (nach Anati, engl. Ausgabe,
S. 28). Verehrung eines Hirsches. Eine Gruppe von Personen vollführt einen Tanz oder
Ritus um einen gewaltigen Hirsch, der vor einer Hütte steht. Die Schüssel zu Füßen der
Hütte scheint den rituellen Charakter zu unterstreichen.



Als auf ein historisches Kuriosum wiesen erstmals 1868 figurische
Forscher auf die Bilder in den Seealpen hin, auf die Zeichnungen vom
Monte Bego, den Laghi delle Meraviglie, der Val d'Inferno, der Val-
auretta und Fontanalba, wobei mehr ihre Lage Staunen erregte,
nämlich, daß sie in Höhen von 1890-2600 m über Meer vorkamen,
als daß ihr Inhalt irgendwie erfaßt werden konnte. Die meiste Zeit
des Jahres liegen die Bilder unter Schnee. Die Lage an der umstrittenen
Grenze zwischen Frankreich und Italien - heute ist es zur Abwechslung
französisches Gebiet - mit ziemlich starken Befestigungen erschwerte
die Forschung weiterhin. Alle Fotoapparate müssen heute in San Dal-
mazzo oder Cuneo deponiert werden Die Entdeckungen der
altsteinzeitlichen Höhlenbilder von Altamira und der Höhlen und Grotten
in Frankreich ermunterten trotzdem den Engländer Clarence Bick-
nell, sich jahrelang den ligurischen Felsbildern zu widmen und sie

bekanntzumachen.1 Seit 1890 erfolgten die Nachrichten über die
naturalistischen Felsbilder in Nordskandinavien, seit 1910/15 die
Publikationen über die immer zahlreicher entdeckten Bilder von
Südwest-Schweden, besonders derer aus der Provinz Bohuslän und Ta-
num. Die Arbeiten von Leo Frobenius über die nordafrikanischen
Felsgravierungen, die Arbeiten von Abbé Breuil, Hugo Obermaier und
Herbert Kühn sowie die zahlreichen Bemühungen um die Psyche der
urtümlichen Menschen brachten seit den 20 er Jahren diesen
eigenartigen Forschungszweig in Fluß.2 Der letzte Weltkrieg konnte diese

Entwicklung wohl unterbrechen, nicht aber auslöschen. Kaum schwiegen

die grausigen Waffen, erwachten die Musen wieder und machten

neue, unerwartete Entdeckungen auch auf diesem Spezialgebiet. In

1 Vgl. Bicknell, Clarence: The prehistoric rock engravings in the Italian Maritime
Alps. 2nd ed. Bordighera igii. Vom gleichen Autor: A guide to the prehistoric rock
engravings in The Italian Maritime Alps. Bordighera 1913. Dieses Werk enthält eine gute
Beschreibung, Inventarisierung und Dokumentation von Zeichnungen und Fotos über die
ligurischen Felsbilder.

2 Frobenius, Leo : Kulturgeschichte Afrikas, Zürich 1954. - Von den vielen Veröffentlichungen

Henri Breuils führen wir nur die folgenden zwei neueren an: Breuil, Henri:
Quatre Cents Siècles D'Art Pariétal. Les cavernes ornés de l'âge du Renne. Montignac:
Centre d'études et de documentation préhistoriques (1952). Es handelt sich hier vor allem
um ein Werk über die großflächige Höhlenmalerei und -gravur Frankreichs und Spaniens ;

beherrschende Mitte dieser Betrachtung ist das Pferd. Vom gleichen Autor zusammen mit
Raymond Lantier wurde herausgegeben: Les hommes de la pierre ancienne (paléolithique



Italien wurde man aufmerksam auf einzelne Felsgravierungen im
Finalese (Appenin), bei Orco Feglino und in Aquasanta, neulich auch
auf solche in Castelfeder im Etschtal, zwischen Neumarkt und Auer,
ferner beim Dos Zelor des Castello di Fiemme (Studi Trent. 1950,
4 Pg- <U4> % 983)-3

Die überraschendste, wenn auch noch wenig bekannte Tatsache
besteht aber darin, daß als Resultat der Forschungsarbeit der letzten
Jahre neben die Zentren der Felsbildkunst in Bohuslän/Schweden und
am Monte Bego/Ligurien unterdessen ein drittes überragendes getreten

ist: das alträtische Felsbildzentrum in der Val Camonica. In Ta-
num haben wir 267 Bildergruppen, in ganz Skandinavien etliche
Tausende. Am Monte Bego zählte Bicknell bei seiner Inventarisierung im
Ganzen 5000 Einzelbilder. Im rätischen Hauptzentrum habe ich diesen

Sommer 4343 Bilder registriert, ohne alle gesehen zu haben, und
seither sind schon wieder eine Anzahl dazugefunden worden.4

Von rätischen Felsbildern sprechen heißt darum in erster Linie
vom Felsbildzentrum von Capo di Ponte in der Val Camonica reden.
Wieder mag es vielleicht scheinen, als führe ich den Leser reichlich
abgelegene Pfade. Keine Angst! Die Val Camonica, das Heimattal
der alten Camunen, ist nicht nur alträtischer Boden, sondern liegt
auch gar nicht so furchtbar weit von Chur entfernt. Wenn man um
06.40 Uhr in Chur ins rätische Bähnchen steigt, so ist man gegen
Abend schon beim großen Bilderfelsen von Sura-Naquane oder beim
Sasso di Cemmo.

et mésolithique), Paris 1959. — Obermaier, Hugo: La vida de nuestros antepasados cuater-
narios en Europa. Discursos leidos ante la Real Academia de la Historia en la recepcion
de Don Hugo Obermaier el 2 de mayo de 1926, Madrid 1926. - Kühn, Herbert: Die Fels-
bilder Europas, Europa-Verlag Zürich-Wien 1952. Vom gleichen Verfasser sind in der
Folge erschienen: Auf den Spuren des Eiszeitmenschen, 3. Auflage, Wiesbaden 1956. Die
Kunst Alteuropas, Stuttgart 1958. Das letzte im Du Mont Verlag in Köln herausgekommene

Werk «Vorgeschichte der Menschheit» umfaßt zwei Bände: Band 1: Altsteinzeit
und Mittelsteinzeit; Band 2: Neusteinzeit (1963/64.)

3 Vgl. auch über die Felszeichnungen in Osterreich das neueste Werk Burgstaller
Ernst-Lauth Ludwig: Felsgravierungen in den österreichischen Alpenländern. In: Jahr,
buch des Oberösterreichischen Musealvereins, 110. Band, Linz 1965, S. 326-378.

4 Diese von Bertogg um 1954 ermittelte Zahl ist unterdessen auf mehr als das Zehnfache
angewachsen. Laut mündlicher Mitteilung von Professor Anati kennt man heute in Capo
di Ponte und Umgebung mehr als 45 000 Einzelbilder.



»¦

t,','.
^'!>»-Wr *«

.»»;*

.» »v
; '.A

sSKpSsk

»»»»»*^O-^:."0^—mmm*mz»¦ vy t-i% /*?*•¦.
-»•¦«p^ *?

% ÄSX m
Ï.3,

S**J*

»f»o

HHB

Bild 2: Die Val Camonica, vom Dorl'Cimbergo aus gesehen. Blick talabwärts (nach Anati,
ital. Ausgabe, Tafel 1).

Dann allerdings, wenn man da zu forschen und zu studieren
beginnt, kommt man nicht so schnell los von dieser Geschichte. Die
ersten Entdeckungen von Felsbilclern wurden auf der rechten Talseite
in der Umgebung von Cemmo gemacht. Es zeigte sich dann im Laufe
der Jahre, daß dieses rechtsseitige Felsbildergebiet folgende Plätze
einschloß : Dos delle Greppe e Ponte san Rocco, Dos de Seradina,
Conca di Cemmo, Genicai, Bedoline e rocce di Scarable, Giàdighe/
Bettinei, Dos delle Lite, Pozzi. Aber man kann nicht nur von Bildern
reden ; die muß man in erster Linie ansehen, und so wollen wir einige
Proben in Augenschein nehmen. Im Herbst 1929 sah Prof. Giovanni
Marro von Turin durch den alten Herrn Squinabol zum ersten Mal
den ersten der beiden «Sassi dei Pitotti», den er dann gründlich
untersuchte.



m ¦ trimt- -it
»;»»»: ÏM

oo»»o» »S ».,„-,; iwttiswm

:

**»¦s»
o»»,-,»:

*&t?Ä

» »"""""

»^

f-aê^ï:»^

Iti
:s; »»'»»%•"*SBT*

y*
o»'-,:;'o»

-- •
¦

¦ .:
»::»»::

<*r &
<£j£? WMm

m^
Bild 3 : Sasso dei Pitotti. Block I bei Cemmo.

Marro erkannte sofort die Bedeutung dieses Blockes, erklärte ihn
auf Grund der Formensprache der Zeichnungen und des urtümlichen
Geistes für prähistorisch. Er gab bereits in seinem ersten Beschrieb

aus dem inneren Wesen der urtümlichen Schau her die mutmaßlichen
Ergänzungen und sondierte in den folgenden Jahren die nähere
Umgebung.5 Zufällig stieß er schließlich keine 15 m vom ersten — leider
am Rande abgewitterten — Block Nr. I entfernt auf Block Nr. II. Der
war fast ganz zugedeckt und durch einen uralten Feigenbaum dem

5 Marro, Giovanni. La nuova scoperta di incisioni preistoriche eli Val Camonica.
Atti della R. C. delle Science di Torino 1931.

IO



Blick entzogen. Professor Marro erhielt nach langem die Erlaubnis,
den Baum zu fällen und den Block von 5 m auf 3x3m freizulegen.
Was sich da dem erstaunten Auge bot, war nicht nur eine fabelhaft
erhaltene Parallele zum Block Nr. I, sondern ein urtümliches Kunstwerk,

das die Theorien Marros glänzend bestätigte.

H*rir* fi wrt* h*
X(TT*

**rV
»ir^xp^ trTKr* <*

Xrrf ±T/ITT r-*/r+
T*^ 1hTTW jf*T-t*v ^T^N k»TY >H yi>^Sn frH 'K tV\~ s»s
**^ rS

r*

Bild 4: Sasso dei Pitotti, Block II bei Cemmo. Uralter Jagdzauber (nach Anati, ital.
Ausgabe, S. 64).

Marro hatte vermutet, daß hinter den Tieren und Dolchen von
Block I irgendwelche Menschengestalten von linearer und frontaler
Form zu denken seien. Auf Block II sehen wir sie. So muß heute die
Erklärung Marros durchwegs gelten gelassen werden. Es ist ein uralter
Jagdzauber, wie bei den Kavernenbildern des voreiszeitlichen Spa-

11



niens und Frankreichs. Durch das Bild wollte man die Jagdbeute
zwingen, sich der Gewalt des Jägers zu übergeben. Die Dolchformen
sind endbronzezeitlich/frühhallstättisch. Wir treffen sie jedoch bereits
auf den mittelbronzezeitlichen Menhiren von Algund, vergesellschaftet
mit typischen Äxten der Bronzezeit.

Dann kam der Krieg. Die arme Val Camonica sah sehr böse Tage.
Besonders in der letzten Nacht tobten hier rasende Kämpfe zwischen
den Partisanen und den Deutschen. Im Norden von Capo di Ponte

ragen die rauchgeschwärzten Grundmauern von Cedegolo empor,
eines Dorfes, das die Deutschen zur Strafe dem Erdboden gleichgemacht.

Die Leute allerdings hatten fliehen können.
Es liegt auf der Hand, daß Prof. Marro nach seiner ersten glücklichen

Entdeckung auch die weitere Umgebung absuchte und sich
hiefür besonders eines einheimischen Hirten und Faschinenfabrikanten,

des alten Amaracco, bediente. Die Bilder sind nämlich gar nicht
so leicht aufzufinden. Viele dieser Felsplatten liegen im wuchernden
Kastanien- und Eichenbusch. Die vertieften Figuren sind mit Erde
aufgefüllt und bieten Moosen und Flechten willkommenes Erdreich.
Manche sind von Heidekraut oder Rasen überwuchert. Am ehesten

findet man neue Bilder nach einem der dort häufigen Gewitter, wenn
der Fels bereits trocken ist, die Mooslinien aber noch voll Feuchtigkeit
das Bild verraten. Aber, abgesehen von den Hauptfundplätzen, ist
ohne einheimische Helfer nichts zu machen. Das Gebiet ist zudem sehr

zerklüftet und unübersichtlich. Da muß man nicht nur Finderglück
haben, sondern auch Glück haben mit der Ortsbevölkerung. Da muß
ich um der Sache willen doch sagen, wie mir die Val Camonica seit

den Bubenjahren kein fremdes Land ist. Im Baugeschäftlein meines
Vaters arbeiteten Sommer für Sommer brave Männer aus der Camonica,

aus Malonno und Seilere, den unmittelbaren Nachbardörfern
von Cemmo und Capo di Ponte. Wir Buben waren mehr als zu Hause
beim Gelmi, Calzaferri, Bianchi usw. auf dem Bauplatz. Und als sie

in Feldkirch und Innsbruck in Kriegsgefangenschaft waren, haben
meine Eltern ihnen manches Päcklein Tabak hinausgeschickt. Das

haben sie nicht vergessen. Wenn ich heute hinüberkomme, darf ich
bei ihnen zu Hause sein und bekomme alle Hilfe der Ortsansässigen,
ohne welche nicht viel auszurichten wäre.

12



Emsiges Suchen hatte zur Entdeckung jener Bilderfelsen auf dem
rechten Oglioufer geführt; in den letzten Jahren ist ein noch größerer
Reichtum auf der linken Bergesflanke, vor allem bei Naquane, zutage
getreten. Es ist klar, daß diese Fülle von Bildern nicht auf einen Tag
in den harten Veru can eingeklopft worden ist. Versucht man die
Felsbilder etwas zu überschauen, so ergeben sich zwangslos gewisse Schichten,

die sich in der Technik, besonders aber in der Vorstellung und
Form unterscheiden.

Die ältesten Darstellungen haben wir in den zwei Blöcken von
Cemmo. Sie können stilistisch nicht anders als wie die Bohuslän-
Bilder und manche vom Monte Bego, mit denen sie sich in ihrer
Eigenart decken, spätestens bronzezeitlich sein. Das Kind und die
Primitiven denken an die Einzelheiten und setzen diese nebeneinander.
Kein Teil darf von einem anderen zugedeckt werden, und perspektivisches

Schauen fehlt. Die Wesen werden bald im Profil, bald von vorne
dargestellt, das heißt immer aber von der Seite her, die die meisten

typischen Einzelheiten bietet. Bei den Kompositionen ist das Betonte
überdimensioniert. Die Dolche von Cemmo sind alle viel größer als

Menschen und Tiere neben ihnen. Inhaltlich ist es reine Magie, durch
die das Jagdtier, das so auf den Jäger zukommen muß, erlegt werden
und der Mensch wieder sein Leben fristen kann. Auf Cemmo I haben
wir denn auch Tiere, die vom Dolch durchbohrt sind.

Von den alten präglazialen Zauberbildern unterscheiden sich die

von Cemmo durch den Pflug. Aber auch hier kann es sich um nichts
anderes handeln, als um dasselbe übersetzt in die Lebensbedingungen
des bronzezeitlichen Ackerbauers. Wie am Monte Bego soll hier am
Fuße der Concarena und des Badile, an denen sich die Gewitter oft
gewaltig entladen, die für die Saat und Ernte günstige Witterung
veranlaßt werden. Im Gegensatz zu den ältesten Bildern ist gerade hier
das Naturalistische mehr oder wenig verlassen, und das typische Symbol

beherrscht die Darstellung.
Man vergleiche die überbetonten Hörner der Zugochsen, wobei

das mediterrane Substrat sich deutlich zeigt, heißt doch nicht umsonst
im Osten «Keren» sowohl Horn als Strahl, aber auch Kraft, Vitalität,
Energie. Der Ochse war das heilige Tier im Vorindogermanischen
wie das Pferd im Indogermanischen.

l3



\

K
^ss»

m &rj

'££21Sm

*>& )f.

»^

IB^<*»

>«i «¦fcV

sss y.* u** *v
*« \ /väBi*

irm
mw

tt i *Jh
«• S

Bild 5 : Felsblock der fünf Dolche bei Paspardo an der linken Talseite mit einer abstrakten
Komposition der Periode III (frühbronzezeitlich), der auch die Dolche von Cemmo II
angehören (nach Anati, engl. Ausgabe, S. 100).

'4



; f.v ¦

Vf,c
:

: •'
.'

f f &#*

.:

L
\**0*

wgsaä

' J

.-

/

s

Bild 6: Ochsenpaar mit Karren oben, mit Pflug unten. Cemmo. Bronzezeitlich (nach
Anati, ital. Ausgabe, Tafel 41).

J5



Überraschend und in so manchem rätselhaft in ihrem Zusammenhang

ist eine Bilderschicht, die sich über das ganze Gebiet hin
verstreut findet, an einigen Stellen aber vorherrscht: die griechisch
beeinflußte. Ob dieser Einfluß von Süden her kam oder - was infolge
der Ausgrabungen in Spina im Commachio immer wahrscheinlicher
wird - von den griechischen Plätzen an der oberen Adria, ist noch
nicht sicher zu sagen. Eingehendes Studium der Formen und
Vergleiche mit altgriechischen Denkmälern führen in die Zeit zwischen
600 und 500 vor Christi. Inhaltlich dürfte die Grundabsicht ganz
dieselbe sein wie beim magischen Zauber der früheren Epoche. Das
Ziel will man allerdings jetzt durch die Darstellung ritueller Kämpfe
und Tänze und durch den Hinweis auf uralte Mythen erreichen. Die
Menschengestalt, plastisch gesehen, nackt, phallisch - nie Frauen oder

gar Paarungsszenen, wie sie die nordischen Felsbilder regelmäßig
aufweisen - dominiert. An Tieren bringt diese Phase sozusagen nur das

Pferd, und zwar eben in der ganz typisch griechischen Haltung.
Diese griechische Welle kann sich aber in der Camonica nicht

durchsetzen und auf die Länge halten. Sie war zu hoch und subtil.
Die große Masse der Bilder, mögen sie früher oder später entstanden
sein, bleiben in urtümlicher Vorstellung, ja, es will scheinen, daß
nach 500 vor Christus geradezu ein neues Aufbrechen der urtümlicheren

Art stattfindet. Sind neue Stämme hereingebrochen? Es ist schwer

zu sagen. Aus der Gleichheit der Motive, wie sie am Monte Bego, in
Bobuslän/Tanum, im alten Spanien und Nordafrika und andernorts
erscheinen, dürfen keine Volkszusammenhänge konstruiert und keine
Kulturbeeinflussungen behauptet werden. In der Hauptsache gehen
die Erscheinungen mit aller Deutlichkeit auf die allgemein-menschlichen

Urdenkformen (auf die Archetypen, wie Jung sagt) zurück.
Nur so erklärt es sich, daß die Schalensteine sich fast über die ganze
Welt verteilen, daß die Fußabdrücke im Stein in Indien so gut wie in
der Neuen Welt zu beobachten sind, daß bestimmte stilistische
Eigentümlichkeiten sich in der Entwicklung der verschiedensten Völker auf
einer gewissen Stufe sozusagen gesetzmäßig einstellen.

16



¦
¦¦¦¦

»»::»

oi*

Bild 7: Wie werden die Felsbilder reproduziert? Das l'auszeichnungs\erfahren wird heute
in Seradina bei Cemmo angewendet. Solche Häuser finden sich zu Hunderten dargestellt.



Für die Erklärung der Cantonica-Bilder bleibt noch unendlich
viel zu tun.6 Wichtig sind chronologische Fixierungen der Bilder.
Prof. Süss in Brescia hat daraufhin die dargestellten Waffen verarbeitet

und sie mit den datierten Originalien in den Museen verglichen.
Wenn wir an einer Stelle ein eigentümliches Haumesser in aller Feinheit

dargestellt sehen und wissen, daß solche nur in der sogenannten
Prosdocimi-II-Stufe von Este ausstrahlend vorkommen, so ergibt das

einen guten Anhaltspunkt. Die Waffennachbildungen erregten übrigens

an der Mostra degli Arme in Brescia großes Aufsehen.

Eingehend hat man sich nach dem Motiv all dieser Überfülle
gefragt. Warum haben Menschen mit unendlicher Geduld und Mühe

- der Verucano von Capo di Ponte ist ein sehr hartes und widerstandsfestes

Gestein, dem wir oft die wundervolle Erhaltung der Bilder
verdanken - jahrhundertelang ihre Bilder in den Felsen geklopft? Zur
Befriedigung ihrer ästhetischen Bedürfnisse? Zur bloßen Kurzweil auf
keinen Fall. Solche Einkritzelungen von gelangweilten Hirten und

sogar eines verliebten Pärleins von 1831 mit dem üblichen Herzchen
und Vergißmeinnichtlein finden sich bei der Wallfahrtskirche Le
Sante auch, zeigen aber erst recht die ganz andere Form und
Vorstellungswelt, wenn sie sich auch eines Schalenfelsens als Tafel
bedienten. - Die Erklärung der Felsbilder aus rein ästhetischem Triebe
hat ganz versagt. Die Parallelen zu den heutigen Urmenschen
verbieten solche Begründung. Sind es Geschichtsillustrationen? Die
Fußsohle würde eine glückliche Landung in der Erinnerung festhalten.
Am ehesten könnte man bei den Zweikämpfen an solche Keilereien
denken, mit denen sich irgend ein Heros brüsten wollte. Aber dann
die Schalen, die Sonnensymbole, die Häuschen, Einzelwaffen und
Symbolzeichen? Das hat dazu geführt, daß im großen ganzen auch
dieses Motiv völlig aufgegeben werden mußte.

6 Bertogg wies damals auf die Notwendigkeit hin, es seien erst entscheidende Sammelarbeiten

zu leisten und die Technik der Reproduktion zu verfeinern. Dies ist unterdessen
geschehen. Das neue in Capo di Ponte geschaffene Zentrum für archäologische und ethno-
grafische Studien untersucht heute das Felsbildergebiet streng wissenschaftlich. Dabei
werden die von Bertogg schon angewandten und empfohlenen Möglichkeiten der
Photographie, des Abklatsches, der Zeichnung und des Gipsabgusses neben den neueren Paus-
zeichnungsverfahren selbstverständlich auch herbeigezogen.



Die Forscherwelt nimmt heute mit Einmütigkeit an, es handel sich
fast ausschließlich um religiöse Bilder. Ich erinnere nur an das Buch

von Oscar Almgren «Nordische Felszeichnungen als religiöse Urkunden».7

Auch Bicknell weiß für die ligurischen Felszeichnungen keine
andere Begründung als eindeutig die religiöse, das heißt, daß sie ganz
und gar im Dienste der Religion, des Kultes oder der Magie gestanden
haben. Innerhalb dieser Motivdeutung, heute geradezu der
allgemeine Nenner, beobachten wir im einzelnen verschiedene Ansichten.
Ist's ein Totenkult? Die Schiffe und Wagen wären Totenschiffe und
Wagen zur großen Überfahrt ins Land der Seligen. So Holmboe.8 Die
Schalen seien Opferschalen für die Elfen, die Seelen der Abgeschiedenen.

So Hammarstedt.9 Aber die wenigsten Schalen kommen an
Grabsteinen vor, wenn's auch im Norden solche gibt, wie zum Beispiel
beim Kivikstein. In Ligurien und in der Camonica ist der natürliche
Fels so ausgedehnt, daß weit und breit gar kein Grab möglich ist, man
müßte schon Kremation annehmen. Nein, es wird ganz allgemein der

Hunger nach Leben und Lebenssicherung sein, der die Menschen in
ihrer Qu3! zu diesem Riesenversuch trieb, zum Leben zu gelangen.
Ob diese Lebenskraft anläßlich der Jagd oder für die Feldfruchtbarkeit

herbeigezogen werden sollte, ob sie für Fruchtbarkeit von Mensch
und Tier erfleht wurde oder ob sie das Sterbende und Begrabene neu
beleben sollte, das hing von der jeweiligen Lebenslage ab. Die Schalen
sind (nach Rivett-Carnac)10 Symbole der Befruchtung, die Fußeindrücke

noch bei heutigen Naturvölkern Gegenwartszeichen des

lebensspendenden Sonnengottes. So Baudouin.11 Das sagen die Bilder:

7 Almgren, Oscar : Nordische Felszeichnungen als religiöse Urkunden. Frankfurt am
Main 1934. In diesem ausgezeichneten Buche geht der Autor dem geistigen Hintergrund
der Felszeichnungen nach, indem er in reichem Maße vergleichende Beispiele aus der
Urgeschichte und aus der Geschichte heranzieht.

8 C. Holmboe : Om Helleristninger i Norden (Forhandlinger i Videnskabsselskabet i
Christiania i860, 1865).

9 N. E. Hammarstedt: Schwedische Opfersteine (Alfkvarnar). Beiträge zur
Religionswissenschaft, herausgegeben von der Religionswissenschaftlichen Gesellschaft in Stockholm,

1914.
10 H. Rivett-Carnac : Rough notes on some ancient sculpturings on rocks in Kamäon.

In: Journal of the Asiatic society of Bengal. Part I, vol. 46, Calcutta 1877.
11 M. Baudouin: Les sculptures et gravures de pieds humains sur rochers. In: Anhang

zu «Compte rendu de fAssociation française pour l'avancement des sciences», Congrès
de Tunis 1913; Paris 1914.

19



«Gebt uns Wild. Besucht uns und unsere Toten in den Gräbern mit
eurem lebensspendenden Segen, und zwar in der Weise, wie wir es

hier darstellen. Gewährt uns euere entscheidenden Gaben, wie wir
euch hier geopfert haben. Laßt uns ganz an euch hangen, brecht die
Verbindung nicht ab (re-ligio). Wehrt vielmehr den bedrohenden,
unheimlichen Mächten mit euren überragenden Waffen wie der Riesenlanze

vom flinken Pferde herab und erlöst uns...»
In sehr schöner Weise können wir anhand der rätischen Felsbilder

die Entwicklung der Gottesidee verfolgen. Zunächst ist es gedacht als

eine unpersönliche, undarstellbare, einheitliche Kraft, die Glück und
Unglück lenkt. Dann erscheint diese Macht vorgestellt in der Sonnenscheibe

mit den Strahlen, an denen die Lebewesen hängen wie bei
Eschnaton dem IV. Oder die Gegenwart ist in den Fußsohlen gewährt.
Dann sehen wir die lebensspendende Gottheit in der Form des starken,
geheimnisvollen Tieres. Mit besonderer Vorliebe ist es der Hirsch, der
in der rätischen Religion eine so entscheidende Rolle spielt, denken
wir nur an die Hirschhornopfer! Dann ist lange Zeit das neue Tier,
das Pferd, das Bild der Gottheit. Immer und immer wieder sind
Pferde dargestellt, auf einem Fels bei Nadro so oft, daß die Platte
«La roccia dei cavalli» genannt wird. Hier ist die Stelle, wo wir wieder
auf die grundlegenden Arbeiten von Monsignor Bischof Caminada
hinzuweisen haben. Welch gewaltige Bestätigung ergeben die
rätischen Felsbilder zu dem, was er in seinen Arbeiten über den Kultus
im alten Rätien gezeigt hat! Zum Beispiel erwähnen wir hier aus
seinem «Tierkultus in Rätien» (JHGG 1943, S. 198 ff.), was in bezug
auf das Pferd aus den Bündner Märchen und Überlieferungen
zusammengetragen ist. Da erscheint das Pferd als voll magischer Kräfte.
Sein Bild ist wirksames Amulett. Es ist aber auch Todestier und Totenführer

ins Jenseits. Es ist unheimliches Wettertier. Es ist bevorzugtes
Opfertier, das dem Profangebrauch verboten bleibt, wahrscheinlich
schon in vorchristlicher Zeit.

Immer abstrakter wird das Symbol. Die Abwehrgeste, das heißt
die gespreizten Hände, die sich beschwörend wirklich an einer Stelle
zwei Meter hoch urplötzlich vor einem erheben! Der Lebensbaum,
der allein oder mit dem Sonnenwagen kombiniert jene übermenschliche

Kraft garantiert. Daneben wieder die Adoranten, die flehenden

20



S&ß^r,
^v

tffgm.*¦*:¦ iS5*
Si31* s^sâä

-*fc

ïH# MP
:'•* asw«m w C W»:'

»•s

^ N»*S«
«iw«s»

»HlïÉtl se

Bild 8: Begräbniswagen? Flankiert von zwei Funeralurnen? Dahinter zwei Pferde und
zwei Altäre? So wird das Bild etwa interpretiert. Die Figur oben links scheint später
hinzugekommen zu sein und nicht zu dieser Szene zu gehören (nach Anati, engl. Ausgabe, S. 176).

Menschen mit den winkelartig erhobenen Armen, oft große Reihen
neben- oder übereinander in fast ermüdender Wiederholung. Und
schließlich die Gottheit in Menschengestalt!

Aber doch immer gekennzeichnet als die andere Macht. Der
dreiköpfige Gott, der den Himmel trägt, der nach der Cadore weist, wo
er sehr ähnlich dargestellt erscheint und dazu durch die beigefügte
Inschrift als dreiköpfig charakterisiert wird (Trumus Ikatai). Oder -
und das zeigt, daß wir mit diesen Deutungen auf richtiger Spur sind

- die Gottheit ist bei der kleinen Quelle von Cimbergo am Quellrande
als Pferd gezeichnet. Daneben aber lesen wir die vorrömische Inschrift
«Leima Juvila», was an die altitalische Gottheit Lima und Jupiter
erinnert und nach Prof. Altheim Beziehungen zu den sebellischen Stämmen

aufzeigt.12 Im großen und ganzen humanisiert ist der «Cernunos»,

12 Franz Altheim und E. Trautmann
Welt als Geschichte. Vol. III. 1937.

Nordische und Italienische Felsbildkunst. In:

21



tlf¦¦ ¦¦;¦¦ ¦

BKtJL

il ' '''1Ä
¦^

imJrt

*W* ;***:«

*.mms:mstsm »w
SX

m
s»'

^iiïïgSui!^ara*£»

Jr
^^igpraMHB&^ ari

Wmm ip ¦ - »

• •¦?•¦•' - flV ; :'" Msà t ii

$

Bild 9: Gruppe von flehenden Figuren. Unten links ein Zauberer mit Ritualkostüm?
Naquane (nach Anati, engl. Ausgabe, S. 48).

<?.?.



der möglicherweise keltischen Einfluß von den Brescianischen Cenomani
her aufweist.13 An die Gottheit gemahnen seine überragende Größe
dem Adoranten gegenüber, die Hirschhörner, der Reif am linken Arm
und die Schlange, das Tier der Erde und des Todes, in seiner Rechten.
Der schönste ist jedoch der Gott von Ram, um den die winzigen
Menschlein und Tiere kreisen. Wie im rätischen Märchen hat die
Gottheit keine rechten Beine. Er ist nicht mit dem Erdboden verbunden

wie die Erdgebundenen.
Wie die Felsbilder der Val Camonica nicht nur in ihrer Menge

und Vielfalt in der prähistorischen Zeit von Bedeutung waren, zeigt
der letzte Akt des Dramas von Capo di Ponte. Eine beglaubigte Notiz

-?^- ' - ^'ft Mt t

Wn 3Üa tAm

v*t:mm
t88k i*»£

t:
tf A«';" smz**m m

Bild io: Mythologische Szene von Zurla. Eine Person mit Hirschhörnern, wahrscheinlich
der Gott Cernunos, stößt eine Sonnenscheibe mit Strahlenkranz gegen einen von kleineren
Tieren umgebenen Hirsch.

13 Nach Mitteilung von Tomaso Maffessoli, Bruder des Gian Battista, des steten und
treuen Begleiters Bertoggs auf seinen Forschungsgängen in Capo di Ponte, war Bertogg der
Entdecker der mythologischen Szene mit dem Gott Cernunos auf dem Felsen von Zurla.
Seine Freude darüber sei damals unverhohlen gewesen, erfolgte die Entdeckung doch
zwei Stunden vor dem Zeitpunkt seiner Abreise aus der Val Camonica.

23



besagt, daß in der Camonica noch im 8. Jahrhundert die Leute offen
den Quellen «holokausta», das heißt Brandopfer, darbrachten.
Überschauen wir vom großen Altartische beim großen Bilderfelsen von
Naquane das Tal, fallen einem die zahlreichen, zum Teil imposanten
Kirchen auf. S. Siro weit außerhalb des Dorfes Cemmo, ein Bau in
karolingischem Stile mit Feinheiten über Feinheiten und im Inneren
den riesigen Taufstein, aus einem Block ausgehöhlt und mit einer

Treppe versehen, damit die Erwachsenen bis zum Halse hineinsteigen
können. Das heute verlotterte, fast trostlose «Monastero» aus dem

XII. Jahrhundert mit der im Stil gewaltigen Kirche. wieder im
Felsbildergebiet, aber wieder abseits von den Dörfern. Dazu oft hart
bei oder auf Bilderfelsen Kapellchen oder Bildstöcke, sozusagen bei

jeder Quelle, manchmal seltsamen Heiligen geweiht, wie etwa die
«edicola sacra» auf Redont, die von den Einheimischen dem Santo
Ràscol zugeschrieben wird. Diesen Heiligen sucht man vergebens im
Lexikon. Ràscol nennen die Bauern dort die landesübliche Zettgabel,
wobei zu beachten ist, daß auf der Felsplatte als Hauptzeichen neben
Schalen und anderem ein großer Dreizack mit kurzem Stiel paradiert...
Und die Legende will wissen, daß ein stolzer Bursche an der Stelle bei
der Arbeit vom Teufel versucht wurde. Er war aber nicht faul und
stieß den Widersacher mit dem Werkzeug auf die Platte. Zischend
verschwand der Böse in den Stein, die Gabel aber hinterließ ihren
Abdruck.14 In diese Welle der Verchristlichung gehören auch die
Handabdrücke im Felsen von Le Sante, das heißt der Kirche zu
Ehren der hl. Liberata, Faustina und des hl. Marcello. Aber genug
der beredten Zeugnisse für das hartnäckige Ringen um die Verchristlichung

jenes alträtischen Heidentums der Val Camonica und
Umgebung. Und vor allem: Achtung vor jenen kühnen, geistesgewaltigen
Menschen, die in diesem Kampfe ausharrten bis zum Siege.

14 Wie sich Reste des Heidentums als Aberglaube noch bis zum heutigen Tag in der
Val Camonica erhalten konnten, erzählt Bertogg im folgenden Beispiel : Um sich glücklich
verheiraten zu können, ließen sich die Mädchen, besonders am 15. August, wohlversehen
mit einem Bündel frischer Kastanienzweige und Laub über den Fels von Rè hinabsausen.
Die alte Giovanna, sie zählt 83 Lenze und arbeitet fast täglich barfuß in ihrem Weinberg
von Bedoline, bekannte, sie sei noch mit 24 Jahren heimlich dort hinabgerutscht, damit sie
heiraten könne. Aber es habe bis heute nichts genützt, sie sei eben immer noch ledig. Das

ganze sei ein verdammter Schwindel.

24



Publikationen Bertoggs zum Räterproblem

Wenn wir hier die Schriften Bertoggs anführen, in denen er zur Geschichte der alten Räter
Stellung nimmt, so können wir nicht umhin, mit seinem Hauptwerk zu beginnen :

¦ Evangelische Verkündigung auf rätoromanischem Boden. Chur 1940. Darin setzt sich
Bertogg im ersten Abschnitt «Die Voraussetzungen Iur eine christliche Mission in Rätien
und der Mutterboden des Rätoromanischen» bereits eingehend mit dem vorchristlichen
Rätien auseinander.

- Der Stein des Tignus auf Tignuppa. In: Bündner Jahrbuch 1945, S. 125 ff.

- II crap dil Tignus da Tignuppa. Calender per mintga gi 1945.
- Ils vuts da Balzers. Calender per mintga gi 1946.

- Nos Patnals. Calender per mintga gi 1952.
- Zum alträtischen Heidentum. In: Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft

Graubünden (JHGG) 1952. Separatabdruck.
- Co il pievel retic ha empriu da leger e scriver. Calender per mintga gi 1953.
- Die alten Räter und die Schrift. In: Jahresbericht der Historisch-antiquarischen Gesellschaft

Graubünden (JHGG) 1954, Chur 1955, S. 165-192.
- Il misteri digl er. Calender per mintga gi 1957.
- Jupiter Felvennis. In: Der Schiern (Illustrierte Monatshefte für Heimat- und

Volkskunde) 31, 1957. Verlag Athesia, Bozen.

- La dunna digl Ariman. Calender per mintga gi 1958.

- Praula e getga retoromontscha. Radio-scola nr. 1, 1958, Cuera.

Bibliographisches zur Räterforschung in Südtirol

Der frühere langjährige Redaktor der Monatszeitschrift «Der Schiern», Dr. Karl Maria
Mayr in Bozen, hat selbst eine Reihe von grundlegenden Arbeiten zur Räterforschung
beigesteuert. Mehr vom Volkskundlichen her hat sich auch des öfteren Dr. Karl Felix
Wolff in Bozen dazu geäußert. Wir verweisen hier lediglich auf zwei Publikationen :

- Wolff, Karl Felix: Das Neueste in der Räterforschung. In: Der Schiern 24, 1950, S.87-92.
- Mayr, Karl Maria : Rätische Bibliographie (Beiträge zur Schrift und Sprache der alten

Räter). In: Der Schiern 37, 1963.

Neuere Literatur über die Felszeichnungen in der Val Camonica

Laeng, Gualtiero: Ancor sempre nuovi petroglifi in valle Camonica. In: Commentari
dell'ateneo di Brescia 1954, pg. 111-124.
Süss, Emanuele: Le incisioni rupestri della Valcamonica (Il dittamondo Cereghini III).
Milano 1958.
Anati, Emmanuel: La civilisation du Val Camonica. (Mondes anciens IV). Paris i960
Anati, Emmanuel: La grande roche de Naquane. In: Archives de l'Institut de Paleontologie

Humaine nr. 31 1961, pg. 1-189.
Süss, Emanuele: Le incisioni rupestri delia Valcamonica. Seconda ed. rived. e coretta,
Milano 1963.
Anati, Emmanuel : Camonica valley. Übersetzung der französischen Ausgabe von 1964
durch Linda Asher, London 1964.
Anati, Emmanuel: Civiltà preistorica della Valcamonica, Milano 1964.
Roiter, Fulvio: Naquane. Ein Bildband, zu dem Claude Roy und Emmanuel Anati
die Texte verfaßt haben. La Guilde du Livre, Lausanne 1966.

25


	Felsbilder im alten Rätien

